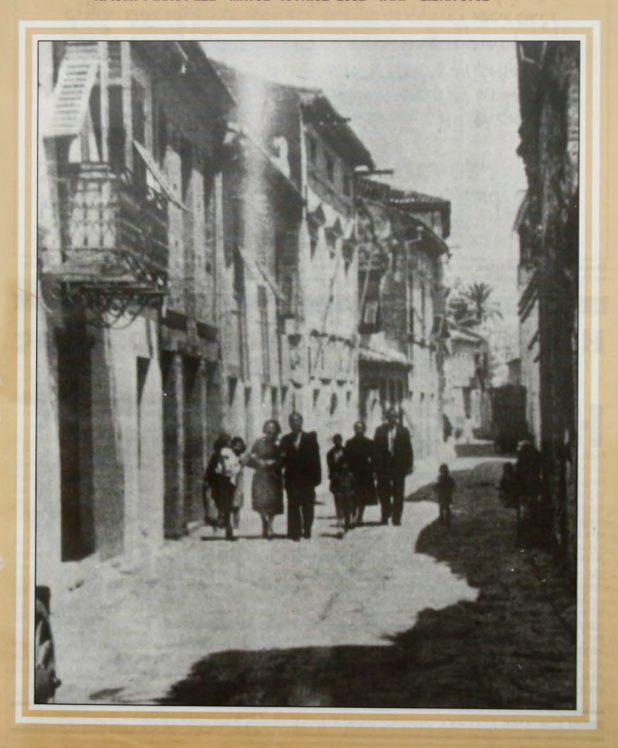
# XPONIKATIITTI

ΟΡΓΑΝΟ ΤΟΥ ΚΕΝΤΡΙΚΟΥ ΙΣΡΑΗΛΙΤΙΚΟΥ ΣΥΜΒΟΥΛΙΟΥ ΤΗΣ ΕΛΛΑΔΟΣ

ΑΡΙΘΜ. ΦΥΛΛΟΥ 121 • MATOΣ - ΙΟΥΝΙΟΣ 1992 • IΓΙΑΡ - ΣΙΒΑΝ 5752



לורך פרנומי שין פצה מה שז, שריא מרצא בי שי מרור שו
בערו כי כופעומיבי דינופי בתי אינו אישא מי דין אלים כי
עין נדליוום מי שו מרור שו בערו כי שו וושמי סעו ב חרום ח
ני למי משה ימרור בלו ביבה זכר למקדש כהלל הזכן שהיה בורך
יאבלן בבח אנת לביים מה שניאמר על מצות ומרורים יאכלה ו
שלח ערף שבלא ארדינוסני נפמי אועי מס אידותי או תיאום
שלח ערף שבלא ארדינוסני במי אועי מס אידותי או תיאום
אפירומין בי דינוקי דינומה בתי אינו אישא פי מיאה אילא בי
לימי זכר לקרבן פסח הואבל לשובעי
ברב זמי זומר שא ילא בי בימי שו הלל ברכת המזון
נירצה בימי שו ברכה אברונה כי אסערא עו יהי רצון: ח
הלף יו מיומי שא יל בי מי עו הלל:

Οδηγίες για την τελετή Σέδερ, του δείπνου του Πέσαχ, στα ελληνικά με χαρακτήρες του εβραϊκού αλφαβήτου - Ιωάννινα, αρχές του αιώνα. (Απὰ το βιβλίο του κ. Ν. Σταυρουλάκη «The Jews of Greece»)

#### ΕΝΑ ΚΕΙΜΕΝΟ ΤΩΝ ΑΡΧΩΝ ΤΟΥ ΑΙΩΝΑ

### Η ελληνική γλώσσα και ο Εβραϊσμός

Του ΓΟΥΣΤΑΒΟΥ ΚΑΛΟ

Οι Εβραίοι υπέστησαν

την γοητεία του ελληνικού πολιτισμού

διατηρούντες εν ταυτώ ακεραίαν

την ουσίαν του Ιουδαϊσμού

ελληνική γλώσσα, η τόσον μελωδική, η τόσον μουσική, είχε γοητεύσει τα ώτα των αρχαίων Εβραίων μέχρι του σημείου να γεννήσει εις αυτούς την επιθυμίαν να την μεταχειρίζονται ως ίδιον αυτών ιδίωμα. Εν γένει, εάν εξαιρέσωμεν το μέρος

εκείνο της "εθνικής" φιλοσοφιας, το οποίον δεν συνεβιβάζετο με τας εβραϊκάς παραδόσεις και τα έθιμα αυτών, οι Εβραίοι υπέστησαν την γοητείαν του ελληνικού πολιτισμού διατηρούντες εν ταυτώ ακεραίαν την ουσίαν του Ιουδαϊσμού.

Όντως, οι Εβραίοι οι οποίοι διετήρουν φιλικάς σχέσεις με τους Έλληνας και προ της εποχής του

Μεγάλου Αλεξάνδρου, καθώς μας διδάσκει αυτή η Γραφή δεν ηδύναντο ούτε έπρεπε να κρατούν τας θύρας κλειστάς εις τον πολιτισμόν εκείνον ο οποίος είχε κερδίσει την λατρείαν του γνωστού τότε κόσμου. Σήμερον, ότε επί της ωραίας ταύτης χώρας, ο σημερινός Εβραϊσμός, προτίθεται δια του περιοδικού τούτου, ελληνιστί γεγραμμένου, να εκθέσει δημοσία τας σημερινάς του ιδέας και τα αισθήματα και την παρελθούσαν του ιστορίαν, θέλω προσπαθήσει να είπω ολίγα τινά περί της

τιμητικής θέσεως, την οποίαν είχεν η ελληνική γλώσσα μεταξύ των Εβραίων και των μάλλον ορθοδόξων εξ αυτών.

1 Ραββίνοι οι οποίοι δια να δώσουν μεγαλύτερον κύρος εις τας γνώμας των εστήριζον αυτάς εις τας ελευθέρας και πνευματώδεις πολλάκις ερμηνείας ρητών της Γραφής, δεν έλαβον μεγάλην δυ-

σκολίαν να εύρουν εδάφιον επί του οποίου να βασίζουν την προς την ελληνικήν γλώσσαν προτίμησίν των. Το εδάφιον τούτο είναι το 27 του 9 Κεφαλαίου της Γενέσεως

Συνέχεια στή σελ. 30 -



# ΜΑΪΜΟΝΙΔΗΣ

# Ένας μεγάλος ιατρός, αδελφικός φίλος του Αβερρόn

Του κ. ΔΗΜΗΤΡΗ Κ. ΚΑΛΟΓΗΡΟΥ,

Επίκουρου καθηγητού Καρδιολογίας

ορδούη. Cordoba στα ισπανικά, μια πόλη της Ανδαλουσίας στην Ισπανία. Σημαντική ρωμαϊκή αποικία. Κατόπιν πρωτεύουσα των Αράβων Ομμεῦάδων.

Σ' αυτήν την πόλη γεννήθηκε ο Μαϊμονίδης το 1135. Το πλήρες όνομά του ήταν Moise ibn Maimoun. Ήταν οπαδός του ιατρού Αβερρόη (όνομα στα ελληνικά ληφθέν από το εκλατινισθέν Averroes) που και ο ιατρός αυτός γεννήθηκε στην Κορδούη και ετελεύτησε στο Μαρρακές: 1126 - 1198. Με τον Αβερρόη ο Μαϊμονίδης είχε τόσο μεγάλο πνευματικό δεσμό, ώστε να θεωρείται αδελφός του.

Ο Μαϊμονίδης υπήρξε μέγας ιατρός και φιλόσοφος. Διαπρεπής στοχαστής του ταλμουδικού στοχασμού (**Ταλμούδ**, δηλαδή διδασκαλία, συλλογή ραββινικών παραδόσεων που ερμηνεύουν τον νόμο του Μωυσή).

Μαϊμονίδης και Αβερρόης διεκατέχοντο από τις αριστοτελικές αντιλήψεις και από την αγάπη για τον πλησίον. Δεν ήσαν τεχνοκράτες. Δεν ασχολήθηκαν με την χειρουργική, αλλά με τον ιατρικό στοχασμό και την ιατρική ηθική. Και ο ένας, όπως και ο άλλος ανήκαν σε μια σχολή όπου ο ορθολογισμός ήταν το χαρακτηριστικό γνώρισμα.

Ανήκαν σε μια εποχή σφύζουσα από ειρηνιστικές ιδέες, αλλά σπαράσσουσα από θρησκευτικούς φανατισμούς. Ο Αβερρόης επίστευε στον Αλλάχ και τον μουσουλμανισμό. Ο Μαϊμονίδης ήταν βαθιά πιστός στην εβραϊκή θρησκεία. Ο 'Αραβας και ο Εβραϊος έπαιξαν ένα σημαντικό ρόλο στην πολιτική της χώρας των: Η ανάμειξη αυτή στην πολιτική και ορισμένες φιλοσοφικές αντιλήψεις είχαν σαν συνέπεια να εξορισθούν από τη γενέθλιο χώρα τους. Με λύπη και οι δύο εγκατέλειψαν την Κορδούη, αυτή τη δυτική πρωτεύουσα του ισλαμισμού, αυτό το κέντρο της υλικής και πνευματικής μεγαλοσύνης.

Ήσαν και οι δύο αυτοί ιατροί του δωδέκατου αιώνα

εξίσου ενάρετοι και μιας θαυμαστής δύναμης χαρακτήρος. Η λατρεία προς αυτούς έφθανε μέχρι φρενίπδας. Το πεδίο της ανθρώπινης γνώσης πλουτίσθηκε από τα έργα τους που διατηρούνται ως αποκτήματα μιας άφθαρτης αξίας.

Όσο ζούσαν, ο αριστοτελισμός έφθασε στα ύψη. Μετά από αυτούς και μετά την κατακρήμνιση της μαυριτανικής ισχύος στην ιβηρική χερσόνησο ο αριστοτελισμός παρήκμασε στην Ισπανία από την οποία εν συνεχεία διείσδυσε στην Ευρώπη.

Βαθυστόχαστοι, καλλιεπεῖς συγγραφείς, στολίδια του ιστρικού αραβισμού, ιστροί στην αυλή των καλίφηδων μπόρεσαν και διατήρησαν μια στερεά φιλοσοφική

φημη.

Η ιατρική τους είναι σφραγισμένη με την ίδια φιλοσοφική σφραγίδα. Ιατρική φιλοσοφική, θεωρητική που προσεγγίζει σ' ορισμένα την Αγία Γραφή. Αλλά το άρωμα της φιλοσοφίας δεν αποβάλλεται ποτέ από την ιατρική τέχνη και επιστήμη. Ό,τι και να κάνουν οι θεπικιστές οι πιο αμιγείς, η ιατρική θα σκορπάει εις τους αιώνας των αιώνων την πηγαία οσμή της φιλοσοφίας από την οποία γεννήθηκε.

Αλλωστε αυτό αναφέρεται και στην Ιπποκράτειο Ευλλογή Επιστολές 23. Δημόκριτος Ιπποκράτει περί φύσιος ανθρώπου (ο Δημόκριτος προς τον Ιπποκράτη, στο θέμα της ανθρώπινης φύσης). Ιστορίην σοφίης γαρ δικέω ιητρικής αδελφήν και ξύνοικον (Νομίζω πως η γνώση της φιλοσοφίας είναι αδελφή της ιατρικής και ωι κατώ από την ίδια στέγη).

Ο Μαιμονίδης, ως προς την Ιατρική έγραψε υπέροχα «Πμενα που αφορούν την φυσιολογία και την λειτουργια των οργανών. Για την χειρουργική δεν έγραψε. Το μυσλο του ήταν συγκεντρωμένο σε αφαιρέσεις, εξηγήτοις, συνθέσεις.

#### Θεωρητικός της ψυχοσωματικής

Οι γνωσεις του είναι εκτεταμένες επί παντός επιστητου που τον αναδεικνύουν σε λεπτό σχολιαστή με κοιτικό πνεύμα. Ερευνά τα αρχαία γραπτά τα αναφερομένα στην ιατρική, τη φιλοσοφία και τη θρησκεία. Η εναχόλησή του και με τη θρησκεία τον κατέστησε και ραβρίνο. Κόπος και ευχαρίστηση σ' αυτή την έρευνα. Παντου αναζητεί αρμονίες και ισορροπίες.

Όλο το ιατρικό έργον του Μαϊμονίδη ερείδεται στην αντιληψη της στενής σχέσης που υφίσταται ανάμεσα στην ύλη και τη λειτουργία, ανάμεσα στο πνεύμα και τη σώμα. Είναι ο πρώτος θεωρητικός της ψυχοσωματι-

κης ιατρικής.

Γνωρίζει την ενέργεια των φαρμακευτικών ουσιών. Τις χρησιμοποιεί και προσπαθεί να τις βελτιώσει και συμπληρώσει σε όσες περιπτώσεις είναι ανεπαρκείς.

Για τον Μαϊμονίδη η υγιεινή, η διαιτητική, η σωματική ασκηση (ιδιαίτερα η κολύμβηση), η αποχή, η νηστεία συνιστούν την καλυτέρα προφύλαξη και θεραπευτική. Το πιο γνωστό ιατρικό έργο του Μαϊμονίδη είναι το βιβλίο του με θέμα την Υγιεινή (Traité d' hygiène) που γράφτηκε με επιθυμία του βεζίρη ΑΙ Fadil. Το βιβλίο αυτό θεωρείται ότι είναι ένα μικρό αριστούργημα και αποτελεί βασικό κώδικα όλων των ψυχοσωματικών θεωριών. Θα ήταν λίαν επωφελές αυτό να γίνει το βιβλίο προσκεφαλαίου για κάθε ιατρό.

Μορφή και περιεχόμενο εξαίρετα. Κόσμημα της παγκόσμιας ιατρικής βιβλιογραφίας. Είναι λυπηρό που αυτό το βιβλίο δεν είναι γνωστό σε μας εδώ στην Ελλάδα.

'Αλλα έργα του είναι: 1) Ο Οδηγός των Πεπλανημένων (Guide des Egarés), 2) Σχόλια επί του Ιπποκράτους και Γαληνού, 3) Το Γλωσσάριο (Glossaire), 4) Οι Αφορισμοί.

Τα έργα του εγράφησαν στα αραβικά και κατόπιν μεταφράστηκαν στα εβραϊκά από τον οπαδό του

Samuel Ibn Tibbon.

Ορισμένοι αφορισμοί διορθώνουν και συμπληρώνουν τις αντιλήψεις του Ιπποκράτους και του Γαληνού.

Καμιά έκπληξη ότι ο συγγραφέας αυτός ήταν περιζήτητος ιατρός και ότι άσκησε την ιατρική σε παλάτια και αυλές. Διετέλεσε ένας από τους προσωπικούς ιατρούς του σουλτάνου Saladín.

Το οδοιπορικό του Μαϊμονίδη αρχίζει από την Κορδούη, περνάει από τη βόρειο Αφρική και καταλήγει στο Fostat (το παλαιό Κάιρο), όπου ούτος και απεβίωσε το 1204.

Παντού όπου πέρασε, έκανε σ' όλους το καλό. Τους ομοθρήσκους του ενίσχυσε όσο μπορούσε. Ο εβραϊκός λαός του οποίου υπήρξε ο πιο σοφός αντιπρόσωπος, τον ενταφίασε σε προγονική γη, στην Τιβεριάδα. Ήταν εκτέλεση θέλησης του Μαϊμονίδη που την είχε διατυπώσει πριν από το θάνατό του. Ο τάφος του είναι πάντα εκεί τόπος προσκυνήματος. Τον φρουρούν σαν να πέθανε χθες.

Η Ιατρική τιμάται από χριστιανούς και αλλόθρησκους. Είναι το κοινόν έδαφος όπου συναντούνται άνθρωποι καλής θέλησης. Από τους ανθρώπους αυτούς ουδείς αποκλείεται. Η θρησκευτική πίστη δεν εξουδετερώνει την κύρια ιδιότητα του ιατρού που είναι η παροχή ιατρικής φροντίδας και βοήθειας για κάθε ανθρώπινο πλάσμα. Ο ιατρός ήταν, είναι και θα είναι στο πέρασμα των αιώνων πατριώτης της ανθρωπότητας.

'Αλλωστε αυτό αποκρυσταλλώνεται στην προσευχή του Μαϊμονίδη, που είναι πράξη επαγγελματικής πίστης από τις πιο ευγενείς που έχουν διατυπωθεί μετά

τον όρκο του Ιπποκράτους.

Ιδού μερικές περικοπές από τον όρκο του Μαϊμονίδη: Θεέ μου, γέμισε την ψυχή μου με αγάπη για την τέχνη και για όλα τα πλάσματα... Στήριξε τη δύναμη της καρδιάς μου για να είναι πάντοτε έτοιμη να εξυπηρετήσει τον φτωχό και τον πλούσιο, τον φίλο και τον εχθρό, τον καλό και τον κακό... Κάνε ώστε το μυαλό μου να είναι φωτεινό κοντά στο κρεβάτι του αρρώστου, να μην αφαιρείται από τίποτα ξένο, για να είναι παρόν για ό,τι η πείρα και η επιστήμη το εδίδαξαν. Διότι μενάλες και υπέροχες είναι οι επιστημονικές έρευνες που έχουν σαν σκοπό να διατηρήσουν την υγεία και τη ζωή όλων των πλασμάτων... Κάνε ώστε οι άρρωστοι να έχουν εμπιστοσύνη σε μένα και στην τέχνη μου... Απομάκρυνε από μένα την ιδέα ότι μπορώ το παν. Δώσε μου την δύναμη, τη θέληση και την ευκαιρία να διευρύνω από περισσότερο σε περισσότερο τις γνώσεις μου. Μπορώ σήμερα να ανακαλύψω, σε ό,τι γνωρίζω, πράγματα που δεν υποπτευόμουνα χθες, διότι η τέχνη είναι μεγάλη αλλά το πνεύμα του ανθρώπου διεισδύει νωριτερα".

# 1035

#### Ο επίσημος εορτασμός της όγδοης εκατονταετηρίδος του Μαϊμονίδη στην Ισπανία, την Αίγυπτο και την Εβραϊκή Παλαιστίνη

(Από την ομιλία του δημάρχου της Κόρδοβας εις την επίσημον ιεροτελεστίαν του μνημοσύνου επί τη δη εκατονταετηρίδι του Μαϊμονίδου ενώπιον των επισήμων προσωπικοτήτων και των Εβραίων αντιπροσώπων ολοκλήρου του κόσμου, το 1935).

#### Βιογραφία

Κατά την διάρκειαν της μακράς περιό-δου πολλών αιώνων, η Ιβηρική χερσόνησος είδε να ακμάζει εις τους κόλπους του εβραϊσμού εις όλον της τον πλούτον και εις όλας τας διακλαδώσεις της η καλλιέργεια των ερμηνευτικών γνώσεων, ταλμουδικών, φιλοσοφικών, μαθηματικών και ιατρικών. Και δικαίως αυτή η λαμπρά Ισπανο - Αραβική περίοδος ονομάσθη η χρυσή εποχή της εβραίκής φιλολογίας της οποίας η πληρεστέρα έκφρασις, η υψηλοτέρα και η βαθυτέρα συνεκεντρώθη εις την προσωπικότητα του επιφανεστέρου σοφού του Μεσαίωνος, Μωυσέως Μπεν Μαϊμόν, ή Μαΐμονίδου, του οποίου το αραβικόν όνομα είναι Αβού Ιμράν Μουσά Ίμπν Μαϊμόν. Πνεύμα διεθνές, μιας θαυμαστής δυνάμεως, μιας διαυγείας και γαλήνης αναλλοιώτου, πλάτους και βάθους ιδεών μη γνωστών έως τότε, μεστών γνώσεων και αληθείας, ο Μαϊμονίδης εισήγαγε πρώτος την τάξιν και την μέθοδον εις τας ταλμουδικάς μελέτας, έδειξε την διεύθυνσιν και τον σκοπό των θεολογικών γνώσεων, καθόρισε δια πολλούς αιώνας τους θρησκευτικούς και φιλοσοφικούς όρους, συνετέλεσεν εις την πρόοδον της ιατρικής και διεσκόρπισε επί πολλών γενεών τας πολλαπλάς ακτίνας της διανοητικής εστίας της εποχής του.

Ο Μαϊμονίδης εγεννήθη εις την Κόρδοβαν της Ισπανίας την 30ήν Μαρτίου 1135 (14 Νισσάν 4895). Ο πατήρ του, Μαϊμόν, διακεκριμένος δικαστής και ταλμουδιστής, τον εμύησεν εις την Θεολογίαν και τας λοιπάς επιστήμας και τον εισήγαγεν εις τας Αραβικάς σχολάς.

Ήτο ηλικίας 13 ετών όταν ήρχισεν ο θρησκευτικός διωγμός ο ασκηθείς υπό των Αλμοαδών εναντίον των χριστιανών και εβραίων της Ισπανίας. Τεθείς εις δείλημμα να εκλέξει μεταξύ του Ισλαμισμού και της μεταναστεύσεως, υπετάχθη επί πολλά έτη να διδάσκει επιφανειακώς την Μουσουλμανικήν θρησκείαν.

Αλλά εις ηλικίαν τριάκοντα ετών μετέβη εις Αφρικήν ένθα τον ευρίσκομεν εις το Φεζ τω 1160, έπειτα εις την Παλαιστίνην τω 1165 και τέλος εις το Κάιρον ένθα εγκατεστάθη και ένθα ήρχισε δημοσίας παραδόσεις φιλοσοφίας, θεολογίας και ιατρικής. Ιδιαιτέρως ως ιατρός απέκτησεν μίαν μεγίστην φήμην. Έγινεν ιατρός της Αυλής των Φατιμιδών και απέθανε την 13 Δεκεμβρίου 1204 (20 Τεβέτ 4965) περιβαλλόμενος από την ευλάβειαν των Εβραίων και τον σεβασμόν των Αράβων.

Ο Μαϊμονίδης συνέγραψε πλείστα βιβλία εξ ων το πρώτον εις νεαρωτάτην ηλικίαν συνέγραψεν εις Φεζ και είναι μια μελέτη επιστημονική επί του εβραϊκού ημερολογίου εις εβραϊκήν γλώσσαν υπό τον τίτλον "Μασμάρ Α - Ιβούρ" εκδοθέν υπό του Λ. Δούννερ εν Φραγκφούρτη το 1911. Εν συνεχεία συνέταξεν σχόλια επί μερικών τεμαχίων του Ταλμούδ εξ ων δεν απέμεινε ειμή η πραγματεία του Ρωσ - Ασανά συντεταγμένη εις Αραβικήν γλώσσαν. Επίσης εις Αραβικήν γλώσσαν και εις ηλικίαν τριάκοντα ετών συνέταξεν τα σχόλια επί της Μισνά εκ των οποίων εν μόνον μέρος είδον την δημοσιότητα εις την εβραϊκήν γλώσσαν.

#### Πώς η σύγχρονος Ισπανία εξαγοράζει τα σφάλματα της Ιεράς Εξετάσεως

Βραδύτερον θα γνωσθώσιν αι λεπτομέρειαι των ιεροτελεστιών και εορτών αι οποίαι εγένοντο εις ολόκληρον τον κόσμον εις ανάμνησιν του Μαϊμονίδου επί τη ογδόη εκατονταετηρίδι από της γεννήσεώς του. Αι εορταί αὐται προσέλαβον μίαν ιδιαιτέραν λαμπρότητα και ένα συμβολικόν χαρακτήρα δια της ομιλίας του δημάρχου της Κόρδοβας και δια του γεγονότος ότι η αρχαία συναγωγή της πόλεως ταύτης μετατραπείσα εις εκκλησίαν υπό την Ιεράν Εξέτασιν απε-

"Η Ισπανία επικαλείται την συγγνώμη του Εβραϊκού λαού δι' όλας τας δοκιμασίας τας οποίας τον έκαμε να υποστεί. Τούτο χρησιμεύει τουλάχιστον ως ηθικόν μάθημα εις τα έθνη άτινα εξακολουθούν ακόμη να καταδιώκουν τους Εβραίους"



Η 800στή ΕΠΕΤΕΙΟΣ ΑΠΟ ΤΗ ΓΕΝΝΗΣΗ ΤΟΥ ΜΑΪΜΟΝΙΔΗ. ΕΠΙΣΗΜΟΣ ΕΟΡΤΑΣΜΟΣ ΤΟ 1935

δόθη επισήμως εις τους Εβραίους. Ο δήμαρχος της Κόρδοβας εις την ομιλίαν του ήτις απέβη ιστορική διεκήρυξε κυρίως: "Το παράδειγμα της Ισπανίας ώφειλε να χρησιμεύσει ως μάθημα εις τας χώρας αίτινες εξακολουθούσι να καταδιώκωσι τους εβραίους". Η προειδοποίησις αύτη στηρίζομένη εις την πικράν πείραν εγένετο δια τους Εθνικοσοσιαλιστάς της Γερμανίας. Διότι όλοι οι ιστορικοί αναγνωρίζουσιν από συμφώνου σήμερον ότι η εκδίωξις των εβραίων ήτο η κυριοτέρα αιτία της ταχείας καταπτώσεως της Ισπανίας.

Η επίσημος ομολογία αποτελεί σήμερον την λαμπροτέραν αποκατάστασιν των εβραίων. Δεν πρέπει να είναι κανείς προφήτης δια να προείπει εις την Γερμανίαν ότι θα έχει την αυτήν τύχην ην είχεν η

Ισπανία της Ιεράς Εξετάσεως.

Κόρδοβα 2 Απριλίου. Όλαι αι εορταί και ιεροτελεστίαι αι οργανωθείσαι υπό της Ισπανικής Κυβερνήσεως εις ένδειξιν τιμής εις την μνήμην του σοφού Ισπανοεβραίου Μαϊμονίδου, επί τη ευκαιρία της ογδόης εκατονταετηρίδος από της γεννήσεώς του προσέλαβον ένα χαρακτήρα αληθώς συγκινητικόν.

Το τελεσθέν μνημόσυνον ετελείωσε δια μιας προσευχής γενομένης εις την ανανεωθείσαν συναγωγήν ήτις είχε μετατραπεί εις εκκλησίαν μετά την εκδίωξιν των εβραίων της Ισπανίας διαρκούσης της Ιεράς Εξετάσεως. Η προσευχή εγένετο αληθώς συγκινητική περισσότεροι από 30 αντιπρόσωποι εβραίοι παρίσταντο εις αυτήν την ιεροτελεστίαν μεταξύ των οποίων ο καθηγητης Λεών Ροθ κάτοχος της έδρας Ας Αδ -Αάμ της φιλοσοφίας εις το Εβραϊκόν Πανεπιστήμιον. Η Δημαρχία της Κόρδοβας ευθύς ως έλαβε την διαταγήν της κυβερνήσεως δια τον μετασχηματισμόν της αρχαίας εκκλησίας εις συναγωγήν αυθορμήτως προσεφέρθη να απασχοληθεί δια τον ευτρεπισμόν και την επίπλωσιν του ναού.

Τα "Σέφερ Τορά" είχον σταλεί υπό της συναγωγής της Βαρκελώνης: η προσευχή ανεπέμφθη εις τε το δόγμα Σεφαραδίτ και Εσκεναζή. Πολλοί αρχιραββίνοι ήσαν παρόντες και το πλήθος απήγγειλε με ζέσιν το "Σεχιάνου".

Ανεγνώσθησαν ακολούθως αι επιστολαί και τα συγχαρητήρια τηλεγραφήματα αποσταλέντα υπό προσωπικοτήτων και οργανώσεων εβραϊκών ή μη εβραϊκών εξ ολοκλήρου του κόσμου μεταξύ των οποίων τα αποσταλέντα υπό του Προέδρου της Ισπανικής Δημοκρατίας κ. Ζαμόρα, του προέδρου της κυβερνήσεως κ. Βιρράνο και πολλών υπουργών οίτινες εζήτησαν συγγνώμην μη δυνηθέντες να παρευρεθώσινεις την ιεροτελεστίαν λόγω της κυβερνητικής κρίσεως, του κ. Λόυδ Τζωρτζ, της Alliance Israelite Universelle του Βαάδ Λεουμί, των Ισραηλιτικών Κοινοτήτων Αλε

ξανδρείας, Καΐρου κ.λπ. Εξεφωνήθησαν λόγοι λίαν ενθουσιώδεις υπό του διοικητού, του δημάρχου της πόλεως των επιφανών Ισπανών και μερικών εβραίων αντιπροσώπων, όλων εκφραζόντων την χαράν των μετά την δήλωσιν της ισπανικής κυβερνήσεως ήτις ηκύρωνε το βδελυρόν Διάταγμα του Φερδινάνδου και της Ισαβέλλας της καθολικής, οίτινες εξεδίωξαν τους εβραίους της Ισπανίας και επεκύρωνε την πλήρη θέλησιν της αποκαταστάσεως ολοκληρωτικής θρησκευτικής ελευθερίας εις τους πολίτας εβραίους.

Μια φράσις του λόγου του Δημάρχου της Κόρδοβας φαίνεται να είναι μια ηχώ των προφητικών λέξεων αίτινες ελέχθησαν προ 45 και πλέον ετών εις την Τιβεριάδα υπό του μεγάλου καθολικού Ισπανού συγγραφέως Ερρίκου Γομέζ - Καρίλλο όστις ήλθε να υποκλιθεί επί του τάφου του Μαϊμονίδου: "Η ημέρα αυτή σημειώνει μιαν χρονολογίαν εις την ιστορίαν μας διότι είναι δι' ημάς μια ημέρα εξιλεώσεως (Κιπούρ). Ζητούμεν συγγνώμην από τους Εβραίους δι' όλας τας ταλαιπωρίας τας οποίας υπέφερον και τους παρακαλούμεν να λησμονήσωσι το παρελθόν".

Μαδρίτη 2 Απριλίου. Το μνημόσυνον της ογδόης εκατονταετηρίδος του Μαϊμονίδου είχε έναν χαρακτήρα επίσημον κατά την διάρκειαν μιας ιεροτελεστίας εις την οποίαν παρίσταντο πολλαί προσωπικότητες και οι εβραίοι αντιπρόσωποι. Ο πρύτανις της ιατρικής Σχολής εξεφώνησε λόγον με θέμα "Ο Μαϊμονίδης ιατρός", καταδείξας το έργον του μεγάλου αυτού πνεύματος.

#### Αι εορταί εν Αιγύπτω

Κάϊρον, 4 Απριλίου. Αι ιεροτελεστίαι και εορταί επί τη επετείω της ογδόης εκατονταετηρίδος από της γεννήσεως του Ραββίνου Μοσέ Βεν Μαϊμόν ορίσθη να αρχίσωσιν από την Ισραηλιτικήν συνοικίαν εις την οποίαν διέμενεν ούτος δια να είναι πλησιέστερον εις τους ομοθρήσκους του τους οποίους ηγάπα με όλην την δύναμίν του και δια τους οποίους είχεν αφιερώσει τον περισσότερον καιρόν του φθάσας μέχρι του σημείου να σχηματίσει εν τη οικία του μιαν κλινικήν εις την οποία αυτοπροσώπως εδέχετο και περιέθαλπε δωρεάν τους απόρους ανεξαρτήτως καταγωγής. Επίσης, εις την Ισραηλιτικήν συνοικίαν ο Μαϊμονίδης διήλθε περισσότερον από το ήμισυ της ζωής του και εκείθεν εξήλθον τα συγγράμματα τα οποία τον κατέστησαν επιφανή εις ολόκληρον τον κόσμον.

Η πρώτη ιεροτελεστία έλαβε τον χαρακτήρα ενός ευσεβούς προσκυνήματος διότι εγένετο εις την συναγωγήν εις την οποίαν συμπεραίνεται ότι ο σεβάσμιος Ραββίνος ανέπεμπε τας δεήσεις του. Πολύ προ της 7ης μ.μ. ώρας του Σαββάτου ήτις είχεν ορισθεί δια το μνημόσυνον ο κόσμος είχε κα-

ATTER MANUEL & LINION TOUR HOSE TOUR

ταλάβει την συναγωγήν εν πρωτοφανή συνωστισμώ. Παρίσταντο ο σοφολογιώτατος Αρχιραββίνος Ναχούμ Εφφένδης, ο κ. Ναχαμούλης αντιπρόεδρος της κοινότητος ασθενούντος του προέδρου και τα μέλη του Ραββινικού Συμβουλίου του Καϊρου.

Πρώτος ομίλησεν εβραϊστί ο σοφολογιώτατος Αρχιραββίνος όστις εξιστόρησε μερικά χαρακτηριστικά της ζωής εκείνου όστις "υπήρξε και παραμένει ακόμη ο αετός της συναγωγής". Ακολούθως ομίλησε ο Δρ Βόλφεσον, μέλος της επιτροπής των εορτών, όστις μεταξύ άλλων είπεν ότι: "Χάρις εις τον Μαϊμονίδην ο εβραϊσμός όστις ήτο εις τας παραμονάς μιας περιόδου παρακμής, έλαβε μιαν νέαν πνοήν ήτις συνεκλόνισε τας μάζας, αφυπνίσας το ενδιαφέρον των δια τας πνευματικάς θεωρίας, εμφυσήσας εν νέον αίμα εις τα εξηντλημένα μέλη του διεσκορπισμένου Ισραήλ. Ο Μαϊμονίδης δεν ήτο μόνον ένας δάσκαλος του εβραϊσμού, αλλ' επίσης ένας προφήτης. Τα έργα του εύρον θέσιν εις την πρώτην γραμμήν του εθνικού μας θησαυρού".

Μετά τον κ. Βόλφεσον ομίλησεν εις καθαρεύουσαν φιλολογικήν αραβικήν γλώσσαν ο κ. Σιμεών Μάνι, πρόεδρος της Στοάς Μπενέ Μπερίθ Καΐρου. "Ο άνθρωπος είπε και το έργον του μας ενδιαφέρουν εξίσου διότι δεν δυνάμεθα να εννοήσωμεν το εν χωρίς το άλλο. Ο Μαΐμονίδης παραμένει δι' ημάς το υπόδειγμα του αληθούς εβραίου του ευσυνειδήτου απέναντι του εαυτού του

και των ομοίων του".

Την Κυριακήν το απόγευμα εγένετο φιλολογικόν μνημόσυνον του Μεγάλου Σοφού εις την Ισραηλιτικήν Σχολήν εις Αμπασιέχ. Την τάξιν επέβλεπον οι μαθηταί των σχολών υπό την εποπτείαν των διευθυντών των τας δε τιμάς εις τους προσκεκλημένους απέδωσαν οι Μακκαβαίοι. Μεταξύ των επισήμων παρίσταντο ο πρόεδρος της Κοινότητος και γερουσιαστής Κατούι Πασσάς, ο Αρχιραββίνος Καΐρου Ναχούμ Εφ., ο Αρχιραββίνος Αλεξανδρείας Σοφ. Δαβίδ Πράττο, ο κ. Π. Ρόλο πρόεδρος Ισραηλιτικής Κοινότητος Αλεξανδρείας, ο γερουσιαστής Πικιότι Βέης, ο δρ. Δαβίδ Γελλίν, ο κ. Σ. Αβιγδόρ της Μεγάλης Στοάς Μπενέ Μπερίθ κ.λπ.

Πρώτος ομίλησεν ο ιατρός Δ. Γελλίν εκ μέρους του Εβραίκού Πανεπιστημίου όστις αρχικώς υπέμνησε ένα γνωμικόν του Μαϊμονίδη: "εις ποίον πρέπει να απονέμεται η αγαθοεργία;". Η απάντησις είναι σαφής: "εις αυτόν τον ίδιον, εις την οικογένειάν του, εις τους συγγενείς, τους φίλους και εις τους άλλους αλλά όταν πρόκειται να εκπληρωθεί καθήκον εις όφελος της Παλαιστίνης, η αγαθοεργία αύτη πρέπει να προηγηθεί όλων των άλλων".

"Ο Μαϊμονίδης, εσυνέχισεν, ήτο εις γιγαντιαίος νους και το τεράστιον πνεύμα του του επέτρεψε να γράψει δι' όλα με θαυμαστήν διαύγειαν. Υπήρξε φιλόσοφος, θεολόγος, νομοδιδάσκαλος, αστρονόμος, ιατρός και έξοχος πνευματικός αρχηγός. Εις ηλικίαν 13 ετών κυριευμένος ήδη από τας τρομεροτέρας δυσκολίας της ζωής συνέγραψεν το πρώτο του έργον. Ακόμη, όταν ήτο εν τη ζωή η φήμη του είχε διατρέξει βουνά και θαλάσσας. Οι πλέον απομεμακρυσμένοι φιλόσοφοι έκαμνον ταξίδια δια να τον ακούσωσι και να τον συμβουλευθώσιν οι ιατροί τον επλησίαζον ως τον ανώτερον αποκαλυπτήν της ιατρικής επιστήμης. Δια τους διδασκάλους του Νόμου μας, ήτο ο οξυδερκής και αναμφισβήτητος προϊστάμενος. Προ αυτού ο Εβραϊκός νόμος ήτο περίπου μια λέξις νεκρά. Οι ασχολούμενοι με αυτόν κατετρίβοντο εις παιδαριώδεις διαπληκτισμούς. Έρχεται ο Μαΐμονίδης ως ένας δεύτερος Μωυσής έλαβε ανά χείρας το γιγαντιαίον σύνολον των διεσκορπισμένων σχολίων του Ταλμούδ και έκαμε μιαν μονάδα μνημειώδη και αθάνατον. Επέτρεψεν επίσης εις τους διδασκάλους να μη απέχωσι των γραμμικών και σαφών βάσεων του δόγματος ημών και ιδιαιτέρως να δυνηθώσιν να κατανοήσωσι και να θαυμάζωσι ένα Θεόν όστις να είναι πνεύμα και όχι υπό μορφήν ανθρώπινον. Ο Ραββίνος Μωσέ Μαϊμονίδης συνέγραψε επίσης τα 13 άρθρα του Νόμου τα οποία συνέτεινον να συμπληρωθεί η γρανιτώδης ενότης του εβραίσμου. Αυτή η συνοπτική έκθεσις της υπερφυούς ζωής του Μαΐμονίδη επέτρεψε εις τους διδασκάλους μας να βεβαιώνωσι "ότι από τον Μωυσήν εις τον Μωυσήν δεν υπήρξαν άλλοι Μωυσείς".

Ο κ. Γελλίν κατέληξεν αναφέρας το ρητόν του επιφανούς ποιητού Γεουδά Αλαριζή. "Ο Θεός εις την Βίβλον είπε ότι έκαμε τον άνθρωπον κατ' εικόνα Του. Είναι δια Σε, ω Μεγάλε Μαϊμονίδη, που ο Θεός είπεν αυτά, διότι πραγματικώς επέτυχες να είσαι

ανώτερος εις όλον τον κόσμον".

Ακολούθως ομίλησεν ο σοφολογιώτατος Αρχιραββίνος Αλεξανδρείας Δαβίδ Πράττο όστις μεταξύ άλλων συναρπαστικών και μεστών σοφίας λόγων είπε: "Διηγούνται ότι ο Μωυσής μετά την φυγήν της Αιγύπτου ευρισκόμενος εις την έρημον είχε να βοηθήσει αρνία αδέσποτα και τα οδήγει να πίωσι νερό εις τα πηγάδια. Ένας άλλος Μωυσής, κατά τας ώρας τας πλέον θυελλώδεις και ασαφείς της εβραϊκής σκέψεως, ηξιώθη της μεγάλης και ευγενούς αποστολής να συγγράψει έργα τα οποία επέτρεψαν εις τα αποπλανημένα αρνία μας της Δύσεως και της Ανατολής, να επανεύρωσιν εις την ανάγνωσιν των σελίδων των έργων αυτών τους οδηγούς δια να πλησιάσωσιν εκ νέου εις την θρησκείαν και την κατανόησιν της Τορά.

"Αυταί αι ώραι της συγχύσεως και αταξίας επαναλαμβάνονται εκ νέου και εκ νέου η διάνοια του Μαϊμονίδου παρευρίσκε-



Η 800στή ΕΠΕΤΕΙΟΣ ΑΠΟ ΤΗ ΓΕΝΝΗΣΗ ΤΟΥ ΜΑΪΜΟΝΙΔΗ. ΕΠΙΣΗΜΟΣ ΕΟΡΤΑΣΜΟΣ ΤΟ 1935



Η 800στή ΕΠΕΤΕΙΟΣ ΑΠΟ ΤΗ ΓΕΝΝΗΣΗ ΤΟΥ ΜΑΪΜΟΝΙΔΗ. ΕΠΙΣΗΜΟΣ ΕΟΡΤΑΣΜΟΣ TO 1935

ται και μας πλησιάζει εις τας αθανάτους παραδόσεις μας. Εις την Κόρδοβαν η συναγωγή, ένθα νέος ακόμη ο Μαιμονίδης προσηύχετο, μετετράπη κατά την ιεράν εξέτασιν εις εκκλησίαν. Προ ολίγων ημερών δια διαταγής της Ισπανικής Κυβερνήσεως, ο ναός αφιερώθη εκ νέου εις την Ισραηλιτικήν Κοινότητα. Ο Δήμαρχος της Κόρδοβας εις τον επίσημον λόγον του, εδήλωσεν ότι δι' αυτούς η ημέρα εκείνη ήτο ημέρα Κιπούρ (εξιλεώσεως), διότι ώφειλον να μεταμεληθώσι και να ζητήσωσι συγγνώμην από τον θεόν δι' όλα τα κακά τα οποία είχον κάμει εις τους εβραίους. Και καθ' ην στιγμήν το σύμβολον μιας άλλης θρησκείας αντεκατεστάθη από τας Πλάκας του Νόμου και αι ωδαί των ψαλμών ανεπέμποντο δια μέσου των κιόνων, ο Αρχιραββίνος καταληφθείς υπό συγκινήσεως έκλαιε με πύρινα δάκρυα. Αντιλαμβανόμεθα την συγκίνησίν του και χαιρετίζομεν την ημέραν εκείνην ως μιαν των ωραιοτέρων καθιερώσεων της Θείας Δικαιοσύνης. Και ιδιαιτέρως να μην απογοητευόμεθα, εξακολουθήσωμεν να παλαίωμεν και να ελπίζωμεν, διότι δεν είναι επίσης μακράν η ημέρα καθ' ην εις τας όχθας της Σπρε και άλλαι συναγωγαί θα έχουν την χαράν να ακούσουν εκ νέου τα άσματα της απελευθερώσεως.

Αυτή η μεγάλη ανθρωπίνη ύπαρξις διήλθε τρία μεγάλα κέντρα τα οποία εφώτισε: την καθολικήν Κόρδοβαν η οποία τον είδε γεννώμενον και πάσχοντα: το Μουσουλμανικόν Κάϊρον ένθα διετέλεσε Μένας Ραββίνος, Θεολόγος, Φιλόσοφος, διαπρεπής ιατρός και η Εβραϊκή Τιβεριάς èvθα αναπαύεται εις τον αιώνιον ύπνον. Η Κόρδοβα δοξάζεται σήμερον διότι του έδωσε το φως το Κάϊρον τιμάται μ' όλην την αίγλην της διανοίας του και η Τιβεριάς ένθα η μεγάλη του ψυχή ζει αιωνίως θαυμάζει και ευφραίνεται από την εκπληκτικήν αναγέννησιν του Ισραήλ".

Εν συνεχεία ομίλησεν ο Αρχιραββίνος Καίρου όστις είπε μεταξύ άλλων ότι "η μεγάλη διανόησις του Μαϊμονίδη εξεδηλώθη εις Καϊρον ένθα έζησεν επί 37 έτη καίτοι είχε να αντιμετωπίσει ισχυρούς αντιπάλους ως τον Μουσελάμ Αρχιραββίνον Αλεξανδρείας, οίτινες τον κατηγόρουν δια τον τρόπον της ερμηνείας της Τορά και εδοκίμασαν να τον κακολογίσουν και να τον αφορήσουν. Από την κλίνην του βαρυαλγών τους έγραφεν επιστολάς τας οποίας κατέγομέν και αίτινες είναι υπέροχα μνημεία σοφίας, επιστήμης και πίστεως. Η φήμη του διεσπάρη εις όλον τον κόσμον. Δοκιμασθείς δια σειράς οικογενειακών ατυχημάτων, επεδόθη εις την σπουδήν της ιατρικής δια να επαρκέση εις τας επιτακτικάς ανάγκας της ζωής. Το επάγγελμα της ιατρικής του εχορήγησε την θέσιν του ιατρού παρά τω Χαλίφη Σαλάχ Εδδίν και την δυνατότητα μιας αναπαυτικής ζωής. Αυτή η νέα κατάστασις πραγμάτων του επέτρεψε να ανακουφίσει την Κοινότητα από την επιχορήγησίν του και να της είπει ότι ηδύνατο εφεξής να εργασθεί δια τον εβραϊσμόν χωρίς

να του ζητήσει τίποτε".

"Ο Μαϊμονίδης, εσυνέχισεν ο ρήτωρ, υπήρξε προ παντός ένας μεγάλος παρήγορος των ψυχών. Ως ιατρός αφιερώθη αδιακόπως δια να ανακουφίζει τους πόνους πλουσίων και πτωχών ως πνευματικός αρχηγός: ο Αιγυπτιακός εβραίσμός όστις προ αυτού διελύετο εις την αταξίαν της αμαθείας, ανηγέρθη και αναλαβών την θρησκείαν των παραδόσεων εχειραφετήθη από την κατάστασιν αυτήν της δουλοπρεπείας και ανέκτησε την χιλιετή αξιοπρέπειάν της. 238 ιστορικοί και κριτικοί εξήτασαν και εσπούδασαν το πελώριον έργον του Μαϊμονίδου, χωρίς να υπολογισθώσιν αι επιθεωρήσεις, αι εφημερίδες και τα βιβλία άτινα εγράφησαν επ' αυτού και άτινα αποτελούσιν επιβλητικάς βιβλιοθήκας. Αλλά δεν πρέπει να πιστευθεί ότι ηδυνήθησαν να είπωσιν ή να γράψωσι την τελευταίαν λέξιν επί του έργου του Μαϊμονίδου. Η μεγαλοφυΐα αύτη iπτατο με όλην της την μεγαλοπρέπειαν και η σπουδή των συγγραμμάτων του θα είναι διαρκώς η ανεξάντλητος πηγή των σκέψεων των συμβουλών και των ασφαλών κατευθύνσεων εις τους ελιγμούς του προβλήματος της γνώσεως. Ο κόσμος βλέπει και θα ίδει ακόμη πολυαρίθμους πεπλανημένους αλλά ο Μαϊμονίδης θα είναι πάντοτε εκεί έτοιμος, δια του έργου του, του μεγέθους της σκέψεως του και της πίστεως του, να τους επαναφέρει, να τους παρηγορήσει και να τους πείσει να αισθάνονται εαυτούς υπερήφανους διότι είναι εβραίοι".

Η εορτή ετελείωσε δια του ύμνου της Ατικβά ενώ οι Μακκαβαίοι απέδιδον τας τιμάς.

Την δευτέραν 1ην Απριλίου η εταιρεία των Ιστορικών Εβραϊκών Σπουδών της Αιγύπτου οργάνωσεν υπό την προστασίαν του Ελ Χιλαλί Βέη υπουργού της Δημοσίας εκπαιδεύσεως εφρτήν εις την βασιλικήν Όπεραν. Παρίσταντο πλείσται εξέχουσαι προσωπικότητες αντιπρόσωποι του βασιλέως και της κυβερνήσεως.

Ο υπουργός της Παιδείας έκαμε έναρξιν της εορτής λέγων: "Εν ονόματι του Καλοκαγάθου και Φιλευσπλάχνου Θεού και υπό την αιγίδα της Α.Μ. του Βασιλέως ανοίγω το μνημόσυνον του 8ης εκατονταετηρίδος του Ίμην Αμράν Μουσσά Ίμην

Μαϊμούν"

Ακολούθως, ο σοφολογιώτατος Αρχιραββίνος Καίρου ομίλησεν εις άπταιστον αραβικήν γλώσσαν εξιστορήσας την ζωήν και το έργον του Μαϊμονίδη. Ομίλησαν εν συνεχεία πολλοί καθηγηταί της Αιγυπτιακής Ακαδημίας και φιλόλογοι αναλύσαντες διάφορα βιβλία του Μαϊμονίδη.

(Δημοσίευμα του περιοδικού "Φωνή του Ισραήλ", Απρίλιος 1935. Από το αρχείο του Ραφ. Α. Φρεζή)



#### Η εβραϊκή σκέψη στον Ν. Καζαντζάκη

Από το βιβλίο του Νίκου Καζαντζάκη "Αναφορά στον Γκρέκο" παραλαμβάνουμε τα παρακάτω αποσπάσματα, που αφορούν το εβραϊκό πνεύμα

νας ραββίνος, όταν πήγαινε στη συναγωγή να προσευκηθεί, έκανε πρωτύτερα τη διαθήκη του, αποχαιρετούσε με κλάματα τη γυναίκα και τα παιδιά του, γιατί δεν ήξερε αν θά 'βγαινε ζωντανός από την προσευκή. Γιατί, έλεγε, όταν προφέρω μια λέξη, ας πούμε: Κύριε..., η λέξη αυτή κάνει κομμάτια την καρδιά μου, με κυριεύει τρόμος και δεν ξέρω αν θα μπορέσω να πηδήξω στην ακόλουθη λέξη: ...ελέησον".

II

"Μια φορά, παιδί ακόμα, τού 'χα πει πως θέλω να μάθω οβραίικα για να διαβάζω στο πρωτότυπο την Παλαιά Διαθήκη. Είχαμε τότε στο Μεγάλο Κάστρο (Σημ. "Χρονικών": στο Ηράκλειο Κρήτης) οβραϊκή, φώναξε το ραββίνο, συφώνησαν να πηγαίνω τρεις ώρες τη βδομάδα να μου κάνει οβραίικα. Μα ως τό 'μαθαν οι συγγενείς κι οι φίλοι, σηκώθηκε η τρίχα τους, έτρεξαν στον πατέρα μου. "Τί 'ναι αυτά;", του φώναζαν: "δε λυπάσαι το παιδί σου; μπας και δεν ξέρεις πως οι σταυρωτήδες βάνουν τη Μεγάλη Παρασκευή τα χριστιανόπουλα σε μια σκάφη με καρφιά και πίνουν το αίμα τους;" Βαρέθηκε ο πατέρας μου τις φωνές τους και τα κλάματα της μητέρας μου. "Βρήκαμε τον μπελά μας", μου 'πε μια μέρα: "παράτα τα οβραίικα και τα μαθαίνεις σα μεγαλώσεις".

III

"Χρόνια τώρα με είχε μάθει ένας παλιός ραββίνος, ο Νάχμαν, πώς να καταλαβαίνω πως ήρθε η ώρα ν' ανοίγω το στόμα να μιλώ, να πιάνω πένα να γράφω. Ήταν απλός, γελαστός, άγιος αρμήνευε τους μαθητές του πώς να γίνουνται κι αυτοί απλοί, γελαστοί και ν' αγιάζουν μα μια μέρα έπεσαν στα πόδια του:

 Αγαπημένε Ραβή, του παραπονέθηκαν, γιατί δε μιλάς κι εσύ όπως ο ραββίνος Ζαδίκ, ν' αραδιάζεις μεγάλες ιδέες, να οικοδομάς μεγάλες θεωρίες, να σε ακούν συνεπαρμένοι, με ανοιχτό στόμα, οι ανθρώποι; Μόνο μιλάς με λόγια απλοϊκά, σαν τις γριές γιαγιάδες και λες παραμύθια;

Ο αγαθός ραββίνος χαμογέλασε έκαμε κάμποση ώρα ν'

αποκριθεί τέλος άνοιξε το στόμα:

- Μια μέρα, εἰπε, οι τσουκνίδες ρώτησαν την τριανταφυλλιά: "Κυρα - τριανταφυλλιά, δε μας μαθαίνεις κι εμάς το μυστικό; Πώς φτιάχνεις το τριαντάφυλλο;" Κι η τριανταφυλλιά αποκρίθηκε: "Πολύ απλό 'ναι το μυστικό μου, αδερφές μου τσουκνίδες' αλάκερο το χειμώνα δουλεύω με υπομονή, μ' εμπιστοσύνη, με αγάπη το χώμα, κι ένα μονάχα έχω στο νου μου, το τριαντάφυλλο. Με δέρνουν οι βροχές, με συρομαδούν οι ανέμοι, με πλακώνουν τα χιόνια, μα εγώ ένα μονάχα έχω στο νου μου, το τριαντάφυλλο. Αυτό 'ναι το μυστικό μου, αδερφές μου τσουκνίδες".

Δάσκαλε, έκαμαν οι μαθητές, δεν καταλάβαμε.

Ο ραββίνος γέλασε:

- Κι εγώ καλά καλά δεν καταλαβαίνω, είπε.
- Το λοιπόν, δάσκαλε:
- Μου φαίνεται πως ήθελα να πώ απάνω κάτω τούτο:
   Όταν έχω μιαν ιδέα, τη δουλεύω καιρό πολύ, αμίλητα, με υπομονή, μ' εμπιστοσύνη, με αγάπη κι όταν ανοίγω το στόμα, τι μυστήριο είναι ετούτο, παιδιά μου! όταν ανοίγω το στόμα, η ιδέα βγαίνει παραμύθι.

Γέλασε πάλι.

 Εμείς οι ανθρώποι το λέμε παραμύθι, είπε η τριανταφυλλιά το λέει τριαντάφυλλο\*.



Το εσωτερικό της Συναγωγής Κερκύρας στις αρχές του αιώνα.

ΙΣΡΑΗΛΙΤΙΚΗ ΚΟΙΝΟΤΗΤΑ ΚΕΡΚΥΡΑΣ

# Στοιχεία για τα ονόματα και τα επαγγέλματα στα τέλη του 19ου αιώνα

Του κ. ΓΙΩΡΓΟΥ ΖΟΥΜΠΟΥ, Μαθηματικού

ΙΣΤΟΡΙΑ δεν μπορεί να σβήσει όποιες προσπάθειες και να γίνουν, όσα μέσα κι αν χρησιμοποιηθούν. Έτσι, παρά την τεράστια καταστροφή της Κοινότητας της Κέρκυρας σε έμψυχο και άψυχο υλικό κατά τον τελευταίο πόλεμο, τα στοιχεία και οι ειδήσεις για την συνεχή παρουσία του ισραηλιτικού στοιχείου στο νησί επί επτά αιώνες παραμένουν άφθονα περιμένοντας τον ερευνητή.

Τμήμα του Ιστορικού Αρχείου της Κέρκυρας (ΙΑΚ) είναι οι ληξιαρχικές πράξεις γεννήσεων και θανάτων που φθάνουν μέχρι τον αιώνα μας (1932).

ΟΙ ΠΑΛΑΙΟΤΕΡΕΣ ληξιαρχικές πράξεις αφορούν μόνο το χριστιανικό στοιχείο, αλλά τα μετά την Ένωση χρόνια καταγράφονται και οι γεννήσεις Ισραηλιτών. Τις πρώτες εγγραφές Ισραηλιτών στα βιβλία επισημάναμε στα 1885. Δεν αποκλείεται να υπάρχουν και παλαιότερα σε πολύ μικρότερους αριθμούς.

Η ΕΡΕΥΝΑ ΜΑΣ περιορίστηκε στην περίοδο 1885 - 1897. Αρχικά υπήρχε πρόθεση να καλυφθεί όλο το διάστημα μέχρι το 1932, αλλά καθώς προχωρούσε η έρευνα, φάνηκε ότι ο χρόνος των καλοκαιρινών διακοπών ήταν λίαν ανεπαρκής! Έτσι περιοριστήκαμε στο διάστημα αυτό που είναι σημαντικότατο για την ιστορία της Κοινότητας Κέρκυρας, μια και εξετάζονται λίγα χρόνια πριν και λίγα μετά τα επεισόδια της "συκοφαντίας του αίματος" στα 1891. Από τη χρονιά αυτή και μετά αρχίζει η αποδυνάμωση του κερκυραϊκού εβραϊσμού.

ΘΕΩΡΟΥΜΕ υποχρέωσή μας να ευχαριστήσουμε και από τις γραμμές αυτές τον αντιπρόεδρο της Ισραηλιτικής Κοινδτητας Κέρκυρας κ. Αρμάνδο Ααρών για την βοήθεια με τις ατέλειωτες γνώσεις του γύρω από τα εβραϊκά θέματα. Ευχαριστούμε επίσης τους συναδέλφους εκπαιδευτικούς Φρανσέ Αλέγρα και Μωυσή Σαλτιέλ της Κοινδτητας Θεσσαλονίκης.

#### H EPEYNA

#### Α. Καταχωρημένα στοιχεία

ατά την περίοδο που εξετάζουμε, η Κοινότητα της Κέρκυρας μέτραγε γύρω στις 5.000 ψυχές. Μετά βέβαια το 1891 αρχίζει η βαθμιαία αποδυνάμωση που θα την φθάσει μέσα σε 16 χρόνια στις 3.650 ψυχές.

Ο αριθμός των πράξεων που είναι καταχωρημένες υστερεί κατά πολύ από τον αναμενόμενο στατιστικά σε πληθυσμό 5.000 ατόμων. Υπολογίζουμε ότι οι εγγραφές κυμαίνονται στο 10 - 70% αυτών που θα έπρεπε να είναι. Ενδεικτικά αναφέρουμε ότι στα 1885 είναι καταχωρημένες τρεις (3) γεννήσεις και είκοι έξι (26) θάνατοι, ενώ στα 1893 εκατόν δύο (102) γεννήσεις και σαράντα πέντε (45) θάνατοι.

Συνολικά, στα 16 αυτά χρόνια είναι κατοχυρωμένες 720 γεννήσεις και 690 θάνατοι. Και στις δύο περιπτώσεις, τα 3/4 των πράξεων αφορούν ἀνδρες και το 1/4 γυναίκες.

#### Β. Επάγγελμα και τόπος γέννησης γονέων

Εξετάζοντας τις γεννήσεις του 1893, όχι από το γενικό ευρετήριο όπως των άλλων ετών, αλλά από τα βιβλία πράξεων, καταγράψαμε τα επαγγέλματα των γονέων (των πατεράδων), καθώς και τον τόπο γέννησης.

| a/a | Επάγγελμα        | Συχνότητα % |
|-----|------------------|-------------|
| 1.  | Αχθοφόρος        | 16.13       |
| 2.  | Δερματοπώλης     | 2.15        |
| 3.  | Διδάσκαλος       | 1.08        |
| 4.  | Έμπορος          | 18.28       |
| 5.  | Εργάτης          | 2.15        |
| 6.  | Κρεοπώλης        | 3.23        |
| 7.  | Μεσίτης          | 2.15        |
| 8.  | Λεπτοσιδηρουργός | 4.30        |
| 9.  | Μεταπράτης       | 6.45        |
| 10. | Μεταφορεύς       | 3.23        |
| 11. | Οινοπώλης        | 1.08        |
| 12. | Ομβρελοποιός     | 2.15        |
| 13. | Οπωροπώλης       | 2.15        |
| 14. | Ορειχαλκεύς      | 1.08        |
| 15. | Παντοπώλης       | 1.07        |
| 16. | Ράπτης           | 2.15        |

| 17. | Σαπωνοποιός    | 6.45  |
|-----|----------------|-------|
| 18. | Τραπεζίτης     | 2.15  |
| 19. | Υαλοπώλης      | 2.15  |
| 20. | Υπηρέτης       | 4.30  |
| 21. | Υποδηματοποιός | 11.83 |
| 22. | Χρυσοκεντητής  | 2.15  |
| 23. | Χρωματοπώλης   | 2.15  |
|     |                |       |

Σημειώνουμε το όνομα του δασκάλου: Λέβη Σαμπατάη.
Οι γονείς είναι στην απόλυτη πλειοψηφία τους Κερκυραίοι.
Υπάρχουν όμως και αρκετοί ξένοι. Έτσι επισημάναμε:

ZAΚΑΡ έμπορο γεννημένο στην 'Αρτα και παντρεμένο με Σαλώμ επίσης από την 'Αρτα.

ΖΑΚΑΡ έμπορο γεννημένο στην 'Αρτα και παντρεμένο με Ισραήλ από τα Ιωάννινα.

ΖΑΚΑΡ και ΜΠΕΣΟ εμπόρους από την 'Αρτα.

ΒΙΒΑΝΤΕ λεπτοσιδηρουργό από τη Ζάκυνθο παντρεμένο με ΜΟΡΔΟΥ από τη Ζάκυνθο επίσης.

ΛΕΒΗ, ΝΕΓΡΙΝ και ΚΟΕΝ εμπόρους από τα Ιωάννινα. Για τον Κοέν σημειώνεται ότι είναι υπήκοος Οθωμανός.

Στα ονόματα των μητέρων βρήκαμε ακόμα: ΒΙΤΕΡΜΠΟ από Αγκόνα, ΜΟΡΔΟΥ από τη Ζάκυνθο, ΒΙΤΑΛ από την Κεφαλλονιά και ΟΣΜΟ από Τεργέστη. Υπήρχε επίσης Όσμο επαγγέλματος αχθοφόρος από την Κωνσταντινούπολη με οθω-

#### Γ. Ηλικίες θανάτων έτους 1888

μανική υπηκοότητα.

Στο έτος 1888 είναι καταχωρημένοι 44 θάνατοι κατανεμημένοι κατά ηλικίες ως εξής:

| ter thanking my could |           |
|-----------------------|-----------|
| Ηλικίες               | Συχνότητα |
| 0 - 5                 | 32.09     |
| 6 - 15                | 2.28      |
| 16 - 30               | 2.28      |
| 31 - 60               | 20.45     |
| 61 00                 | 10.00     |

Δυστυχώς, αφού οι καταχωρήσεις είναι ελλειπείς, δεν μπορούμε να συγκρίνουμε τα ποσοστά αυτά με τους ισχύοντες για την εποχή εκείνη δείκτες θνησιμότητας'.

#### ΙΣΡΑΗΛΙΤΙΚΉ ΚΟΙΝΟΤΗΤΑ ΚΕΡΚΎΡΑΣ

#### Οικογενειακά ονόματα (επίθετα) από τις πράξεις γεννήσεων

(Σε παρένθεση η συχνότητα με την οποία εμφανίστηκαν στις γεννήσεις των ετών 1885 - 1897).

| A. | <ol> <li>ΑΒΔΕΛΑΣ (4)</li> </ol>     | M. 35. MATABIAΣ (19)               |     |
|----|-------------------------------------|------------------------------------|-----|
|    | 2. ABPAAM (1)                       | 36. MATZAΣ (8)                     |     |
|    | 3. AKKO (17)                        | 37. MAXAP (1)                      |     |
|    | <ol> <li>ΑΜΠΟΑΦ (3)</li> </ol>      | 38. MIZAN (37)                     |     |
|    | 5. AΣΣΕΡ (1)                        | 39. ΜΟΡΔΟΣ (18)                    |     |
| B. | 6. BAPOYX (6)                       | 40. ΜΟΥΣΤΑΚΗΣ (                    | 33) |
|    | <ol> <li>ΒΕΛΛΕΛΗΣ (163)</li> </ol>  | 41. ΜΠΑΛΕΣΤΡΑΣ                     | (1) |
|    | 8. ΒΕΝΤΟΥΡΑΣ (1)                    | 42. MΠΑΛΤΖΕΡ (2)                   |     |
|    | 9. BIBANTE (27)                     | 43. ΜΠΕΣΣΟΣ (16)                   |     |
|    | 10. BITAA (14)                      | 44. MITEXAP (1)                    |     |
|    | <ol> <li>ΒΙΤΕΡΜΠΟΣ (3)</li> </ol>   | 45. MΠΥΧΩΡ (2)                     |     |
|    | <ol> <li>ΒΡΑΝΔΕΒΟΥΡΓ (4)</li> </ol> | N. 46. NAXMIAΣ (7)                 |     |
| Γ. | 13. ΓΚΙΟΥΛΗΣ (1)                    | 47. NAΞΩN (42)                     |     |
| Δ. | 14. ΔΑΒΙΔ (1)                       | 48. NEΓPIN (6)                     |     |
|    | 15. ΔENTEΣ (20)                     | 0. 49. ΟΒΑΔΙΑΣ (5)                 |     |
| E. | 16. EAIEZEP (2)                     | 50. OΣMO (39)                      |     |
|    | 17. EPPEPAΣ (1)                     | п. 51. ПОЛІТН (1)                  |     |
|    | 18. ΕΦΡΑΙΜ (1)                      | P. 52. POMANOΣ (2)                 |     |
| Z. | 19. ZAKAP (8)                       | 53. ΡΟΥΣΣΟΣ (1)                    |     |
| H. | 20. ΗΛΙΑΣ (7)                       | <b>L.</b> 54. ΣΑΛΩΜ (6)            |     |
| L  | 21. ΙΕΣΟΥΑ (6)                      | 55. ΣΑΛΟΝΙΚΙΟΣ (                   | 29) |
|    | 22. ΙΕΣΟΥΛΑ (1)                     | 56. ΣΑΡΔΑ (3)                      |     |
|    | 23. IZAKAP (1)                      | 57. ΣΑΜΟΥΗΛ (1)                    |     |
|    | 24. IΣΑΑΚ (1)                       | 58. ΣΕΜΟ (3)                       |     |
|    | 25. IΣAI (2)                        | 59. ΣΟΥΛΛΑΜ (1)                    |     |
|    | 26. IΣΡΑΗΛ (25)                     | 60. ΣΦΟΡΝΟ (4)                     |     |
|    | 27. ΙΩΧΑΝΑΣ (4)                     | <ol> <li>61. TZAΔIK (1)</li> </ol> |     |
| K. | 28. ΚΑΒΑΛΙΕΡΟΣ (1)                  | 62. TZEZANAΣ (14)                  | )   |
|    | 29. KANΔONH (1)                     | <ul><li>63. ΦΑΡΧΗΣ (2)</li></ul>   |     |
|    | 30. ΚΑΣΤΡΟΣ (2)                     | 64. ΦΕΡΡΟΣ (6)                     |     |
|    | 31. KOEN (4)                        | 65. ΦΟΡΤΕΣ (7)                     |     |
|    | 32. ΚΟΛΟΝΙΜΟΣ (11)                  | X. 66. XAIM (29)                   |     |
| A  | 33. ΛΕΒΗΣ (29)                      | 67. XAΙMHΣ (1)                     |     |

ια επώνυμα αυτά πρέπει να προσθέσουμε και τα παρακάπου σημειώσαμε από τις πράξεις θανάτου των ιδίων ετών:

Ацер 9. Mnativoc AUKEVOSTK, 10. Μπεσουλάμ Ι Βιτάλη 11. Ναχαμούλης 4. Δε Σέμος 12. Ραουξείν 5. Zayapia 13. Ρουβέν ή Μεναχεμ 14. Σαμπελάκη 7. Μινέρβος 15. Μορμπούργο

34 AEONTZINHE (3)

8. Μορδοχαι

Τρεις από τις πράξεις αφορούν βάπτιση εβραίων που έγιναν χριστιανοί: Δύο ορθόδοξοι (Λεβή και οι δύο) και ένας καθολικός (Μάτσας).

Δεν μπορέσαμε να εντοπίσουμε τις ληξιαρχικές πράξεις γεννήσης και θανάτου της Ρουμπίνας Σάρδα, η δολοφονία της οποίας ήταν η αφορμή των γεγονότων του 1891.

Από τα προαναφερθέντα επώνυμα σημειώνουμε ότι οι Ερρέρα προέρχονταν από τη Βενετία, οι Γκιούλη από την Άρτα και οι Καβαλιέρο από την Κρητη.

Με βάση το βιβλίο του Μωυσή Ασέρ "Η Ονοματολογία των Εβραίων της Ελλάδος" ταξινομήσαμε ένα μέρος των εβραϊκών επωνύμων της Κέρκυρας ως εξής:

I. Ιερατικά (που συνδέονται με την αρχαία θρησκευτική και φυλετική ιεραρχία)

I. Koev

2. Λεβή.

ΙΙ. Θεοφόρα (που εξαίρουν τη δύναμη της θεότητας).

1. Ελιέζερ (Ελί - Έζερ = ο Θεός μου βοηθός)

2. Ζαχαρίας (Ζαχάρ - Για = με ενεθυμήθη ο Θεός)

3. Ηλίας (Ελί - Για = ο Θεός μου Θεός)

4. Ισαί(ας) (Γιεσσά - Για = έσωσεν ο Θεός)

5. Ισραήλ (Ισσρα - Ελ = ενεδυνάμωσεν ο Θεός)

6. Ματαθίας (Ματάτ - Για = εδώρησεν ο Θεός)

Ναχμίας (Ναχούμ - Για = ο Θεός με επαρηγόρησε)

8. Οβαδίας (Οβάδ - Για = εμεγάλυνεν ο Θεός 9. Σαμουήλ (Σσαμού - Ελ = ήκουσαν το Θεό)

III. Τοπωνυμικά (που θυμίζουν την καταγωγή και τον τόπο προέλευσης των προσώπων που τα φέρουν)

Εβραϊκά τοπωνυμικά:

1. Ακκο (με το όνομα αυτό συναντάμε στην Π. Διαθήκη την πανάρχαιη πόλη της παραλιακής Παλαιστίνης 'Αγιος Ιωάννης της 'Ακρας').

2. Ασκενάζης (που σημαίνει Γερμανοεβραίος από την αρ-

χαία εβραϊκή ονομασία της Γερμανίας Εσκενάζ).

3. Εφραίμ (γιος του Ιωσήφ που, κατά τη διανομή της Παλαιστίνης, πήρε το κέντρο της χώρας. Οι απόγονοί του αποτέλεσαν μια από τις 12 φυλές του Ισραήλ. Στην περιοχή Εφραίμ βρίσκονταν οι ιεροί λατρευτικοί τόποι Μπεττέρ και Σιλώ).

Ισπανικά τοπωνυμικά:

Ερρέρας (χωριό στην επαρχία της Σεβίλλης)

2. Κάστρο (πολλά τοπωνύμια της Κόρδοβα, Λεόν, Βαλέντσια, Αλμέρια, Σεβίλλη)

3. Σάρδας (πόλη στην επαρχία Γκουένκα. Ταυτόχρονα το επίθετο αυτό θεωρείται τοπικό της Κέρκυρας)

4. Μπεχάρ (χωριό στην επαρχία της Σαλαμάνκα)

Ιταλικά τοπωνυμικά:

1. Βιτέρμπο (από το Viterbo της Κεντρικής Ιταλίας)

2. Μάτσας (από την πόλη Matza της Κάτω Ιταλίας)

3. Όσμο (από το Ossimo ή Osmo άνω Ιταλίας)

4. Ρομάνο (από τη Ρώμη)

5. Μορμπούργο (από το Del Burgo της Βόρειας Ιταλίας ή κατ' άλλη γνώμη, από το Marburg της Αυστρίας)

6. Τζεζάνας (από την Cesena της επαρχίας της Bologna) Φόρτες (από το Forte dei Marmi της επαρχίας Lucee).

Ελληνικό τοπωνυμικό θα πρέπει να θεωρηθεί το επώνυμο Σαλονικιός (από Θεσσαλονίκη).

ΙΥ. Ιδιωνυμικά (που είναι τα ονόματα τα οποία έλαβαν οι Εβραίοι συμπτωματικά, είτε από τις σωματικές τους ιδιότητες, είτε από τον ατομικόν τους χαρακτήρα, είτε από τα επαγγέλματά των).

Εβραϊκά ιδιωνυμικά:

1. Ζακάρ (αρσενικός)

2. Τζαδίκ (δίκαιος)

3. Μιζάν (παντοειδής)

4. Μπεσουλάμ (ακέραιος)

Ισπανικά ιδιωνυμικά:

1. Μπατίνος (Ισμαηλίτης)

Αραβικά ιδιωνυμικά:

Αμέρ (Amar = αρχιτέκτονας).

Προσεπώνυμα εβραϊκά ονόματα (παρατσούκλια)

1. Αβδέλας (πρόσθετο επίθετο των Εβραίων των Ιωαννίνων)

VI. Εβραϊκά επίθετα τοπικού χαρακτήρα

1. Λέντε

2. Σάρδας (επώνυμα που συναντιώνται μόνο μεταξύ των Εβραίων της Κέρκυρας)

Το κερκυραϊκό επίθετο Κολόνιμος είναι εξελληνισμένο το εβραϊκό Σεμτώβ. ,

Γερμανικής ή αυστριακής προελεύσεως φαίνονται να είναι τα επίθετα ΒΡΑΝΔΕΒΟΥΡΓ και ΜΠΑΛΤΖΕΡ.

Το επίθετο Σαμπελάκης είναι μάλλον παραφθορά του Σα-

Η Ιουδαϊκή Εγκυκλοπαίδεια αναφέρει στο λήμμα Corfu την ύπαρξη στην Κέρκυρα τριών Κοινοτήτων και παραθέτει τα κυριότερα επώνυμα για την κάθε μια (σε παρένθεση τα επώνυμα για τα οποία δεν επισημάναμε εγγραφές στις πράξεις του Ιστορικού Αρχαίου της Κέρκυρας). Επισημαίνουμε ότι η έκδοση της Ιουδαϊκής Εγκυκλοπαίδειας είναι μεταγενέστερη των στοιχείων που συγκεντρώσαμε κατά την έρευνα. Έτσι έχουμε για τις τρεις Κοινότητες:

| EAAHNIKH     | ΙΣΠΑΝΙΚΗ     | ΑΠΟΥΛΙΑΝΗ<br>Ή ΙΤΑΛΙΚΗ |
|--------------|--------------|------------------------|
| 1. Τζεσάνα   | Αμποάφ       | Ισραέλ                 |
| 2. Ελιέζερ   | (Γκαόν)      | (Νισήμ)                |
| 3. Βελλελή   | (Kipivio)    | Ματταθία               |
| 4. Μουστάκη  | Σάρδα        | Μιζάν                  |
| 5. Ναξών     | (Ραζόν)      | (Αζάρ)                 |
| 6. Δε Σέμο   | Κάστρο       | Βαρούχ                 |
| 7. Μάτζα     | Σφόρνο       | 'Акко                  |
| 8. (Παγκάλη) | (Αμπραβανέλ) | (Xavév)                |
| 9. Αβδελά    | (Δε Μιράντα) | (Xayiµ)                |
| 10.          | (Σενιόρ)     | -Ηλίας                 |
| 11.          | (Κορονέλ)    | Λεβή                   |
| 12.          |              | Μόρδο (Μορδοχάι)       |
| 13.          |              | Δέντε                  |
| 14.          |              | Оσμо                   |
| 15.          |              | Βιβάντε                |
| 16.          |              | Μινέρβο                |
| 17.          |              | Ναχαμούλη              |
| 18.          |              | (Maupovovato)          |

#### Ε. Κύρια εβραϊκά ονόματα από τις πράξεις γεννήσεως και θανάτων

(Σε παρένθεση η συχνότητα με την οποία εμφανίστηκαν κατά το 1885 - 1897 στις πράξεις γεννήσεων).
α/α Όνομα Ερμηνεία - Χαρακτηρισμός

#### ΑΝΔΡΙΚΑ

24. Ιέσουα (2)

25. Ιούλιος (2) 26. Ισαάκ (20)

27. Ισραήλ (1)

28. Ιωνάς (1) 29. Ιωσήφ (24)

| 1 Αβραάμ (23)<br>2. Αδάμ (2)     | Πατέρας πολλών λαών   |               |
|----------------------------------|-----------------------|---------------|
| 3. Αζαρίας (2)                   | Εβοήθησε ο Θεός       | Θεοφόρο       |
| 4. Αλέξανδρος (1)                |                       |               |
| 5. Αριέ (1)                      | Λιοντάρι              |               |
| <ol><li>Βαρούχ (1)</li></ol>     | Ευλογητός             |               |
| <ol> <li>Βενιαμίν (6)</li> </ol> | Γιος προσφιλής        |               |
| <ol> <li>Βενσιών (2)</li> </ol>  | Μπεν Σιών (γιος Σιών) |               |
| 9. Βιδώρ (1)                     |                       |               |
| 10. Βίκτωρ                       | Από το Χαΐμ           | Μεταμορφωμένο |
| <ol> <li>Γκιούλης (1)</li> </ol> | Από το Γιεουδά        | Εξελληνισμένο |
| 12. Δαβίδ (23)                   | Αγαπητός              |               |
| 13. Δανιήλ (3)                   | Θεόκριτος             | Θεοφόρο       |
| 14. Έκτωρ (1)                    |                       |               |
| 15. Ελιέζερ (1)                  | Ο Θεός μου βοηθός     | Θεοφόρο       |
| 16. Έλιος (1)                    | Ελιγιά (Ηλίας)        | Θεοφόρο       |
| 17. Ελοχήμ (1)                   | Κύριος ο Θεός         | Θεοφόρο       |
| 18. Εμμανουήλ (2)                | Μαζί μας ο Θεός       | Θεοφόρο.      |
| 19. Ζαχαρίας (8)                 | Ενεθυμήθη ο Θεός      | Θεοφόρο       |
| 20. Ηλίας (19)                   | Ο Θεός μου βοηθός     | Θεοφόρο       |
| 21. Ησαΐας (1)                   | Έσωσεν ο Θεός         | Θεοφόρο       |
| 22. Ιακώβ (11)                   | Πτερνιστής            |               |
| 23. Ιεουδά (9)                   |                       |               |

Κύριος σώζοι

Θεοδυνάμοτος

Θεοφόρο

Γελαστός

Προσθετός

| 30. Ιωχανάς (3)                     | Θεοχάριστος                              | Θεοφάρα           |
|-------------------------------------|------------------------------------------|-------------------|
| 31. Καλημάν                         | Από το Σεμτώβ                            |                   |
| 32. Κοέν                            |                                          | Ιερατικό          |
| 33. Λάζαρος (1)                     |                                          |                   |
| 34. Λέων (1)                        | Από το Γιεουδά                           | Εξελληνισμένο     |
| 35. Μάγιερ (1)                      |                                          |                   |
| 36. Μαϊμών (3)                      | Ευτυχής                                  | Αραβ. ιδιονυμικό  |
| 37. Μανδολίνος                      | Πρόκειται για τοπικ                      |                   |
|                                     | που αντιστοιχεί στο                      | Μεναχέμ.          |
|                                     | Συναντιέται επίσης τ                     | ο ιταλικό         |
| and the second                      | Αρμάνδος)                                |                   |
| 38. Μάρκος (1)                      | Από το Μορδοχάι                          | Εξελληνισμένο     |
| 39. Mataθiaς (1)                    | Θεόδωρος                                 |                   |
| 40. Μεῖρ (1)                        | Φωτεινός                                 | Εβρ. ιδιονυμικό   |
| 41. Μενασέ (1)                      | Λησμονημένος                             | -                 |
| 42. Μεναχέμ (23)                    | Παρήγορος                                | Εκ περιστάσεως    |
|                                     | (Παλαιότερα δινότα                       | v ota             |
|                                     | παιδιά που γεννιόντ                      |                   |
|                                     | τις πρώτες 9 ημέρες                      | tou               |
| 42 Mayari) (7)                      | μήνα Αβ)                                 | Occasion          |
| 43. Μιχαήλ (7)                      | Θεόμοιαστος                              | Θεοφόρο           |
| 44. Μορδοχάι (14)                   | Από το Μορδούκ                           | all A contract    |
|                                     | ('Ονομα θεού των Βα<br>άγνωστης σημασίας |                   |
|                                     | Δινόταν συνήθως σ                        |                   |
|                                     | που γεννιόνταν την                       | nuicoa            |
|                                     | της γιορτής της Εσθή                     |                   |
| 45. Μωυσής (38)                     | Υδατόσωστος                              | (P)               |
| 46. Νασώ (4)                        | τοιπουωστος                              |                   |
| 47. Νησίμ (4)                       | Θαυμαστός                                | Εκ περιστάσεως    |
| arrange (a)                         | (Δινόταν σε παιδιά ι                     |                   |
|                                     | γεννιόνταν κατά τον                      |                   |
|                                     | μήνα Νισάν)                              |                   |
| 48. Περέτζ (2)                      | Βιβλικό                                  |                   |
| 49. Πηνίχας (15)                    | (Γιος του Ααρών)                         |                   |
| 50. Ραφαήλ (13)                     | Θεόσωστος                                | Θεοφόρο           |
| 51. Ρεουβέν (3)                     | Είδα τον υιὸ                             |                   |
| 52. Σαμπετάι (23)                   | Σαββατιανός                              | Εκ περιστάσεως    |
| The company of Figure               | (Αν γεννιόταν την η                      | μέρα              |
|                                     | του Σαββάτου)                            |                   |
| 53. Σαδίας (1)                      | Anó to Sides                             | Αραβ. ιδιωνυμικό  |
|                                     | (Sides= 'Apxovtac, I                     | Κύριος)           |
| 54. Σαλομών (27)                    |                                          |                   |
| 55. Σαλβατώρ (2)                    | Από το Ιεσουά                            | Εξευρωπαϊσμένο    |
| 56. Σαλώμ                           | Ειρήνη                                   |                   |
| 57. Σαμουήλ (27)                    | Θεοάκουστος                              | Θεοφόρο           |
| 58. Σηλβαν                          |                                          | 1                 |
| 59. Στάμος (1)                      |                                          |                   |
| 60. Σωτήρ                           | Από το Ιεσουά                            | And the second    |
| 61. Χαήμ (12)                       | Ζήσιμος                                  | Εκ περιστάσεως    |
|                                     | (Το όνομα αυτό δινό                      |                   |
|                                     | αν το παιδί σωζόταν                      | апо капою         |
| 70 V.0:                             | σοβαρή ασθένεια)                         |                   |
| 62. Χεδάρ                           |                                          |                   |
| 63. Σαλώμ                           |                                          |                   |
| TYNAIKEIA                           |                                          |                   |
| 64 AQuarant (1)                     |                                          |                   |
| 64. Αβιγγαῖλ (1)                    | П.О.                                     | or provi          |
| 65. Αγγελική (1)                    | Πιθανόν από το Μαί                       | λαχ Εξελληνισμένο |
| 66. Aiµiàia (2)                     | Vani (ant - 5                            | ) Pr              |
| 67. Αλέγρα (18)                     | Χαρά (από το Σημχά                       | ι εξευρωπαισμένο  |
| 68. Αλεξάνδρα (2)<br>69. Αμαλία (1) |                                          |                   |
| 70. 'Avva (20)                      | Anà ro Your                              | Piellanner free   |
| 71. Βαλέρια                         | Anó to Xáva                              | Εξελληνισμένο     |
| 72. Beatpikn (1)                    |                                          |                   |
| 73. Βελήνα                          |                                          |                   |
|                                     |                                          |                   |
| 74. Βεντούρα (1)                    |                                          |                   |

#### ΙΣΡΑΗΛΙΤΙΚΗ ΚΟΙΝΟΤΗΤΑ ΚΕΡΚΥΡΑΣ

| 75. Віктыріа                       | Αντίστοιχο του Χαήμ        | μ στους ανδρες     |
|------------------------------------|----------------------------|--------------------|
| 76. Bioλa                          | 200                        |                    |
| 77. Γράτζια (3)                    | Χάρις                      |                    |
| 78. Δαφίνα (1)                     |                            |                    |
| 79. Δήνα (9)                       | A 0                        |                    |
| 80. Διαμάντε (5)                   | Αδαμαντένια                | Ισπανικό ιδιων.    |
| 81. Δiáva (3)                      | (Από την 'Αρτεμη;)         | TT-VV              |
| 82. Ειρηνη                         | Πατζίνα                    | Εξελληνισμένο      |
| 83. Ελβίρα (1)                     | Από το Ελιζάμπα            |                    |
| 84. Exitu (1)                      | A transfer of the state of | mr same of         |
| 85. Ελπίς                          | Апо то Тіква               | Εξελληνισμένο      |
| 86. Еррікета (5)                   | Από το Ρεββέκα             | Εξευρωπαϊσμένο     |
| 87. Ερμελίνα (1)                   |                            |                    |
| 88. Εσθήρ (25)                     | Άστρο                      |                    |
| 89. Eva                            | Από το Χάβα                | FF VA              |
| 90. Ευτυχία                        | Από το Μαζαλτώβ            | Εξελληνισμένο      |
| 91. Ζαφήρα (1)                     |                            |                    |
| 92. Нишрос                         |                            | Τοπικό ιδιωνυμ.    |
| 93. Ivéç (2)                       | (Προφανώς ισπανικ          | της προέλευσης)    |
| 94. Ιουλία (2)                     |                            |                    |
| 95. louotiva (5)                   | Δικαιοσύνη                 |                    |
| 96. Κάδε (1)                       | 3 7 12 25 17               | 2077               |
| 97. Καλομοίρα                      | Από το Μαζαλτώβ            | Εξελληνισμένο      |
| 98. Καμηλα (1)                     |                            |                    |
| 99 Κονσόλα (1)                     |                            |                    |
| 100. Kovooliva                     |                            |                    |
| 101 Kopiva (4)                     |                            |                    |
| 102 Koupaáva (1)                   |                            |                    |
| 103. Κωκό (1)                      |                            |                    |
| 104. Aža (6)                       | Κουρασμένη                 |                    |
| 105. Λέλλα                         |                            |                    |
| 106. Λετίτζια                      |                            |                    |
| 107 Aiva (1)                       |                            |                    |
| 108 Λόβνα (1)                      |                            |                    |
| 109. Λουιδίκα (1)                  | Από το Λέα                 | Εξευρωπαϊσμένο     |
| 11) Anuioig - Aous                 | ία Από το Λέα              |                    |
| \auva (3)                          | Φεγγάρι                    | Ισπαν. ιδιωνυμικ   |
| 2 Μαζαλτώβ (4)                     | Ευτυχία                    | Εκ περιστάσεως     |
|                                    | (Δινόταν σε περίπτω        |                    |
|                                    | η γέννηση ενός παιδ        | ່າດບໍ              |
|                                    | συνέπιπτε με ένα άλ        |                    |
|                                    | η χαρμόσυνο γεγον          | ός για την         |
|                                    | σικογένεια του νεογ        | έννητου)           |
| 13 Maka (3)                        | Βασίλισσα                  |                    |
| 4 Mavriva                          |                            |                    |
| 115 Mapyapita                      |                            |                    |
| 16 Magiau (5)                      | Ποθητή                     |                    |
| 117 Mapiava (1)                    | A. 12.                     |                    |
| 18 Matilvte (3)                    | Από το Μαζαλτώβ            | Εξευρωπαϊσμένο     |
| 19 Μετζαλντίνα                     |                            | T. L. West Book of |
| 120 Mnpa                           | Από το Καλομοίρα           |                    |
| 121 Μιχετα                         | Από το Αλέγρα              |                    |
| 122. Μπέλλα (4)                    |                            |                    |
| 123. Μπετζίκω (1)                  |                            |                    |
| 124. Μπήλω (1)                     |                            |                    |
| 125. Mniva                         |                            |                    |
| 126 Niva (4)                       |                            |                    |
| 127 Nia                            |                            |                    |
| 128. Flatčiva (9)                  | Από το Σολαμίτ             | Εξευρωπαϊσμένο     |
| 129. Πέρλα (5)                     |                            | Ισπαν. ιδιωνυμικο  |
|                                    | Κόσμημα                    | ionav. ioiwvopiki  |
| 130. Paxni (33)                    | Αμνάς                      | Elel Immenion      |
| 131. Ревежа (15)                   | Από το Ρίβκα               | Εξελληνισμένο      |
|                                    | (Η ετυμολογία του εί       |                    |
| 27 Downson (2)                     | Πιθανόν Αραμαϊκή)          |                    |
| 32. Peyyiva (2)                    | Βασίλισσα (= Μαλκά         |                    |
|                                    |                            |                    |
| 133. Ρενκούλα<br>134. Ρεμπίτζα (2) | Χαϊδευτικό του Ρεγγ        | ivu                |

135. Ριμπιούζα (1)

| 136. Ρόζα (10)     | Σουσάνα                             | Εξευρωπαϊσμένο    |
|--------------------|-------------------------------------|-------------------|
| 137. Povµniva (2)  |                                     |                   |
| 138. Σάλα (1)      | (Πολωνικό;)                         |                   |
| 139. Σάρα (13)     | Αρχόντισσα, Πριγκήπισσα             |                   |
| 140. Σελέτα (3)    |                                     |                   |
| 141. Σήμχα (2)     | Xapà                                |                   |
| 142. Σίλβια (1)    |                                     |                   |
| 143. Σπεράντζα (3) | Τίκβα (ή Εσπεράντζα) Εξευρωπαισμένο |                   |
| 144. Σπέρα         | Τίκβα (ἡ Εσπεράντζα)                |                   |
| 145. Στέλα (13)    |                                     |                   |
| 146. Στερώνα (1)   | Από το Έστερ (= Ε                   | σθήρ)             |
| 147. Τζαμήλα (1)   | (Αραβικό;)                          |                   |
| 148. Τζιπόρα (2)   | Αδελφή του Μωυσ                     | ή                 |
| 149. Τζόγια (2)    | Κόσμημα                             | Ισπαν. ιδιωνυμικό |
| 150. Φήνα          | Από το Πνίκα (Πέ                    | ρλα)              |
| 151. Φιόρη         |                                     |                   |
| 152. Χάιδο         |                                     |                   |
| 153. Χανούλα       |                                     |                   |
| 154. Xέva          |                                     |                   |

Σύμφωνα με την προφορική παράδοση, η παρουσία του ονόματος Αλέξανδρος στην εβραϊκή ονοματολογία δικαιολογείται ως εξής:

Όταν το 333 π.Χ. ο Μέγας Αλέξανδρος νίκησε τους Πέρσες στη μάχη της Ισσού, προχώρησε στην κατάκτηση της Φοινίκης, της Παλαιστίνης και της Αιγύπτου. Όταν κατέλαβε την Ιερουσαλήμ, σεβάστηκε την πόλη και τους κατοίκους της και προς τιμήν του τα παιδιά που γεννιόνταν, για αρκετό καιρό έπαιρ-

ναν το όνομα Αλέξανδρος. Δυστυχώς, δεν μπορέσαμε να διασταυρώσουμε την πληρο-

φορία αυτή από τη γνωστή μας βιβλιογραφία.

Από απλή ανάγνωση των ονομάτων των Κερκυραίων Εβραίων που παραθέσαμε, φαίνεται αμέσως η επίδραση που δέχθηκε ο κερκυραϊκός εβραϊσμός από τη Διασπορά της υπόλοιτης Ευρώπης και των μεσογειακών χωρών. Η Κέρκυρα αποτέλεσε καταφύγιο για πολλούς καταδιωγμένους και οι Κερκυραίοι ισραηλίτες ήταν για πολλά χρόνια σημαντικοί παράγοντες του τοπικού εμπορίου. Στα χρόνια της μεγάλης ακμής της Κοινότητας, ο πληθυσμός της αποτελούσε το 25% του πληθυσμού της πόλης της Κέρκυρας.

Σήμερα, η ολιγάριθμη πια Κοινότητα συμβάλλει κατά το δυνατόν στην τοπική ζωή συνεχίζοντας την αδιάκοπη παρουσία

επτά αιώνων.

Κέρκυρα, φθινόπωρο 1991.

#### Βιβλιογραφία - Παραπομπές

- Αριστοτέλη Σταυρόπουλου: "Στοιχεία και Προβληματισμοί για τη Νοσολογία της Νεότητας του 19ου αι. μέσα από Δύο Επιστημονικές Προσεγγίσεις της Εποχής". Ανάτυπο από τα πρακτικά του Διεθνούς Συμποσίου Ιστορικότητα της Παιδικής Ηλικίας και της Νεότητας, Αθήνα 1986.
- Ασέρ Ρ. Μωυσή: "Η Ονοματολογία των Εβραίων της Ελλάδος. Ήτοι: η Ιστορία, η Προέλευσις και η Σημασία των Κυρίων και Οικογενειακών Ονομάτων των Εβραίων της Ελλάδος", Αθήνα 1973.
- William Miller: "Η Φραγκοκρατία στην Ελλάδα 1204 -1566", β' εκδοση - Ελληνικά Γράμματα, Αθήνα 1990 (σημείωση 12, σελ. 70).
- The Jewish Encyclopedia: Λήμμα Corfu, σελ. 269 273 από φωτοτυπίες που βρίσκονται στην Αναγνωστική Εταιρεία της Κέρκυρας.
- Εγκυκλοπαιδικό Λεξικό Επιστήμη και Ζωή: Λήμμα Εφραίμ (τόμος 6, σελ. 222).

(Στοιχεία για την Ισραπλιτική Κοινότητα Κέρκυρας έχουν δημοσιευθεί στο περιοδικό "Χρονικά": 20 - αφιέρωμα, 22/22, 34/14, 34/27, 58/7, 63, 68/41, 93 -αφιέρωμα, 95/25, 96/7, 97/9, 104/19, 107/5, 110/13 και 116/3)

#### Η Εβραϊκή Συναγωγή στο Ηράκλειο Κρήτης

Του κ. ΣΤΕΡΓΙΟΥ Γ. ΣΠΑΝΑΚΗ

#### Το θαλάσσιο τείχος

πως ανέφερα, σε όρυγμα βάθους 5 μ. στο ναό του Αγίου Πέτρου, βρέθηκαν ρωμαϊκά νομίσματα και όστρακα πρωτογεωμετρικής κεραμεικής. Αυτό σημαϊνει ότι την εποχή εκείνη η

ξηρά ήταν υψηλότερα από την επιφάνεια της θάλασσας μόλις 3 - 4 μ. και δεν υπήρχε τείχος. Ούτε είναι γνωστό αν οι 'Αραβες οικιστές του Χάντακα, που έκτισαν το χερσαίο τείχος, έκτισαν και από το μέρος της Θάλασσας, αλλά είναι μάλλον απίθανον. Την εποχή εκείνη η προσβολή από τη θάλασσα ήταν αδύνατο να γίνει, αφού το κανόνι ήταν άγνωστο. Η μάχη των Βυζαντινών για την ανάκτηση του Χάντακα, έγινε στον Καρτερό και ο Νικηφόρος Φωκάς αποβιβάστηκε στα Λινοπεράσματα και η πολιορκία της πόλης έγινε από το Χερσαίο τείχος.

Ο Νικ. Πλάτων αναφέρει, σε μελέτη του σχετική με την οχύρωση του Χάντακα από τους Βυζαντινούς, ότι αμέσως μετά την εγκατάστασή των στην καταστρεμμένη αραβική πόλη, ανεγείραν πρόχειρη οχύρωση, αλλά ικανή για άνετη άμυνα, πάνω στο ίδιο το αραβικό τείχος, που δεν είχε καταστραφεί ολωσδιόλου. (Βλ. Τα τείχη του Χάνδακος στη Β' Βυζαντινή περίοδο, "Κρητικά Χρονικά", A', σ. 246). Η γνώμη αυτή επιβεβαιώθηκε αργότερα, όταν ανακαλύφθηκε ένας πύργος των βυζαντινών τειχών το 1948.

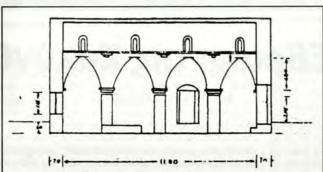
(Βλ. "Κρητ. Χρονικά", τόμ. Δ', σ. 353). Ο Πλάτων δεν κάνει λόγο για το θαλάσσιο τείχος αλλά ασφαλώς η οχύρωση των Βυζαντινών θα ήταν ολοκληρωμένη και από τη θάλασσα.

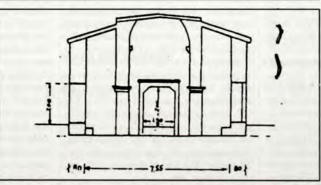
Το σωζόμενο σήμερα θαλάσσιο τείχος σε ύψος 10 μ. περίπου, είναι επιδιορθώσεις σε διάφορες εποχές από τους Βενετούς και από τους Τούρκους, με διαφορετικά υλικά και τέχνη. Ο Γκερόλα αναφέρει (Μνημεία Ι, σ. 118) ότι είναι πολλά τα τμήματα του τείχους, κτισμένα σε μεγάλες τετραγωνισμένες πέτρες στη βάση.

> Στο σκαρίφημα του Μπουοντελμόντι του 1415 σημειώνεται το χερσαίο τείχος, κατά μήκος του σημερινού δρόμου Δαιδάλου, με επάλξεις και τρεις πύργους σε κανονικές αποστάσεις, μέχρι την πύλη (voltone). Συνεχίζεται στην οδό Χάντακα με άλλους τρεις πύργους μέχρι τη θάλασσα. Στη στροφή ανατολικά σημειώνεται μια πόρτα και η λέξη Judeca (= Εβραϊκή), που ήταν εκεί κοντά μέχρι τελευταία. Οι ηλικιωμένοι Ηρακλειώτες τη θυμούνται. Βρισκόταν δυτικά του Ιστορικού Μουσείου, μεταξύ των οδών Γρεβενών και Χορταστών. Ήταν ένας περιορισμένος χώρος, περικλεισμένος, που έκλειε με πύλη. Εκεί μέσα ήταν και η Συναγωγή ή Χάβρα. Βομβαρδίστηκε τον τελευταίο πόλεμο, το 1941. Τότε παρακάλεσα τον τότε μηχανικό του Δήμου Γιάννη Βαρκαράκη και εξεπόνησε ένα σχέδιο κάτοψης και δύο τομές, σε κλίμακα 1:100, που παραθέτω: Το Τείχος συνεχίζεται με τις επάλξεις μέχρι το λιμένα, με πύργους σε κανονικές αποστάσεις. Τείχος περιβάλλει και το λιμάνι με ένα μεγάλο πύργο στη θέση του Κούλε. Το τείχος συνε-

χίζεται στην ανατολική







Σχέδιο του Γιάννη Βαρκαράκη μετά τον Βομβαρδισμό της Συναγωγής από τους Γερμανούς.

πλευρά του λιμένα με τρεις πύργους και ενώνεται στη θέση του ναού Αγ. Φραγκίσκου (σημερινό Μουσείο).

(Από το βιβλίο του Το Ηράκλειο στο πέροσμο των σιώνων, Έκδοση Δήμου Ηρακλείου, 1990, σελ. 1291.



Η πύλη της παλαιάς Συναγωγής Ζακύνθου, που καταστράφηκε από τους σεισμούς το 1953

# Οι Εβραίοι της Ζακύνθου

Του ΛΕΩΝΙΔΑ Χ. ΖΩΗ

ι Εβραίοι εγκατεστάθησαν τις Ζάκυνθον περί τα τέλη ου ΙΕ αιώνος, αν μη και προγενεστέρως, ηριθμούντο κατα το 1527 εις 204 πρόσωπα, πυγκεντρούμενοι ιδίως εις την παραλληλον της πλατείας ρούγας οδόν 1664) την αλλοτε οδόν Φωσκόλου. Τη πρόμοι της Εβραϊκής Γέτου εκλείιθησαν δια τεσσάρων σιδηροφράκτων πυλών, των οποίων οι δύο μεγαλοι έκειντο η μεν εις την πλατείαν Αναληψεως, η δε εις την στενωπόν την άγουσαν εις Αγ. Αποστόλους, εκαλούντο δε πορτόνια, και αι δύο μικραί, πορτέλα καλούμεναι, έκειντο η μεν εις την οδόν Α. Ρώμα, έναντι άλλοτε οικίας Μιχαλίτση, η δε εις την οδόν Ακαθίστου, πάσαι δ' εκλείοντο μετά την δύσιν του ηλίου και έπαυε πάσα συγκοινωνία των Εβραίων μετά της λοιπής πόλεως. Αι πύλαι αύται, δια της από 30 Μαΐου 1862 πράξεως του Δημ. Συμβουλίου, κατηδαφίσθησαν. Βαρυνόμενοι εκ της Σταυ-

ρώσεως του Χριστού υφίσταντο όχι | μόνον περιφρόνησιν και εξευτελισμούς εκ μέρους του απανταχού χριστιανικού κόσμου, αλλά και καταστροφάς και λεηλασίας εκ διαφόρων αφορμών και δη εκ της επικρατούσης σφαλεράς προλήψεως, ότι, κατά την παρασκευήν των αζύμων, μετεχειρίζοντο το αίμα χριστιανικόν. Η πρόληψις αύτη επροκάλει ενίστε εξεγέρσεις των χριστιανών εναντίον αυτών, και τοιαύται, τρεις κυρίως, ηκολούθησαν και εν Ζακύνθω. Εις την πρώτην έδωκεν αφορμήν η ανεύρεσις εις θέσιν Νταβία μικρού παιδίου, πιστευθέντος εκ της διαδοθείσης συκοφαντίας ότι είχε σταυρωθεί υπό Εβραίων, δια τας τελετουργικάς, ως άνω, θυσίας των.

#### Τρεις εξεγέρσεις

Λαός εξεγερθείς επετέθη κατ' αυτών, κατά Απρίλιον του 1712, και πολλάς καταστροφάς επροξένησεν εις αυτούς, η δε τότε Κυβέρνησις, αι-

τήσει της Κοινότητος, περιώρισεν αυτούς εις συνοικίαν σχηματίζουσαν σταυρόν και κλειομένην δια πυλών, εις μίαν των οποίων ετέθη η επιγραφή: in quia cruce crucificerunt, oi σταυρώ σταυρώσαντες σταυρωθήτωσαν. Η δευτέρα εξέγερσις συνέβη την 26η Μαρτίου 1760, γνωστή υπό το όνομα: Το μπούρδο των Εβραίων, εξ αφορμής να καίουν, κατά το εσπέρας του Πάσχα, ομοίωμα εβραίου, παριστώντος τον Ιούδαν. Κατά την εξέγερσιν εκείνην εφονεύθησαν εις στρατιώτης βενετός και εις πολίτης. Και η τρίτη εγένετο την 12 Απριλίου 1891, ότε τελουμένης της ανά την πόλιν περιαγωγής λιτανείας του Εσταυρωμένου ο λαός, εξ αφορμής ότι οι εν Κερκύρα Εβραίοι είχον φονεύσει χριστιανήν παιδίσκην, επετέθησαν κατά των Εβραίων, η δε παρά την Εβραϊκήν φρουράν επιτεθείσα κατά του εφορμούντος πλήθους πέντε μεν εφόνευσεν, ισαρίθμους δε ετραυμάτισε. Οι Εβραίοι, καθ' όλην την εβδο-



Ο κεντρικός δρόμος της εβραϊκής συνοικίας σε φωτογραφία του 1953, λίγο μετά τον σεισμό

μάδα των Παθών του Χριστού, έμενον κλεισμένοι εις την Εβραϊκήν, συχνά δε ηνοχλούντο υπό φανατίζομένων παίδων, παλαιότερον δε ουδόλως ετόλμων να εξέλθουν της πόλεως, αλλά μόνον κατά Σεπτέμβριον προκειμένου να προμηθευθούν μούστον απαγορευομένου να πίνουν οίνον εκ σταφυλών, αν μη οι ίδιοι επάτουν αυτάς - μεταβαίνοντες εις την εξοχήν υπό την εγγύησιν και φρούρησιν του παραγωγού. Ενησχολούντο εις το εμπόριον του ελαίου ιδίως, ηγόραζον παλαιά σίδηρα και χαλκώματα προς εμπορίαν, μετήρχοντο δε ευδοκίμως την ιατρικήν και εξήσκουν την τοκογλυφίαν. Αποκλειστικώς κατεσκεύαζον σκεύη εκ κασσιτέρου (στάγκου), σάπωνας, έξαινον μαλλία των κλινοστρωμνών, έκοπτον βάμβακα, κατεσκεύαζον υφαπλώματα. Ουδέν πολιτικόν δικαίωμα έχαιρον χαλεπώς προστατευόμενοι υπό των νόμων, ιδίως μέχρι της Ενώσεως, είχον δύο συναγωγάς, το 1519 εθάπτοντο εις ιδιαίτερον μέρος, μέχρι του 1656, ότε παρεχωρήθη εις αυτούς χώρος στη βρύση του Ρωμανού, όπου θάπτονται μέχρι σήμερον. Αναφέρεται εβραϊκή Συναγωγή, το έτος 1550, επίσης το 1732 υπήρχον δύο τοιαύται, η Κρητική και η Ζακυν-

θινή, ανοικοδομηθείσα, το 1833.

Κατόπιν διαταγμάτων και δη των από 26 Μαρτίου 1496 και 11 Μαρτίου 1517 διετάσσοντο πάντες οι εν Βεν, και ταις κτήσεσιν αυτής Εβραίοι να φέρουν διακριτικόν σημείον κιτρίνην ταινίαν επί του στήθους και κίτρινον πίλον και δι΄ ετέρου από 26 Μαρτίου 1657, μόνον επί του πίλου να φέρουν την κιτρίνην ταινίαν. Επίσης δια διαταγών από 1620 και 1664 αυστηρώς απηγορεύετο εις τους Χριστιανούς να ρίπτουν λίθους κατά τας κηδείας των Εβραίων².

#### Μετά την κατοχή

Κατόπιν των σεισμών του 1953 η Ισραηλιτική Κοινότης, η οποία χάρις εις τας προσπαθείας του Μητροπολίτου Ζακύνθου σεβ. Χρυσοστόμου, είχε κατορθώσει να διαφύγει τον εξοντωτικόν διωγμόν των Γερμανών, ετοίμων να μεταφέρουν τους Ισραηλίτας εις τα στρατόπεδά των δια να υποστούν τα μαρτύρια των συναδέλφων των - αποτελουμένη εκ 38 προσώπων, πλην μιας γραίας αποτεφρωθείσης, μετηνάστευσεν εις το νέον Κράτος του Ισραήλ, της περιουσίας της παραμενούσης εις Ζάκυνθον εκκρεμούς. Ο Λεωνίδας Ζώης (1865 - 1956) υπήρξε ιστοριοδίφης που ασχολήθηκε με την έρευνα της ιδιαίτερης πατρίδος του της Ζακύνθου. Εξέδωσε από το 1892 το περιοδικό "Αι Μούσαι", το φιλολογικό και ιστορικό "Λεξικόν Ζακύνθου", τις μονογραφίες "Ο 'Αγιος Ζάκυνθος", "Αι εν Ζακύνθω συντεχνίαι", "Στατιστική Ζακύνθω", "Το Πεπρωμένον του Εγκλήματος", κ.ά.

Το δημοσιευόμενο απόσπασμα είναι από το βιβλίο του "Ιστορία της Ζακύνθου" (Αθήναι 1955), σελ. 371 - 3 από το αρχείο του αειμνήστου Ραφαήλ Δ. Κωνσταντίνη.

#### Σημειώσεις

- Τα τείχη των πυλών απεπειράθη ο Φώσκολος με άλλους παιδας να κρημνίσει λέγων: "Θέλω να ελευθερώσω τους Εβραίους, είναι άνθρωποι και αυτοί και πρέπει να είναι ελευθεροι", αλλά συλληφθείς οδηγήθη είχην αστυνομίαν, ως ταραξίας, και κατόπιν απελύθη, βλ. Casa del Foscolo ecc. υπό L. Zoi, Zante, 1888.
- 2. A-S. 112 120. SS 179. Β. Χρονικά Χ. Γ., 346 350. Σ. Χ. Ραφτάνη Ιουδαϊκά... ΑΩΞΑ, σ. θ. L. 450. Κυψέλη Ζακ. 1887. Παρνασσός, 1891 Δ΄, 724 Άγω Β, 44 Φ. Καρρέρ, Ιουδαϊσμός και Χριστιανισμός, ΚΚ 207, 228. ΔΑ 394. ΖΑ 12, 41, 81, 455. ΚΑ 207, 228, 756. L. 450, 455. ΕσΑ φ. 12. 1927. Ημερησ. Τύπος Αθηνών 30.11.1928. Ε 786, 2480 Φωνή του Ιοραήλ ΝΕσ. ΚΑ 725 και ΙΒ τεύχ. 44. ΕπΚ. Α΄ 37. Μοσέ περιοδ. Ροδ. 8.

# BABEA

#### Του κ. Κ.Μ. ΓΡΑΜΜΑΤΟΠΟΥΛΟΥ

ια πολλούς ανθρώπους το γεγονός ότι υπάρχουν, αποτελεί ένα σύνολο συγκεχυμένων εντυπώσεων. Σε όλη των τη ζωή, ο προσδιορισμός τους παραμένει ασαφής. Αλλά και ανυπολόγιστο πλήθος πλασμάτων, από τότε που το γένος μας σημειώνει την παρουσία του στη Γη, δεν πρόλαβε καν να αντιληφθεί τι ακριβώς συνέβη. Η πρόωρη θνησιμότητα, οι απροσδόκητες φυσικές καταστροφές και οι πόλεμοι ευθύνονται κυρίως γι' αυτό.

Ανάμεσα σε δύο σκοτεινές περιόδους, πριν από την γέννηση και μετά τον θάνατο, λάμπει ξαφνικά ένα πολύ σύντομο φωτεινό διάλειμμα ανεξήγητης συνειδητής ζωής. Κανένας δεν θυμάται, ούτε γνωρίζει το παραμικρό. Πολλά δε από τα αντιθέτως υποστηριζόμενα μάλλον αποτελούν λογικώς αβάσιμες εικασίες. Πιθανώς, υπονοσύν ενδόμυχες παρηγορητικές προσδοκίες μας.

Από κοινή πείρα γνωρίζουμε, ότι η κακοτυχία και ο φυσικός ή ηθικός πόνος ενδέχεται απροσδοκήτως να κρούσουν την θύρα κάθε ανθρώπου, χωρίς εξαιρέσεις. Ενώ συχνότατα βλέπουμε να εκτείνονται γύρω μας απο-

τρόπαια ερείπια και απερίγραπτη φρίκη.

Τι να έφταιξε άραγε; Πολλά και πιθανόν απολύτως τίποτα. Εξαρτάται από ποια οπτική γωνία ή και με ποια προοπακή θέλει να παραδέχεται ο καθένας μας τα γεγονότα Εντούτοις, σε όλη τη διάρκεια της ζωής μας πληττόμιατε από οδυνηρότατες δοκιμασίες. Κανένας επίσης δεν γνωρίζει επακριβώς τους λόγους.

Ο κόσμος που μας περιβάλλει, παρουσιάζεται με δύο μημας. Όπως πραγματικά είναι, αλλά και όπως θα επιθυμινότειμε εμείς να είναι. Επί πλέον μας παρέχει ερεθίτημιτα, που αντί να διευκρινίζουν, μάλλον συσκοτίζουν με πιθανές ερμηνείες του. "Φύσις κρύπτεσθαι φιλεί", δί-

ιξι ο Ηρακλειτός ο Εφέσιος (576 - 480 π.Χ.).

Μια λιτή πρόταση του Ζαν Πωλ Σάρτρ συνοψίζει επιγραμματικά την ανεξηγητη τραγωδία: "Υπάρχω είναι το μονο που ξέρω και το βρίσκω πολύ δυσάρεστο". Το νόημα της γίνεται σαφέστερο, αν ξαναδιατυπωθεί συμπληρωμενη: "Υπάρχω χωρίς να ξέρω από που και γιατί. Αλλά γνωρίζω, ότι μια μέρα θα πάψω να ζω, χωρίς επίσης να γνωρίζω ή να καταλαβαίνω τους λόγους. Είναι τα μόνα που μου επιτρέπει η αντίληψή μου να κατανοώ αναμφιβόλως και τα βρίσκω πολύ οδυνηρά εξίσου και τα δύο".

Οι ιδρυταί των μεγάλων θρησκειών επεδίωξαν να απαλύνουν και να παρηγορήσουν αυτήν την οδύνη. Υπεσχέθησαν να μας λυτρώσουν από τις αγωνίες της υπάρξεως αποκαλύπτοντάς μας ένα υπερκόσμιο φως. Την προοπτική γεγονότων ελπιζομένων πέραν του χρόνου

και της συνήθους εμπειρίας.

Πιθανόν οι διδαχές των να έχουν ευεργετήσει σημαντικούς πληθυσμούς κατά ποικίλους τρόπους. Οπωσδήποτε πάντοτε εξακολουθούν να δεσπόζουν στο ιστορικό προσκήνιο της ανθρωπότητας. Γιατί απευθύνονται ανεξαιρέτως προς όλους, Ιδιαιτέρως προς όσους πονούν και επιθυμούν να καταπραύνουν τα πάθη και να εξευγενίσουν τα συναισθήματά των.

Εάν τα παραγγέλματά των τηρηθούν με ειλικρινή και διαυγή συνέπεια, αποδεικνύουν εμπράκτως την αναμφισβήτητη αξία των. Αλλά όσοι τα απεδέχθησαν, υπήρξαν ανέκαθεν ελάχιστοι. Την γενναιοφροσύνη, την φιλαλήθεια, την αφιλαργυρία, την ολιγάρκεια, την μετριοφροσύνη, την πραότητα, την εκουσία στέρηση των σωματικών απολαύσεων και πλείστα άλλα, το μέγα πλήθος μάλλον δεν τα ασπάζεται, ούτε δείχνει να τα συμπαθεί.

Τα ιδεώδη αυτά δυστυχώς περιφρονούνται και ό,τι απομένει, περιορίζεται σε μια χωρίς κανένα νόημα τυπολατρεία. Ολόκληρη η Γη επισκιάζεται και πνίγεται από το δηλητηριώδες νέφος των κακουργημάτων. Και το ανθρώπινο γένος πάντοτε εξακολουθεί να βρίθει από τρισάθλια και αξιοθρήνητα δείγματα. Μέσα στο κατασκότεινο αυτό σκηνικό σπανίως συναντά κανείς λίγα αμυδρά φώτα.

Τα εγωιστικά πάθη, η βία, ο φανατισμός, η μισαλλοδοξία, η υποκρισία και το ψεύδος, η απληστία, η ματαιοδοξία, η ακόλαστη ζωή και η εξοντωτική εμπάθεια, κυ-

ριαρχούν και διαιωνίζονται αδιακόπως.

Αλλά πώς συμβαίνει μέσα στο αδύναμο και σχεδόν ανυπεράσπιστο ανθρώπινο πλάσμα, στο παράδοξο αυτό μείγμα ιστών, υγρών, αίματος και συνειδήσεως, όπως το αποκαλεί ο διάσημος γιατρός Αλέξανδρος Καρρέλ, να συνυπάρχουν η αγγελική ομορφιά και τα αβυσσαλέα πάθη; Δεν υπάρχει λογικώς ακλόνητη απάντηση. Οι διχογνωμίες των διαφόρων θεωριών ούτε απαντούν στο ερώτημα, ούτε μπόρεσαν μέχρι σήμερα να συνεισφέρουν ελπίδα.

Οι δελεαστικές περιστάσεις αποτελούν την δεινότερη δοκιμασία για κάθε καλοπροαίρετον άνθρωπο, αλλά η καθημερινή πρακτική καταδεικνύει την απελπιστική ανεπάρκεια των ηθικών θεωριών, των παραινέσεων, των ελκυστικών μεταφυσικών υποσχέσεων ή των τρομακτικών απειλών.

Ο κ. **Κ. Μ. Γραμματόπουλος** (1931) είναι καθηγητής στη δημόσια Μέση Εκπαίδευση και διαμένει στα Τρίκαλα. Η δημοσιευσμένη εργασία, μαζί με άλλες, έχει αφιερωθεί στο περιοδικό "Χρονικά"

#### זכרונות XPONIKA

ΟΡΓΑΝΟ ΤΟΥ ΚΕΝΤΡΙΚΟΥ ΙΣΡΑΗΛΙΤΙΚΟΥ ΣΥΜΒΟΥΛΙΟΥ ΤΗΣ ΕΛΛΑΔΟΣ

Σουρμελή 2 • 104 39 Αθήνα Τηλ.: 88.39.951 Υπεύθυνος σύμφωνα με το Νόμο: Νισήμ Μαΐς Πρόεδρος του ΚΙΣ

ΔΙΑΝΕΜΕΤΑΙ ΔΩΡΕΑΝ



Κοιλάδα Χουλά στους πρόποδες του όρους θαβώρ

<u>ΙΣΤΟΡΙΚΕΣ</u> ΛΟΓΟΤΕΧΝΙΚΕΣ ΣΕΛΙΔΕΣ

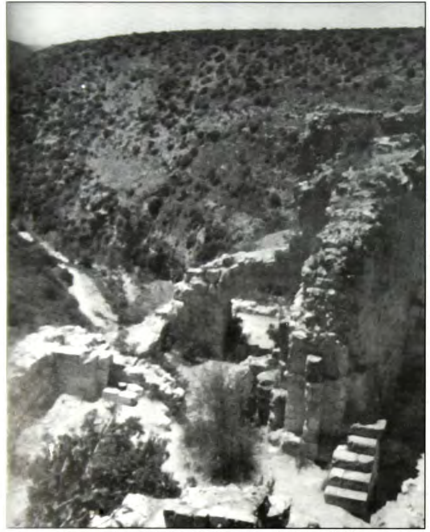
ΠΑΛΙΟΙ ΚΑΙ ΝΕΟΙ ΑΛΟΙ

> Του κ. ΠΕΤΡΟΥ ΧΑΡΗ, της Ακαδημίας Αθηνών

αξιδεύαμε με το μεγάλο καράβι της "Γκρήκ Λάιν", με την "Όλυμπία", οι φίλοι που αποτελούσαμε την "Όμάδα των Δώδεκα" και η Μεσόγειος θα τελείωνε σε λίγο από τη μεριά εκείνη και θά 'ρχιζε μια γη ιερή για εκατομμύρια ανθρώπους, μια γη όπου οι πιστοί δύο θρησκειών αναζητούν πάντα τα πέλματα ενός Θεού, μεγάλων Προφητών και σεβαστών Κριτών και Πατέρων. Η ψυχή μας είχε μείνει πίσω, στη Λεμεσό, που δύο μόνο ώρες προφτάσαμε να την δούμε, να την περπατήσουμε, ν' ανασάνουμε τον αξρατου δειλινού της, η σκέψη μας όμως πήγαιν' εμπρός, βιαζόταν να περάσει την πύλη ενός νέου κράτους, που το θεμελίωνε ένας πανάρχαιος λαός.

Είχε ξημερώσει. Κι αντίκου μας ήταν πια η Χάιφα, αυτή η πύλη, μια ανοιχτή αγκαλιά για ένα μικρό πλήθος ανθρώπων, που τους έφερνε από πολύ μακριά το καράβι και τους οδηγούσε στην ευτυχία μα και στο χρέος. Ήταν οι Ισραηλίτες, που είχαμε δει τη χαρά και την προσδοκία τους τις δύο προηγούμενες νύχτες σε ομαδικές εκδηλώσεις, σε τραγούδια και σε χορούς, ήταν οι Εβραίοι που πλησίαζαν πια στη Γη της Επαγγελίας, σε μια γη που έπειτ' από τόσους αιώνες έγινε πάλι δική τους. Μου είπαν ότι η προσένγιση αυτή έχει πολλή ομορφιά και πολύ δέος. Όταν φανεί η Χάιφα, οι Εβραίοι συγκεντρώνονται

στην πλώρη του καραβιού, γονατίζουν όλοι και με υψωμένα τα χέρια κοιτάζουν τον ουρανό και προσεύχονται. Δεν την είδα αυτή τη συγκέντρωση, θά 'γινε σ' άλλα ταξίδια της "Ολυμπίας" και σ' άλλα ίσως μεγάλα καράβια, είδα όμως την προσευχή στα πρόσωπα των ανθρώπων και τα χείλη τους μου φάνηκε πως έτρεμαν, πως κάτι αγωνίζονταν να κρατήσουν, να μην τ' αφήσουν ν' αποκοπεί από την ψυχή τους. Η στιγμή ήταν μεγάλη: Είχαμε μπροστά μας μιαν επιστροφή από αιώνες, από αγώνες, από δραματικές ώρες, από το θάνατο - και για πολλούς Εβραίους ήταν και είναι θάνατος η ζωή μακριά, τόσο μακριά από



Ερείπια φρουρίων από την εποχή των Σταυροφοριών στην άνω Γαλιλαία

την Παλαιστίνη, από το χώμα που έξει στοργικά φυλάξει τους άγνωστους μα πάντα ζωντανούς προγόνους, τις εντολές τους, την πίστη τους, τις ρίζες τους.

Δεν ήταν λιγότερη και η άλλη προσδοκία, η δική μας προσδοκία. Πηγαίναμε σε χώρους που έδωσαν το Θεό μας, και κάθε πολιτεία, κάθε βουνό, κάθε λόφος, κάθε λίμνη, κάθε σπιθαμή γης, είχαν ακούσει τη φωνή του, δέχτηκαν πρώτοι το κήρυγμά του, είχαν δει τα θαύματά του και θα μπορούσαν να μας διηγηθούν ιστορίες, που τόσο καλά τις ξέραμε μα και τόσο πολύ αντέχουν στην επανάληψη. Πριν ακόμα βρε-

Θούμε στους χώρους αυτούς, ζούσαμε την προετοιμασία μας για τούτη την επαφή μέσα σ' ένα ρεμβασμό που μας επαιρνε από τη σημερινή ζωή, μας αλάφρωνε από πονηρές ιδέες, από φτηνές σκέψεις, από ευτέλειες, μας έγδυνε κι άφηνε απάνω μας έναν μόνο χιτώνα. Ω, μέσα σ' αυτό το ρεμβασμό πόσο καθαρά ακούναμε το διάλογο που θα είχαμε σε λίγο με δέντρα, με βράχια, με ποτάμια, με ό,τι άγγιξε, με ό,τι αγάπησε, με ό,τι ευλόγησε ο Ιησούς και με ό,τι έφτασε ως εμάς ακέραιο, ακατάλυτο. Ξέραμε πως λίγα μόνο χιλιόμετρα ήταν ο δρόμος μας πάνω στην ιερή νη, ένας γύρος στη Χάιφα κι ένας περίπατος

ώς τη Ναζαρέτ. Όμως μας έφτανε και τούτο μόνο. Όταν έχεις πέσει στην αγκαλιά ενός μεγάλου κύματος, έχεις νιώσει όλη την πλατιά θάλασσα. Κι όταν μείνεις μιαν έστω ώρα εκεί που πέρασε τα παιδικά του χρόνια ο Θεός σου, στην αρχαία Ναζαρέτ, δεν τον σκέπτεσαι πια και δεν τον κρατάς μόνο στην ψυχή σου, μα τον έχεις και στα χέρια σου, τον στήνεις μπροστά σου, τον βλέπεις στα μέτρα που τον είδαν οι γύρω του πολιτείες, οι κάμποι, τα βουνά, οι άνθρωποι του καιρού του. Ήταν πολύς και βαθύς ο ρεμβασμός. Και πάλευε, έκανε σκληρόν αγώνα.

#### Στους δρόμους του Ιπσού

ηγαίναμε να περπατήσουμε στους δρόμους του Ιησού, δεν είμαστε όμως μόνο οι πιστοί που ξέρουν τι θ' αναζητήσουν στους χώρους του θαύματος, είμαστε και οι ζωντανοί άνθρωποι που θέλουν να δουν από πολύ κοντά μια πραγματικότητα που ολοένα απλώνεται και συμπληρώνεται και που έχουν ακούσει πως κι αυτή αγγίζει τα όρια του θαύματος. Γιατί όλες οι πληροφορίες κι όλα τα διαβάσματά μας μας βεβαιώνουν ότι σ' αυτή τη στενή λουρίδα γης που ιδρύθηκε και θεμελιώνεται το σημερινό Ισραήλ, σ' αυτά τα 20.700 τετραγ. χιλιόμετρα (το 1/6 της δικής μας γης), το πάθος είναι μεγάλο, ο μόχθος οργανώνε-

ται καλά και δίνει πολλά, ο άνθρωπος, είτε γεννήθηκε εκεί είτε ήρθε από άλλους τόπους, ξέρει πως είναι πρωτοπόρος, πως άπλωσε το όνειρο του σε λίγη έκταση για να το δέσει πρώτα με τις παλιές ρίζες κι έπειτα να το αφήσει ελεύθερο να πετάξει με δυνατές φτερούγες, ξέρει ακόμα πως θα θυσιάσει πολλά για να μείνει αμετακίνητος έστω και με λίγα και να νικήσει έναν αδυσώπητο νόμο, που μέσα στους αιώνες τον ακολουθούσε σαν βαριά Μοίρα, για να μην πω σαν κατάρα, και να δώσει τέλος σ' αύτή τη δραματική διασπορά, στην αγωνία του Ισραηλίτη που καιρός πια ήταν να γίνει Ισραηλινός, δηλαδή πολίτης ενός κράτους, ενός δικού του, οποιουδήποτε δικού του κράτους.

Όταν περάσαμε από το πολυθόρυβο τελωνείο της Χά1φας και βρεθήκαμε στους δρόμους της, καταλάβαμε πως αυτοί οι δύο άνθρωποι θα πάλευαν πολύ μέσα μας, οι δύο δυνάμεις που μας είχαν μοιραστεί: το δέος για την αρχαία και ιερή γη που πατούσαμε - ο ιστορικός βίος του Ισραήλ αρχίζει από το 2.000 π.Χ. - και η ανάγκη να γνωρίσουμε, μέσα σε λίγες ώρες, τη νέα πραγματικότητα αυτής της γής.

Έλεγα πως το αυτοκίνητο που μας πήρε αμέσως και μας έφερε στο δρόμο της Ναζαρέτ πενήντα χιλιόμετρα από τη Χάιφα - έλεγα πως θα τακτοποιούσε τον μέσα μας κόσμο: μας πήγαινε στον παλιό καιρό, στους πολύ αρχαίους χρόνους, στη μεγάλη συγκίνηση, στα πρώτα βήματα και στους πρώτους αγώνες του Ιησού. Ελπίδα αβάσιμη. Το αυτοκίνητο μας οδηγούσε, βέβαια, στη Ναζαρέτ, αλλά έτρεχε σε δρόμο ασφαλτοστρωμένο κι ανάμεσα στα έργα, δε θά 'ταν υπερβολή αν έλεγα στα κατορθώματα του νέου κράτους. Πώς, λοιπόν, να κλειστείς στο θρησκευτικό σου ρεμβασμό, όταν βλέπεις την καλλιεργημένη γη, το μεθοδικό πότισμά της, τις συχνές αναδασώσεις που έγιναν με πολλή δουλειά απάνω σε γυμνούς και σκληρούς λόφους,

σε βράχους σχεδόν, όταν παρακάτω υψώνονται μεγάλα και μικρά εργοστάσια - ακόμα και εργοστάσιο καλλυντικών της Ρουμπινστάιν - κι όταν μαθαίνεις από τον οδηγό πως έφεραν από μακριά το νερό - το νερό είναι λίγο στην Παλαιστίνη - πως του βγάζουν τ' αλάτι και πως το κάνουν δύναμη και πλούτο της χώρας; Πώς να στήσεις τ' αφτί για ν' ακούσεις μόνο τη φωνή των Προφητών, όταν πάλι ο οδηγός πληροφορεί τους πλαϊνούς σου πως έχει οργανωθεί το Ισραήλ σαν δημοκρατία μικτού τύπου - υπάρχει το κιμπούτς, το κοινόβιο (7% του πληθυσμού) όπου τίποτα δεν κρατάει κανείς για τον εαυτό του



Η Πύλη της Δαμασκού και η χριστιανική συνοικία στην παλαιά πόλη της Ιερουσαλήμ

και όλα ανήκουν σε όλους, υπάρχει όμως στις πόλεις και η ατομική επιχείρηση, η παρουσία του καπιταλισμού σε ποικίλες μορφές - κι όταν αποκρίνεται ο πρόθυμος οδηγός στις πιο εύλογες αλλά και στις πιο απροσδόκητες περιέργειες και εξηγεί ότι στο Ισραήλ όλοι είναι ίσοι, όλοι προσφέρουν, όλοι, άντρες και γυναίκες, υπηρετούν στο στρατό και πηγαίνουν στον πόλεμο κι όταν αρχίζει να τραγουδάει το αξέχαστο εκείνο "Σαλόμ" και παίρνει μαζί του όλες τις φωνές του πούλμαν; "Σαλόμ! Σαλόμ!" Δηλαδή: Ειρήνη! Ειρήνη! Είναι η λέξη που ακούς παντού: Χαιρετάς στο δρόμο, στο λιμάνι, έναν Ισραηλινό και σου αποκρίνεται: "Σαλόμ!" Τον αποχαιρετάς σ' ένα κέντρο ή σ' ένα κατάστημα και πάλι "Σαλόμ!" σου λέει. Είναι ο εθνικός χαιρετισμός ενός λαού που έχει ανάγκη από ειρήνη, που δεν μπορεί να ζήσει χωρίς ειρήνη μέσα στον κλοιό των Αράβων. Τέσσερα εκατομμύρια οι Ισραηλινοί μέσα στο αμέτρητο πλήθος των Αράβων, αλλά τέσσερα εκατομμύρια κορμιά και ψυχές που και θέληση έχουν και άσκηση και μαχητικότητα και πείρα που την έφεραν από τη Δύση και μ' αυτήν θα μπορέσουν ν' αντιμετωπίσουν κάθε επιβουλή και κάθε εισβο-

#### Στη Ναζαρέτ

Προχωρεί το αυτοκίνητο, δεν υποχωρεί ο αγώνας ανάμεσα σε ρεμβασμό και σε περιέργεια. Και μόνον όταν υψωθεί στο βάθος το όρος Θαβώρ, ο ρεμβασμός δυναμώνει περισσότερο και το μάτι δε βλέπει πια παρά το τοπίο, που είναι μια από τις σελίδες της μεγάλης ιστορίας του ανθρώπου, το δέχεται το τοπίο της Γαλιλάιας, που το αποτελούν διαδοχικοί λόφοι, σαν πρόσωπο που από στιγμή σε στιγμή θ' αρχίσει να ιστορεί, και να μην τα έχει πει όλα, όλα τα μεγάλα και τα θαυμάσια.

Τα χιλιόμετρα τελειώνουν, βρισκομαστε στην παλιά Ναζαρέτ, αντικρίζουμε και τη νέα Ναζαρέτ, μια πολιτεία κι οι δύο με 26.000 ανθρώπους, Μουσουλμάνους, Εβραίους, Χριστιανούς και με ιστορία πολλή. Εδω εντνε ο Ευαγγελισμός, εδώ ο αρχαγγελος Μιχαήλ έδωσε στη Θεοτόκο το μεγάλο μήνυμα, εδώ πέρασε τα παιδικά του χρόνια ο Ιησούς, εδώ έκαμε και το πρώτο του κήρυγμα, στη πυναγωγη, και είχε την πρώτη του πιγκρουση με τους Εβραίους και λίγιι πια και υπρώνεται ο βράχος απ' όπου θα τον έριχναν για το αμάρτημά πιο, αν ένα αόρατο χέρι δεν τον έσωει. τιν δεν γινόταν θαύμα. Στον Ιναγγελισμό, στη βασιλική του 17ου στονα όπου είναι και η πηγή της Παωνίας, πολλοί πάντα οι πιστοί που πιργούν σε μικρά δοχεία το αγιατωί νο νερά, γύρω και παραπέρα οι Μουσουλμάνοι με την κελεμπία και το ασπρο καλυμμά, η χαμοζωή η ακίνητη, η ολιγαρκεία που φτάνει στην αθλιότητα. Πολύ αισθητή και η πυρουσία της Ορθοδοξίας με τα χτίσματά της, και ψηλά, στο λόφο, ο Καθολικισμός, με τις εκκλησίες και το μοναστήρι τους, που από μακριά δε φαίνονται να έχουν ομορφιά, δε στολίζουν το τοπίο. Είναι κέντρο θρησκευτικό η Ναζαρέτ, έδρα επίσκοπων όλων των δογματών. Και οι Αραβές, που είναι οι περισσότεροι και κρατάνε τη ζωή σε γαμηλό επίπεδο, έχουν παραμερίσει το εβραϊκό otorygio.

Ο ρεμβασμός εδώ δεν αφήνει χώρο σε tinot άλλο. Δε λείπουν και τα νέα χτίσματα, δεν απουσιάζει και το σημερινό Ισραήλ - έχει υφαντουργεία, εργοστάσιο σοκολάτας - μα ο κόσμος του θαύματος έρχεται σε κάθε βήμα με χίλιες - δυο αναμνήσεις, ζωντανεύει με μορφές που στέκονται μπροστά μας από τα πιο μικρά μας χρόνια κι ό,τι σάλευε σαν σκιά απάνω από τα σχολικά βιβλία γίνεται τώρα αναμονή, γίνεται και προσδοκία

Κάπου εδώ, γύρω μας πρέπει να περπάτησε ο γεανίας Ιησούς, μαζί του, κοντά του και η Παναγία. Πλάι τους έχουν ζήσει, έχουν πιστέψει κι έχουν μείνει πια αμετακίνητοι, άφθαρτοι, όλοι οι άλλοι, όλοι οι απλοί μα και ευνοημένοι που οι ημέρες τους έτυχε να βρεθούν μέσα σ' αυτή τη μεγάλη ώρα του ανθρώπου. Έτσι, είναι δύσκολο να επιμείνουμε στη νέα Ναζαρέτ, που ακούσαμε ότι χτίστηκε στα τελευταία χρόνια, όταν μπορούμε να περιπλανηθούμε στην αρχαία Ναζαρέτ κι όταν έχουμε πάντα αντίκρυ μας το Θαβώρ, αυτόν τον ορεινό όγκο της Παλαιστίνης που στέκεται σαν φρουρός απάνω από την πεδιάδα του Ιεσραέλ και μας θυμίζει ότι εκεί έγινε η Μεταμόρφωση του Σωτήρος. Και πως να μένουμε στα σημερινά, όταν ξέρουμε πως λίγο πιο πέρα είναι το χωριό Καν ά, όπου ο Ιησούς, στο σπίτι του Σίμωνος, έκαμε το νερό κρασί; Εικονοκλαστική εποχή ζούμε. Μα δεν είναι αλήθεια ότι οι άνθρωποι του καιρού μας έχουν γυρίσει τη ράχη τους σε όλα τα περασμένα, ότι έχουν αποκοπεί απ' ό,τι είναι η ιστορία ή ο συναισθηματικός βίος ενός λαού ή όλων μαζί των λαών. Πρόσεξα πολλές αντιδράσεις σ' αυτό το μικρό ταξίδι, που ήταν και ξεκούρασμα και προσκύνημα. Αλλά οι παρατηρήσεις μου δεν είναι όλες τόσο πλήρεις για να φτάσω σε οριστικά συμπεράσματα. Δε δυσκολεύομαι όμως να πω ότι στο χώρο της Ναζαρέτ ο Θρησκευτικός ρεμβασμός ήταν γενική δίάθεση και εμπόδιζε κάθε άλλη εκδήλωση. Κυριάρχησε για λίγο, για μισή ώρα ο οδηγός του πούλμαν δε μας άφησε περισσότερο στη Ναζαρέτ - απλώθηκε γύρω μας η σιωπή. Κι έγινε μοναξιά μέσα στο πλήθος. Οι ερωτήσεις έμεναν στη σκέψη μας, κοιτάζαμε, αγγίζαμε τα πράγματα και προσπαθούσαμε να πηδήσουμε τους αιώνες και ν' ακούσουμε κάποιες φωνές που είναι και η ιστορία και η πίστη, ακόμα και η τυραννική αμφιβολία μας. Δεν ξέρω πόσοι από τους συντρόφους του ταξιδιού κι από τους άλλους που έζησαν μαζί μας την ώρα της Ναζαρέτ, δεν μπορώ να πω πόσοι είχαν μέσα τους ολόκληρη την προετοιμασία για να την κερδίσουν αυτή την ώρα και να την κρατούν έπειτα μακριά από την καθημερινή φθορά, μα όλοι ήταν φανερό πως έβαζαν αφτί ν' ακούσουν, με τον τρόπο του ο καθένας, μερικές απ' αυτές τις φωνές, λίνες έστω λέξεις, ακόμα και λίνους μόνο φθόνγους. Ήταν οι στιγμές του αληθινού θρησκευτικού ρεμβασμού. Κι αν δεν ήταν όλες όμοιες, έδιναν όμως όλες τον καλό σπόρο. Μόνο που ο καλός σπόρος δεν πέφτει πάντα στην ίδια γη και δε μας χαρίζει τον ίδιο καρπό.

Ο δρόμος του γυρισμού στη Χάιφα μας έφερε πάλι στο σημερινό
Ισραήλ, στο μόχθο των ανθρώπων
του, στο πείσμα τους, στο πάθος τους
και στις ικανότητες μιας φυλής που
δοκίμασε την καρτερία της μέσα στα
γυρίσματα του χρόνου κι αυτήν διαθέτει περισσότερο από καθετί άλλο
για το μεγάλο οικοδόμημα που ολοένα υψώνει.

Το λιμάνι της Χάιφας δείχνει αμέσως το πρακτικό πνεύμα του Ισραήλ. Είναι η θαλασσινή πύλη ενός κράτους που εγγοεί γρήγορα να πάρει τη θέση του πλάι στους άλλους οργανωμένους λαούς. Έχει πολλές αποθήκες και μπορεί να δεχτεί μεγάλα καράβια και πολλούς ξένους, αλλά και να στείλει πολλά στον άλλο κόσμο χωρίς προσπάθεια. Η δουλειά γίνεται γρηγορα, οι εγκαταστάσεις είναι της τελευταίας ώρας - το Ισραήλ υπάρχει μόλις από το 1948 - απλοποιούν την εργασία, κάνουν πιο αποδοτικό το μόχθο. Και οι άνθρωποι του λιμανιού όμοιοι με τους ανθρώπους όλων των λιμανιών αλλά και προσανατολισμένοι στο γενικό, στον ομαδικό σκοπό. Καλημέρα τους λες, Σαλόμ, σου απαντούν κι αυτοί.

Έχουμε κι εδώ δύο πόλεις: την κάτω και την απάνω Χάιφα. Αυτή που είναι κοντά στο λιμάνι δε μας κρατάτει πολύ. Έχει κίνηση, έχει δρόμους καλούς, μα δεν κάνει αργό το βήμα μας. Στην απάνω Χάιφα, που είναι χτισμένη στο Κάρμηλο, το βουνό με τη γκρίζα πέτρα, βλέπουμε απλωμένη την καινούρια αρχιτεκτονική με μιαν ομοιομορφία που δε μας κερδίζει αλλά μας εξηγεί ότι υπάρχει στο Ισραήλ οργανωμένη ζωή και αξιοσημείωτη ευμάρεια. Ανεβαίνουμε, ανεβαίνουμε, κι όλο καινούρια σπίτια βλέπουμε, κι όταν φτάσουμε στο πιο

ψηλό σημείο, έχουμε από κάτω μας μιαν εκκλησία με ολόχρυσο τρούλλο που λάμπει στον ήλιο του Ιουλίου. Θα πρέπει να σημειώσουμε και να επιμείνουμε ὶσως σε μερικά από τα κτίρια του Κάρμηλου. Αλλά πε-

ρισσότερο κι από το μεγάλο ξενοδοχείο του, το "Δαν Καρμέλ", που είναι η περηφάνεια Ισραηλινών, Θυμόμαστε τα λουλούδια του, άφθονα στις εισόδους των σπιτιών, πολλά και στους δημόσιους χώρους και πολύχρωμα, χαρά, αληθινή χαρά των ματιών.

Το Ισραήλ είναι η χώρα των προβλημάτων. Τα αντιμετωπίζει κάθε μέρα και πάλι κάθε μέρα είναι υποχρεωμένο να τα πολιορκεί για να τα λύσει: από την περισυλλογή των Εβραίων της διασποράς, που πρέπει να βρουν στέγη και δουλειά,

ως την αφαλάτωση του νερού, που ήταν κι ακόμα είναι λίγο στον τόπο. Έχει όμως να λύσει κι ένα πρόβλημα, που όσο κι αν φαίνεται πως βρίσκεται έξω από τις επείγουσες ανάγκες του, στέκεται στο κέντρο της ζωής του και απαιτεί την άμεση ρύθμισή του.

Όλοι ξέρουμε ότι οι Εβραίοι δεν μιλούν την ίδια γλώσσα σκορπισμένοι καθώς είναι σε όλο τον κόσμο. Τώρα όμως πρέπει να παραμεριστούν οι γλωσσικές διαφορές, το εβραιογερμανικό ιδίωμα "γίντις", που το μιλούσαν τα οκτώ δέκατα των Εβραίων και το εβραιοισπανικό "λαδίνο", που το χρησιμοποιούσαν οι περισσότεροι από τους υπόλοιπους Εβραίους, από τα άλλα δύο δέκατα. Τώρα το κράτος και ο τόπος χρειάζονται μια γλώσσα. Και η ανάγκη αυτή θεραπεύεται με μιαν επιστροφή, με την τακτοποίηση του εβραϊκού γλωσσικού ζητήματος, που πολύ καθαρά το εξηγεί ο Ασέρ Ρ. Μωυσής σε μια τελευταία εργασία του. Μετάφρασε την Επίτομη ιστορία της Νεοεβραϊκής Λογοτεχνίας, του καθηγητή Joseph Klausner - πέθανε στα Ιεροσόλυμα το 1959 - αλλά και τη συμπλήρωσε με



Αποψη της Ιερουσαλήμ

απαραίτητες προσθήκες. Στις σελίδες του, τελευταίες του βιβλίου, έχουμε χρήσιμες πληροφορίες για τη σύγχρονη, τη νεοεβραϊκή λογοτεχνία, μαθαίνουμε όμως και πως έγινε η αναγέννηση της παλαιάς εβραϊκής γλώσσας. Τη δύσκολη αυτή προσπάθεια την άρχισε πριν από ογδόντα χρόνια ο Ρωσοεβραίος Ελιέζερ Πέρλμαν, που έγινε αργότερα Ελιέζερ Μπεν Γιεουδά και μ' αυτό το όνομα πήρε θέση στην ιστορία και είνε να παλέψει με πολλές αντίθετες δυνάμεις. Οι Εβραίοι της Παλαιστίνης και της διασποράς δεν ήξεραν την εβραίκή γλώσσα και μόνο στις ιεροτελεστίες την άκουγαν, χωρίς να την καταλαβαίνουν, καθώς μας λέει ο Μωυσής. Αλλά και οι ιερωμένοι και οι μορφωμένοι θεωρούσαν βέβηλη πράξη τη χρησιμοποίηση της αρχαίας γλώσσας, της γλώσσας του Θεού, στην καθημερινή συνομιλία, αναθεμάτισαν τον Γιεουδά, τον εκήρυξαν "αποσυνάγωγο", κι όταν πέθανε η γυναίκα του από φυματίωση - φυματικός ήταν και ο Γιεουδά - πετροβόλησαν το φέρετρό της και δεν ήθελαν να της δώσουν τάφο στο νεκροταφείο

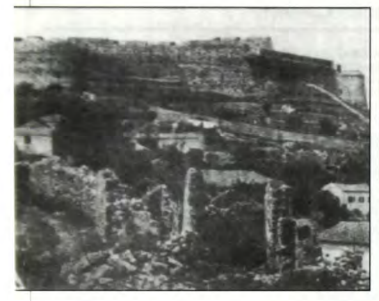
> της Ιερουσαλήμ. Τώρα η διάδοση της εβραϊκής γίvetai συστηματικά από την κυβέρνηση tou Ισραήλ και το όνομα του Γιεουδά έχουν οι πιο κεντρικοί δρόμοι της Ιερουσαλήμ, του Τελ Αβίβ, της Χάιφας και άλλων ισραηλινών πόλεων.

Ακόμα SEV καταστάλαξαν οι εντυπώσεις μου από το ταξίδι αυτό. Ίσως γιατί η έκπληξη από το σημερινό Ισραήλ ήταν πολύ ζωηρή, ίσως και γιατί ο θρησκευτικός ρεμβασμός δεν τελείωσε ακόμα. Ένα μόνο έχω να πω: πως είба шла шоναδική συ-

μπλοκή, ενός πανάρχαιου κόσμου και μιας πραγμαtikotntac пои ολοένα προχωρεί, μια συμπλοκή ωστόσο, που στο τέλος γίνεται συνεργασία και θέλει να διαμορφώσει ένα 1σχυρό και συγχρονισμένο κοινωνικό σύνολο χωρίς να το κόψει από τις ρίζες του. Πολύ τις λογαριάζει ο Ισραηλινός τις ρίζες του. Μπορεί και να τις βλέπει σαν πολύτιμο και θαυματουργό μυστικό της δυνατής και βασανισμένης ράτσας του.

(Από το βιβλίο του Παλιοί και Σπμερινοί Πνευματικοί Αγώνες, εκδόσεις "Αστέρος", Αθήνα 1991. Όπως αντιλαμβάνεται ο αναγνώστις, πρόκειται για κείμενο που έχαι πρωτοδημοσιευθεί πριν από τρεις δεκαιτίες, αλλά παραμένει πάντα επίκαιρο και χαρακτηριστικό.

Οι υπογραμμίσεις είναι του περιοδικού μας).





Επάνω: Το κάποτε εβραϊκό νεκροταφείο Αργοστολίου όπως είναι σήμερα

Κάτω: Η παλιά πρωτεύουσα της Κεφαλονιάς, όπου έζησαν οι Εβραίοι του νησιού. (Από το αρχείο του κ. Αγγελοδιονύση Δεμπόνου).

#### Μία ακόμη φωνή απ΄ την Κεφαλλονιά

Οι σκέψεις του ηγέτου των Επτανησίων ριζοσπαστών ΗΛΙΑ ΖΕΡΒΟΥ ΙΑΚΩΒΑΤΟΥ για τους Εβραίους

Σημείωμα του κ. ΓΕΡΑΣΙΜΟΥ Κ. ΑΠΟΣΤΟΛΑΤΟΥ

Τημοσίευση στο τεύχος των "Χρονικών" του Δεκεμβρίου 1991 (αρ. 118) κειμένου του γνωστού Κεφαλλήνος λογίου Ανδρέα Λασκαράτου με τον τίτλο Επίσραη \τική Κοινότης Κεφαλληνίας" και τα αναφερόμεται σ αυτο περί της "Χριστιανικής Εγκυκλίου του Αρχιερέως Κερκυρας", δημιουργεί αντίστοιχους συνειρμούς για τη γνωστή δραστηριότητα του Μητροπολίτου Ζακύνθου Χρικιοστομού Δημητρίου στη σθεναρή στάση του οποίου παρέλεται η διάσωση κατά την τελευταία ναζιστική κατοχή της χωράς πλείστων Ισραηλιτών του νησιού.

Η υξύτατη καταγγελία του Λασκαράτου για το επεισόδιο πω νεκροταφειου Κερκύρας, όπου "αποδοκιμάζει κτηνώδη αταχτήματα εναντίον κεκοιμημένων" και επαινεί τον τότε Αρχιεπίσκοπον "όστις παραινεί έκαστον γονέα ή διδάσκαλον να συμβουλεύη το σέβας δια τους τάφους", δεν είναι το μοναδικό κείμενο ή η εξαίρεση της θέσεως των επταγησίων λογίων για την συμπεριφορά των έναντι των Ισραηλίτών.

Αναζήτησα από το αρχείον μου ένα σπανιώτατο ήδη πόνημα ενός άλλου Κεφαλλήνος λόγιου, του Ηλία Ζερβού Ιακωβάτου, με τίτλο "Τα γενέθλια και η νομοθεσία των Εβραίων", που εξεδόθη στην Κεφαλλωνιά σε μικρό αριθμό αντιτύπων, το 1862 (τυπογραφείο "Η Κεφαλληνία").

Ο Ηλίας Ζερβός Ιακωβάτος (1814 - 1892) υπήρξε ο φλογερός ηγέτης των Κεφαλλήνων "Ρίζοσπαστών" που αγωνίσθηκε για την ένωση της Επτανήσου με την Ελλάδα. Όπως γράφει ο βιογράφος του Ηλίας Τσιτσέλης ("Κεφαλληνιακά Σύμμικτα", 1904), ο Ηλίας Ζερβός Ιακωβάτος από νεαράς ηλικίας "φύσει ζωηρός, αισθηματίας, φιλοπρόοδος, ανεξάρτητος και δυσυπότακτος προς παν ό,τι αντεστρατεύε το προς τα υπ' αυτού λατρευόμενα ιδεώδη της ελευθερίας και της πατρίδας, αριδήλως προεμήνυε μέλλον πολλής δράσεως και προσωπικότητα τολμηράν, προορισμένην να διανοίξει νέας τρίβους εν τη του τόπου ιστορία, ιδίως και συνετελέση ν' αναγραφώσιν εν ταις δέλτοις αυτής, σελίδες εκτάκτου πατριωτισμού και πρωικής αυταπαρνήσεως".

Πράγματι, ο Ζερβός υπέστη σειράν δοκιμασιών, φυλακίσεων και εξοριών από την "Αγγλικήν Προστασίαν" της Επτανήσου για την δημοσιογραφικήν του ιδίως αγωνιστικότητα, με αποκορύφωμα την εξορίαν στο μικρό νησί των Αντικυθήρων από το 1849 έως το 1857.

Βουλευτής της Ιονίου Βουλής (εκλεγείς μάλιστα κατά την διάρκεια που ήταν εξόριστος) της ομάδος των Ενωτικών Ριζοσπαστών και πρώτος (με καταπληκτική πλειοψηφία) πληρεξούσιος Κεφαλληνίας στην Β΄ Εθνική Συνέλευση των Αθηνών (όταν έγιναν δεκτοί οι πρώτοι Επτανήσιοι βουλευτές μετά την Ένωση στο Εθνικό Κοινοβούλιο), ο Ηλίας Ζερβός Ιάκωβάτος υπήρξε πολυγραφώτατος.

Ως δημοσιογράφος, ήταν "επιθετικός, ορμητικός, αχαλίνωτος ενίστε και εξεγερτικός, αλλά τα άρθρα του ήταν περιτεχνημένα γλωσσικώς, εύληπτα, πλούσια σε επιχειρήματα και σε ρητορικά και ποιητικά κάλλη, φέρουν δε τον χαρακτήρα της εποχής και του σκοπού προς ον οι ριζοσπάσται απέβλεπον"

Το φιλελεύθερο πνεύμα του ανδρός χαρακτηρίζει και το πόνημα περί των Εβραίων από το οποίο δημοσιεύουμε τον πρόλογο, εξαίρετο δείγμα θαυμασμού για την ιστορία και την προσφορά των Εβραίων στην ανθρωπότητα:

"Όσοι λαοί παρέρχονται από το θέατρον του κόσμου, ή οπωσδήποτε απολύουν τον βίον της αυθυπαρξίας των και αφήνουν συνάμα όπισθέν των σημεία διαρκή και έξοχα νοὸς προίόντα, είναι λαοί μεγάλοι και άξιοι του σεβασμού και της εμβριθούς μελέτης των επερχομένων γενεών, διότι αν υπέκυψαν εις τους άλλως αναπόφευκτους της φύσεως νόμους, ή τας βουλάς της θείας προνοίας, δεν εχρημάτισαν όμως και κατά την πορείαν του βίου των εντελώς άγονοι και ανωφελείς προς εαυτούς και την λοιπήν ανθρωπότητα.

Τα διασωθέντα ίχνη και τα μνημεία της αριστονοίας των, ενώ καταδεικνύουν την οποίαν είχον συνείδησιν των πράξεών των και της εντός του κόσμου αποστολής των, διαχέουν προσέτι και λάμψην ακτινοβόλον επί των μεταγενεστέρων και ωθούν αυτούς εις κατακτήσεις προοδευτικοτέρας, μάλλον συναδούσας με τας συγχρόνους ανάγκας των, των ιδιάζοντα χαρακτήρα των και τον τελικόν προορισμόν των. Λαοί τοιούτοι δύνανται δικαίως ν' αποκαλεσθώσι και ευεργέται του ανθρωπίνου γένους.

Μεταξύ δε τούτων κατέχουν την πρώτην θέσιν οι Έλληνες και οι Εβραίοι. Εκείνοι μεν, ένεκα κυρίως των επιστημών και των τεχνών, δια των οποίων εμεγάλυνον εαυτούς και εφώτισαν τον κόσμον ούτοι δε, ένεκα των θεοδότων νόμων των και της θρησκείας εκείνης, της οποίας λαμπρόν εξαγόμενον είναι ο χριστιανισμός. Διαπραγματευθέντες εις προγενέστερον πόγημα περί των πρώτων, θέλομεν ασχοληθή εις τούτο περί των δευτέρων.

Εάν εδύνατο ευκόλως να γνωρισθή η αφετηρία εκάστου λαού ή έθνους και τα βήματα της βαθμολογικής αυτών προόδου και αναπτύξεως δεν ανεμιγνύοντο με μυθικά πλάσματα, ποικίλας υποθέσεις και τολμηράς εικασίας, ήθελον και μετά πλειοτέρας θετικότητος και ακριβείας γνωρίζεσθαι και εκτιμάσθαι υπό των μεταγενεστέρων τα διάφορα προϊόντα της ενεργείας και διανοίας των. Η κοινωνική αυτών κατάστασις εξηγουμένη εκ των διαδεχομένων παραδόσεων, των παραδεδεγμένων ηθών και των καθιερωμένων εθίμων, ήθελεν ούτω παρέχει και την κλείδα της ερμηνείας των νόμων και όλων των ηθικών και πνευματικών φαινομένων.

Αλλά δυστυχώς, η ιστορία του ανθρωπίνου γένους δεν μας προσφέρει πανταχού τοιούτον καθαρόν κάτοπτρον. Όλων σχεδόν των εθνών η γέννησις και η προαγωγή, υποκρύπτονται εντός του χάους απείρων αιώνων και δεν εξέρχονται, ειμή ως από άβυσσον, της οποίας το αμέτρητον βάθος και τον αόρατον πυθμένα αδυνατούν να εξανοίξουν και τα βλέμματα των οξυδερκεστέρων θεατών. Μόνα έθνη τα οποία ηυτύχησαν να μεταδώσωσιν εις τας επερχομένας γενεάς την ιστορίαν του βίου των απλουστάτην και απηλλαγμένην από μύθους και πλοκάς φαντασιώδεις, είναι εκ μεν των αρχαίων το έθνος των Εβραίων, εκ δε των νεωτέρων εκείνο των ομοσπόνδων πολιτειών της Αμερικής.

Αμφοτέρων των εθνών τούτων δυνάμεθα επίσης να μάθωμεν σαφώς την αφετηρίαν, να βαδίσωμεν βήμα προς βήμα με αυτά εις την οδόν της προαγωγής των, να εξακριβώσωμεν τας παραδόσεις των, να εισδύσωμεν εις τα ήθη και έθιμά των, γα ερμηνεύσωμεν δι' αυτών τους νόμους και εκείνα δια τούτων και να σπουδάσωμεν εν ενί λόγω ασφαλώς τας διαφόρους μορφάς και τα προϊόντα όλου του βίου των.

Το έθνος λοιπόν των Εβραίων, προς το οποίον ο χριστιαντκός πολιτισμός οφείλει τας πρώτας θρησκευτικάς βάσεις της υπάρξεως του, δεν εξήλθεν ως εκείνο του Δευκαλίωνος εκ της ανθρωποποιήσεως των λίθων, ή ως εκείνο των Αιθιόπων εκ της γης και της θερμότητος των ηλιακών ακτίνων, αλλ΄ ως η θεόπνευστος ιστορική Βίβλος των πατέρων του μαρτυρεί, εκ της φυσικής καταγωγής ενός ανθρώπου απλοϊκού μεν και ποιμενικού, αλλά σοφού και εναρέτου και ένεκα τούτου αγαπωμένου και οδηγουμένου υπό του Δημιουργού των όλων. Ο Αβραάμ εχρημάτισεν ο κορμός, εκ του οποίου εβλάστησε το περιούσιον εκείνο έθνος.

Εκ του ανδρός τούτου λαμβάνοντες την αφετηρίαν, δυνάμεθα να ακολουθήσωμεν την πορείαν του βίου του τακτικώς και μέχρι των ημερών μας εάν θέλωμεν, χωρίς ποτέ ν' απαντήσωμεν την ιστορικήν αλήθειαν παραμορφωμένην από τα υφάσματα της μυθολογίας, ή τους ρεμβασμούς της κενοδοξίας. Αλλ' ημείς εις το παρόν πόνημα προεθεμεθα μόνον σκοπόν να

εκθέσωμεν τα γενέθλια και την νομοθεσίαν του, μέχρι της πλευτής του μεγαλοφυσύς και θεσκλήτου αυτού νομοθέτου. Μολοντούτο και εντός του ορισμένου τούτου κύκλου του έργου μας, θέλομεν πολλάκις λάβει αφορμήν να θίξωμεν και την προγενεστέραν και μεταγενεστέραν ιστορίαν του

Σκεπτόμενοι επί της αρχής και της προόδου, ως και επί των μεγάλων και σκληρών δοκιμασιών, τας οποίας υπέστη το Ισραηλιτικόν έθνος μεχρισού κατηρτίσθη δια του Μωσαϊκού πολιτεύματος και εγκατεστάθη εις την κληρονομίαν των πατέρων του, είναι μεν αδύνατον να αρνηθώμεν την απανταχού συνοδεύουσαν τα διαβήματά του αντίληψιν της θείας Προνοίας, αλλ' είναι ωσαύτως και δύσκολον να μην αναγνωρίσωμεν, την οποίαν εξασκούν ακαταμάχητον επιρροήν αι παραδόσεις και τα οικογενειακά έθιμα επί της ψυχής των ανθρώπων και της συστάσεως και διατηρήσεως των εθνών. Η ισχύς των είναι τοσούτον αδιάσπαστος, ώστε ούτε το μάκρος των αιώνων, ούτι αι δειναί του βίου περιπέτειαι δύνανται ποτέ να την καταστρεψωσιν, ή και μικρόν να την εξασθενίσωση.

Δια της επιρροής και της ισχύος των παραδόσεων και των οικογενειακών εθίμων ηυξήθη ο Εβραϊκός λαός, έξησεν εν τω μέσω ετέρων εχθρικών φυλών, απεδήμησεν εις ξένην γην και διετηρήθη υπό το βάρος πολυετούς δουλείας. Η ιδέα ενός μόνου Θεού δημιουργού των όλων, η προς αυτόν δια θυσιών οφειλομένη λατρεία, η εκ διαλειμμάτων αποκάλυψίς του, αι προαγγελίαι και υποσχέσεις του, αι προσφερόμεναι αμοτβαί προς τον δίκαιον και τηρητήν των εντολών του, αι τρομεραί ποιναί κατά του αμαρτωλού και του παραβάτου των διαταγών του, η δημιουργία του παντός και άπαντα τα διατρέξαντα πριν και μετά τον παγκόσμιον κατακλυσμόν, ήσαν όλαι παραδόσεις διαβιβασθείσαι παρά του Αβραάμ προς τον Ισαάκ και παρά τούτου προς τον Ιακώβ, όστις τας μετέδωκεν επηυξημένας προς τους δώδεκα υιούς του, εκ των οποίων προϊόντος του χρόνου, προέκυψαν αι απαρτίσασαι το έθνος των Εβραίων δώδεκα φυλαί.

Ωσαύτως ο ποιμενικός και σκηνητικός βίος, η πολυγαμία, η δουλεία, η απλότης της διαίτης, η προς τους πρεσβυτέρους υποταγή και το πατριαρχικόν κράτος, ήσαν όλα έθιμα οικογενειακά, τα οποία διεβιβάζοντο απαραμείωτα προς τους διαδόχους του Αβραάμ. Αυτά ταὐτα τα έθιμα μετά των θεοκρατικών παραδόσεων, διαπηρούμενα εις την Χαναναίαν γην, μετεφέρθησαν και εις την Αίγυπτον, όπου οι Εβραίοι επληθύνθησαν σφόδρα, μολονότι διήγον υπό το άχθος της απανθρωποτέρας τυραννίας.

Αλλ' αὐτη ουδόλως ἰσχυσεν να μεταβάλλει ή και απλώς να χαλαρώσει τας ιδίας αυτών παραδόσεις και τα ἐθιμα. Ταὐτα απεναντίας ἐτι μάλλον τους συνέσφιγγον, τους εδιοικούσαν και τους απέτρεπον από του να συγχωνευθώσι με τον λαόν, όστις τους εδέσποζε' ἡσαν κυρίως τα ανυπέρβλητα χάσματα, τα οποία αενάως τους διεχώριζον, διότι και αν αι τυραννίαι εξέλτησν, αι παραδόσεις και τα ἐθιμα ἡθελον πάντότι παρεμβάλλει φραγμούς αδιαβάτους μεταξύ Εβραίων και Αιγυπτίων ἡσαν η πίστις και η θρησκεία των, αίτινες απήρτιζον τον ιδιαίτερον εθνικόν χαρακτήρα των και υπέκρυπτον συνάμα τα γόνιμα σπέρματα της μεγάλης και παγκοσμίου αποστολής, τις την οποίαν ήσαν προορισμένοι.

Ο υψηλός ούτος προορισμός, όστις εγκυμονείτο δια τέσσαρας αιώνας εντός των σπλάχνων του δούλου και ποιμενικού εκείνου λαού και όστις μετά το τέρμα των προδιατεταγμένων δοκιμασιών έμελλε να τον αναδείξει λαόν ελεύθερον, ισχυρόν, ένδοξον και θείον, ανέτειλε τέλος πάντων και ανεπτυχθη εις όλον αυτού το μεγαλείον, την σοφίαν και την έμπνευσιν της αποστολής του.

Ανήρ εκτακτος, διαφυγών κατά θείαν οικονομίαν την μοχθηρίαν των τυράννων του εις την στιγμήν του τοκετού, εξήλθεν εκ της φυλής του Λευί, όστις δια της συναρρωγής του παντοδυνάμου Θεού και τον λαόν του ηλευθίρωσεν τκ της δουλείας και οδηγός αυτού εχρημάτισε μέχρι της τελευτής του και νομοθεσίαν κατάλληλον του εχορήγησε και τας παραδόσεις

#### ΜΙΑ ΑΚΟΜΗ ΦΩΝΗ ΑΠ' ΤΗΝ ΚΕΦΑΛΛΟΝΙΑ

του εσυστηματοποίησε και τα ήθη του δια των νόμων ερρύθμισε και εκανόνισεν. Ο μεγαλοφυής και θεόπνευστος ούτος ανήρ ήτον ο Μωυσής. Ημείς ενταύθα δεν εξετάζομεν ως θεολόγοι τον έξοχον τούτον του Θεού προφήτην, αλλ' ως ιστορικοί και ως τοιούτοι θέλομεν ρίψει και ταχύ βλέμμα επί της νομοθεσίας του και επί του καταρτισθέντος κατά συνέπειαν αυτής Ισραηλιτικού έθνους.

Η νομοθεσία του Μωυσέως δεν είναι εν απλούν επινόημα της φαντασίας του, ούτε μια μεταφύτευσις αλλοεθνών θεσμών αυτή έχει μεν ως βάσιν τας προγονικάς παραδόσεις και τα ίδια έθιμα και ως ζωσποιόν δύναμιν την θείαν έμπνευσιν. Ο Μωυσής εύρε την ύλην, ούτως ειπείν, διεσπαρμένην εντός του έθνους του και ως μεγαλοφυής αρχιτέκτων, συνέλαβε το σχέδιον, συνέλεξε την ύλην αυτήν, της έδωκε μορφήν και τύπον και ανήγειρε το ωραίον και στερεόν αυτού οικοδόμημα.

Πολλαί δε εξωτερικαί περιστάσεις συνετέλεσαν εις την καλήν εκβασιν και την πλήρη επιτυχίαν του έργου του. Αι πολυετείς τυραννίαι των Αιγυπάων, είχον ήδη εξαντλήσει την υπομονην των Εβραίων ο καιρός της υποσχεθείσης επανόδου εις την γην των πατέρων τους ήγγιζε πλέον εις το τέρμα του 'η πίστις προς τον θείον άνδρα, όστις ενεδέχετο το υψηλόν κατόρθωμα της απελευθερώσεως των ήτο απεριόριστος' τα τεράσπα όσα διενεργούσε κατά των τυράννων των ενίσχυον και εστερέσνον τας πεποιθησεις των - ώστε τα πάντα συνέδραμον προς την ευώδοσιν και την ευτυχή διεξαγωγήν του μεγάλου επιχειρηματός. Έκτακτός μονον νους απαιτείτο, ίνα εννοήσει την εποχήν του, να ωφεληθεί εκ των περιστάσεων, να έχει την ισχυραν θέλησιν και λαμβάνων το θάρρος να φέρει εις πέρας και την ιδέσν του.

Ας μην υπολάβη όμως τις εκ τούτου, ότι ο μέγας ελευθερωτής των Εβραίων εβάδιζε πάντοτε κατά την πορείαν του επί οποίου ευθείας και ομαλής, διότι τοσούτα απήντησε προσκόμματα κι τοσούς υπέστη κινδύνους, ώστε πολλάκις δυσθαρρυνθείς ευρεθή εις την ακμήν να εγκαταλείψη το έργον του.

Είχε να κάμη με λαόν σμαθή, όστις είχε κατασταθή και εκ της πολυετούς δουλείας σκληρός, δυσάγωγος και επιρρεπής προε τους σταστασμούς. Αλλά εν τούτοις, δια της θείας αρρωγης και τη βαθείας σοφίας του υπερεπήδησε και τα προσκόμματα, διέφωγε και τους κινδύνους. Οι μεγαλόψυχοι άνδρες τότι είναι αληθώς εις την θέστιν των, όταν ευρίσκονται εις περιστασεις, αιτίνες απαιτούν ισχύν και θάρρος.

Ωθεόκλητος των Εβραίων νομοθέτης ηδύνατο ίσως και τας περχερείας της επιχειρήσεως του να μη δοκιμάσει και δια συντομωτερας όδου να Επαναφέρει τον λαόν του εις την κληρομημαν των πατέρων του, αλλ' εις το υψηλόν σχέδιόν του εθεώμησε συντελεστικωτέραν την εναντίαν πορείαν, καίτοι επικινμυνοδεστέραν και μακροχρονιστέραν.

Ο εβραικός λαός όχι μόνον όφειλε να γυμνασθεί εις πολέμους, όπως δυνηθεί ν' αποδιώξει εκ της γης της επαγγελίας τους κατέχοντας αυτήν αλλοφύλους, αλλ' είχεν ακόμη και μεγαλυτέραν ανάγκην ν' ανατραφεί και να μοργρώθεί με τους νόμους, οιτίνες έμελλον να τον καταστήσωσι βαθμηδόν έθνος πολιτισμένον και άξιον του μεγάλου προορισμού του. Ένεκα τούτου και ο Μωυσης το οδηγούσεν επί τεσσαράκοντα έτη δια της ερημού, όπου πολλάκις ηναγκάζετο ν' ανοίγει την οδόν του δια των όπλων και μετεπλάττετο συνάμα, κατά την παραδεχθείσαν νομοθεσίαν και η νέα γενεά, ήτις έμελλε να συγκροπόσει την νέαν πολιτείαν.

Η παλαιά γενεά και ως εκ της προβεβηκυίας ηλικίας της ήπς την καθίστανεν ίσως ανεπίδεκτον προοδευτικοτέρας μορφωσεως και ως εκ των οποίων είχεν αποκτήσει δουλικών έξεων, πολεμίων πάντοτε της αληθούς ελευθερίας και της συστάσεως στερεάς και γονίμου πολιτείας, έπρεπε να εκλείψει.

Μολονότι η νομοθεσία του Μωυσέως εστηρίζετο επί των παραδόσεων και των εθίμων και είχε την σφραγίδα της θείας βουλήσεως, δεν ίσχυεν όμως να εκριζώσει και τα ελαττώματα, τα οποία είχε κληροδοτήσει εις τους Εβραίους η πολυετής τυραννία των Αιγυπτίων. Τα μόνον μέσον ίνα ευοδωθεί η μεγάλη επιχείρησις, ήτο ν' αποβιώσει η διαφθαρείσα εκ της δουλείας γενεά και να αντικατασταθεί δια της νέας, ήτις απηλλαγμένη εκ των δουλικών έξεων και σχηματισμένη κατά το πνεύμα της νέας νομοθεσίας, να εισέλθει εις την χώραν των προγόνων της, όλη ισχυρά, ακμαία, ενεργητική και αφοσιωμένη προς την νέαν των πραγμάτων φάσιν. Τον σκοπόν δε τούτον επέτυχεν ο Μωσιός διά της επί τεσσαρακονταετίαν εις την έρημον περιοδείας του.

Αλλά τίνα λαόν προέθετο να μορφώσει ο μεγαλόνους εκείνος νομοθέτης και τίνα τύπον να δώσει εις την πολιτείαν του; Ταύτην μεν διοργάνισε θεοκρατικήν, εκείνον δε κατέστησε γεωργικόν.

Οι Εβραίοι είχον μεν παραδόσεις θεοκρατικάς αυτοί επίστευον ότι εις μόνος Θεός αόρατος, άπλαστος, πάνσοφος και παντοδύναμος είχεν αποκαλυφθεί εις τους προπάτοράς των, είχε τους υποσχεθεί την γην των Χαναναίων και τους προειπεί όσα μετά ταύτα ηκολούθησαν εις τους απογόνους των. Αλλά συνάμα έταξεν εις αυτούς ότι ήθελεν εξαγάγει την γενεάν των εκ της γης της δουλείας και την επαναφέρει εις την χώραν, την οποίαν υπεσχέθη εις τους πατέρας της.

Με τοιαύτας και ετέρας ομοίου είδους παραδόσεις ήτον εύκολον εις τον θεόπνευστον άνδρα να χορηγήσει εις την πολιτείαν του χαρακτήρα θεοκρατικόν δι αυτού ενίσχυε και διετήρει τας πεποιθήσεις εκείνας, τας οποίας εκ γενετής είχε θηλάσει ο λαός και αίτινες διά των θεσμών ελάμβανον τύπον κανονικού θρησκεύματος, μόνου ίσως δυναμένου να ηθοποιήσει και εκπολιτεύσει αυτόν, βαρβαρωθέντα υπό της πολυχρονίου δουλείας.

Αλλά το δυσκολότατον δια τον νομοθέτην ήτο, πως να συνηθίσει τον λαόν και εις τον γεωργικόν βίον, αφού τον ποιμενικόν και σκηνητικόν τον οποίον διήγον οι προπάτορές του εις την γην της Επαγγελίας, μετήρχετο κυρίως και εκείνος εις την Αίγυπτον, διότι καλώς εγνώριζεν ότι το μέγα αυτού οικοδόμημα ήθελεν είσθαι ολιγόβιον και εφήμερον, εάν δεν επετύγχανε να προσκολλήσει, ούτως ειπείν, τον λαόν και εις την γην. Μόνη η γεωκτησία καθιστώσα τον βίον απλανή και μόνιμον, εδύνατο να εμπνεύσει και σφοδρόν έρωτα πατριωτισμού και να καταστήσει και την πολιτείαν στερεάν και διαρκή. Ο ποιμήν δύναται να μεταφέρει και αλλαχού τας σκηνάς και τα ποίμνιά του, ο κυνηγός το όπλον του και ο βιομήχανος τα εργαλεία του αλλ' ο γαιωκτήμων ουδέ την ιδέαν συλλαμβάνει της μετακομίσεως του γονίμου κτήματός του μένει επ' αυτού αμετακίνητος, όπως το καλλιεργεί προς διατήρησιν εαυτού και της οικογενείας του.

Αλλ' επί του ζητήματος τούτου και η θρησκευτική παράδοσις συνέδραμε εις βοήθειαν του νομοθέτου.

Η γη της Επαγγελίας ήτον η χώρα την οποίαν έμελλον οι Εβραίοι ν' ανακτήσωσι και εις αυτήν μόνην ν' αποκατασταθώση, διότι όχι μόνον ήτον η κληρονομία των πατέρων των, αλλ' εξ αυτής έρρεε μέλι και γάλα, τα οποία έμελλον να γεύονται αντί του μάννα της ερήμου. Η μεγάλη λοιπόν του νομοθέτου δυσχέρεια εξωμαλύνετο εξ αυτών των ιδίων παραδόσεων του λαού και ανεξαρτήτως της φυσικής του ανθρώπου τάσεως προς την κοινωνικότητα, την πρόοδον και τον εντελέστερον πολιτισμόν.

Κρίνομεν δε περιττόν να ενασχοληθώμεν περισσότερον επί του προκειμένου, ως και επί των λεπτομερειών της νομοθεσίας του Μωυσέως, διότι επεκτεινόμεθα αρκούντος εντός του πονήματος. Αλλ' ως προς τα αποτελέσματα και τους αγλασύς αυτής καρπούς, νομίζομεν εισέτι και εν ταύθα αναγκαίαν ευρυτέραν τινά ανάπτυξιν, διότι εξ αυτών θέλει έτι μάλλον προκύψει όχι μόνον η όντως θεία εκείνης έμπνευσις, αλλά και η μεγάλη αξία και η εις άπαν το ανθρώπινον γένος ηθική και πραγματική ωφέλεια.

Εάν τα έργα των ανθρώπων πρέπει να εκτιμώνται, να θαυμάζονται και να μιμώνται, ένεκα της ουσιαστικής αυτών αγαθότητος, της διαρκείας και της ποικιλίας των υγειών καρπών των, η νομοθεσία του Μωυσέως μας παρέχει αναμφισβητήτως

#### ΜΙΑ ΑΚΟΜΗ ΦΩΝΗ ΑΠ' ΤΗΝ ΚΕΦΑΛΛΟΝΙΑ

όλους τους εξόχους αυτούς χαρακτήρας, διότι λαός δούλος και ακτήμων, κατέστη εν ολίγω διαστήματι χρόνου ελεύθερος και κυριάρχης μιας εκ των ωραιοτέρων και γονιμοτέρων χωρών της γης, διετηρήθη ανεξάρτητος επέκεινα των δεκαέξ αιώνων, απετέλσεν έθνος κραταιόν και ανέδειξεν ηρωισμόν εφάμιλλον των ισχυροτέρων εθνών, αφήκεν όπισθέν του ίχνη μεγάλα και ανεξάλειπτα δόξης, σοφίας και ιδίου πολιτισμού, έθεσεν επί τέλους τας πρώτας βάσεις και μετέδωκε τα άφθαρτα σπέρματα του νέου χριστιανικού κόσμου.

Θεωρούντες δε το μέγα τούτο έθνος και υπό ιδιαιτέρας και πρακτικωτέρας επόψεις, θέλομεν πάντοτε και πανταχού να ευρεί άξιον του υψηλού αυτού προορισμού, διότι και κατά την έξοδον του και μετά την αποκατάστασίν του ανέδειξε πλείστας πολεμικάς αρετάς, εχορήγησε τρανώτατα παραδείγματα μαχίμου και ανδρικού χαρακτήρος, κατετρόπωσεν αλλόφυλα έθνη, κατέκτησε την κληρονομίαν των πατέρων του και υπερίσχυσε πολλάκις απέναντι και αυτών των ρωμαϊκών λεγεώνων.

Εις δε τα έτερα της διανοίας των έξοχα προϊόντα απαντώμεν τους Εβραίους καθ' όλα πρωτοτύπους, δεινούς και μεγάλους. Η τερά Βίβλος περιέχει όλην την αρχαίαν σοφίαν των. Εξ αυτής μανθάνομεν ότι η μουσική και η ποίησις εκαλλιεργούντο έως από την εποχήν της εξόδου των από την Αίγυπτον, διότι μετά την διάβασιν της Ερυθράς θαλάσσης εψάλλοντο δια του ήχου των οργάνων ενθουσιώδη και αρειμάνια άσματα.

Η υψηλή όμως Μούσα των, δεν ενεπνέετο μόνον από τον ήχον της λυρικής ωδής, αλλά μετά την σύστασην κατ' εξοχήν της προφητικής σχολής, διέπρεπε και υπερείχεν εις όλα τα είδη της ποιήσεως.

Είναι μεν αληθές ότι των Εβραίων η ποίησις έχει όλως ιδίαν κατασκευήν, δεν συντίθεται εκ στίχων εμμέτρων, αλλά εκ περιόδων διαιρουμένων ως επί το πλείστον εξ ίσων μελών, τα οποία ανταποκρίνονται και κατά την έννοιαν και κατά τον ήχον είναι όμως μοναδική και όντως θεία, και δια την ωραιότητα της εκφράσεως και δια την πρωτοτυπίαν των μεταφορών και δια την τόλμην και το ύψος των εννοιών και δια την ισχύν και την συντομίαν των περιόδων. Τις είναι λυρικότερος του Προφήτου Βασιλέως, ή υψιτενέστερος του Ησαίου ή δραματικότερος του συγγραφέως των παθημάτων του Ιώβ ή περιπαθέστερος και ποιμενικότερος εκείνου των βιβλίων της Ρουθ και του 'Ασματος των Ασμάτων;

Η δε ιστορία, η φιλοσοφία και η ηθική, κατέχουν ωσαύτως υψηλοτάτην θέσιν μεταξύ εκείνων των άλλων της αρχαιότητος εθνών. Η απλότης, η αφέλεια, η καθαρότης και η πολύνοια μετά της βραχυλογίας, διαλάμπουν εις όλας τας σελίδας της πεντατεύχου η δε ορθότης, η εμβρίθεια και ο πρακτικός νους χαρακτηρίζουν προπάντων τον συγγραφέα των Παροιμιών και του Εκκλησιαστού.

Εάν δε εις την γραφικήν και την πλαστικήν δεν διεκρίθησαν οι Εβραίοι, τούτο προήλθεν εκ της θρησκείας των, ήτις ούτε εικόνας, ούτε αγάλματα παρεδέχετο ως αντικείμενα παραστάσεως και λατρείας του Υπερτάτου Όντος. Εις την αρχιτεκτονικήν όμως ανδεδείχθησαν λίαν έξοχοι, ως μαρτυρεί η κατασκευή του οικοδομηθέντος παρά του Σολομώντος θείου Ναού. Εκ της διασωθείσης περιγραφής του ιερού τούτου ιδρύματος προκύπτει αριδήλως ότι και κατά τας λοιπάς βιομηχανικάς τέχνας έθφασαν εις ικανόν βαθμόν τελειοποιήσεως και πολιτισμού.

Ο πολιτισμός ούτος, καίτοι ίδιος αυτών των εκ του εξαιρετικού θρησκεύματος, επέσυρεν όμως την προσοχήν και τον σεβασμόν όλων των πεπολιπσμένων και συγχρόνων εθνών. Οι Αθηναίοι δι' επί τούτου ψηφίσματος εξέφρασαν προς τους Ιουδαίους το σέβας και την ευγνωμοσύνην των. Οι Σπαρτιάται και οι Ρωμαίοι απήτησαν την συμμαχίαν των. Και οι Πτολεμαίοι διεκόσμησαν την βιβλιοθήκην των με τας ιεράς εκείνων Βίβλους, τας οποίας εθεωρουν ως θησαυρόν και αποθήκην θείας σοφίας.

Αλλ' ό,τι προπάντων εξυψώνει και μεγαλύνει το έθνος των Εβραίων, είναι το ευκλεές και γόνιμον αυτού βλάστημα, ο χριστιανισμός. Ούτος και την ύπαρξιν ενός δημιουργού των όλών, ως εκείνο παραδέχεται και το κοσμογονικόν αυτού σύστημα και την θεόπνευστον νομοθεσίαν του και την αγιότητα των προφητών του και την ιερότητα των παλαιών Βιβλίων του τον δε Μωσαϊκόν δεκάλογον θεωρεί ως το πολυτιμότερον εγκόληιον της χριστιανικής θεολογίας και ηθικής. Την πρώτην λοιπόν αυτού σύστασιν οφείλει ο Χριστιανισμός εις τον Εβραίσμόν. Η νέα διαθήκη, ήτις είναι η συμπλήρωσις της παλαιάς είναι και το μεσότειχον μεταξύ σμφοτέρων.

Ο διαχωρισμός όμως ούτος, όστις διακρίνει τας δύο θρησκείας, δεν χορηγεί και κανένα αποχρώντα λόγον, όπως διάκεινται εχθρικώς προς αλλήλας, ως τοιούτον ποτέ δεν παρέχει και η διάφορος δοξασία μεταξύ γονέων και τέκνων. Εάν δε οι γονείς οφείλουν πάντοτε να αγαπώσι τα τέκνα των, ταύτα εξ επέρου μέρους οφείλουν όχι μόνον να ανταγαπούν, αλλά και να σέβονται τους γονείς των προς τους οποίους χρεωστούν την ύπαρξιν. Οιαδήποτε δε ήθελεν είσθαι τυχόν των γονέων τα λάθη προς τα ίδια τέκνα, ουδέποτε ταύτα αποκτούν το δικαίωμα να εξυβρίζουν, ή οπωσδήποτε να κακοποιούν τους γεννήτοράς των, διότι αν όχι δι' άλλο, τουλάχιστον δια την ζωήν, οφείλουν εις εκείνους άπειρον ευγνωμοσύνην. Η φύσις βδελύττεται πάσαν μεταξύ αυτών άσπονδον εχθρότητα η δε θεία εντολή επισφραγίζει τους νόμους της φύσεως.

Κατά τον αυτόν τρόπον και ο Χριστιανισμός, ως γνήσιος γόνος του Εβραϊσμού, οφείλει εις τούτον αγάπην, σεβασμόν και ευγνωμοσύνη και τοσούτο μάλλον, καθόσον ο Εβραϊσμός διάκειται σήμερον εις θέσιν ατυχή, ενώ ο Χριστιανισμός διατελεί εις την ακμήν της δόξης και της ισχύος του. Η ισχύς όμως και το μεγαλείον του δεν του παραχωρεί και το δικαΐωμα της κακοποιήσεως ή περιφρονήσεως, αλλ' απεναντίας του επιβάλλει το ιερόν καθήκον της περιθάλψεως και της αντευεργεσίας.

Η διαφορά του θρησκεύματος είναι έργον συνειδήσεως, του οποίου όχι μόνον η φιλοσοφία, αλλά και ο ορθός Χριστιανισμός επιβάλλει την ανοχήν και τον σεβασμόν. Η πίστις δεν επιβάλλεται δια της βίας, αλλά μεταβάλλεται δια της πειθούς. Εάν δε η προς αυτήν επιμονή και σταθερότης είναι εις τον μεν μία υψηλή αρετή, διατί εις τον έτερον καταδικάζεται ως εν πλημέλημμα; Αν όμως εις τούτον υπάρχει λάθος, ας τον δικάσει εκείνος, κατά του οποίου το λάθος πράττεται, αλλόχι ποτέ και ο χριστιανός άνθρωπος, προς τον οποίον και το θρήσκευμά του υπαγορεύει να αγαπά και αυτόν τον εχθρόν του.

Είναι δε λίαν δυσάρεστον, μάλιστα πολύ απάνθρωπον και αντιχριστιανικόν, να παρατηρεί τις και επί των ημερών μας, ότι τα εντός των διαφόρων εθνών διεσπαρμένα λείψανα του άλλοτε μεγάλου και ευεργετικού έθνους των Εβραίων, πρόκεινται εισέτι αντικείμενα ύβρεως και καταδιωγμού, δια τον μόνον λόγον ότι πρεσβεύουν διάφορον θρησκείαν, ενώ καίτοι εις τοιαύτην θέσιν ευρισκόμενα, διαπρέπουν και κατά την παιδείαν και κατά τας τέχνας και συντελούν όχι ολίγον προς την πρόσδον του πολιτισμού.

Όφειλον τέλος πάντων να εκλείψωσι τα άγρια πάθη του φανατισμού και αι χυδαίκαί δεισιδαιμονίαι, αίτινες και των αιώνα μας καταισχύνουν και την θρησκείαν μας εξυβρίζουν. Ό συ μισείς ετέρω μη ποιήσης". Η αξία του ανθρώπου πρέπα να τεθεί υπεράνω των παθών και των προλήψεων. Τα δίκαια και τα καθήκοντα, εχορήγησεν τις όλους η φύσις κοινά, αντξαρτήτως των ιδιαιτέρων εκάστου δοξασιών. Είναι δε και του καλώς εννοουμένου συμφέροντος των κοινωνιών να καταργηθεί παν είδος ειλωπσμού, διότι εκείνοι μόνοι ενδιαφέρονται περί της προόδου αυτών και της διατηρήσεως της τάξτως, όσοι συμμερίζονται και τα δίκαια, ως υποβάλλονται και τα τα καθήκοντα.

Από τοιαύτας αρχάς και ιδέας εμπνεύμενοι και εκδίδοντες το μικρόν τούτο πόντημα, ηθέλαμεν νομίσει εαυτούς ευτυχείς, εάν κατά τι συνετελούσαμεν προς εξάλειφην αγενών παθών και ποταπών προλήφεων και ανύφωσην φυλής, απιχούς μεν σήμερον, αλλά δικαίως απαιτούσης τον σεβασμόν, την ευγνωμοσύνην και τα ευεργετήματα του χριστιαντικού πολιποιμού.

#### Ένας άγνωστος Ελληνοεβραίος καλλιτέχνης

ο Μορφωτικό Ίδρυμα της Εθνικής Τραπέζης εξέδωσε στα τέλη του 1991 μια μελέτη του διευθυντού του κ. Ε.Χ. Κασδαγλη για τον μεγάλο Έλληνα χαράκτη Γιάννη Κεφαλληνό, με τον τίτλο: "Γιάννης

Κεφαλληνός, ο χαράκτης

Στη μελέτη αυτή αναγράφεται ότι το φθινόπωρο του 1932 αρχίζει ουσιαστικά η οργάνωση του εργαστηρίου της Χαρακτικής της Ανωτάτης Σχολής Καλών Τεχνών που δίδασκε ο Κεφαλληνός και στο οποίο, σύμφωνα με τον κανονισμό που είχε συντάξει ο ίδιος ο Κεφαλληνός, "γίνονται δεκτοί το maximum πέντε μαθητές κάθε χρόνο". Στην πρώτη αυτή πεντάδα ήταν ο Γιώργος Δήμού, ο Αναστάσιος Αλεβίζος (Τάσος), ο Κώστας Ντάκος και ο

Μωυσής Ραφαήλ.

Για την "ατμόσφαιρα του εργαστηρίου" στο πιο πάνω βιβλίο του ο κ. Κάσδαγλης γράφει τα εξής: "Την πρώτη χρονιά της λειτουργίας του εργαστηρίου, την άνοιξη του 1933, ενας από τους μαθητές του Κεφαλληνού, ο Μωυσής Ραφαήλ, αρρωσταίνει βαριά ένα λεβεντόπαιδο από τη Θεσσαλονίκη, με βαθιά γνώση και αγαθή καρδιά, μαθητής ταλαντούχος του Παρθένη και του Κεφαλληνού, προσβάλλεται από οξεία σκωληκοειδίτιδα που εξελίσσεται σε περιτονίτιδα. Μόλις το πληροφορείται ο Κεφαλληνός, τρέχει στον διευθυντή της Σχολής να τον παρακαλέσει να φροντίσει αμέσως για τον άρρωστο σπουδαστή. Εκείνος ενήργησε αστραπιαία και ο Ραφαήλ μεταφέρθη-

κε στον "Ευαγγελισμό". Τον εγχείρησε επειγόντως ο ίδιος ο διευθυντής του νοσοκομείου, αλλά ήταν ήδη αργάτη σήψη είχε ανεπανόρθωτα προχωρήσει. Ο άτυχος σπουδαστής δεν μπόρεσε να σωθεί και μόλις είχε σκαλίσει την πρώτη - και τελευταία του - ξυλογραφία σε όρθιο ξύλο. Η κηδεία του - που την παρακολούθησε ο Κεφαλληνός και μερικοί άλλοι καθηγητές - έγινε με έρανο των συμμαθητών του. Ύστερα, με πρόταση του Κεφαλληνού, έγινε έρανος μεταξύ των καθηγητών και της γραμματείας της Σχολής για την ανέγερση μικρού μνημείου στον Μωυσή Ραφαήλ. Από τον έρανο συγκεντρώθηκε το ποσό των 700 δραχμών". (Βλ. Επίσημα Πρακτικά της Σχολής, Συνεδρίαση 16 Ιουνίου 1933).

Δυστυχώς, δεν είναι γνωστό κανένα βιογραφικό ή άλλο στοιχείο για τον άτυχο χαράκτη Μωυσή Ραφαήλ. Από το πιο πάνω βιβλίο του κ. Ε.Χ. Κάσδαγλη είναι και οι δύο ξυλογραφίες που δημοσιεύουμε. Σε επικοινωνία που είχαμε με τον χαράκτη και ζωγράφο κ. Γ. Δήμου, μας είπε ότι μετά τον θάνατο του Μωυσή Ραφαήλ, η μητέρα του και οι άλλοι συγγενείς του που ζούσαν στην Θεσσαλονίκη έφυγαν για την Παλαιστίνη και γλίτωσαν από τον χιτλερικό διωγμό. Ο μεγάλος χαράκτης Τάσος, συμμαθητής του Ραφαήλ, με τον οποίο συνδεόμασταν από πολλά χρόνια, δυστυχώς δεν υπάρχει σήμερα στη ζωή για να μας δώσει περισσότερα στοιχεία.

Μωυσής Κ. Κωνσταντίνης

#### Ιουδαϊσμός - Χριστιανισμός - Μωαμεθανισμός

ΟΙ ΑΠΟΨΕΙΣ ΤΟΥ EDGAR MORIN

Σε συνεντευξη του Γάλλου κοινωνιολογου και ατοχαστή Edgar Morin που δόθηκε στους Σπ. Ποπασπηλιόπουλο και Π. Βαπλόπουλο και δημοσιεύθηκε στον "Οικονεμικό Ταχυδρόμο" (8.9.1988), περιέχονται οι παρακάτω αποψεις. Από τα 24 βιβλία που έχει δημοσιεύσει ο Morin, στην Ελλάδα έχει μεταφραστεί μονον το "Αφήνοντας τον 20ό αιώνα" (Εκδόσεις "Ροές"):

α ήθελα, σε σχέση με τον μαρξισμό, ν' ανατρέξω στον ιουδαισμό και το χριστιανισμό. Στην αρχή, ο ιουδαίσμός είναι η θρησκεία του Αβραάμ κι απ' αυτή τη θρησκεία βγαίνουν δύο κλάδοτ: του Ισραήλ και του Ισραήλ, που βρίσκεται στην απαρχή του μωαμεθανισμού. Στη συνέχεια έρχεται ο Μωυσής, που ίσως δεν είναι καν Εβραίσς, αφού, όπως ο Φρόυντ κατέδειξε, ήταν Αιγύπτιος, ίσως γιος του Ραμπαν Αιγύπτιος, ίσως γιος του Ραμπαν Επραίστος, αφού, όπως ο Του Επραίστος και συνέχεια έχεις του Ραμπαν Αιγύπτιος, ίσως γιος του Ραμπαν Επραίστος και συνέχεια έχεις του Ραμπαν Επραίστος και συνέχεια έχεις του Ραμπαν Επραίστος και συνέχεια του Ραμπαν Επραίστος και συνέχεια έχεις του επ

σή κι είχε αιγυπτιακό όνομα. Ο Μωυσής φέρει κάτι καινούργιο, που δεν βρίσκεται στον Αβραάμ: τους νόμους από το Σινά.

Όταν αργότερα ο Δαβίδ αποφασίζει να ανεγείρει τον Ναό της Ιερουσαλήμ, κάνει μια παρέκκλιση οι Σαμαρίτες, άλλωστε, δεν το αποδέχονται κι επιμένοντας ότι δεν πρέπει να υπάρχει ναός, βρίσκονται πιο κοντά στην ορθοδοξία. Μόνο που αυτοί καταστράφηκαν κι επικράτησε η άλλη άποψη.

Δημιουργήθηκε το βασίλειο του Ισραήλ κι όταν ήρθαν οι Ρωμαίοι, υπήρχαν τέσσερις ιουδαΐσμοί: οι Εσσαίοι, που είναι μυστικιστές, οι Ζηλωτές, που είναι πατριώτες, οι Φαρισσαίοι που είναι τυπολάτρες και οι Σαδουκαΐοι που είναι αριστοκράτες.

Ο Ιησούς, φέρνοντας την δική του άποψη, εισάγει ένα νέο στοιχείο παρέκκλισης. Στην αρχή υπήρχαν δύο χριστιανισμοί: ο ιουδαιοχριστιανισμός της Ιερουσαλήμ και ο ελληνοχριστιανισμός του Παύλου. Στο ξεκίνημα αναπτύσσεται σημαντικά ο πρώτος, αλλά αυτός τελειώνει οριστικά με την κάταστροφή της Ιερουσαλήμ και την εκτόπιση των Εβραίων από τον Ρωμαίο αυτοκράτορα Τίτο, πράγμα που βοηθάει τον Παύλο στην αποστολή του.

Ο Παύλος κάνει την δική του πολιτιστική επανάσταση κι αποφαίνεται ότι δεν τον ενδιαφέρουν η περιτομή, το Σάββατο, οι νόμοι του Μωυσή, η Παλαιά Διαθήκη. Διακηρύσσει ότι δεν υπάρχουν διαφορές ανάμεσα στους Εβραίους και τους μη Εβραίους κι ότι αυτός έχει ένα μήνυμα για όλους. Ο Παύλος πραγματοποιεί έτσι μια παρέκκλιση και δημιουργεί μια καινούργια θρησκεία σε σχέση με τον Χριστό στη συνέχεια ήρθαν κι άλλα σχίσματα, όπως μεταξύ καθολικών, ορθοδόξων και προτεσταντών. Που βρίσκεται η ορθοδοξία σ' όλα αυτά;".

# 🛂 Επιστολές στα "Χρονικά"

#### Κροάτες ἐσφαξαν Εβραίους

Σε επιστολή του ο κ. Ελ. Γιουλούντας - Θεσσαλονίκη, γραφει μεταξύ άλλων:

"Σήμερα, εδώ στην Βαλκανική υπάρχει μια απειλή και αυτή είναι οι Σκοπιανοί, αυτοί οι βάρβαροι του Βορρά. Μην παραξενεύεσθε γι' αυτό. Συγγενής μου το 1941 ευρέθη στα Σκόπια κατά την είσοδο των Ναζί, τους οποίους υπεδέχθησαν οι βάρβαροι με χιλιάδες ναζιστικές και βουλγαρικές σημαίες, με τραγούδια και χορούς και μουσική. Όπως τους υπεδέχθησαν οι "πολιτισμένοι" Κροάτες και οι οποίοι κατέσφαξαν περί τους 700.000 Σέρβους και 46.000 Εβραίους! Ουδέν κρυπτόν υπό τον ήλιον κύριοι... Τώρα απεκαλύφθη, ότι οι Εβραίοι της Κροατίας εσφάγησαν από τους Κροάτες συνεργάτες των Γερμανών και όχι από τους Γερμανούς".

#### Αναμνήσεις από τους Εβραίους των Τρικάλων

Ο κ. **Γιάννης Π. Δαμασκόπουλος** - Αθήνα, θυμάται τα παρακάτω:

"Πέρασαν 50 χρόνια από τότε που είχα την πρώτη γνωριμία με Εβραΐους. Σας είχα γράψει και παλαιότερα για τον εκλεκτό φίλο του πατέρα μου, τον Ραφαήλ Φελούς, στου οποίου το σπίτι μείναμε λίγους μήνες στην εβραϊκή συνοικία των Τρικάλων το 1942.

Ουμάμαι ακόμα την πίστη αυτών των ανθρώπων στη θρησκεία τους, τις παράξενες μηχανές τους που έφτιαχναν τα νήματα, την μεγάλη αλληλεγγύη που είχαν μεταξύ τους, χωρίς να διακηρύσσουν τις αγαθοεργίες τους. Ο Χαραή Φελούς μ' έστελνε συχνά σε διάφορα σπίτια Εβραΐων με τρόφιμα και κάρβουνα, γιατί ήμουν ξένος και δεν ήθελε να ξέρουν ποιός τα στέλνει. Όταν έτρωγε, φόρογε πάντα ένα μικρό σκούφο. Θυμάμαι ακόμα μια μικρή κοπελίτσα 8 - 10 χρονών, Λουίζα την έλεγαν, που φορούσε πάντα ένα άσπρο φουστανάκι.

Ακόμα μια μεγάλη επιγραφή σ' ένα σπίτι της συνοικίας αυτής, που με τεράστια γράμμα τα έγραφε: Δαυίδ Εσδρά Δαυίδ. Τότε διερωτώμουν, αν η οικογένεια που έμενε εκτί είχε σχέση με τον βασιλέα Δαυίδ. Ήμουν μόλις 14 χρονών και η φαντασία μου κάλπαζε, αλλά δεν τολμούσα να ρωτήσω...

Είχαμε φύγει πια από την εβραϊκή συνοικία, όταν ένα πρωϊ χάραμα οι ναζί μάζεψαν τους Εβραίους. Γλίτωσαν μόνο όσοι είχαν φύγει στα βουνά... Δεν ξαναείδαμε από τότε τον Ραφαήλ και την Μαρίκα Φελούς. Ήσαν εξαίρεται ανθρωποι... Μας βοήθησαν πολύ πε δύσκολες ώρες. Θα τους θυρόμαστε".

#### • Οι Εβραίοι για τη Μακεδονία

Ο π. υπουργός - βουλευτης Ρεθύμνης κ. Γιάννης Κεφολογιάννης γράφει:

"Παρακολουθώ πάντα με προσοχή το περιοδικό σας "Χρονικά", το οποίο διακρινεται για τα υψηλού περιεχομένου δημοσιεύματα του. Στο τελευταίο φύλλο διάβασα για τα στοιχεία περί της ελληνικότητας της Μακεδονίας, όπως προκύπτουν από αρχαία εβραϊκά κείμενα. Σας συγχαίρω για την πρωτοβουλία σας να παρουσιάσετε τα στοιχεία αυτά, τα οποία αποτελούν πολύτιμες ιστοριείς απιδείξεις πάνω στο κυριαρχικό αυτό εθνικό θέμα".

#### Βιβλία για Εβραϊκά θέματα

Από τον "Χαρτοκόπτη" του περιοδικού **Αντί** (1.5.1992) μεταφέρουμε τα παρακάτω:

Ψάχνοντας στα ράφια των βιβλιοπωλείων της Νέας Υόρκης, βρήκα και ένα βιβλίο που μας αφορά. Πρόκειται για το βιβλίο tnc Rae Dalven, The Jews of Ioannina (Cadmus Press, Philadelphia 1990). Mia vποδειγματική έκδοση, η οποία εκτός από το να μας περιγράφει την ιστορία των ρωμανιωτών Εβραίων της κοινότητας των Ιωαννίνων - των Εβραίων της "Μικρής μας πόλης" -, προσφέρει και τη γνωστική εμπειρία της θρησκευτικής και κοινωνικής τους ζωής. Η Rae Dalven, Γιαννιώποσα η ίδια, τιμά κατά τον καλύτερο τρόπο τους προγόνους της: με την στερεοποίηση της μνήμης σε γραπτό λόγο. Αλλά και με τη φευγαλέα θεατρική της δημιουργία: "Our kind of People", το αυτοβιογραφικό έργο της που παρουσιάστηκε στις αρχές Maptiou στο Sephardic House της Νέας Υόρκης.

Χρυσώνω το χάπι διαβάζοντας το βιβλίο του Andre Chouraqui Η καθημερινή ζωή των ανθρώπων της Βίβλου (μετάφρ. Σταύρου Βλοντάκη, εκδ. Παπαδήμα, Αθήνα 1992). Περιγραφή της καθημερινής ζωής των Εβραίων: των βασιλιάδων, των ιερέων, των προφητών, των αγροτών και των ποιμένων, των ανδρών και των γυναικών βασισμένη στο κείμενο της Βίβλου, σε ιστορίες του Ισραήλ, σε αρχαιολογικά ευρήματα. Μια συναρπαστική περιγραφή, καθώρα δρασκελίζουμε τις Πύλες της γης, του χρόνου και του ουρανού (για να προσγειωθούμε, ατυχώς, πόλι στα καθ' ημάς...).

#### Γαλλικές εκδόσεις για εβραϊκά θέματα

- Les Juifs d' Espagne (Histoire d' une diaspora 1492 - 1992). Τόμος μελετών με την ευκαιρία του Sefarad '92, υπό την διεύθυνση του Henry Mechoulan. Πρόλογος Edgar Morin. Εκδόσεις Liana Lévi, 721 σελίδες.
- Les Juifs pendant l' occupation του André Kaspi. Το βιβλίο πραγματεύεται την αδιαφορία που επέδειξαν οι Γάλλοι και κυβέρνηση του Vichy για την τύχη των Εβραίων της Γαλλίας κατά τη γερμανική κατοχή. Εκδόσεις Le Seuil, 420 σελίδες.
- Theodor Herzl ou le Labyrinthe de l' éxil, του Ernst Pawel. Μετάφραση από τα αγγλικά (ΗΠΑ) της Fr. Adelstain. Βιογραφική ανάπτυξη του έργου και της προσωπικότητας του Th. Herzl, που αποκλήθηκε "Νέος Μωυσής", πατέρα - ιδρυτή του κράτους του Ισραήλ, προφήτη των νέων χρόνων. Εκδόσεις Seuil, 524 σελίδες.
- Poésie épique du IVe au XVIIe siecle: Επιλογή εβραϊκών ποιημάτων που είχαν αρχικά μεταφραστεί στα αγγλικά από τον Τ. Carmi, Ιοραηλινό ποιητή. Η μεταφορά στα γαλλικά έγινε από τον Franz de Haes. Εκδόσεις Gallimard, 166 σελίδες.
- La vie conjugale, του David Vogel.
   Μυθιστόρημα μεταφρασμένο από τα εβραϊκά από τον Michel Eckhard Elial. Εκδόστις
   Nouveau Cabinet cosmopolite, 405 σελίδες.
- Au pays des roseaux, του Aharon Appelfeld. Η ιστορία μιας εβραϊκής οικο-

γένειας την εποχή της καταστροφής της αυτοκρατορίας μεταφέρει τον αναγνώστη από τη Βιέννη μέχρι την παλιά Βυ Κονίπε. Μετάφραση από τα εβραϊκά του Α. Pierrot. Εκδόσεις Belfoud, συλλογή "Voix juives". 185 σελίδες.

- Ma vigne a moi, του Miriam Akavia.
   Χρονικό μιας εβραϊκής οικογένειας της Κρακοβίας που μετανάστευσε στην Πολωνία μετά τον Μεγάλο πόλεμο. Μεταφραση από τα εβραϊκά της Sylvie Cohen, πρόλογος του Elie Wiesel. Εκδότης Noir sur Blanc, 300 σελίδες.
- Le Marginal, του Ouri Nissam Guessin, δίνει τον τύπο του σύγχρονου Ισραηλινού. Μετάφραση από τα εβραϊκά του Erwin Spata. Εκδότης Nöel Blandin, 144 σελίδες.
- Nerfs, του Yossef Haim Brenner, διηγείται την ιστορία ενός Εβραίου της Ρωσίας που εγκατέλειψε τη γενέθλια γη στο τέλος του 19ου αιώνα για να καταλήξα μέσω ενός δύσκολου δρομολογίου στην Χαιφα. Μετάφραση από τα εβραϊκά Michel Eckhard Elial. Εκδότης Noel Blandin, 95 σελίδες.
- Salonique, 1850 1918 (La "ville des Juifs" et le reveil des Balkans).
   Συλλογή μελετών γιο τη Θεοσολονίκη υπό τη διεύθυνση του Gilles Veinstein. Πρόκεται για έναν πολύ ενδιοφέρον τόμο τικμηριωμένο με σημαντικά στοιχεία, ανέκδοπες φωτογραφίες της εποχής που καλόπει όλους τους τομείς της εβραϊκής παρουσίας στη Θεοσολονίκη. Εκδοσεις "Autrement", στιρά Mémoires No 12, 1992, 294 σελίδες.

#### Η ελληνική γλώσσα και ο Εβραϊσμός

Του ΓΟΥΣΤΑΒΟΥ ΚΑΛΟ

Συνέχεια από τη σελ. 2

εχον κατά γράμμα ως εξής. "Ιάφτ ελοήμ λείέφετ βείσκον μπεσολέ Σεμ", δηλαδή "ας επεκτείνει ο Θεός τον Ιάφεθ και να κατοικήσει εις τας σκηνάς του Σημ". Αλλ' ένας ραββίνος, ο Μπαρ Καππαρά, μετέφρασε κατά τον εξής τρόπον την ευλογίαν του Νώε. "Ας καλλωπίσει ο Θεός τον Ιάφεθ και να κατοικήσει εις τας σκηνάς του "Σημ", ερμηνεύων ως εξής. "Ας αναγνωσθεί η Τορά (ο θείος Νόμος) εις την ωραίαν γλώσσαν του Ιάφεθ εντός των σκηνών του Σημ". Αλλ' επειδή η Ιαπετική ομοεθνία περιέχει πολλούς λαούς διαφόρων γλωσσών, προσέθηκε ότι η "ωραία" γλώσσα του εθνολογικού τούτου κλάδου είναι η ελληνική. Αυτό λοιπόν είναι το βιβλικόν ρητόν εκ του οποίου οι ημέτεροι Διδάσκαλοι εξήγαγον το συμπέρασμα ότι ήσαν εξουσιοδοτημένοι να μεταχειρίζονται την ελληνικήν εις τας θρησκευτικάς ερμηνείας. Εις τας σχέσεις αυτών τας δημοσίας και τας ιδιωτικάς, εξ iσου μετεχειρίζοντο την ελληνικήν και την εβραϊκήν. Εις την "Μισνά" κεφάλαιον Πεσαχήμ αναγιγνώσκομεν. "Εις τρια δοχεία χωρητικότητος τριών σεά ερρίπτοντο εις τον Ναόν οι σίκλοι τα δοχεία διεκρίνοντο με τα τρία γράμματα του αλφαβήτου. 'Αλεφ, Βετ, Γκίμελ. Ο Ραββί Ισμαέλ διατείνεται ότι είχον διακριτικά γράμματα τα ελ-Αηνικά Αλφα, Βήτα, Γάμμα"

Συζητούντες εις το Ταλμούδ της Γερουσαλήμ περί του κατορθωτού της μεταφράσεως της Γραφής, αποφαίνονται ως εξης: "Εζήτησαν και εύρον (οι Σοφοί του Ισραήλ) ότι η Αγία Γραφή δεν ημπορεί να μεταφράζεται ειμή εις την ελληνικήν. Επίσης εις το Ταλμούδ της Βαβυλώνος ο Ραββι λεγει ως εξης. "Η Αγία Γραφή; ή εις εβραϊκήν ή

ος ελληνικήν".

Εκτος της μεταφράσεως των εβδομήκοντα, έχομεν και αλλας μεταφράσεις της Γραφής εις την ελληνικήν: πις μεταφράσεις του Ακύλλα, του Συμμάχου, του Θεοδοπου και άλλων. Ο Ακύλλας ο διάσημος προσήλυτος, γνωστης εξ ίσου της εβραϊκής και της ελληνικής, επεχείρησι ενθαρρυνθείς ίσως από τους διδασκάλους Ελιέζερ, Ιπανυα και Ακιβά, των οποίων ήτο ο εκλεκτός μαθητής, να δώσει πιστην μετάφρασιν της Αγίας Γραφής εις την ελληνικήν. Η μεταφρασίς του έλαβε τόσην επιτυχία μεταξύ των Εβραίων εκείνων οι οποίοι εγνώριζον μόνον την ελληνικήν, ώστε παρημέλησαν το κείμενον των εβδομηκοντα. Σήμερον σώζονται μόνον ολίγαι περικοπαι της μεταφράσεως του Ακύλλα, αρκεταί όμως να αποδείξουν ότι ο σκοπός του μεταφραστού να μείνει πιστός εις το γράμμα και εις την απόδοσιν του εβραϊκού κειμένου, είχεν επιτύχει καθ' ολοκληρίαν. Η μετάφρασις του Συμμάχου εκρίθη αρίστη από τον 'Αγιον Ιερώνυμον και τον Ευσέβιον της Καισαρείας. Και η μετάφρασις του Θεοδοσίου εξετιμάτο πολύ, διότι καθώς λέγει ο Δε Ρόσση δεν απεμακρύνετο πολύ του συστήματος των δύο ανωτέρω μεταφραστών.

Η ελληνική απετέλει την ανωτέραν αγωγήν των αρχαίων εβραίων, οι οποίοι την εδίδασκον εις τα τέκνα των, άρρενα και θήλεα. Σχετικώς προς τούτο αναγιγνώσκορεν εις το Ταλμούδ Ιερουσαλήμ εις το κεφάλαιον Ρεά. "Είπεν ο Ραββί Αμπαού εν ονόμαπ του Ραββί Ιοχανάν Επιτρέπεται εις τον ισραηλίτην να διδάσκει την κό-

ρην του ελληνικά ως πνευματικόν κόσμημα δι' αυτήν". Εκ τούτου γίνεται φανερόν ότι η αγωγή μιας νέας της Ιερουσαλήμ εθεωρείτο ελλειπής εάν δεν εγνώριζε την ελληνικήν. Εις την Μισνά, κεφάλαιον Σοτά αναγιγνώσκεται Κατά τον πόλεμον του Τίτου απηγορεύθη να διδαχθή εις τους νέους η "Ιεβανίτ". Εκ της συζητήσεως του Ταλμούδ περί της απαγορεύσεως ταύτης προκύπτει ότι δια την λέξιν "Ιεβανίτ" εννοούν όχι την γλώσσαν, αλλά ορισμένην ελληνικήν φιλοσοφίαν επικρατούσαν την εποχήν εκείνην και ως μάθημα παρεχόμενον εις την νεαράν ηλικίαν, διότι μερικαί φιλοσοφικαί αιρέσεις είχον αρχίσει να θέτουν εις κίνδυνον την εβραϊκήν διδασκαλίαν. Αλλά και η απαγόρευσις αύτη η προσωρινή δεν εχώρει πέραν της ωρίμου ηλικίας κατά την οποίαν έκαστος εμάνθανε ό,τι ήθελε. Προσέτι η ελληνική αγωγή επετρέπετο άνευ περιορισμού εις τους προορισμένους εις δημοσίας θέσεις και πολιτικά αξιώματα. Οι εξής λόγοι του Ραββάν Σιμεών Μπεν Γακμλιέλ "1000 μαθηταί εφοίτουν εις το σχολείον του πατρός μου 500 εις το τμήμα της εβραϊκής διδασκαλίας και 500 της ελληνικής φιλοσοφίας..." δεικνύουν οπόσον η ελληνική αγωγή ήτο διαδεδομένη.

Εις το Ταλμούδ Ιερουσαλήμ κεφάλαιον Σοτά αναγιγνώσκομεν ακόμη ότι κατά τον Γ' αιώνα οι εβραίοι της Καισαρείας έλεγον και το Σεμάγγ (το Σύμβολον της πίστεως) ελληνιστί. Εκ της νεαράς δε 146 του Ιουστινιανού μανθάνομεν ότι υπήρχε τότε εις Κωνσταντινούπολιν κόμμα μεταξύ των εβραίων, το οποίον απήτει να αναγιγνώσκεται εις την Συναγωγήν η Γραφή και ελληνιστί. Ο δε Παπαδόπουλος Κεραμεύς εδημοσίευσε αποσπάσματα μεταφράσεως της Μισνά, τα οποία θεωρεί έργον ενός

Κυπρίου του ΣΤ' αιώνος.

Αι ιστορικαί αύται αναμνήσεις δηλούν πόσον η ελληνική γλώσσα εξετιμάτο και πόσον εθεωρείτο απαραίτητος εις τους προγόνους μας δια την διακόσμησιν του πνεύματος, ούτως ώστε εύχομαι ίνα το περιοδικόν τούτο συντελέσει εις την διάδοσιν της ωραιοτέρας των γλωσσών μεταξύ των ομοθρήσκων μας της Ανατολής, η οποία προ αιώνων την ελληνικήν είχε ως κοινόν όργανον συνεννοήσεως των διαφόρων λαών. "Η ωραιοτέρα γλώσσα του Ιαφέθ ας σκηνώσει πάλιν μεταξύ του Σημδια την αρτίαν μόρφωσιν του πνεύματος".

#### Σημειώσεις

1. Ιδέ Ιοέλ 4 - 6.

Δια τους αγνοούντας την εβραϊκήν, εξηγούμεν ότι το "Ιάφτ" παράγεται εκ της ρίζης "Ηατάχ" ανοίγω, επεκτείνω, ο δε ραββίνος παρήγα-

γε την λέξεν εκ του "Ιαφά" εξωραϊζώ.

3. Ο Ραββί Ιοχανάν, ο πρώτος ραββίνος της εποχής του, εγεννήθη περί το 300. Μετά παρέλευσιν 16 χρόνων, ένας άλλος εβραίος, εκ των προυχόντων και αυτός του λαού του, είς των προέδρων του "Παγκοσμίου Ιοραηλιτικού Συνδέσμου", κηρύτει την ελληνικήν ως μέσον απαραίτητον δια τας νέας αι οποίαι θέλουν να λάβουν πλήρη αγωγήν. Προ ανός πράγματι, ο ρηθείς λόγιος, ο οποίος είναι ο Σολομών Ρείνά, εξέδωκε βιβλίον δια τας δεσποινίδας με τίτλον "La grecsans larmes", δια την εύκολον "χωρίς κλάμματα!" εκμάθησιν της ελληνικής.

(Από την Ιοραπλιτικήν Επιθεώρηση, που εξέδιδε ο αείμνηστος Μ. Χαΐμης, έτος Α΄, αρ. φύλλου 2, Απρίλιος 1912)

# English Summary of the Contents of Issue No 121

(May - June 1992)

- Early in the 20th century Gustave Kalo wrote an interesting paper entitled The Greek Language and the Judaism, in which he argued that although the Jews were sensitive to the appeal of Greek culture they maintained the essence of Judaism intact.
- An article by professor of Cardiology D. Kalogirou is devoted to the great physician and philosopher Maimonides (Moise Ibn Maimon) who lived in the 12th century (1135 - 1204). Professor Kalogirou deals principally with Maimonides as a medical philosopher. The next article is also on Maimonides and it refers to the celebrations held in 1935 in Spain, Egypt and in Jewish Palestine, as it then was, to mark the 800th anniversary of the birth of Maimonides. The celebrations focused on Cordobe in Spain and they provided that country with an opportunity to seek the forgiveness of the Jews for the tribulations to which it had subjected them. As a text written in April 1935 puts it: "This was a warning based on bitter experience, and it was addressed primarily to the National Socialists of Germany".
  - In his "Report to Greco" translated into the major european languages - the great Greek author Nikos Kazantzakis makes a number of references to Jewish thought.
    - A paper by G. Zoumbos examines the personal names used by the Jews of Corfu in the late 18th century and the occupations they practised.
- An article by S. Spanakis contains particulars of the Jewish Synagogue at Herakleio - Crete, which was bombed by the Germans in 1941.

- An article written in by L. Zois deals with the Jews
  of Zakynthos: their occupations, personal names,
  customs, etc. The Jewish community of Zakynthos,
  founded in the late 15th century, passed into history
  in 1953, when its last members emigrated to Israel.
- K. Grammatopoulos provides an epic, lyrical and philosophical approach to the theme of **Babel**.
- Thirty years ago, the well known author and member of the Academy of Athens Petros Haris published his impressions from a trip to the then newly - founded **State of Israel** under the title "Old and New Peoples".
- Historian G. Apostolatos introduces the "Thoughts

   Views on the Jews" of Ilias Zervos Iakovatos (1814

   1892), leader of the Radical party in the Ionian
  Islands. This text, first published as part of Iakovatos, book "The Origins and Laws of the Jews"

  (Cephallonia, 1862), expresses its author's admiration for Jewish history and their contribution to humanity.
- w Moisis Rafail, a Jewish engraver, who died while still a student in 1933, is the subject of an article by M. Konstantinis. On other pages: the views of Edgar Morin on the points held in common by Judaism. Christianity and Mohammedanism, books on Jewish topics published abroad, and readers letters on subjects including: 1) the massacre of Jews by Croatians during Hitler's occupation, 2) Reminiscences of the Jewish community of Trikala and 3) The ancient Jewish testimony as to the Greekness of Macedonia.

