# XPONIKA הונות XPONIKA

### ΟΡΓΑΝΌ ΤΟΥ ΚΕΝΤΡΙΚΟΎ ΙΣΡΑΗΛΙΤΙΚΟΎ ΣΥΜΒΟΥΛΙΟΎ ΤΗΣ ΕΛΛΑΔΟΣ

ETOΣ Θ' · APIOM. 83 - 84 · IANOYAPIOΣ - ΦΕΒΡΟΥΑΡΙΟΣ 1986 · ΣΕΒΑΤ - ΑΔΑΡ Α' 5746



## על נהרות כבל שם ישבנו גם בבינו בזכרנו את ציון

«Ἐπί τῶν ποταμῶν Βαβυλῶνος, ἐκεῖ ἐκαθήσαμεν καί ἐκλαύσαμεν, ὅτε ἐνεθυμήθημεν τήν Σιών»,

(Ψαλ.: 137:1)

## Ή περί Χιλιασμοῦ διαβολή

«Ἰππίας φησίν ὅτι δεινόν ἐστίν ἡ διαβολία, οὕτως ὀνομάζων, ὅτι οὐδέ τιμωρία τις κατ' αὐτῶν γέγραπται ἐν τοῖς νόμοις ὢσπερ τῶν κλεπτῶν' καίτοι ἄριστον ὅν κτῆμα τήν φιλίαν κλέπτουσιν, ώστε ή ὕβρις, κακοῦργος ούσα, δικαιοτέρα έστί τῆς διαβολῆς, διά τό μή άφανής είναι». Πλουτάρχου ἐκ τοῦ (Περί τοῦ) διαβάλλειν.

σοι ἀπό τούς ἀναγνῶστες αύτοῦ τοῦ περιοδικοῦ παρακολουθούν μέ προσοχή τά δημοσιεύματά μας, θά έχουν άσφαλώς παρατηρήσει μέ πόση μεγάλη συνέπεια σεβόμαστε τήν πίστη και τίς δογματικές άλήθειες άλλων θρησκειών, πόσο πολύ προσέχουμε τά κάθε είδους καί κατηγορίας άνθρώπινα πιστεύω. Οί ὅποιες ἀναλύσεις καί παρουσιάσεις θεμάτων πού γίνονται ἀπό τίς στήλες αύτές — ὅπως καί γενικά ὅλες οἱ ἐνέργειες τοῦ Κεντρικοῦ Ἱσραηλιτικοῦ Συμβουλίου — ἔχουν γιά βάση καί πλαίσιο τήν άλήθεια καί τόν αύστηρό σεβασμό τῶν πεποιθήσεων των άλλων καί κυρίως έκείνων πού άναφέρονται σέ θρησκευτικά θέματα. Δέν ποδοπατούμε, δέν διαστρέφουμε καί δέν κακοποιούμε τις δοξασίες άλλων γιά νά ἐπιβάλλουμε - ἤ και νά προστατεύσουμε - τίς δικές μας πεποιθήσεις. Πιστεύουμε ότι οι Μονοθεϊστικές θρησκεῖες ὑπηρετοῦν τόν κοινό σκοπό της πορείας του άνθρώπου πρός τόν "Ενα Θεό Πατέρα. Έπιπλέον αίσθανόμαστε μιά μεγαλύτερη τιμή, γιατί ή δική μας θεόπνευστη θρησκεία, ο Ἰουδαϊσμός, ὑπῆρξε ή θρησκεία - τροφός τόσο του Χριστιανισμού όσο καί του Μωαμεθανισμού. Αυτή ή τιμή μάς δίνει, ἴσως, και μιά μεγαλύτερη εὐθύνη στίς ἐνέργειες καί τά λεγόμενα.

Οἱ ἀναγνῶστες μας ἀλλά καὶ ὁ ἑλληνικός λαός γνωρίζουν τήν κακόπιστη προσπάθεια πού καταβάλλεται ἀπό κάποιους μεμονωμένους κὐκλους — ἐπίσημους κι ἀνεπίσημους — τοῦ 'Ορθόδοξου Χριστιανισμοῦ (σέ ἀντίθεση μὲ ὁ,τὶ συμβαίνει σ' δλες τἱς ἄλλες χριστιανικές ἐκκλησίες τοῦ κόσμου!) γιὰ νά συσχετίσουν ἀνεπίτρεπτα καὶ ψευδῶς τόν 'Ιουδαϊσμό ἢ τόν Σιωνισμό μὲ τήν θεωρούμενη ἀπό τἱς Χριστιανικές 'Ἐκκλησίες σάν χριστιανική αἴρεση τῶν «Μαρτύρων τοῦ Ἱεχωβὰ» (Χιλιασμό).

Γιά την ἀντίκρουση αὐτῆς τῆς ψευδολογίας — ὅταν ἐμφανίζεται — ἔχουμε γράψει ἐκατοντάδες ἐπιστολές, ἔχουμε στείλει τηλεγραφήματα — ἑξώδικα, ἔχουμε δημοσιεύσει σειρά ἀρθρων, ἔχουμε παρέμβει σέ δικαστήρια. Ἐπί ματαίω! Οἱ ψευδολόγοι κατήγοροι, ἀσάκις δέν είναι ἀνώνυμοι (πράγμα πού συνηθίζεται στούς κύκλους αὐτούς!), ὅταν βρίσκονται πρό τοῦ ἄγκου τῶν συντριπτικῶν στοιχείων ποὐ παραθέτουμε καί ἀποδεικνύεται περίτρανα τό πόσο ἀσχετος είναι ὁ Ἰουδαισμός (Σιωνισμός) μὲ τό Χιλιασμό, τότε σιωποῦν ἤ κάνουν ὅτι δέν ἀκοῦν ἤ ὅτι δέν καταλαβαίνουν ὅτι τὰ ὅσα λέγονται τούς ἀφοροῦν. «Οὐ μὲ πείσεις, κάν μὲ πείσεις...».

'Ιδιαίτερο σεβασμό δίνουμε — και τό έχουμε ἀποδείξει στούς ἱερωμένους καί κυρίως στούς τιτλούχους τῶν ἄλλων Ἐκκλησιών. Ζητάμε, όμως — καί εῖμαστε βέβαιοι ότι καί οἱ πιστοί της δικής τους θρησκείας τό ίδιο ΑΠΑΙΤΟΥΝ — νά μή λένε οί ίερωμένοι πράγματα πού άφίστανται τῆς πραγματικότητος προκειμένου γιά τή δική μας θρησκεία. Τό Do ut des ἄλλωστε είναι ένας θεμελιακός κανόνας, που ρυθμίζει τίς άνθρώπινες σχέσεις. Μέ θλίψη πραγματική καί μέ συντριβή — τό όμολογούμε — άναγκαζόμαστε κάποιες φορές νά άπευθυνθούμε σέ ιερωμένους πού δέν τηροῦν τά ὄσα — στό κάτω - κάτω — διδάσκει αὐτό τό ίδιο τό Εὐαγγέλιο γιά τήν 'Αλήθεια, ὅταν ἀναφέρονται στή δική μας θρησκεία. Μᾶς φαίνεται πραγματικά ἀπίστευτο ἀλλά καί τραγικό ότι στό τέλος του 20ου αἰώνα ἀναγκαζόμαστε στήν κοιτίδα του φωτός, τήν Έλλάδα, νά στέλνουμε έγγραφα ή νά μεταχειριζόμαστε γλώσσα σκληρή, σάν αὐτή τοῦ έγγράφου πού άκολουθεί. Φταίμε, όμως, έμείς; 'Ασφαλώς όχι, άφου άναγκαζόμαστε νά άμυνθούμε έναντίον της διαβολής.

Τό Κεντρικό Ίσραηλιτικό Συμβούλιο βρέθηκε ἐκ τῶν πραγ-

μάτων άναγκασμένο νά στείλει στόν Μητροπολίτη Φιλίππων, Νεαπόλεως καί Θάσου τὴν παρακάτω ἐπιστολή:

#### Σεβασμιώτατε,

Μέ άφορμή τό πρόγραμμα διήμερης συνελεύσεως τῶν Μαρτύρων τοῦ Ἱεχωβά, δημοσιεύτηκε στίς τοπικές ἐφημερίδες τῆς περιοχῆς σας ἐπίσημη ἀνακοίνωση τοῦ Γραφείου Τύπου τῆς Ι. Μητροπόλεως σας μέ τίτλο «Οὶ Χιλιαστές ὄργανα τοῦ Διεθνοῦς Σιωνισμοῦ».

Στήν ἀνακοίνωση αὐτή, μεταξύ τῶν ἄλλων, ἀναφέρεται ὅτι «Οἱ Μάρτυρες τοῦ Ἰεχωβᾶ ἀποτελοῦν ὅργανα τοῦ διεθνοῦς Σιωνισμοῦ».

'Επίσης, δημοσιεύθηκε ένυπόγραφη δήλωση τοῦ ὑφ' ὑμᾶς 'Αρχιμανδρίτου κ. Κ. Σακαρίδη, 'Ιεροκήρυκος τῆς Μητροπόλε-ώς σας. Στή δήλωση τοῦ ἐν λόγω 'Αρχιμανδρίτου ἀναφέρεται ὅτι ἐπίσημα κείμενα τῶν Χιλιαστών όμολογοῦν ὅτι ὑπάρχει στενή σχέση μέ τόν Διεθνή 'Εβραϊσμό καί Σιωνισμό. 'Επίσης, ὅτι «Οί Μάρτυρες τοῦ 'Ιεχωβᾶ εἰς τήν πραγματικότητα ἀποτελοῦν διεθνή ἀντιχριστιανική ὀργάνωση, προσκλίνουσαν εἰς τόν 'Ιουδαϊσμόν...».

'Ως θεολόγος καί ως ἀνωτατος θρησκευτικός λειτουργός γνωρίζετε πολύ καλά ὅτι οἱ Μάρτυρες τοῦ 'Ιεχωβᾶ δέν ἔχουν καμία ἀπολύτως σχέση μέ τή δική μας, παλαιοτάτη θρησκεία, τόν 'Ιουδαΐομό. Καμία Χριστιανική 'Εκκλησία (οὕτε ἡ Καθολική, οὕτε ἡ Προτεσταντική κ.λπ.) προβαίνουν σέ παρόμοιο συσχετισμό, δεδομένου ὅτι είναι ἐκ τῶν θεολογικῶν θεσφάτων ἀνύπαρκτος. 'Επίσης, ἀπό τὴν πλευρά τῆς 'Ορθόδοξου 'Εκκλησίας, οὕτε κανένα ἀπό τὰ Οἰκουμενικά Πατριαρχεῖα, οῦτε τὸ κορυφαῖο ἐκεῖνο τῆς Κωνσταντινουπόλεως, οῦτε ὅμως τώρα πιὰ καὶ ἡ 'Εκκλήσια τῆς 'Ελλάδος (Γραφεῖο 'Αντιαιρετικοῦ 'Αγώνος) σεβόμενοι τῆν ἀλήθεια, διανοοῦνται νὰ ὑποστηρίξουν τόν ἀνύπαρκτο συσχετισμό μεταξύ 'Ιουδαῖσμοῦ (Σιωνισμοῦ) καί Χιλιαστῶν.

"Εχουμε κατ' έπανάληψη τονίσει ὅτι δέν μᾶς ἐνδιαφέρει καί δέν μᾶς ἀφορᾶ ἡ ὁποιαδήποτε πολεμική ἤ ἀντιπαράθεση μέ τούς Μάρτυρες τοῦ 'Ιεχωβᾶ. Είναι θέμα ποῦ ἀφορᾶ ἀποκλειστικά τόν Χριστιανισμό καί τούς Χιλιαστές. Οἱ τελευταῖοι, μάλιστα, διακηρύσσουν ἐπίσημα ὅτι: «δέν ἔχουν καμιά ἀπολύτως σχέση μέ τοῦς ἄνευ Χριστοῦ 'Ιουδαίους ἤ 'Ιουδαίζοντας ἤ Σιωνιστάς ἤ ἄλλους θρησκευτικοῦς ὀμίλους» (Μάρτυρες τοῦ 'Ιεχωβᾶ, «Σκοπιά», 1975, σελ. 15).

Όπότε εὔλογα προκύπτει τό ἐρώτημα γιά ποιό λόγο γίνεται αὐτή ἡ ἀνεπίτρεπτη ἀνάμειξη τοῦ Ἑβραϊσμοῦ; Μήπως ἐπειδή ὁ κόσμος προόδευσε καί δέν πιστεύει πιά τα παλαιότερα ἐκεῖνα ψεύδη τοῦ τύπου «οί Ἑβραῖοι σφάζουν τή Μ. Παρασκευή Χριστιανόπουλα καί πίνουν τό αἶμα τους» ἤ «Μή συναναστρέφεσαι Ἑβραίους γιατί εἶναι βρώμικοι καί μπορεῖς νά πάθεις πανούκλα», κ.ἄ. παρόμοια.

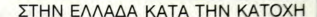
Καί πέρα ἀπ' αὐτά, καίριο καί καθοριστικό παραμένει τό ἐ-ρώτημα πῶς ἐσεῖς δέχεσθε καί καλύπτετε τέτοιες ἀνυπόστατες ἀπόψεις πού φτάνουν τά ὅρια τῆς συκοφαντίας ἐναντίον μιάς ἄλλης θρησκείας, τροφοῦ μάλιστα ἐκείνης πού ἐσεῖς διδάσκετε».

Ό Προεδρεύων Άντιπρόεδρος

Δαβίδ Σαρφατής

Μέ τιμή

Ό Γεν. Γραμματεύς Ραφαήλ Μ. Σαμπεθάι





"Η Ίσραηλιτική Κοινότης Βόλου διά του Προέδρου της κ. Ρ. Φρεζή τιμά τήν Έκκλησία τῆς Έλλάδος στό πρόσωπο του Μητροπολίτου Δημητριάδος κ. Χριστόδουλου.

ό θέμα τῆς ἀνευρέσεως τῶν Χριστιανῶν τῆς πατρίδος μας πού βοήθησαν τούς Έβραίους κατά τἡν κατοχή, ἀπασχόλησε πάντα σοβαρά κι ἀπασχολεῖ ἀκόμα καί σήμερα τό Κεντρικό Ἰσραηλιτικό Συμβούλιο.

Τό θέμα ἀπασχολεῖ σήμερα πιό ἔντονα, γιατί φεύγουν βιολογικά ἀπό τή ζωή ὅσοι κατέχουν στοιχεῖα, πού εἶναι χρήσιμα καί ἀποδεικτικά.

Τό Κεντρικό Ίσραηλιτικό Συμβούλιο κατάβάλλει προσπάθειες πρός κάθε κατεύθυνση γιά τό σκοπό αὐτό. Μέ τήν εὐκαιρία παρακαλεῖ καί πάλι ὅλους ὅσους ἔχουν όποιαδήποτε στοιχεῖα νά τά γνωρίσουν στά γραφεῖα τοῦ ΚΙΣ.

# Χριστιανοί ἱεράρχες πού βοήθησαν Ἑβραίους

Οί "Ελληνες Χριστιανοί ἱεράρχες

Οἱ "Ελληνες Χριστιανοί ἱεράρχες ἀλλά καὶ ἄπλοί ἱερωμένοι πού βοήθησαν τούς 'Εβραίους κατά τήν κατοχή ἀποτελοῦν ἰδιαίτερο λαμπρό κεφάλαιο. Τό Yad Vashem, τό εἰδικό "Ιδρυμα στό 'Ισραήλ, ἔχει ἤδη τιμήσει μεταθανάτια γι' αὐτή τους τή συμβολή μέ τόν τίτλο τοῦ «Δικαίου τῶν 'Εθνῶν» (μέ τιμητικό Δίπλωμα καί φύτεμα δέντρου μέ τό ὄνομά τους) τούς ἀοιδίμους 'Αρχιεπίσκοπο Δαμασκηνό, Μητροπολίτες Ζακύνθου Χρυσόστομο, Θεσσαλονίκης Γεννάδιο καί Χαλκίδος Γρηγόριο.

## ΕΚΚΛΗΣΙΑ ΚΑΙ ΕΒΡΑΙΟΙ

Τοῦ Ἐπισκόπου Ἁχελώου κ. Εὐθυμίου ΄

τήν ἐφημερίδα «Ἐκκλησιαστική ᾿Αλήθεια» (ὄργανο τῆς ᾿Αποστολικῆς Διακονίας τῆς Ἐκκλησίας τῆς Ἐκκλησίας τῆς Ἐκκλησίας τῆς Ἐκλάδος) δημοσιεύθηκε μέ τήν εὐκαιρία τῶν 40 χρόνων ἀπό τή λήξη τοῦ πολέμου τό παρακάτω ἄρθρο τοῦ Ἐπισκόπου ᾿Αχελώου κ. Εὐθυμίου, μέ τίτλο «Ἐκκλησία καί Ἑβραῖοι».

Τό 1940 μαθητής τῆς α΄ ὀκταταξίου Γυμνασίου (ε΄ Δημοτικοῦ). Γείτονας καί συμμαθητής μου στό ἴδιο θρανίο ὁ Ἑβραῖος Μιχάλης Μ. Ἡμασταν φίλοι. Ἐκεῖνος, καλός, ἤσυχος καί καθόλου μισαλλόδοξος. Μέ εὐχαρίστηση παρακολουθοῦσε τό μάθημα τῶν θρησκευτικῶν, ἐνῶ δέν ἦταν ὑποχρεωμένος. Μποροῦσε τήν ὤρα ἐκείνη νά φεύγει ἀπ την τάξη. Ἡ κατάσταση, ὅμως, αὐτή δέν κράτησε γιὰ πολύ. Ἡρθαν οὶ Γερμανοί. Τόν Μιχάλη ξαφνικά, τόν χάσαμε. Κανείς δέν ἤξερε τίποτε γι' αὐτόν καί τὴν οἰκογένειά του.

"Όταν ἔφυγαν οἱ Γερμανοί καὶ ἡ ζωή ξανάρχισε στήν πόλη μας, ὁ Μιχάλης φάνηκε ξανά. "Όλα αὐτά τά δύσκολα χρόνια ἡ οἰκογένειά του βρῆκε καταφύγιο σέ μιά ὀρθόδοξη οἰκογένεια, κάπου σ' ἔνα χωριό τῆς πατρίδας μας.

Τελειώσαμε τό Γυμνάσιο καί χωρίσαμε. Ό καθένας τράβηξε τό δρόμο του μέ σύντροφο τίς παιδικές άναμνήσεις καί τίς περιπέτειες τοῦ πολέμου.

Έδω καί μερικά χρόνια τό Ταχυδρομεῖο μοῦ ἔφερε ἔνα γράμμα διαφορετικό ἀπό τά συνηθισμένα: ἤταν ἀπό τόν παιδικό μου φίλο καί συμμαθητή Μιχάλη Μ. ποῦ βρισκόταν τώρα στήν 'Αμερική. 'Ένα γράμμα γραμμένο μέ τό χέρι, ἀπλά καί ἐλληνικά, ὅπως γράφουμε στόν ἀδελφό μας καὶ τό φίλο μας.

Μαζί μέ τὰ ἄλλα ὁ Μιχάλης μοῦ ἔγραφε καὶ κὰτι σημαντικό: ἔνα πανεπιστήμιο τῆς `Αμερικῆς ἔχει ἀναλάβει νὰ συντάξει τήν Ιστορία τοῦ διωγμοῦ τῶν 'Εβραίων κατά τόν Β΄ Παγκόσμιο Πόλεμο. «Πρέπει νά βροῦμε στοιχεῖα ποῦ νὰ φανερώνουν τήν ἀγάπη, μὲ τήν ὁποία οὶ 'Ορθόδοξοι 'Έλληνες προστάτεψαν τοὺς 'Εβραίους στήν κατοχή καί εἰδικότερα ἡ ἐλληνική ἐκκλησία».

Τό θέμα ήταν πολύ ένδιαφέρον, άλλά και τελείως άνεξερεύνητο. 'Απ' ό,τι ήξερα δέν έχει γίνει άκόμα καμιά είδική μελέτη. Έτσι τά στοιχεία ήταν άγνωστα καί ίσως άνύπαρκτα.

Γενικά γνωστό είναι μόνο πώς, κατά τή διάρκεια τής κατοχής, μαζί με άλλες άρετες τοῦ όρθοδοξου λαοῦ μας φάνηκε καί ή εὐρύτητα τής άγάπης και άνεξικακίας του. Απόδειξη γι' αὐτό ήταν ή προστασία τῶν Ίταλῶν — δταν ή Ίταλία συνθηκολόγησε — καθώς και ή άνυστερόβουλη προσπάθεια τῆς ήγεσίας και πολλῶν μελῶν τῆς ἐκκλησίας μας γιὰ τή διάσωση Ελλήνων Έβραίων, ποῦ βρίσκονταν σὲ συνεχή διωγμό ἀπό τὰ

### Έκκλησία καί Έβραῖοι

γερμανικά στρατεύματα. Μέ κίνδυνο τής ίδιας τής ζωής τους Έπίσκοποι καί λαός ἔκρυψαν, προστάτεψαν, ἔσωσαν καί φυγάδεψαν στή Μ. 'Ανατολή χιλιάδες Έβραίους. Κορυφαία ἔκφραση των έκδηλώσεων αύτων τής χριστιανικής άλληλεγγύης ήταν ἀσφαλώς τό διάβημα πού ἔκανε πρός τόν Γερμανό πληρεξούσιο στήν Έλλαδα "Αλτεμπουργκό τότε 'Αρχιεπίσκοπος Δαμασκηνός, ἐπικεφαλῆς τῶν ἐπιστημονικῶν καί ἐπαγγελματικών όργανώσεων τῆς 'Αθήνας.

Ώστόσο, για ν' άνταποκριθώ στήν τόσο εὐγενική ἔκκληση του παιδικού μου φίλου προσπάθησα έδῶ κι ἐκεῖ νά βρῶ μερικά στοιχεία. Τά συγκέντρωσα καί τά ἔστειλα. Έφέτος ἐπανῆλθε, ζητώντας καί νεώτερα στοιχεία. Τοῦ ἔστειλα καί πάλι ὅ,τι μπόρεσα ἀκόμη νὰ βρώ. 'Ο ἐπίλογος τοῦ μικροῦ αὐτοῦ χρονικου γράφτηκε πρό ήμερῶν. "Όταν ἔλαβα ἔνα γράμμα ἀπό τό πανεπιστήμιο τοῦ Τσιντσινάτι. Τό κείμενό του ἔχει ὡς ἐξῆς: «'Αγαπητέ 'Επίσκοπε Εύθύμιε,

Ο ίατρος κ. Μιχάλης Μ. μοῦ διεβίβασε τό ύλικό πού τοῦ àποστείλατε και που άναφέρεται στίς άξιόλογες προσπάθειες τοῦ 'Αρχιεπισκόπου Δαμασκηνοῦ καί τοῦ γραφείου του, σχετικά με τους Έβραίους, κατά τη διάρκεια τῶν τραγικῶν χρόνων τού Β' Παγκοσμίου Πολέμου.

Σάς εὐχαριστῶ γιὰ τὰ στοιχεῖα αὐτά, τά ὁποῖα είναι πολύ χρήσιμα για το βιβλίο που προετοιμάζουμε έπί του θέματος.

'Από τίς προσωπικές μου ἔρευνες, διεπίστωσα πώς κατά τή βυζαντινή περίοδο ύπηρχε μιά έντυπωσιακή διαφορά άνάμεσα στήν πολεμική τῆς Ἐκκλησίας ἐναντίον τοῦ Ἰουδαϊσμοῦ καί τῶν ἀσταμάτητων προσπαθειῶν της γιά τήν προστασία Έβραίων πού ώς ἄτομα κινδύνευαν ἀπό πολιτικούς παράγοντες, έλληνικούς και ξένους.

'Ενδιαφερόμαστε καί γιά όποιοδήποτε ἄλλο στοιχείο πού θά μπορέσετε να συγκεντρώσετε, ώστε οί προσπάθειες τών συναδέλφων σας όρθοδόξων κληρικών κατά τή διάρκεια τών τρομερῶν ἐκείνων ἐτῶν νά μποροῦν νά γίνουν γνωστές καί στίς ἐπερχόμενες νενεές.

"Ας έλπίσουμε πώς μιά άτμόσφαιρα άμοιβαίας άνοχῆς θά έπιτρέψει σέ όλους μας νά έκπληρώσουμε τό βιβλικό μήνυμα τῆς κοινωνικῆς δικαιοσύνης, καταβάλλοντας πρός τό σκοπό αὐτό τίς καλύτερες προσπάθειές μας.

Ύμέτερος S.B. 'Αναπληρωτής Καθηγητής».

Τό μικρό αὐτό χρονικό φανερώνει πώς γιά μιά ἀκόμη φορά ἐφαρμόστηκε κατά γράμμα ὁ λόγος τοῦ ἀποστόλου Παύλου. «'Εν Χριστῶ 'Ιησοῦ οὐκ ἔνι 'Ιουδαῖος οὐδέ "Ελλην» (Γαλ. γ' 28).

## ΧΡΙΣΤΙΑΝΟΙ ΙΕΡΑΡΧΕΣ



'Ο 'Αρχιεπίσκοπος Δαμασκηνός

ό Κεντρικό Ἰσραηλιτικό Συμβούλιο, προκειμένου νά βοηθήσει ἀποτελεσματικά τήν προσπάθεια τοῦ Θεοφ. Ἐπισκόπου ἀχελώου ἀναζήτησε καί πάλι στοιχεῖα, τά όποῖα παραθέτει:

#### Ο 'Αρχιεπίσκοπος Δαμασκηνός

□ Γιά τόν 'Αρχιεπίσκοπο Δαμασκηνό τά σχετικά στοιχεῖα είναι γνωστά κι ἔχουν δημοσιευθεῖ ἐπανειλημμέvwc.

#### Ο Ζακύνθου Χρυσόστομος

□ Γιά τόν Μητροπολίτη Ζακύνθου Χρυσόστομο, τά ὑπάρχοντα στοιχεῖα ἔχουν δημοσιευθεῖ σ' αὐτό τό περιοδικό, στά τεύχη 35 (Ἰανουάριος 1981), 65 (Ἰανουάριος 1984), 67 - 68 (Μάρτιος - ᾿Απρίλιος 1984) καί 76 - 77 (᾿Απρίλιος - Μάιος 1985).

#### Ο Θεσσαλονίκης Γεννάδιος

 Ό Μητροπολίτης Θεσσαλονίκης Γεννάδιος μεσολάβησε ώστε ὁ τότε ἀρχιραββίνος καί πρόεδρος τῆς Ἰσραηλιτικής Κοινότητος δρ Κόρετς συνάντησε τόν τότε πρωθυπουργό Ἰωάννη Ράλλη, στά γραφεῖα τῆς Μητροπόλεως Θεσσαλονίκης, μέ σκοπό νά τόν παρακαλέσει νά μεσολαβήσει στίς Γερμανικές άρχές Κατοχής γιά νά άνασταλοῦν οἱ διαταγές γιά τήν ἐκτόπιση τὧν Ἑβραίων τῆς συμπρωτευούσης. Ἡ συνάντηση ἔγινε στίς 9 Ἀπριλίου 1943, ὅταν εἴχε ἤδη ἐκτοπιστεῖ τό 1/3 τῶν Ἑβραίων. "Οπως γράφει ό διαπρεπής Ιστορικός τῆς Θεσσαλονίκης Ίωσ. Νεχαμά στό σημαντικό καί ντοκουμενταρισμένο βιβλίο του «In memoriam» (Θεσσαλονίκη, 1976): «Παρουσία του Μητροπολίτου Θεσσαλονίκης (ό Ράλλης) ἔχει μιά μυστική συνάντηση μέ τόν δρα Κόρετς, πού τόν ίκετεύει μέ ένωμένα τά χέρια καί δάκρυα στά μάτια, νά ἐπέμβη ὥστε ν' ἀνασταλοῦν οἱ ἐκτοπίσεις. Ὁ Ράλλης δέν εἶναι πιά παρά ἔνα ράκος. Μέ τήν ψυχή γεμάτη φόβο, μεσολάβησε ύπέρ τῶν θυμάτων. Τί βαρύτητα, ὅμως, μποροῦσαν νά ἔχουν τά ψελλίσματα, πού μόνο είρωνεία καί περιφρόνηση προκαλούσαν στόν θρασύ νικήτη; Τήν ἴδια τήν ἡμέρα τῆς ἀφίξεώς του, ἡ ἔκτη ἀποστολή μετέφερε 2.800 Έβραίους τῆς Θεσσαλονίκης καί μόνο ὥς τά τέλη 'Απριλίου όκτώ ἀποστολές ἴσης σπουδαιότητος διαδέχονται ή μία τήν ἄλλη, σέ διάστημα δύο ή τριῶν ἡμερῶν. Ὁ Μέρτεν καθαιρεί τόν Κόρετς καί τόν συλλαμβάνει γιά νά

## Χριστιανοί Ἱεράρχες

τόν τιμωρήσει γιά τό θράσος του.

Ή πλήρης ἀποτυχία τοῦ Ράλλη ἀποθαρρύνει ὅλους ὅσους ἐκινοῦντο στήν ᾿Αθήνα. Ἦντιλαμβάνονται ὅτι κάθε ἐνέργεια εἶναι μάταια...». (σελ. 196).

Ἐπίσης, ὁ Νεχαμά στό ἴδιο του βιβλίο (σελ. 138) ἀναφέρει ὅτι «...περί τά τέλη Φεβρουαρίου 1943, μόλις στα-



'Ο Ζακύνθου Χρυσόστομος

θεροποιήθηκε ή εἴδηση τῆς καταστροφῆς πού ἐπλανᾶτο πάνω στό ἑβραϊκό στοιχεῖο, οἱ δικηγόροι Δημήτριος Σπηλιάκος, Πέτρος Λεβῆ, Δημήτριος Δίγκας καί ὁ καθηγητής Βιζουκίδης πῆγαν όμαδικά στόν Γενικό Διοικητή Σιμωνίδη γιά νά τόν ἐξορκίσουν ν' ἀποτρέψει τοῦτο τό κακό... Διωγμένοι ἀπό τούτη τήν πλευρά, οἱ γενναιόψυχοι τοῦτοι ἄνδρες, ἐστράφησαν πρός τόν Μητροπολίτη Θεσσαλονίκης, τόν Παναγιώτατον Γεννάδιο, πού τοῦ ὑπέβαλαν ἔνα ὑπόμνημα, σχετικά μὲ τόν κίνδυνο πού ἀπειλοῦσε τόν ἑβραϊκό πληθυσμό.

Ό ἐξέχων κληρικός ἐπεσκέφθη ἀμέσως τόν δρα Μέρτεν καί διεμαρτηρήθη, ἐν ὀνόματι τῆς πίστεως στό Χριστό, ἐναντίον τῶν ἀποστολῶν πού ἐτοιμάζοντο. "Περίμενα τό διάβημά σας, βεβαίωσε μέ ὕφος συμπαθείας καί μέ πλαστό τόνο συμπόνοιας, ὁ πανοῦργος. "Ομως, οἱ προσπάθειές σας εἶναι, δυστυχῶς, καταδικασμένες σέ ἀθεράπευτη ἀποτυχία. Οἱ διαταγές εἶναι κατηγορηματικές καί καμιά ἐπέμβαση δέν μπορεῖ νά τίς

τροποποιήσει».

'Επίσης, ἀπό προφορικές μαρτυρίες, οἱ ὁποῖες ὅμως εἶναι μόνο ἐνδεικτικές, μαθαίνουμε ὅτι ὁ Μητροπολίτης Γεννάδιος, μέ προφορική ἐντολή του στούς ἱερεῖς ὅλων τῶν ναῶν τῆς Θεσσαλονίκης, εἶχε ἐπισημάνει νά γίνουν συστάσεις γιά ν' ἀποφευχθοῦν ἐκδηλώσεις ἀποδοκιμασίας ἤ χλευασμῶν κατά τῶν 'Εβραίων, ὅταν οἱ Ναζί τούς ὑποχρέωσαν νά ξεχωρίζουν φορώντας τό κίτρινο ἄστρο.

"Όχι μόνο κατά τό 'Ολοκαύτωμα, ὰλλά γενικά ὁ Μητροπολίτης Γεννάδιος, καθ' ὅλη τή διάρκεια τῆς θητείας του, ὑπῆρξε εὐμενής ἀπέναντι στούς 'Εβραίους καί συνέβαλε στή σύσφιξη τῶν δεσμῶν ἀνάμεσα στό 'Εβραϊκό καί στό Χριστιανικό στοιχεῖο τῆς συμπρωτευούσης.

#### Ο Δημητριάδος Χριστόδουλος

□ "Όπως σημειώνει ὁ νῦν σεβασμιώτατος Μητροπολίτης Δημητριάδος κ. Χριστόδουλος:

Μέ τήν ἄφιξη τῶν Γερμανῶν στό Βόλο ἐκλήθη ὁ γέρων "Αρχιραββίνος Μωυσής Πέσαχ ἀπό τούς ἰθύνοντες τοῦ «Ἰδρύματος Ρόζεμπεργκ», ὅπως ἐχαρακτηρίζετο συνθηματικά ἡ ἐκστρατεία τῶν Ναζί γιά τήν καταδίωξη τῶν Ἑβραίων καί διετάχθη νά παραδώσει κατάλογον τῶν μελῶν τῆς Ἱσραηλιτικῆς Κοινότητος Βόλου. Έκεινος, προφασισθείς άδυναμίαν συντάξεως του καταλόγου έκείνου άμέσως έζήτησε καί έλαβε προθεσμίαν 24 ώρῶν, προκειμένου νά τόν έτοιμάσει καί τόν παραδώσει. 'Αναχωρῶν ἀπό τά γραφεῖα τῶν Γερμανῶν κατηυθύνθη άμέσως στήν Μητρόπολη, όπου ἔφθασεν ἀσθμαίνων και κάτωχρος, ζητήσας νά συναντήσει τόν Μητροπολίτην. Ὁ ίδιος ό Μητροπολίτης άργότερον διηγείτο πῶς ὑπεδέχθη τόν 'Αρχιραββίνον, τοῦ πρόσφερε κάθισμα, τόν καθησύχασε καί ζήτησε νά πληροφορηθεί τήν αιτίαν τής μεγάλης ταραχής του. Πληροφορηθείς αὐτήν, ἀμέσως καί ἄνευ χρονοτριβής, ἐπεκοινώνησε μέ τον φίλον του Σέφελ, πρόξενον τῆς Γερμανίας στόν Βόλον, ό όποῖος συνέστησε να είδοποιηθοῦν καταλλήλως καί μυστικῶς ὅλοι οἱ Ἰσραηλίτες τοῦ Βόλου νά ἐγκαταλείψουν τίς οἰκίες των καί νά φύγουν έκ Βόλου, διότι ό κατάλογος ἔπρεπε νά συνταχθεί και παραδοθεί και ή σύλληψις των ήτο βεβαία. Τοῦτο καί ἔγινε. "Οσοι ἐξ αὐτῶν πίστευαν εἰς τήν εἴδησιν, ἔφυγαν στά χωριά τοῦ Πηλίου και άλλοῦ, οἱ δέ παραμείναντες συνελήφθησαν καί πολλοί έξ αὐτῶν ἐθανατώθησαν.

Διά τούς κρυπτομένους είς τά χωριά Ίσραηλίτας, ό Μητροπολίτης εδωσεν εντολήν είς τούς Ιερεῖς νά μεριμνοῦν γιά ότιδήποτε είχον ἀνάγκην, μή κάμνοντες διάκρισιν καμίαν. Τούς δέ ἐγκλεισθέντες στήν Κίτρινη ᾿Αποθήκη και μάλιστα στήν μίαν πτέρυγά της, ἐφρόντιζον, όπως και τούς Χριστιανούς κρατουμένους, πού κατείχαν τήν ἄλλην πτέρυγα, οἱ ἐντεταλμένοι τής ὀργανώσεως τής Ἐκκλησίας «Χριστιανική ᾿Αλληλεγγύη», οἱ ὁποῖοι καθημερινῶς μετέβαινον ἐκεῖ καὶ προσέφεραν τροφή, μεταδίδοντες χρήσιμες πληροφορίες ἀπό ἔξω πρός αὐτούς ἡ μεταφέροντες ἄλλες ἀπό μέσα πρός τά ἔξω.

Πολλοί ἐκ τῶν Ἱσραηλιτῶν πού ἔφυγαν στά χωριά πρός σωτηρίαν των, παρέδωσαν στόν Μητροπολίτην διάφορα τιμαλφῆ



Ο Θεσσαλονίκης Γεννάδιος

## Χριστιανοί Ἱεράρχες



Ο Δημητριάδος Χριστόδουλος

και άλλα χρυσά άντικείμενά των έντός δεμάτων, τά όποῖα ό Μητροπολίτης ἐφύλαττεν στόν οίκον του, ἕως ὅτου τοῦ τά ἐζήτησαν οι δικαιούχοι, όταν επέστρεψαν στίς έστίες των. Οι οίκείοι του Μητροπολίτου διηγούνται ότι στίς βιβλιοθήκες του, πίσω ἀπό τὰ βιβλία ὑπῆρχαν κρυμμένα τέτοια μικροδέματα, βαριά όπωσδήποτε, τά όποῖα ὅταν τυχαῖα ἐκεῖνοι ἀνεκάλυπταν, άναζητούντες κάποιο βιβλίο, ό Μητροπολίτης τούς ἔλεγε να μήν τα θίξουν, να μήν τα ανοίξουν, άλλα να τα τοποθετήσουν στή θέση τους, έξηγώντας τί περιείχαν καί είς ποιόν ἀνή-

Παράλληλα, μερικοί Ἰσραηλίτες, ἐνθαρρυνόμενοι ἀπό τήν άγάπην πρός αὐτούς τῶν Χριστιανῶν, παρέδωκαν σέ ναούς της πόλεως μας πρός φύλαξιν όγκωδη αντικείμενα τών σπιτιών τους, όπως π.χ. όρολόγια μεγάλα τοίχου κ.λπ., τά όποῖα είτε παρέλαβαν άργότερα είς τήν κατοχήν των, είτε τά δώρησαν είς τούς ναούς.

Τά άνωτέρω στοιχεία ήρρύσθημεν έκ πληροφοριών έπιζώντων της έποχης έκείνης, έξ άνθρώπων τοῦ οἰκιακοῦ περιβάλλοντος του Μητροπολίτου Ίωακείμ καί έξ ἄλλων γνωριζόντων καλώς τά πράγματα τῆς περιόδου ἐκείνης.

Συμπληρωματικά μέ τά παραπάνω ή Ίσραηλιτική Κοινότης Βόλου κατέχει καί τά έξης:

 Κατά τή διάρκεια τοῦ διωγμοῦ, ὁ Μητροπολίτης ἐφοδίασε τόν 'Αρχιραββίνο Βόλου Μωυσή Πέσαχ μέ συστατικήν ἐπιστολή πρός τούς ἱερεῖς τῆς περιοχῆς, γιά νά του παράσχουν άσφάλεια.

Η ἐπιστολή, σύμφωνα μέ σχετικό δημοσίευμα τοῦ υίου του 'Αρχιραββίνου, έχει ώς έξης:

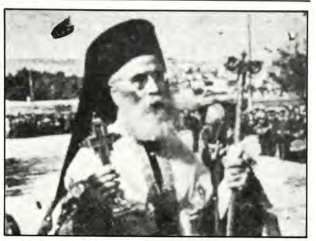
«Βόλος, 28 Σεπτεμβρίου 1943

'Αγαπητέ ἐν Κυρίω,

Συνιστώ τόν ἐπιφέροντα γέροντα, διδάσκαλον καί παρακαλώ πάντα άδελφόν, ό όποῖος θά τόν συναντήσει, νά τόν άκούσει μετά προσοχής καί εύμενείας καί νά τοῦ παράσχει πάσαν διευκόλυνσιν είς ὅ,τι ἤθελε χρειασθεῖ διά τήν ζωήν αὐτοῦ καί τοῦ ποιμνίου του, διά νά μήν πέσουν θύματα τῆς παρούσης δυσκόλου περιστάσεως.

Μετ' εὐχῶν πρός Θεόν Ό Δημητριάδος Ίωακείμ»

Είναι ἐπίσης βέβαιον, ὅτι ἀπό τῆς θέσεώς του ὁ Μητροπολίτης Ίωακείμ, διά μέσου τῶν ἐφημερίων τῶν κομοπόλεων καί χωρίων, συνέβαλε ἀποφασιστικά στή διά-



Ο Χαλκίδος Γρηγόριος

σωση τῶν ὁμοθρήσκων μας. Σέ εὐρύτερο τομέα, ὁ ἴδιος ἔκανε παραστάσεις πρός τίς Γερμανικές ἀρχές τοῦ Βόλου, γιά τή διάσωση συλληφθέντων Έλλήνων (Χριστιανών καί Έβραίων) κ.λπ.

#### Ο Χαλκίδος Γρηγόριος

□ 'Ο Μητροπολίτης Χαλκίδος Γρηγόριος θεωρεῖτο προστάτης τῶν Έβραίων τῆς Χαλκίδας.

Όταν, κατά τήν Κατοχή, οἱ Ἑβραῖοι ἐξαναγκάσθηκαν νά ἐγκαταλείψουν τήν πόλη καί νά καταφύγουν στά γύρω χωριά, ό Μητροπολίτης μέ πρωτοβουλία του προθυμοποιήθηκε νά κρατήσει τά 6 Σέφερ Τορά (κύλινδρους τοῦ Νόμου) τῆς Συναγωγῆς, τά όποῖα διαφύλαξε στό σπίτι του διατρέχοντας τούς γνωστούς κινδύνους. Μετά τήν Κατοχή ἐπέστρεψε στήν Ἰσραηλιτική Κοινότητα τά Σέφερ Τορά δωρίζοντας συγχρόνως καί ένα σπάνιο βιβλίο τοῦ 15ου αἰώνα περί Ἑβραίων, γιά νά συμβάλλει ἔτσι στήν αναδημιουργούμενη λεηλατημένη βιβλιοθήκη της Κοινότητος.

Κατά τή διάρκεια τῆς Κατοχῆς, ὁ Μητροπολίτης Γρηγόριος βοήθησε ποικιλοτρόπως άλλά καί μετά άπ' αὐτή πολλές φορές ἔδειξε τά φιλοεβραϊκά του αἰσθήματα, iδίως σέ μιά περίπτωση συκοφαντίας τῶν Ἑβραίων, πού παρουσιάσθηκε όργανωμένη κατά τήν περίοδο του Πάσχα τό 1950. Τότε ό Μητροπολίτης δημοσίευσε στόν τοπικό Τύπο καί κυκλοφόρησε ένυπόγραφη ἀνακοίνωση στήν πόλη, καυτηριάζοντας τίς άνυπόστατες κατηγο-

ρίες.

Ή Ίσραηλιτική Κοινότητα ἔχει τιμήσει τή μνήμη τοῦ Μητροπολίτη Γρηγορίου γράφοντας τό ὄνομά του μέ χρυσά γράμματα στήν πλάκα τῶν εὐεργετῶν, πού εἶναι έντοιχισμένη μέσα στή Συναγωγή.

#### Ή Ίσραηλιτική Κοινότης Βόλου τιμά τήν Έκκλησία

Κατά τήν ήμέρα Πένθους 1984, μέ τή συμπλήρωση 40 χρόνων ἀπό τό Όλοκαύτωμα, ή Ίσραηλιτική Κοινότης Βόλου ἀπένειμε στόν σεβ. Μητροπολίτη Δημητριάδος κ. Χριστόδουλο Δίπλωμα Εύγνωμοσύνης γιά ὄσα ή Ἐκκλησία τῆς Έλλάδος ἔπραξε πρός διάσωση τῶν Ἑβραίων, κατά τόν ναζιστικό διωγμό.



## 23 CENTURIES THESSALONIKI

## Ή μονοδιάστατη ἔκφραση παράγοντας παρακμῆς τῆς Θεσσαλονίκης

Τής Δρ ΧΡ. ΚΩΝΣΤΑΝΤΟΠΟΥΛΟΥ,

Λέκτορος τῆς ἀνωτάτης Βιομηχανικῆς Σχολῆς Θεσσαλονίκης

#### Μερικές προκαταρκτικές διευκρινίσεις

1) 'Από τούς πιό διφορούμενους καί ἀμφισβητούμενους δρους τῶν Κοινωνικῶν 'Επιστημῶν εἶναι ὁ ὅρος ἀνάπτυξη, πού κατά τά γενικότερα παραδεκτά, μόνο οἰκονομικά μπορεῖ νά ἔχει κάποιο νόημα... γι' αὐτόν ἀκριβῶς τό λόγο, προτίμησα νά χρησιμοποιήσω τόν ὅρο ἀκμή (καί παρακμή) πού (ἔστω ἰμπρεσιονιστικά) ἐκφράζει ὅλη ἐκείνη τήν ἐπιβολή τῆς Θεσσαλονίκης σάν ζωτικό κέντρο τῆς Βαλκανικῆς, στά τέλη τοῦ 19ου καί τίς ἀρχές τοῦ 20οῦ αἰ. (ἐπιβολή ποῦ δέν εἶναι μόνο στρατηγική, οἰκονομική ἤ πνευματική, ἀλλά ὅλα αὐτά μαζί μέ μία χαρακτηριστική ὑπερεθνική ἰδιαιτερότητα, ποῦ χάθηκε ἀνεπιστρεπτί...).

2) Σ' αὐτό τό σημεῖο θέλω νά τονίσω ὅτι ἡ σύντομη ἀνάλυση πού ἀκολουθεῖ δέν ἔχει σκοπό νά ἀποτελέσει ἄλλη μία νοσταλγική ἀναζήτηση αὐτοῦ τοῦ σημαντικοῦ μοναδικοῦ παρελθόντος πού χάθηκε γιά πάντα μετά τήν ἀνακατάταξη τοῦ 1912· φἰλοδοξία της είναι νά προσπαθήσει νά ἀνιχνεύσει τό λόγο (ἤ τούς πιθανούς λόγους) πού όδήγησαν τήν πόλη ἀπό τήν ἀκμή στήν παρακμή, πού συμπίπτει μέ τό πέρασμα ἀπό τή θεοκρατία στόν ἐθνικισμό ἀπό τήν ᾿Ανατολή στή Δύση, ἀπό τήν πολυπολιτισμικότητα στόν ἐλληνοχριστιανικό πολιτισμό.

 Τελευταία διευκρίνιση: οἱ χρησιμοποιούμενοι öροι ἐννοοῦνται στήν κοινωνιολογική ἔννοιά τους (κι ὄχι στήν ἔννοια πού τούς δίνει ἡ καθημερινή χρήση τους).

#### Α. 'Η Θεσσαλονίκη πρίν τήν 'Απελευθέρωση

εδομένου ὅτι μᾶς ἐνδιαφέρει ἰδιαίτερα ἡ ἐποχή ἀκριβῶς τῆς μετάβασης ἀπό τόν ἔνα κόσμο στόν ἄλλο (γιατί κατά τή γνώμη μου ἐδῶ βρίσκεται κι ὁ οὐσιαστικότερος λόγος παρακμῆς), θά ἀναφερθῶ στήν τελευταία περίοδο ἀναλαμπῆς τῆς πόλης κάτω ἀπό τόν τουρκικό ζυγό κατά τό τελευταῖο τέταρτο τοῦ 19ου αἰ. καί τίς ἀρχές τοῦ 20οῦ στήν περίοδο, δηλαδή, κατά τήν ὁποία ἡ πόλη ἀποτέλεσε πόλο ἔλξης καί ἐνδιαφέροντος καί πού χαρακτηρίζεται ἀπό μιά ὥριμη πνευματική ἀναζήτηση κι ἕναν ἔντονο κοινωνικό ὀργασμό.

Τό σημαντικό χαρακτηριστικό τῆς φυσιογνωμίας τῆς πόλης είναι ή πολλαπλή πολιτισμική ἔκφραση τοῦ μωσαϊκοῦ τῶν ἐθνοτήτων ποῦ τήν ἀποτελοῦν κι ἀπό τίς ὁποῖες ἐπικρατέστερες (τόσο πληθυσμιακά ὅσο καί πολιτιστικά) είναι γιά τή συγκεκριμένη περίοδο, ή ἰσραηλιτική, ή τουρκική καί ή ἐλληνική. Ἐπειδή ἀκριβῶς ἡ θρησκευτικότητα ὅριζε τόν πολιτισμό, ὑπῆρχαν τρεῖς διαφορετικές ἐκφράσεις, πού, ὅμως, συνθέτονταν σ' ἔνα μοναδικό παράδειγμα γόνιμης συνύπαρξης: ὅπως ἀναφέρει χαρακτηριστικά ὁ Κ. Μοσκώφ¹.

1. Θεσσαλονίκη: Τομή τῆς μεταπρατικῆς πόλης.



Θεσσαλονίκη: σε παρέλαση οἱ Ἑβραῖοι ὑποδηματοποιοί μέ τό λάβαρο τῆς Όμοσπονδίας τους.

Μέσα στήν πόλη ἀντιμάχονται δύο ἐσωτερικές αἰσθήσεις τῆς πραγματικότητας: ἡ λαϊκή 'Ορθοδοξία καί ὁ μυστικισμός τοῦ 'Ισραήλ. 'Η αἴσθηση τοῦ ἄλλου, ὁ ἔρωτας τοῦ πλησίον ἐντοπίζεται μέ πείσμα στόν ἄνθρωπο τῆς Θεσσαλονίκης, ὅπου κι ἄν αὐτός βρίσκεται, ὅπου καί νά τόν ἔχει τοποθετήσει ἡ θέση του μέσα στό σύστημα. Τί χαρά ποὐ ὁ ἄλλος εἶναι ἐδῶ... ναυτία ἐμπρός στήν ἀναπόφευκτη μόνωση...».

Κάνοντας μιά σύντομη άναδρομή στήν ίστορία τῆς πόλης, βλέπουμε ὅτι ἀντίθετα μέ τήν Εὐρώπη, ὅπου ἡ κυρίαρχη χριστιανική ἔκφραση ἔπνιξε κάθε ἄλλη, ὑπάρχει στή Θεσσαλονίκη μία χαρακτηριστική θρησκευτική άνοχή. "Οπως είναι γνωστό, ΰστερα ἀπό διωγμούς πού ὀφείλονταν στούς θρησκευτικούς φανατισμούς της Δύσης κατά τόν 15ο αίώνα, πολλοί Έβραῖοι βρῆκαν καταφύγιο κι εὐδοκίμησαν στήν πόλη (χάρη στήν ἀνοχή πού ὁ Σουλτάνος Βαγιαζήτ ἔκανε πράξη πολύ πρίν ἀκουστοῦν τά κηρύγματά των Th. More καί Βολταίρου). Έξυπακούεται ότι ο μωαμεθανισμός ήταν κυρίαρχη θρησκεία, ένῶ οί Ίσραηλίτες είχαν τό προνόμιο τοῦ «μουσαφίρη» — σέ άντίθεση μέ τούς χριστιανούς ραγιάδες παρ' όλα αὐτά οί διάφορες ἐκφράσεις κατάφερναν νά συνυπάρχουν, κάτι πού όδήγησε στή δυνατότητα όλοκλήρωσης τῶν διαφόρων κοινοτήτων της πόλης κι ίδιαίτερα της ίσραηλιτικής. Πράγμα πού συνετέλεσε στήν άκμή της Θεσσαλονίκης, πού πῆρε κοσμοπολιτικό χαρακτήρα κι ἔγινε ή μοναδική πόλη της 'Οθωμανικής Αὐτοκρατορίας πού ἐκσυγχρονίστηκε μέν πάνω σέ δυτικά πρότυπα, χωρίς όμως νά χάσει τίποτα ἀπό τήν ίδεολογική της ίδιαιτερότη-

'Αναπτύχθηκαν έμπορικές σχέσεις, ίδρύθηκαν βιβλιοθήκες, ἀκαδημίες, σχολεῖα, τυπογραφεῖα· οί Έβραῖοι τῆς πόλης ἔφτασαν νά εἶναι ἐμπορικά τόσο ἰσχυροί, πού μποροῦσαν νά ἐπηρεάζουν τούς ἡγεμόνες τῆς Δύσης γιά νά προσταστεύσουν τούς ἐκεῖ ὁμοθρήσκους τους², ἡ

Θεσσαλονίκη μέ τήν ἔντονη ἑβραϊκή σφραγίδα, ὀνομάστηκε δίκαια «Μάνα τοῦ Ἰσραήλ» καί «Δεύτερη Ἱερουσαλήμ», κι ἀκολουθεῖ κατά κάποιο τρόπο τή μοίρα τοῦ ἑβραϊκοῦ στοιχείου της: πέφτει σέ παρακμή μετά τόν 17ο αιώνα γιά νά φτάσει στήν ἀναλαμπή τοῦ τέλους τοῦ 19ου αἰ. (στήν ὁποία συνέτειναν, βέβαια, ἀντικειμενικοί λόγοι, ὅπως ἡ σιδηροδρομική σύνδεση, οἱ ἀνακατατάξεις στά Βαλκάνια κ.λπ.).

Γιά τήν περίοδο πού μᾶς ἐνδιαφέρει ἡ Θεσσαλονίκη είναι ἕνα κοσμοπολίτικο κέντρο (ὅπου οἱ Ἑβραῖοι κρατοῦν τό ἐμπόριο, τίς τράπεζες, τή βιομηχανία). Τό πληθυσμιακά κυρίαρχο ἑβραϊκό στοιχεῖο ἐπιβάλλεται ἐμπορικά (τά Σάββατα ἐρημώνει ἡ πόλη καί σταματάει κάθε κίνηση στό λιμάνι...) ἡ πόλις διατηρεῖ καί γι' αὐτή τήν περίοδο τό βασικό της χαρακτηριστικό, δηλαδή τήν πολυπολιτισμικότητα: παρ' ὅλη τήν τουρκική πολιτική κυριαρχία, ἡ Θεσσαλονίκη ἀποτελεῖ μοναδικό παράδειγμα, πολλαπλῶν πολιτιστικῶν ἐκφράσεων. Τούς "Ελληνες ἀπασχολεῖ ἡ Μεγάλη Ἰδέα, τούς Τούρκους ἡ νεοτουρκική ἑπανάσταση (ἡ ὁποία σήμανε μιά χρυσή ἐποχή γιά τούς Ἰσραηλίτες: ἄς μήν ξεχνᾶμε ὅτι οἱ ντονμέδες θά γεννήσουν στόν ὀθωμανικό χῶρο τό τεκτονικό κίνημα, ἀπ' ὅπου θά πηγάσει ὁ ἐκμοντερνιστικός νεοτουρκισμός³.

Διαφαίνεται ήδη ή άλλαγή πρός τήν έθνική ἔκφραση πού ἔρχεται μαζί μέ τήν ἀστική ἀνάπτυξη. Τό χαρακτηριστικό τῆς ἐποχῆς εἶναι ὅτι ἐνῶ ἡ ἐμπορική κίνηση καί ἡ βιομηχανία τῆς Θεσσαλονίκης δέν εἶχαν τότε μεγάλη διαφορά ἀπό ἐκεῖνες τῶν δυτικῶν πόλεων, ἡ κυρίαρχη ἔκφραση τῆς πόλης συνέχιζε νά εἶναι (καί φυσικά αὐτό δέν ἤταν δυνατόν νά κρατήσει πολύ ἀκόμα), θεοκρατική,

<sup>2. «</sup>Χρονικά», τεύχος 70, Σεπτέμβριος 1984 ('Αφιέρωμα στή Θεσσαλονίκη) σελ. 27.

<sup>3.</sup> Κ. Μοσκώφ.

## Η μονοδιάστατη ἔκφραση παράγοντας παρακμής τής Θεσσαλονίκης

όμως ὁ έξαστισμός (πού ὀφειλόταν κατά μεγάλο μέρος στήν ίσραηλιτική κοινότητα) όρίμαζε άναπόφευκτα καί τήν έθνική ἔκφραση καί ξέρουμε ὅτι ἡ ἐθνική ἔκφραση ἔχει μονοδιάστατη λογική (δέν ἀνέχεται ίδεολογικά τή συνύπαρξη, τή σύμμιξη μέ τόν ξένο). Αὐτό, εἶναι κατά τή γνώμη μου ένας ἀπό τούς βασικούς λόγους ἀτονίας τῆς πολυδιάστασης, σχεδόν άμέσως μετά τήν ἀπελευθέρωση, μαζί μέ τή νέα έθνική πραγματικότητα.

Επισημαίνεται ότι σύμφωνα μέ τίς ἐπίσημες ἀπογρα-

φές τῆς ἐποχῆς ή πληθυσμιακή ἀναλογία τῆς πόλης ή-

- Γιά τό 1895, ἐπί συνολικοῦ πληθυσμοῦ 120.000: Ίσραηλίτες 50.000, Τοῦρκοι 25.000 (ἐκ τῶν ὁποίων 2 -3.000 Ντονμέδες), "Ελληνες 18.000
- Έπίσημη ἀπογραφη τῆς 28.4.1913: Ίσραηλίτες 61.439, Τούρκοι 45.867 (5.000 Ντονμέδες), "Ελληνες 39.9564

#### 'Η Θεσσαλονίκη μετά τήν 'Απελευθέρωση

δεκαετία 1912 - 22 είναι καθοριστική γιά τήν μετέπειτα μορφή τῆς πόλης πού ἄλλαξε ἀπότομα (μέσα σ' αὐτή τή δεκαετία, ἐπῆλθε καί ἡ θεαματικότατη αποδυνάμωση τοῦ έβραϊκοῦ στοιχείου της). Ἡ άλλαγή αὐτή ὀφειλόταν κατά τή γνώμη μου (ὅπως ἤδη σύντομα προανέφερα) σ' αὐτό πού «ποιητικά» ὀνομάζει ὁ Κ. Μοσκώφ: «γένεση τοῦ νέου Ἰακωβίνου»... "Ομως μιά σειρά ἀπό γεγονότα τήν καθιστοῦν πιό γρήγορη, πιό ἀπότομη καί πιό ἀπόλυτη, δημιουργώντας ἀγεφύρωτο χάσμα άνάμεσα στήν παλιά καί τή νέα πραγματικότητα.

#### Ι. Τά εἰδικά γεγονότα

1. ή μεγάλη πυρκαγιά του 1917. ή πυρκαγιά του 1917 είναι τό συμβολικό σβήσιμο τῆς παλιᾶς Θεσσαλονίκης καί οὐσιώδης παράγοντας ύλικῆς καί ἡθικῆς κατάπτωσης τοῦ 'Ιουδαϊσμοῦ της. Χαρακτηριστικά ἔχει λεχθεῖ<sup>5</sup>:

«Ἡ πολυεθνική Θεσσαλονίκη τῶν ἀρχῶν τοῦ αἰώνα, ἀπίθανο κράμα άνατολίτικου εὐδαιμονισμοῦ κι εὐρωπαϊκοῦ δυναμισμοῦ, ώραία σάν τή Σεβίλλη, τό Τολέδο, τήν Κόρδοβα, έξαφανίστηκε μιά γιά πάντα. Μιά σύγχρονη Βαβέλ, ὅπου οἱ "Ελληνες, Ἑβραῖοι, Τοῦρκοι κάτοικοί της συμφύρονταν μέ τίς μητροπολιτικές και ἀποικιακές στρατιές τῆς 'Αντάντ, κοσμοπολιτική, γοητευτική, αίσθαντική, είχε μεταβληθεί σέ σωρούς στάχτης! Οἱ φλόγες δέν ἔκαναν διάκριση ἀνάμεσα στό καλύβι τοῦ φτωχοῦ καί στό ἀνάκτορο τοῦ πλούσιου, στό καφέ - σαντάν καί στή συναγωγή, στό τζαμί καί στήν ἐκκλησία».

Ή ζώνη πού ἀποτελοῦσε τόν ζωτικό χῶρο λειτουργίας τοῦ έβραϊκοῦ πληθυσμοῦ ὑπῆρξε ἀναμφισβήτητα ἐκείνη πού πλήγηκε πιό πολύ καί ή Ισραηλιτική Κοινότητα έκείνη πού δοκιμάστηκε περισσότερο, τόσο ἀπό ἀπόψεως ἀριθμοῦ πυροπαθῶν ὅσο καί ἀπό ἀπόψεως ὑλικῶν ζημιῶν. Παρ' ὅλη τήν ὑλική βοήθεια (τόσο τῆς ἑλληνικῆς κυβέρνησης όσο καί ξένων κρατών καί ίδιωτών) τό πληγμα ήταν άνεπανόρθωτο, άφοῦ ό ζωτικός χῶρος πού προαναφέραμε σβήνει σ' ενά μερόνυχτο. 'Ακολουθεί, εκτός από τήν έξαθλίωση καί ό διασκορπισμός του έβραϊκου πληθυσμού σέ διάφορους συνοικισμούς (μέ ἀποτέλεσμα νά χαθοῦν οἱ παραδοσιακές ἱστορικές ἐνορίες).

Ετσι, οί βασικότερες συνέπειες της πυρκαγιάς συνοψίζονται στά έξης σημεῖα:

- Χιλιάδες οἰκογένειες ἔχασαν ξαφνικά οἰκονομίες αιώνων και στερημένες από κάθε μέσο ἐπιβίωσης, ανα-

4. 'Απ. Παναγιωτόπουλος, «'Η 'Ιστορία τῆς Θεσσαλονίκης», (ἐκδ. «Ρέκος», Θεσσαλονίκης 1982).

5. 'Α. Νάρ, «Τά τραγούδια μας».



Έπιμνημόσυνος δέηση τό 1945 στό έρειπωμένο νεκροταφείο μετά τήν ἀπελευθέρωση τῆς πόλεως.

ζήτησαν καινούργια τύχη σέ ἄλλα μέρη (κυρίως στή Γαλλία καί στήν 'Αμερική).

- 'Ακόμα καί ή ἰουδαϊκή ἐλίτ, σαγηνευμένη ἀπό τήν πόλη τοῦ φωτός, ἐγκαταλείπει τή Θεσσαλονίκη, ὅπου εὐδοκίμησε γιά αίωνες.

- Χωρίς οἰκονομική ἄνεση καί χωρίς πνευματική καθοδήγηση, ἀποπροσανατολισμένο κι ἔχοντας ἀπό τή μιά μέρα στήν ἄλλη χάσει τήν πρωτοκαθεδρία σέ ζωτικούς τομείς λειτουργίας της πόλης, τό έβραϊκό στοιχείο σβή-VEL.

Κατά τή γνώμη μας, ή θεομηνία αὐτή ἀπλῶς ἐπέσπευσε θεαματικά τήν άναπόφευκτη φθορά καί δέν ήταν, δπως γενικά πιστεύεται<sup>6</sup> ό καθοριστικός παράγοντας παρακμής του έβραϊκού στοιχείου.

2) ή ἄφιξη τῶν προσφύγων τό 1922 ἀλλάζει τελείως τό πληθυσμιακό σκηνικό τῆς πόλης: ὁ πληθυσμός της όμοιογενοποιείται, γίνεται κατά 90% έλληνικός, μέ τήν ἀνταλλαγή τῶν πληθυσμῶν (ἀποχώρηση τῶν Τούρκων καί ἄφιξη πολύ περισσοτέρων Έλλήνων προσφύγων άπό τίς χαμένες πατρίδες της Μικράς 'Ασίας). Τό έλληνι-

6. Π.χ. Α. Νάρ. «Οἱ Συναγωγές τῆς Θεσσαλονίκης - Τά τραγούδια μας», σ.

## Η μονοδιάστατη ἔκφραση παράγοντας παρακμής τής Θεσσαλονίκης

κό στοιχείο καταπτοημένο μέσα από τον άγώνα του γιά ἐπιβίωση στή νέα πατρίδα, γίνεται ἔντονα ἀνταγωνιστικό καί δέν ἀφήνει πολλά περιθώρια στόν ἤδη ἐξασθενη-

μένο ύλικά και ήθικά έβραϊκό πληθυσμό.

Τό 1922 σημαίνει και τό οὐσιαστικό τέλος τῆς Θεσσαλονίκης - Έβραιοὐπολης ή πόλη χάνει τήν ἑβραϊκή σφραγίδα της, ὅπως λέει χαρακτηριστικά ὁ Ι. Νεχαμά? Ό ἀφανισμός τοῦ 1943 ἤταν ἀπλῶς ὁ θλιβερός ἐπίλογος στὰ 400 χρόνια ἰστορίας τῶν Ἑβραίων στήν πόλη, ἀφοῦ ἢ ζωτική κοινότητα εἴχε πάψει νά ἐπηρεάζει καθοριστικά τήν τύχη τῆς πόλης πολύ πρίν...

3) "Αρρηκτα συνυφασμένες μέ τό πέρασμα στόν ἐθνικισμό οἱ ρατσιστικές προκαταλήψεις. Στήν 'Ελλάδα ὑπῆρξε, ἀλλά σὲ πολύ πιό περιορισμένη κλίμακα ἀπ' ὅ,τι σὲ διάφορες δυτικές χῶρες (ὅπως π.χ. στή Γαλλία, Γερμανία, ἤ ἀκόμη Κεντρική Εὐρώπη) ἀντισημιτισμός. Είναι γνωστά τά γεγονότα τοῦ Κάμπελ κατά τό 1931, πού προκάλεσαν ἄλλη μιά μαζική ἔξοδο 11.000 περίπου 'Εβραίων πρός τήν 'Αμερική καί τήν Παλαιστίνη. 'Εκτός ἀπό τὰ παραπάνω γεγονότα (πού είναι χαρακτηριστικά ρατσιστικῆς βίας), είναι σίγουρο πώς ὑπάρχουν καί στήν ἑλληνική κοινωνία, ὅπως καί άλλοῦ, διαδόσεις καί προκαταλήψεις πού προβάλλουν τήν εἰκόνα τοῦ πλούσιου Έβραίου, τήν ταύτισή του μέ τή χρηματική δύναμη κ.λπ. καί προκαλοῦν ἀρνητική στάση πού φυσικά δέν συμβάλλει στή γόνιμη συνύπαρξη περασμένων χρόνων.

Αὐτές οἱ προκαταλήψεις, είναι βέβαια ἐγγενεῖς στή νέα πραγματικότητα, πού κατά τή γνώμη μας ὑπῆρξε ὁ καθοροστικός λόγος ἀτονίας τῆς γόνιμης πολυ - πολυτισμικότητας — δημιουργοῦ τῆς ἀκμῆς τῆς πόλης (πέρα ἀπό τά προαναφερθέντα γεγονότα ἐπίσπευσης).

Θά ἀναφερθῶ στόν οὐσιαστικότερο — κατά τή γνώμη μου — λόγο τοῦ ραγδαίου ἀφανισμοῦ τῆς ἰδιαιτερότητας τῆς ἀκμῆς τῆς Θεσσαλονίκης, Πρόκειται γιά τό πέσε

ρασμα στήν έθνική (μονοδιάστατη) ἔκφραση.

'Η 'Οθωμανική αὐτοκρατορία στά τέλη τοῦ 19ου αἰ., ἤ-ταν παράδειγμα κρατικής ὀργάνωσης μέ βασική τή θρησκευτική διαφορά διέφερε ὅμως ἀπό τή χριστιανική Δύση λόγω τῆς ἀνοχῆς της ὡς πρός τόν ἰουδαϊσμό καὶ τόν χριστιανισμό. 'Αποτέλεσμα ἤταν ή δυνατότητα εὐδοκίμησης καὶ τῶν ἄλλων ἐκφράσεων (καὶ ὅχι μόνο τῆς κυρίαρχης μουσουλμανικῆς). Χαρακτηριστικό κέντρο αὐτῆς τῆς πολυδιάστασης ἤταν ἡ Θεσσαλονίκη.

Ή Θεσσαλονίκη, ὅπως προαναφέρθηκε, εἶχε στό τέλος τοῦ 19ου αἰ. βασικό χαρακτηριστικό τήν πολυ - πολιτισμικότητα, πού ἐπέτρεψε τήν πνευματική προσφορά ὅλων τῶν ἐκφράσεων μέσα ἀπό τήν ἀρμονική τους

λων τῶν ἐκφράσεων μέσα ἀπό τήν ἀρμονική τους συνύπαρξη: πράγμα πού ἀναμφισβήτητα ὁδήγησε στήν ἀκμή τῆς πόλης (μαζί μέ μιά σειρά εὐνοϊκές συνθῆκες, ὅπως προνομιοῦχος γεωγραφική θέση, πολιτική συγκυρία ἐποχῆς κ.λπ.). Τό ἀναπτυξιακό κλίμα ἀθεῖ τήν ἀρίμανση τῆς ἀστικῆς ἰδεολογίας. Ἡ πορεία πρός τήν ἐθνική ἔκφραση (πορεία στήν ὁποῖα πρωτοστατεῖ ἡ ἐβραϊκή διανόηση), εἴναι ἡ φυσιολογική ροή τῶν πραγμάτων. ᾿Από τή γόνιμη πολυ - πολιτισμικότητα, ἀναζωπυρώνονται ὁ σιωνισμός, ὁ νεοτουρκισμός καί ἡ Μεγάλη Ἰδέα. Τό σημαντικό στοιχεῖο εἴναι ἐπομένως ἡ μετάβαση ἀπό τή θεοκρατία στήν ἔθνική ἔκφραση — πού στηρίζεται οὐσιαστικά στήν ἔννοια τῆς «Φυλῆς» (παλιότερα, ὁ ὅρος σήμαινε τήν οἰκογενειακή καταγωγή καί δέν χρησιμοποιόταν σέ



Τύπος κατακόμβης. Ύπῆρχαν πολλά δείγματα σέ ἔνα τμῆμα τοῦ παλαιοῦ νεκροταφείου. ΟΙ Ἑβραῖοι ἔθαβαν ἐκεῖ κατά προτίμηση τούς Ραββίνους τους.

έθνικό πλαίσιο: ή έθνική φυλή είναι δημιούργημα τῆς άστἰκῆς ἰδεολογίας). Ή ρατσιστική θεωρία γίνεται κυρίαρχη ἰδεολογία ἤδη ἀπό τά μέσα τοῦ 19ου αἰ. Ἡ φυσική φυλετική κατάταξη, γίνεται κυρίαρχη καί χρησιμεύει στή δικαιολόγηση τοῦ καινούργιου status του (στή δικαιολόγηση τῆς ἀποικιακῆς ἐκμετάλλευσης ἤ τῆς ἐγχώριας ἐκμετάλλευσης τῶν «φύσει» ἀνίκανων - ἱδεολογικῶν

μειονοτήτων στά πλαίσια μιᾶς χώρας...).

Τό 1912, ή Θεσσαλονίκη περιέρχεται στήν έλληνική κυριαρχία. 'Από τίς ἐθνικές ἐκφράσεις πού γεννήθηκαν στήν πόλη, ἐπικράτησε φυσικά ἡ ἑλληνική. "Όμως ἡ πολιτική συγκυρία πού κατέστησε δυνατή τήν ἐπικράτηση αὐτή ήταν ἀναμφίβολη' χρειαζόταν ὅλο τό σθένος καί ή ίκανότητα έλιγμοῦ τῆς έλληνικῆς κυβέρνησης γιά νά μπορέσει νά τή διατηρήσει (δεδομένου ὅτι ὁποιαδήποτε πολιτική ἔκφραση ήταν δυνατόν νά βρεῖ ὀπαδούς μέσα στό πολιτισμικό μωσαϊκό της πόλης)\* δέν ήταν φυσικά έποχή ὅπου θά μποροῦσε νά εὐδοκιμήσει ἀκίνδυνα ἡ ἰδέα τῶν πολλαπλῶν πνευματικῶν κοιτίδων στά πλαίσια ἐθνικῆς χώρας (γιατί ή ἴδια ή ἐθνική ὑπόσταση θά κινδύνευε τότε νά χαθεί...). 'Ο έλληνικός έθνισμός στρεφόταν πρώτιστα ένάντια στούς Τούρκους. Ή νέα κυβέρνηση ἔσπευσε νά διασφαλίσει στούς Έβραίους της πόλης (περί τίς 70.000) ἄν ὄχι ὅλα τά παλιά τους προνόμια, τουλάχιστον όρισμένα βασικά δικαιώματα (π.χ. τό δικαίωμα νά δουλεύουν κατά τήν Κυριακή άργία — κάτι πού δέν ἐπέτρεπαν ἄλλες κυβερνήσεις, ή βουλγαρική π.χ. καί πού καταργήθηκε καί στήν Έλλάδα τό 1925 — ἤ τή δυνατότητα ἐνδυνάμωσης πολιτιστικῶν ἔργων κ.λπ.). 'Ο 'Αρχιρραβίνος Μέϊρ ήταν γενικά εὐχαριστημένος (παρ' ὅλο πού γεννιόταν τώρα τό πρόβλημα τῆς γλώσσας πού δέν εἶχε ποτέ ἀπασχολήσει τήν Ἰσραηλιτική Κοινότητα). Τόσο ὁ βασιλιάς Γεώργιος καί ὁ διάδοχος ὅσο καί ὁ Βενιζέλος,

<sup>7. «</sup>Histoire des Israelites de Salonique.

## Η μονοδιάστατη ἔκφραση παράγοντας παρακμής τής Θεσσαλονίκης

ύποσχέθηκαν προστασία καί δήλωσαν ἐκτίμηση στήν Κοινότητα (καί βέβαια ἀνάλογα μέ τίς πεποιθήσεις τῶν μελῶν της αὐτῆς τῆς τελευταίας ἄρχισαν νά σχηματίζονται φιλίες ἀναλόγως περισσότερο μέ τή μία ἤ τήν ἄλλη πλευρά...).

Παλιότερα ή Κοινότητα είχε άντιμετωπιστεί σάν όλότητα (ὅπως ὅλοι οἱ ἀλλόθρησκοι τῆς ὁθωμανικῆς αὐτοκρατορίας) δηλαδή πέρα ἀπό τίς ἐπίσημες συναλλαγές μέ τήν τουρκική διοίκηση καί πού άφοροῦσαν κυρίως θέματα φορολογίας ή καλής λειτουργίας, ύπήρχε αύτονομία σ' όλους τούς ύπόλοιπους τομεῖς (γλώσσα, σχολεῖα, θρησκευτικά δικαστήρια, κοινωφελή έργα, έσωτερική διοίκηση...). Ή νεοτουρκική ἐπανάσταση καθιστά ὅλους τούς ύπηκόους Τούρκους (ἀφοῦ ύποτίθεται πώς ἡ θρησκεία δέν ἔπαιζε πιά σημαντικό ρόλο μέσα στά ἀστικά ὶδεώδη...). Μέ τήν ἀπελευθέρωση, ὅλοι οἱ κάτοικοι πῆραν έλληνική ύπηκοότητα. Ξέρουμε ὅμως, ὅτι ἡ ἐθνική έλληνική ίδεολογία (χαρακτηριζόμενη από μεγάλη συμμικτικότητα θεωρούσε άπαραίτητο στοιχείο της έλληνικότητας, τόν Χριστιανισμό). Γιά τή λαϊκή συνείδηση, ό άλλόθρησκος, δέν ήταν "Ελληνας. "Εχουμε δηλαδή ἀπό τή μιά τή λογική ἀνάγκη ἕνωσης ὅλων στή νέα ἐθνική οἰκογένεια στό ὄνομα τῆς ἰσότητας (πράγμα πού ἀπορρίπτει τήν ίδιαίτερη μεταχείρηση ή τίς ίδιαίτερες προνομιακές καταστάσεις...) καί ἀπό τήν ἄλλη πλευρά τή λαϊκή αὐτή άντίληψη, τόν ἐπίσημο ὅρο τῆς ἐλληνικότητας, καθώς καί μιά σειρά νομοθετικών ρυθμίσεων (π.χ. ἐπαναφορά τοῦ Κωδικα τοῦ Ἰουστινιανοῦ στίς ἀστικές ὑποθέσεις) πού δέ συμπορευόταν στήν έντέλεια μέ τή νέα πραγματικότητα.

'Ανακεφαλαιώνοντας, ἀναφέρουμε τά έξῆς βασικά σημεῖα:

'Η μετάβαση ἀπό τό ἕνα κοινωνικό σύστημα στό ἄλλο, συνεπαγόταν ἀναγκαστικά:

1) Σέ γενικό πλαίσιο — τή σημαντικότητα τῆς φυλετικῆς - ἐθνικῆς κατάταξης (οἱ διάφοροι ἐθνισμοῖ, προβάλλουν πάντα τή φυσική ἀνωτερότητα τῆς ἐθνότητας ποῦ ἐκφράζουν) — τή μονοδιάστατη ἔκφραση (δεδομένου ὅτι ὁ ἐθνικός πολιτισμός, θεωρεῖται ἀπό τήν ἀστική ἱδεολογία σά μοναδικό - φυλετικό δημιούργημα)\* παράλληλες ἰσάξιες πολιτιστικές ἐκφράσεις δέν είναι σύμφωνα μ' αὐτή τή λογική δυνατές.

2) Είδικά γιά τή Θεσσαλονίκη. Δέν ἐπρόκειτο ἀπλά γιά μετάβαση ἀπό τό ἔνα κοινωνικό σύστημα στό ἄλλο· ('Α-ποθεοκρατία στόν ἐθνισμό) οὔτε μόνο γιά ἀπελευθέρωση ἀπό ξενικό ζυγό· ὑπῆρχε καί τό πρόβλημα τῶν ἀντιθετικῶν πιά (κι ἀναγκαστικά) ἐθνικῶν ἐκφράσεων (καί τό πέρασμα σέ δεὐτερη μοίρα — δεδομένων καί τῶν ἀντικειμενικῶν παραγόντων πού προαναφέρθησαν — τῆς 'Ισραηλιτικῆς Κοινότητας…).

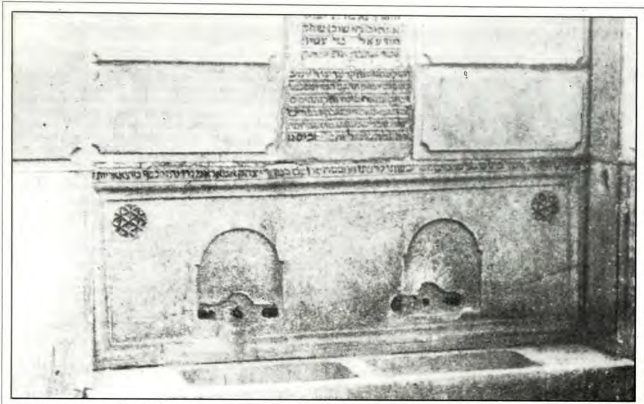
Μέ τήν ἀπελευθέρωση ἀπό τόν τουρκικό ζυγό και τήν ἔνταξή της στήν ἐλληνική πραγματικότητα, ἡ Θεσσαλονίκη ἔχανε μιά κάποια σχετική αὐτονομία της, πού ἤταν κι ἕνας ἀπό τούς παράγοντες ἀνάπτυξής της πέρα και παράλληλα ἀπό τίς πορεῖες τῶν διαφόρων κέντρων.

Ή συνάρτηση ὅλων αὐτῶν τῶν παραγόντων εἶχε σάν ἀποτέλεσμα ταυτόχρονα τήν ὡρίμανση τῆς ἐθνικῆς ἔκφρασης, ἀλλά καί τόν μαρασμό τῆς γόνιμης συνθετότητας, πράγμα πού ὁδήγησε στην παρακμή τῆς πόλης κι αὐτό γιατί ἔνα ἀπό τά σημαντικότερα στοιχεῖα της δέν μποροῦσε πιά, ἀκριβῶς καί παράδοξα λόγω τῆς νέας πραγματικότητας — πού ὅμως βοήθησε κατά πολύ νά δημιουργηθεῖ — νά ὁλοκληρωθεῖ ὅπως πρίν. Πρόκειται, κατά τή γνώμη μας, γιά μιά μοναδική ἱστορική περίπτωση παρακμῆς, πού δημιουργήθηκε ἀπό τίς ἴδιες τίς συνθῆκες τοῦ ἑξαστισμοῦ ποὺ εἶχε ὁδηγήσει στήν ἀκμή της.

('Ανακοίνωση στό Συνέδριο «Οἰκόνομική 'Ανάπτυξη καί Προοπτική τῆς Θεσσαλονίκης, στίς 29 Νοεμβρίου 1985)



Θεσσαλονίκη: Ἰσραηλιτικό Νεκροταφείο.



Θεσσαονίκη: Δεξαμενή νερού έγκατεστημένη στήν αύλή τοῦ μεγάλου κοινοτικοῦ σχολείου Ταλμούδ Τορά. Ἡ δεξαμενή έγινε μέ δαπάνη τοῦ Ἡσαὰκ Ἡμαρατζῆ, τῆς γενιᾶς τοῦ ἱατροῦ Μωσέ Ἡμαρατζῆ.

## ΟΙ ΕΒΡΑΙΟΙ ΤΗΣ ΘΕΣΣΑΛΟΝΙΚΗΣ ΚΑΙ ΤΟ ΚΙΝΗΜΑ ΤΩΝ ΝΕΟΤΟΥΡΚΩΝ

#### 'Αναμνήσεις Θεσσαλονικιοῦ

α ἀναφέρω ἕνα γεγονός πού ἀφορᾶ στήν ἑβραϊκή κοινότητα τοῦ 1908, ὅταν κηρύχτηκε τό περιβόητο «Χουριέτ» ἀπό τούς Νεότουρκους.

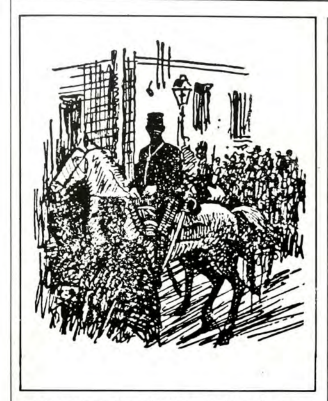
'Ως γνωστόν οι Νεότουρκοι, μέ ἐπικεφαλῆς τούς Μ. Κεμάλ, Ταλαάτ, 'Εμβέρ, ξεκίνησαν ἀπό τή Θεσσαλονίκη και ἀνέτρεψαν τόν σουλτάνο 'Αβδούλ Χαμίτ, τόν ὁποῖο μετέφεραν στή βίλλα 'Αλλατίνι παρά τό Ντεπώ. Μετά τήν ἐπικράτησή τους οἱ Νεότουρκοι κάλεσαν τίς ἐθνότητες πού ζοῦσαν στήν τότε 'Οθωμανική Αὐτοκρατορία νά ἐκλέξουν τούς ἀντιπροσώπους τους καί νά τούς στείλουν στό Κοινοβούλιο. Μέ τήν κήρυξη τοῦ «Χουριέτ» σήμανε καί τό τέλος τοῦ Μακεδονικοῦ 'Αγώνα. Οἱ χριστιανικοί λαοί τῆς αὐτοκρατορίας πίστεψαν στίς διακηρύξεις τῶν Νεοτούρκων γιά μιά μεγαλύτερη ἐλευθερία καί ὑποδέχθηκαν μέ χαρά, τραγούδια και χορούς τό νέο καθεστώς. 'Αργότερα, ὄμως, ἀπεδείχθη ὅτι ἔπεσαν στήν παγίδα τῶν Νεοτούρκων καί τίποτε ἄλλο.

Τώρα, τί ἔγινε στή Θεσσαλονίκη; ή στρατιωτική τουρκική μουσική παίζοντας έμβατήρια καί ἀκολουθούμενη ἀπό τόν τουρκικό ὅχλο ἐπισκέπτονταν ἔνα - ἔνα τά σπίτια τῶν πασάδων καί προυχόντων Τούρκων καί τούς καλοῦσαν νά ἀναγνωρίσουν τό Χουριέτ. "Όσοι τό ἀνεγνώριζαν εἶχε καλῶς, ὅσοι ὅχι συλλαμβάνονταν καί τούς κρεμοῦσαν πάνω στήν ἄνω πόλι ἀπό τά πλατάνια πού ὑ-

πῆρχαν ἐκεῖ, τή γνωστή περιοχή Σάν Τσινάρ (= τουρκιστί πλατάνια). Μία - μία οἱ Κοινότητες τῆς Θεσσαλονίκης, Έλληνες, Σέρβοι, 'Αλβανοί κ.λπ. ἀναγνώρισαν τό νέο καθεστώς. ή Έβραϊκή Κοινότης, πού ήταν καί ή πολυπληθέστερη, δέν είχε άναγνωρίσει άκόμη τό νέο καθεστώς. Μιά ήμέρα ό πάπος μου Σπύρος Κωνσταντίνου -Δαμιανού, ό όποῖος διέμενε στήν όδό Μισδραχή (πού είχε τό ὄνομα αὐτό ἀπό τό 1905, ὅταν ὁ ἰατρός Μισδραχῆ τήν ἔφτιαξε σάν δρόμο προσπελάσεως ἀπό τήν Τζαντέ ντέ βέντε, σημερινή Β. "Ολγας, πρός τό νοσοκομεῖο Χίρς πού μόλις τότε είχαν γίνει τά ἐγκαίνιά του μέ δωρεά τοῦ Αὐστριακοῦ Έβραίου βαρώνου Χίρς πρός τήν Έβραϊκή Κοινότητα τής Θεσσαλονίκης, συνάντησε έναν φίλο του Έβραῖο, τόν μακαρίτη τώρα Σουμουέλ, πού χάθηκε μέ τή γυναίκα του Βίδα στό "Αουσβιτς τό 1943 καί τόν ρώτησε: «Κύριε Σουμουέλ, τί θά κάνετε ἐσεῖς μέ τό Χουριέτ; 'Ακόμα δέν τό άναγνωρίσατε καί είστε οἱ μόνοι νομίζω». 'Απάντησε έμπιστευτικά: «Music Spyro mira te va disir una cosa, ma no digas a ninguno nada. Esto Huriet non es bueno y para nosotros y para vosotros. (Μετάφραση γιά τούς άγνοούντας τήν Ladino: «Κύριε Σπύρο, θά σοῦ πῶ ἔνα πράγμα, ἀλλά κοίταξε νά μήν πεῖς σέ κανέναν τίποτε, αὐτό τό Χουριέτ δέν εἶναι καλό οὔτε γιά μᾶς οὔτε καί γιά σᾶς».

Μέ ἄλλα λόγια, οἱ μόνοι πού δέν ἔπεσαν στήν παγίδα

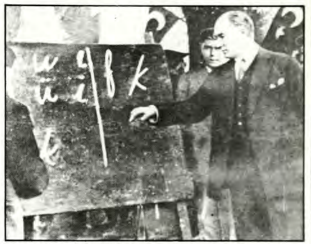
## Οί Έβραῖοι τῆς Θεσσαλονίκης καί τό κίνημα τῶν Νεοτούρκων



τῶν Νεοτούρκων ἦσαν οἱ Ἑβραῖοι τῆς Θεσσαλονίκης, οἱ ὁποῖοι τούς εἶχαν καταλάβει ὅτι φοροῦσαν προσωπεῖο, ὅπως ἀποδείχθηκε ἀργότερα μέ τίς σφαγές καί τή γενοκτονία τῶν ᾿Αρμενίων καί τῶν ἑλληνικῶν πληθυσμῶν τῆς Μικρᾶς ᾿Ασίας, τό 1922. Πλήν, ὅμως, ἔπρεπε καί οἱ δύστυχοι Ἑβραῖοι τῆς Θεσσαλονίκης νά πάρουν θέση ἀπέναντι στό νέο καθεστώς.

'Αναγκαστικά, λοιπόν, τό τότε συμβούλιο τῆς Έβραϊκῆς Κοινότητος Θεσσαλονίκης, μέ πρόεδρο τόν Καράσσα, ὄρισαν μιά ἡμέρα γιά νά συγκεντρωθοῦν οἱ Ἑβραῖοι τῆς Θεσσαλονίκης στή σημερινή πλατεία Ἐλευθερίας, πού ήταν τό τέρμα τῆς όδοῦ Σαμπρῆ Πασά (σημερινῆς 'Ελ. Βενιζέλου). Ό μακαρίτης Σουμουέλ, ὁ ὁποῖος ἐργαζόταν στίς δουλειές τοῦ Σαούλ Μοδιάνο καί ήταν γείτονας τοῦ πάππου μου ἐπί τῆς ὁδοῦ Μισδραχῆ, τόν κάλεσε νά πανε μαζί στή συγκέντρωση. Ό πάππος μου δέχθηκε καί πήγαν μαζί. Συγκεντρώθηκαν πολλές χιλιάδες Έβραίων τῆς Θεσσαλονίκης καί ἀπό ἕνα μπαλκόνι βγῆκε ὁ πρόεδρος Καράσσο γιά νά καλέσει τόν λαό νά όρκιστοῦν πίστη στό νέο καθεστώς. Καί ὁ Καράσσο ἄρχισε ώς έξης: «A sucuenta miliones di Ottomanos liones juramos» (Δηλαδή «σέ πενήντα έκατομμύρια όθωμανικά λεοντάρια όρκιζόμαστε»)\*. 'Από κάτω, ἐκτός ἀπό τό juramos, πού σημαίνει «όρκιζόμαστε», ἀκούστηκαν καί πολλά «jugamos», πού σημαίνει «παίζομε»... Αὐτό ὑπέπεσε στήν ἀντίληψη τοῦ παππού μου, ὁ ὁποῖος φεύγοντας ἀπό τή συγκέντρωση μέ τόν φίλο του Σουμουέλ τόν ρώτησε ἄν ἄκουσε

 Γιά τά 50.000.000 όθωμανικά λεοντάρια έννοοῦσε ὁ Καράσσο δτι σέ τόσους ὑπολογιζόταν τότε ὁ πληθυσμός τῆς ὁθωμανικῆς αὐτοκρατορίας. καλά τό «jugamos». Αὐτός τό ἐπιβεβαίωσε γελώντας... «Σοῦ εἶπα, Σπύρο, ὅτι ἐμεῖς οἱ Ἑβραῖοι δέν θέλουμε τό Χουριέτ, γιατί εἴναι κακό γιά ὅλους μας. Καί ὁ μακαρίτης Σουμουέλ εἶχε ἀπόλυτο δίκιο, γιατί ὅλοι οἱ ἄλλοι χριστιανικοί λαοἱ ἔπεσαν στήν παγίδα, ἐνῶ οἱ Ἑβραῖοι, διορατικοί καί προσεκτικοί δέν ἔπεσαν. Γιά ἀκόμα μιά φορά φάνηκαν ἐξυπνότεροι. Τήν ἄλλη ἡμέρα τῆς συγκεντρώσεως ἡ τουρκική ἐφημερίδα «Σελανίκ» ἔγραψε γιά τή συγκέντρωση καί τόν ὅρκο τῶν Ἑβραίων πρός τό Χουριέτ, χωρίς νά ἀντιληφθεῖ τά ἄλλα.



'Ο Κεμάλ 'Ατατούρκ είσήγαγε τό νέο τουρκικό άλφάβητο.

Ή ἀφήγηση είναι τοῦ παπποῦ Σπύρου Δαμιανοῦ πρός τή γιαγιά μου Χρυσή καί τή γειτόνισσά τους Μαρία Μπουλούζα, μιά πανέξυπνη 'Ελληνίδα άπό τό Βάβδο Χαλκιδικής, ή όποία ήταν τῆς ἀπόλυτης ἐμπιστοσύνης τῆς οἰκογένειας Μοδιάνο στή βίλλα IDA καί ὀμιλοῦσε ἄπταιστα τά ἱταλικά, γαλλικά, ἰσπανοεβραϊκά καί τουρκικά! 'Η ἀνωτέρω ήταν γενική οἰκονόμος τῆς βίλλας IDA στή γωνιά Μισδραχή καί Β. "Ολγας καί πολύ ἀγαπητή στήν κυρία Μοδιάνο, ή ὁποία τήν ἐκτιμοῦσε πάρα πολύ.

. Έλευθέριος Γιουλούντας

#### ΣΥΜΠΛΗΡΩΣΗ

Τό χρονογράφημα
«'Ο Δεκάλογος έν Ούρανοῖς»
πού δημοσιεύθηκε στό προηγούμενο
φύλλο τοῦ περιοδικοῦ μας
εἴναι τοῦ Μπάμπη "Αννινου
ἀπό τό βιβλίο του
«'Άττικαί 'Ημέραι», 'Αθῆναι 1894



'Αντάρτες στό Bouvó τό 1943: Σαμπετάϊ Βαρσάνο (άρ. Ί), τό ζεύγος φανή (άρ. 2), Λέων Ματαλόν (άρ. 3), Ματίλδη Μασαράνο γνωστή μέ τόψευδώνυμο «Κατίνα» (άρ. 4), καί Μάρκο Καράσσο, ό όποῖος άργότερα σκοτώθηκε σέ μιά μάχη ξξω ἀπό τήν "Εδεσσα (άρ. 5).

## Τό Έβραϊκό

Τοῦ κ. Μάρκου Βαφειάδη

Θεσσαλονίκη είχε τή μεγαλύτερη έβραϊκή κοινότητα τῆς Έλλάδας, ἴσως πάνω άπό 50.000. Βασικά χωρίζονταν σέ δύο «κατηγορίες»: στούς πλούσιους Έβραίους, ἐμπόρους πού μερικοί τους ήταν καί μεγαλέμποροι, καί στούς ἐργαζόμενους, βασικά έργάτες καί στήν πλειοψηφία τους καπνεργάτες, καπνεργάτριες καί φορτοεκφορτωτές. Οί σχέσεις ανάμεσα σ' αύτές τίς δύο κατηγορίες Έβραίων. λόγω τῆς ἐθνικοθρησκευτικῆς τους διαφορετικότητας καί «ἀπομόνωσής» τους σέ ξεχωριστούς χώρους κατοικίας ἀπό τόν ὑπόλοιπο περίγυρο (στή Σαλονίκη π.χ. τά έβραϊκά, ή έβραϊκή συνοικία) πιστεύονταν πώς ήτανε σχέσεις άλληλεγγύης καί κοινών ἐπιδιώξεων. Αὐτό, ὅμως, από τήν πρώτη ματιά, απλουστευμένη, διαδοσιακή στόν κόσμο. Στήν ούσία ήτανε, έκτός από τήν έκμεταλλευση τοῦ ἐργοδότη ὅπως καί σ' όλόκληρη τήν ἐργατική τάξη, σχέσεις μιάς ξεχωριστής κατηγορίας ἐκμετάλλευσης καί έξάρτησης.

"Ένα ἀπό τά πολλά παραδείγματα: ἀπό παράδοση ὅπως λέγαν οί ἴδιοι — ἐβραιοπούλα πού δέν εἶχε σάν προίκα, ἐκτός ἀπό τά ρουχικά καί ἔνα καλά ἐπιπλωμένο δωμάτιο (κι ὅταν ἀκόμα δέν εἶχε δωμάτιο ἔπρεπε νά 'χει τά ἔπιπλα), δέν μποροῦσε νά παντρευτεῖ. Καί, σχεδόν ὅλη ή προίκα ἀποκτιόνταν μέ πίστωση πού ἔκαμνε ὁ Έβραῖος ἔμπορος (σέ είδος ἤ σέ χρῆμα) στήν οἰκογένεια τοῦ κοριτσιοῦ καί κατ' αὐτό τόν τρόπο ὅλοι οἱ Ἑβραῖοι έμποροι είχαν ἀπό κάμποσες οἰκογένειες ὁ καθένας σάν μόνιμους πελάτες τους καί τά λεφτά τους τά παίρναν πίσω μέ δόσεις, βέβαια καί μέ τόν ανάλογο τόκο, ίδιαίτερα στά χρηματικά δάνεια. Καί ήταν σίγουροι ότι θά πάρουν τά λεφτά τους, γιατί, κατά κανόνα, ή κοπέλα ή κοπέλες τῆς ἐργατικῆς οἰκογένειας πού χωρίς ἄλλο δούλευε στήν παραγωγή, δέν ύποχρεώνονταν νά δίνει λεφτά στό σπίτι, άλλά μέ τό μεροκάματο πού 'παιρνε ξοφλούσε τίς δόσεις γιά τά βερεσέ τῆς προίκας της. Τό ἴδιο γίνονταν καί μέ τό χτίσιμο τῶν σπιτιῶν στό συνοικισμό, ἀλλά γιά λογαριασμό πιά τοῦ οἰκογενειάρχη, εἴτε ὅλης τῆς οἰκογένειας.

"Ότι αὐτό τό κατεστημένο είχε διαμορφωθεί σ' ὅλο τό φάσμα τῶν ἐθνικοθρησκευτικῶν καί ἐθιμικοπαραδοσιακῶν σχέσεων καί διατηροῦνταν, καθόλου δέν ἀνταποκρίνονταν στούς σκόπιμα καλλιεργούμενους χαρακτηρισμούς καί στή διάχυτη ὑπόνοια γιά τά περί «πᾶς Έβραῖος καί πλούσιος», «Έβραῖος ἔμπορος», «Έβραῖος τοκογλύφος», «Έβραῖος καταφερτζής». Ό ταξικός δια-

### Τό Έβραϊκό

χωρισμός ανάμεσά τους ήταν όχι λιγότερο έντονος καί άποτελούσε μέρος τού συνολικού ταξικού περίγυρου στόν όποιο ό έργαζόμενος Έβραιος ήταν ένταγμένος σάν δουλευτής και γκρεμιστής της ταξικής κοινωνίας. "Ισως καί γιατί ήταν διπλά έκμεταλλευόμενος, ό Έβραῖος έργαζόμενος, μιά ἀπό τήν περιβόητη έβραϊκή «ἀλληλεγγύη» — ἐκμετάλλευση ἀπό Ἑβραῖο καπιταλιστή - τοκογλύφο - καί μιά ἀπό τόν καθημερινό του ἐργοδότη, γι' αὐτό χρειάζεται ή τοποθέτησή του καί στό ἀγωνιστικό ἐπίπεδο.

Έργάτες στήν καταπληχτική τους πλειοψηφία, ήταν όργανωμένοι στό κλαδικό τους σωματείο καί ὄχι σπάνια άποτελούσε τή μαχητική του πρωτοπορία. Παράδειγμα οί Έβραῖοι καπνεργάτες καί καπνεργάτριες. Τόσο στίς καθημερινές κινητοποιήσεις μέσα καί ἔξω ἀπό τό έργοστάσιο ὅσο καί στίς ἀπεργιακές, είχαν, σχεδόν πάντα, ὅχι άπλῶς συμμετοχή ἀλλά καί μαχητική. Προπαντός οί Έβραιοποῦλες, ὅπως ἐξάλλου καί ὅλες οἱ ἄλλες ἐργάτριες, πολλές φορές ήτανε πιότερο μαχητικές άπ' ὅ,τι οί ἄνδρες. Δύσκολα ἔβρισκες Έβραῖο ἐργάτη ἤ ἐργάτρια

άπεργοσπάστη.

Παρά τό γεγονός ὅτι, κατά τή μετά τόν Μπεναρόγια περίοδο, δέν έμφανίστηκαν ἴδιας ἐμβέλειας ἑβραϊκά στελέχη, ή πολιτική ἐπιρροή τοῦ κόμματός μας ἀνάμεσα στούς Έβραίους ήτανε πάνω ἀπό τό μέσο ποσοστό ἀπ' ő,τι στούς ἄλλους χώρους, παρά τίς διακυμάνσεις πού παρουσίαζε κατά καιρούς, ὅπως ἐξάλλου καί στόν ἄλλο πληθυσμό, παρά τίς τρομοκρατικές μεθόδους πού έφάρμοζε ἐναντίον τους ἡ ἄρχουσα τάξη καί μία ἀπ' αὐτές ἡταν καί τό ξεχωριστό ἐκλογικό τμῆμα γιά τούς Έβραίους. Ή σοβαρή αὐτή πολιτική ἐπιρροή είχε καί ἀνάλογες θετικές ἐπιπτώσεις κομματικά καί στούς ἄλλους τομεῖς τούς μαζικούς. Προσωπικά π.χ. δέν θυμᾶμαι περίπτωση πού νά 'χε διαλυθεί όλωσδιόλου ή κομματική όργάνωση των Έβραίων είτε της Νεολαίας, μέ έξαίρεση ίσως τήν Τεταρταυγουστιανή περίοδο. Καί ή έφημερίδα «'Αβάντι», παρά τίς σοβαρές οἰκονομικές δυσκολίες πού άντιμετώπιζε, ἔβγαινε σχεδόν τακτικά καί ὄχι σπάνια μέ άπλήρωτη προσωπική δουλειά στελεχῶν, ὅπως ὁ Κοέν, ό Τζαχών, ὁ Καζές καί ἄλλοι.

#### Ή κατοχική τραγωδία τους

πό τά τέλη ἀκόμα τοῦ 1941 είχε ἀρχίσει ἡ ἀνασυγκρότηση τῆς κομματικῆς ὀργάνωσης τῶν Έβραίων. Στά 1942 ἀναπτύχθηκε πιό πολύ καί στά 1943, ὅταν πιά μπῆκε σ' ἐφαρμογή τό ἐγκληματικό χιτλερικό σχέδιο γιά όλοκληρωτική έξόντωση τῶν Ἑβραίων, ή ὀργάνωσή τους ἀριθμοῦσε περί τά 150 μέλη τοῦ κόμματος. Τό κύριο πρόβλημα πού ἀπασχολοῦσε ὅλη τήν έβραϊκή κοινότητα, καί φυσικά καί τήν κομματική ὀργάνωση, ήταν τά είδικά μέτρα πού ἄρχισαν νά παίρνουν οί γερμανοφασίστες καταχτητές στά 1942 κατά τῶν Έβραίων. Καί πρῶτα ήταν ὅτι ὑποχρέωνε τόν κάθε Έβραΐο νά φέρει πάνω του τό διακριτικό ἄστρο καί τό δεύτερο ή ἐπιτήρηση τῆς ἐφαρμογῆς τῶν μέτρων ἀπό τούς ίδιους τούς Έβραίους, ἀπό διορισμένα ἀπό τούς καταχτητές ἄτομα μέ καθήκοντα ἀστυνόμου, ὑπόλογου ἀπέναντι στίς άρχές κατοχής. ή προσπάθεια τής κομματικής ὀργάνωσης Θεσσαλονίκης (καί τής κομματικής ὀργάνωσης τῶν Ἑβραίων) νά ἀντιδράσουν στά μέτρα αὐτά μέ κινητοποιήσεις καί διαμαρτυρίες, μέ ἐπιδίωξη τήν καθολική ἄρνηση νά φέρουν τό ἄστρο καί νά μή δεχτεῖ κα νένας Έβραῖος τό ρόλο τοῦ χωροφύλακα, δέν βρήκε άπήχηση. Καί σέ μικρό χρονικό διάστημα τό μέτρο όλοκληρώθηκε μέ μιά σιωπηρή συγκατάθεση σάν τό μικρότερο κακό, πού ήταν καί τό μοτίβο της αντιδραστικής

διοίκησης της κοινότητας.

Οι ίδιοι οι Έβραῖοι είχαν γίνει άγνώριστοι. Τίποτα δέν τούς είχε μείνει ἀπό τούς πρώτους έαυτούς τους. Από πρωτοπόρους καί μαχητικούς άγωνιστές τούς ἔβλεπες άπογοητευμένους και άδρανεῖς. Κι ὄχι μόνον αὐτό. Σέ ξάφνιαζε ή συμπεριφορά τῶν Ἐβραίων — διορισμένων καί έθελοντῶν — πού τούς είχε άναθέσει ὁ φασίστας καταχτητής τό ρόλο του χωροφύλακα ἀνάμεσα στούς όμοεθνεῖς τους. Στήν ἐκτέλεση τῆς ἀποστολῆς τους μέ θρασύτητα καί άπονιά ξεπερνούσαν καί τούς ἴδιους τούς φασίστες καταχτητές, πού τούς καθοδηγούσαν. "Ότι οί Γερμανοφασίστες σάν τελικό τους σκοπό είχαν τό όλοκληρωτικό ξερίζωμα τῶν Έβραίων, ἀμφιβολία γι' αὐτό δέν είχαν οί Έβραῖοι κομμουνιστές. Καί ή Κ.Ο. Θεσσαλονίκης ἀρχίζοντας ἀπό τό 1942 καί μέχρι τή μέρα πού τούς κλείσανε στά γκέτο καί σέ συνέχεια στό συρματόφραχτο στρατόπεδο σέ χῶρο κοντά στό σιδηροδρομικό σταθμό καί ἄρχισε ή τμηματική τους μεταφορά στήν Πολωνία — τότες ήταν ἄγνωστο γιά ποῦ τούς πᾶνε, πάντως τουλάχιστον έγώ δέν τό θυμάμαι - δέν ἔπαψε νά προτείνει σειρά ἀπό μέτρα γιά τή σωτηρία ὅσο μποροῦσε πιό πολλών σάν άτομα καί κατά οἰκογένειες. Ἰδιαίτερα, μόλις ήρθε στή Σαλονίκη, τόν Φλεβάρη του 1943, ή λεγόμενη «είδική ύπηρεσία Ρόσεμπεργκ» καί ἄρχισε ή καταγραφή της περιουσίας των Έβραίων καί ή άπογραφή τους, ή ὀργάνωση πρότεινε νά μήν πουλήσουν ὄσο ὄσο τά ἔπιπλα καί ἄλλα τους πράγματα άλλά ἕνα μέρος τῆς τυχόν περιουσίας τους νά τά παραδώσουν σέ όργανωμένους "Ελληνες γιά φύλαξη καί τούς ἴδιους νά τούς «σκορπίσει» χωριστά, ἀκόμα καί κατά οἰκογένειες σέ διάφορες περιοχές, ὅπου θά μποροῦσαν νά ταν σέ άσφάλεια. Πρότεινε σέ συνέχεια νά τούς βοηθήσει, τουλάχιστον τά παιδιά τους — μικρά καί μεγάλα — νά τά έμπιστευτοῦν σέ έλληνικές οἰκογένειες ἔξω ἀπό τή Σαλονίκη καί σέ περιβάλλον ἄγνωστο πού θά 'ταν σέ ἀσφάλεια.

Κανένα ἀπ' αὐτά καί ἄλλα, ἴδιου χαρακτήρα μέτρα, πού προσπάθησε νά βάλει σ' ένέργεια ή κομματική όργάνωση δέν ἔφερε ἀποτέλεσμα. Τό τελευταῖο ήταν ὅταν βάλαμε στήν κομματική τους ὀργάνωση νά δηλώσουν τά μέλη του Κόμματος πού θένε νά πανε στό βουνό. Δήλωσαν καμιά 75 - 80 άτομα. Τούς χωρίσαμε σέ τρεῖς ὁμάδες. Μέ συνδέσμους, μιά νύχτα ξεκίνησε ή πρώτη όμάδα γιά τό βουνό. 'Αρκετά είχαν προχωρήσει ὅταν, ἄγνωστο πῶς, μαθεύτηκε ὅτι ὅλους τούς Ἑβραίους τούς συγκεντρώνουν σέ χῶρο συρματόφραχτο κοντά στό σιδηροδρομικό σταθμό. Ἐκεῖ καί κόλωσαν. Δέν τούς χρειάστηκε καί πολλή σκέψη. 'Αποφάσισαν νά γυρίσουν πίσω, κοντά στούς δικούς τους μέ τή δήλωση: «Ξέρουμε πώς παμε γιά χαμό, άλλά τό καθήκον μας είναι νά 'μαστε κοντά στούς δικούς μας, μέ τίς οἰκογένειές μας, καί ἄς χαθοῦμε μαζί τους». "Ετσι, ἐκτός ἀπό πεντ' ἔξι πού δέν είχαν οἰκογένειες, ὅλοι οἱ ἄλλοι γύρισαν καί μπῆκαν στό συρματόπλεγμα. Γλίτωσε κανένας τό θάνατο; Ποιός ξέ-

pel!

Από τά Απομνημονεύματα, τόμος 2ος (1940 - 1944). έκδόσεις «Νέα Σύνορα», "Αθήνα 1985



Αλεξάνδρεια: Το Γενικό Προξενείο της Ελλάδος.

## Οί 'Εβραῖοι στήν 'Αλεξάνδρεια

'Από τό βιβλίο τοῦ 'Ηρ. Λαχανοκάρδη: Παλαιά καί Νέα 'Αλεξάνδρεια. — Σύντομος ίστορική ἀνασκόπησις τοῦ 'Αλεξανδρινοῦ 'Ελληνισμοῦ κατά τά τελευταῖα 50 ἔτη — ('Αλεξάνδρεια: Βιβλιοπωλεῖον Σπ. Γρίβα, 1927), στό κεφάλαιο «Τό θέατρον εἰς τήν 'Αλεξάνδρειαν» (σελ. 221 - 223) περιλαμβάνονται καί τά ἑξῆς γιά τά νεώτερα τότε θέατρα:

«'Αλάμπρα» ίδρυθεῖσα ἀπό τόν ὁμογενῆ, 'Εβραῖο τό θρήσκευμα **Σόλ. Κονελιᾶνο τό**1907 εἰς τό γήπεδον Καζούλη, παρά τόν Σταθμόν Ραμλίου, ὅπου ἦτο ἕως τότε ἐγκατεστημένον τό γυμναστήριον τοῦ 'Ομίλου τῶν Φιλάθλων.

Τό θέατρον αὐτό, τό ὁποῖον ἀνήκει σήμερον εἰς τόν υίόν τοῦ ἰδρυτοῦ, τόν μοναδικόν μας "Ελληνα θεατρώνην κ. Μπέτῖνο Κονελιάνο, ἔχει οἰκοδομηθῆ καθ' ὅλους τούς κανόνας τῆς νεωτέρας τέχνης. Πρό παντός διακρίνεται διά τήν θαυμασίαν άκουστικήν του. 'Από τῆς σκηνῆς τῆς «'Αλάμπρας» παρήλασαν κατά τήν τελευταίαν εἰκοσαετίαν οἱ μέγιστοι τῶν έλληνικῶν καί τῶν ξένων θιάσων καί οἱ διασημότεροι καλλιτέχναι τῆς συγχρόνου ἑποχῆς, τῶν ὁποίων οὕτε τά ὀνόματα δέν εἶναι δυνατόν

ν' ἀναφέρομεν, διότι θά ἐχρειαζόμεθα πολλάς σελίδας.
 Ἐπίσης ὁ ἴδιος Κονελιᾶνο ἵδρυσε καί ἄλλο θέατρον -

Καζῖνο, τό «Ἐδέμ», εἰς τήν αὐτήν σχεδόν περιοχήν καί ἀκριβως ἐκεῖ ὅπου εἶναι σήμερον τό «Καζῖνο Ριβιέρα». Εἰς τό θέατρον αὐτό, κατεδαφισθέν κατά τά ἀρχάς τοῦ πολέμου, ἔπαιξαν μόνον ἰταλικοί θίασοι καί θίασοι ποικιλιῶν.

Παραπλεύρως τῆς Ριβιέρας ὑπάρχει ἔτερον θέατρον, τό «Κουρσάλ», ἱδρυθέν πάλιν ἀπό τόν κ. Κονελιᾶνο μετά τόν πόλεμον καί μεταβληθέν τελευταίως εἰς κινηματογράφον. "Επαιξαν εἰς αὐτό διάφοροι ἐλληνικοί καί ξένοι

θίασοι, μεταξύ δέ αὐτῶν καί ὁ θίασος τῆς Κυβέλης. Εἰς τήν προκυμαίαν τοῦ ἀνατ. λιμένος καί ἔναντι τοῦ Ξενοδοχείου Οὐῖντσορ ἵδρυσε κατά τόν πόλεμον δύο



### Η διάλεξις τοῦ κ. Α.Ε. Κοέν ἐν ᾿Αλεξανδρεία:

Α λεξάνδρεια 27 Νοεμβρίου 1934. Ὁ διακεκριμένος Ίσραηλίτης δημοσιογράφος, περιοδεύων άνταποκριτής γαλλικῶν ἐφημερίδων κ. Α. Ε. Κοέν ἔκαμε, τήν Κυριακήν 25 τρέχοντος εἰς τήν εὐρεῖαν ἐπί τοὕτω αϊθουσαν τοῦ Γαλλικοῦ Λυκείου, λίαν ἐνδιαφέροθσαν διάλεζιν μέ θέμα: «Έλλάς - Αἴγυπτος - Παλαιστίνη ἀέναοι πηγαί τοῦ ἀνθρωπίνου πολιτισμοῦ». Κατά τήν διάρκειαν τῆς διαλέξεων ἐγένετο προβολή ἐλληνικῶν εἰκόνων, ἡ δέ κ. ᾿Αδελίνη Νοχέκ ἐτραγούδησεν ἐλληνικά ἄσματα. Τήν ἐν λόγω διάλεζιν εἰχον ἀναλάβει ὑπό τήν προστασίαν των ὁ Παναγιώτατος Πατριάρχης Μελέτιος Μεταζάκης, ὁ Αιδεσιμώτατος ᾿Αρχιραβίνος Δαβίδ Πράττο, οί γε-

νικοί πρόξενοι Έλλάδος καί Γαλλίας κ. κ. Διαμαντόπουλος καί Ζεριέ, οί πρόεδροι τῆς Έλληνικῆς καί Ίσραηλιτικῆς Κοινότητος καί ὁ διευθυντής τῆς Γαλλικῆς `Ακαδημίας.

Ό ἐπιφανής ὁμιλητής ὰφ' οὐ ἀνέπτυζε τό μεγαλεῖον τοῦ ἀρχαίου ἐλληνικοῦ πολιτισμοῦ, ἐξύμνησε τό ὑπέροχον ἐλληνικόν πνεῦμα, καταλήζας εἰς πραγματικόν ϋμνον τῆς συγχρόνου Ἑλλάδος. ᾿Ακολούθως ἀνέλυσεν τό θέμα του εἰς ὅ,τι ἀφορᾶ τόν πολιτισμό τῆς Αἰγύπτου καί Παλαιστίνης καταχειροκροτηθείς ὑπό τοῦ ἐκλεκτοῦ ἀκροατηρίου του ὅπερ εἶχεν ὑπερπληρώσει τήν αἴθουσαν.

(Περιοδικό « Η φινή του Τσριήλ», Δεκέμβριος 1934)

## Οί Έβραῖοι στήν `Αλεξάνδρεια

άλλεπαλλήλως θέατρα ό κ. Μ. Καραγιάννης, ἔχων ὡς συνεργάτην του τόν Σπ. 'Αντίπαν. Τό πρῶτον ἑξ αὐτῶν τό «Κονκόρντια», ὅπου κατά περιόδους ἔπαιξαν ἐλληνικοί θίασοι, ὑφίσταται καί μέχρι σήμερον, μεταβληθέν πρό ὀλίγων ἐτῶν εἰς «ντάντσιν». Τό ἄλλο, «τά 'Ολύμπια», ὅπου ἐπίσης ἔπαιξαν ἐλληνικοί θίασοι, τῆς Μαρίκας Κοτοπούλη, τῆς Ἔγκελ κ.λπ., δέν ὑπάρχει πλέον σήμερον,

κατεδαφισθέν πρό τεσσάρων - πέντε ὲτῶν.

Μεταξύ τῶν νεωτέρων θεάτρων πρέπει ν' ἀναφερθεῖ τό θερινόν τοιοῦτο «Λούνα Πάρκ» ἐν Ἰβραημία, τό ὁποῖον πρό τοῦ πολέμου ἐλειτούργει μᾶλλον ὡς κῆπος ἤ ἔξοχικόν κέντρον ὑπό τήν διεύθυνσιν τοῦ Παν. Σαββίδη. Κατόπιν μετά τόν πόλεμον τό παρέλαβον οἱ Π. Πανάγος καὶ Εὐστ. Θεοδοσίου (ὁ τελευταῖος ἀπεχώρησε πρό τινος) καὶ τό μετέβαλον εἰς ὡραῖον πράγματι θερινόν θέατρον, τό ὁποῖον κυρίως εἰργάσθη πολύ κατά τά ἔτη τοῦ πολέμου. "Επαιξαν εἰς αὐτό ἐκ περιτροπῆς οἱ θίασοι Νίτσας Ράλλη ἐπί σειράν ἐτῶν, Χρ. Τσερτίνη, Φύρστ - Ροζ. Νίκα, Γονίδη, Βεάκη - Νέζερ, Εἰρ. Βασιλάκη, Ν. Μηλιάδη, Σαμαρτζῆ - Μηλιάδη καὶ τελευταίως ἐφέτος ὁ θίασος 'Ολυμπίας Ριτσιάρδη - Φ. Σαμαρτζῆ. Εἰς τό θέατρον «Λούνα Πάρκ» ἐπαίχθησαν διά πρώτην φοράν καὶ ὅλαι σχεδόν αἱ ἐπιτόπιοι ἐπιθεωρήσεις, γραφεῖσαι ἀπό 'Αλεξανδρινούς.

Ή μεγάλη κατά τά τελευταῖα ἔτη ἐξέλιξις τοῦ «Λούνα Πάρκ» ὀφείλεται κυρίως εἰς τόν ἰδιοκτήτην του κ. Πανάγον, ὅστις οὐκ ὀλίγα ἐδαπάνησε διά νά τό ἐξωραῖσει καί ὅστις εἰς τά δύσκολα χρόνια δέν ἐδίστασε νά ὑποστηρίξει διά μεγάλων χρηματικῶν ποσῶν τούς θιάσους, ἵνα

τούς συγκρατήσει.

"Αλλο θερινόν θέατρον παραπλεύρως τοῦ «Λούνα Πάρκ» εἰς τόν κῆπον τοῦ Ξενοδοχείου «Ἑλβέτσια» ἰδρυθέν πρό ἔξ περίπου ἐτῶν ἀπό τόν Τηλ. Λεπενιώτην δέν ἔ-ζησε πολύ, καίτοι ἔπαιξαν εἰς αὐτό ἀρκετά καλοί θίασοι,

όλοι ζημιωθέντες ή καί διαλυθέντες.

Τό θερινόν θέατρον «Μπελβεντέρε» παρά τόν Σταθμόν Ραμλίου, ἰδρύθη μετά τοῦ ὁμωνύμου καζίνου ἀπό τήν Έταιρείαν «Κράουν Μπρέβερυ», μετά τόν μέγαν πόλεμον. Σήμερον διευθύνεται ἀπό τόν κ. Φούτζιο. 'Αξίζει νά ἀναφερθεῖ ἰδιαιτέρως τό θέατρον αὐτό, διότι ἐκεῖ μέ-

σα ἔπαιξαν κατά προτίμησιν ἐλληνικοί θίασοι.

Τό νεώτατον τῶν ὑπαρχόντων ἐν ᾿Αλεξανδρεία χειμερινῶν θεάτρων, τό «Μωχάμετ Ἦλη» ἐπί τῆς όδοῦ Ροζέτης, ἰδρυθέν ὑπό τοῦ κ. Κορντάχη δέν ἔχει ἐνδιαφέρον ἀπό ἐλληνικῆς ἀπόψεως, διότι εἰς αὐτό δέν ἔπαιξαν ἰδικοί μας θίασοι.

Έν τέλει κλείομεν τό κεφάλαιον τοῦτο σημειώνοντες χάριν τῆς ἱστορίας τά ἐξῆς θέατρα: Θέατρον τοῦ Κήπου Ροζέττης, κατεδαφισθέν ἤδη, ἀλλά σημειῶσαν πολλάς καλάς ἐποχάς, ἰδία διότι ἐδόθησαν εἰς αὐτό μεγάλαι ἐορταί καί ἐσπερίδες. Θέατρον «Μπελβύ», ἀρχικῶς Καζίνο καί ἤδη αἴθουσα κινηματογράφου, ὅπου ἔπαιξαν περιοδικῶς διάφοροι μικροί ἐλληνικοί θίασοι. Καί, τέλος, καζίνο - θέατρον Λυών, παρά τόν παλαιόν Σιδηροδρομικόν σταθμόν, ὅπου ἔπαιζαν ἀπό τοῦ 1910 ἐπι τινα ἔτη διάφοροι λαϊκοί ἐλληνικοί θίασοι καί τό ὁποῖον ἔγινε κατόπιν κινηματογράφος, καί, τέλος, κατέρρευσε, μή ὑφιστάμενον πλέον.

Έπίσης στή σελ. 326 τοῦ ίδίου βιβλίου καί μέ τίτλο «Ἰσραηλιτική - Κερκυραϊκή ᾿Αδελφότης» περιλαμβάνον-

ται τά κάτωθι:

Έλληνικώτατον Φιλανθρωπικόν Σωματεῖον, τό όποῖον ἀποτελεῖται ἀπό Ἰσραηλίτας τῆς Κέρκυρας, "Ελληνας τήν ἐθνικότητα, τήν γλώσσαν, τά ἤθη καί ἔθιμα.

Ίδρύθη ἐνταῦθα πρό εἴκοσι περίπου ἐτῶν, πρῶτος δε αὐτοῦ πρόεδρος, παραμείνας μέχρι σχεδόν τοῦ θανάτου του πρό τινων ἐτῶν, ὑπῆρξεν ὁ Ραφαήλ Ναχμίας, γνωστός 'Αλεξανδρινός μεγαλέμπορος. Έκτοτε ἐξελέγη καί εἶναι μέχρι σήμερον πρόεδρος ὁ τραπεζίτης Μεγήρ Βεντούρα, ὅστις μεριμνᾶ τόσον διά τήν εἴσπραξιν τῶν τακτικῶν συνδρομῶν τῶν ὑπερογδοήκοντα μελῶν, ὅσον ἑπίσης καί διά τὴν πραγματοποίησιν τοῦ ἀλληλοβοηθητικοῦ καί φιλανθρωπικοῦ σκοποῦ τῆς 'Αδελφότητος.

Ή 'Αδελφότης διαθέτει σήμερον θετικόν κεφάλαιον, κατατεθειμένον εἰς Τραπέζας, ἄνω τῶν χιλίων λιρῶν, ἔχει δέ ἀνακηρύξει ἀπό τινων ἐτῶν ἐπίτιμον αὐτῆς πρόεδρον τόν ἔγκριτον όμογενῆ δικηγόρον κ. 'Αμ. Μπατῖνο, ὅστις ἔχει προσφέρει ὑπέρ τῆς προαγωγῆς τοῦ Σωματείου πολυτίμους ὄντως ὑπηρεσίας, λόγω τοῦ ἐπαγγέλ-

ματός του καί της κοινωνικής του θέσεως.

#### ΣΥΜΒΟΛΗ ΣΤΟ ΕΡΓΑΤΙΚΟ ΔΙΚΑΙΟ

### Οἱ πρῶτοι ἐργατικοί νόμοι ὑπῆρξαν στόν Ἰουδαϊσμό

Toū Donald B. Williams

ταν έξετάζουμε παλιά νομικά συστήματα καί ίδιαίτερα έκεῖνα πού προκύπτουν ἀπό τόν 'Ιουδαϊσμό, διαπιστώνουμε ὅτι ὁ ἀποκαλούμενος «πρωτόγονος» νόμος παρεῖχε καλύτερη προστασία στό ἄτομο καί τήν κοινωνία ἀπό ὅσο οἱ σύγχρονες νομοθεσίες.

Παρόλη τήν πολιτιστική ἀνάπτυξη πού ἔχει σημειωθεῖ σέ ἄλλους τομεῖς, ή πρόοδος στόν τομέα τῆς Νομικῆς δέν μπορεῖ νά θεωρηθεῖ σάν τίποτε παραπάνω ἀπό τήν ἐπιστροφή σέ προγενέστερους χρόνους καί τήν προσαρμογή ἤ τήν υἰοθέτηση ἀρχαιοτέρων νόμων, γιά τήν παροχή τῆς ἀπαιτουμένης σέ κάθε ἐποχή προστασίας πρός τό ἄτομο καί τήν κοινωνία.

'Η παρατήρηση αὐτή ἰσχύει ἀκόμη περισσότερο γιά τήν Ἐργατική Νομοθεσία. Χρησιμοποιῶ τόν ὅρο «ἐργατική νομοθεσία» παρά τόν παλαιότερο ὅρο «ἀφέντης καί ὑπηρέτης».

Ή γλώσσα τῆς Νομικῆς ἀντικατοπτρίζει σέ κάθε ἐποχή τή σκέψη καί τή συνείδηση τῆς κοινωνίας. Τήν ἐποχή πού ἐχρησιμοποιεῖτο ὁ ὅρος «ἀφέντης καί ὑπηρέτης», ἴσχυαν διαφορετικές κοινωνικές ἀντιλήψεις, Δέν ἔχει κάποιος παρά νά θυμηθεῖ τά ὅσα ἔχει διαβάσει γιά τίς βικτωριανές οἰκοδομές, μέ τά «ἄνω» καί τά «κάτω» διαμερίσματά τους, πού ἀντικατοπτρίζουν τήν κοινωνική τάξη πού ἐπικρατοῦσε τότε.

Σέ πιό πρόσφατους χρόνους ὁ ὅρος «ἀφέντης καί ὑπηρέτης» φαίνεται νά καταργήθηκε, ἀντικαθιστάμενος ἀπό ἄλλους ὅρους, ὅπως «ἐργοδότης» καί «ἐργαζόμενος», ἤ «διοίκηση» καί «ἐργατικό δυναμικό».

### Οι πρώτοι ἐργατικοί νόμοι στόν Ἰουδαϊσμό

Ή διαφοροποίηση στήν όρολογία άντικατοπτρίζει καί έκφράζει τίς διαφοροποιήσεις στή σκέψη καί τίς άντιλήψεις μας. Αὐτό δέν είναι κάτι τό καινοφανές. Ή παλαιότερη ἀναφορά σέ «ὑπηρέτη» καί «ὑπηρεσία» μπορεῖ νά συγκριθεῖ μέ παρεμφερεῖς ἀντιλήψεις σέ ἀρχαιότερους πολιτισμούς, ὅπως ὁ ἰουδαϊκός, ὁ έλληνικός ἤ ὁ ρωμαϊκός.

Ή έβραϊκή λέξη γιά τόν «ὑπηρέτη» εἶναι ἔβεντ, γιά δέ τήν ὑπηρεσία εἶναι ἀβοντά. Οἱ ὅροι καίτοι ἐπιφανειακά δείχνουν πρωτόγονοι, κάλυπταν καί τίς ἔννοιες πού σήμερα γνωρίζουμε ὡς ὑπηρέτης ἤ δοῦλος (ἔβεντ) καί ὑπη-

ρεσία ή δουλειά (άβοντά).

"Υπάρχει μιά ἄλλη πτυχή πού ἀποδεικνύει τῆν τότε λαϊκή ἀντίληψη καί ἀφορὰ τή θρησκευτική «ὑπηρεσία». (Πρέπει νά παρατηρηθεῖ ἐδῶ ὅτι καί στήν ἀγγλική γλώσσα χρησιμοποιοῦμε τήν ἴδια λέξη γιά ἀμφότερες τίς ἔννοιες).

"Ο ὅρος ἀβοντά ἀναφέρεται ἐπίσης στή θεία λατρεία, τήν προσευχή καί τίς τελετουργεῖες πού τελοῦντο στό ναό καί σ' ἄλλους χώρους. "Εδῶ βρίσκω τόν πρῶτο συσχετισμό μεταξύ θρησκείας καί ἐργασίας, μέ ἀποτέλεσμα ἡ δουλεία ἡ ἡ ἐργασία νά ἀποκτᾶ στήν ἰουδαϊκή θρησκεία καί νομοθεσία, τήν ἀξιοπρέπεια ἐκείνη πού, ὡς φαίνεται, δέν ὑποστηρίζετο ἀπό ἄλλα θρησκευτικά ἡ νομικα συστήματα: κατά τήν ραββινική περίοδο, ὁ Ἰλλέλ ἤταν ἔνας ξυλοκόπος καί ὁ Σαμμάι ἔνας οἰκοδόμος.

Μιά ἀπό τίς ἀρχαιότερες ἀναφορές περί ἐργατικῆς νομοθεσίας ὑπάρχει στό Δευτερονόμιο (24:14), «Δέν θέλεις ἀδικήσει μισθωτόν πτωχόν και ἐνδεῆ, ἐκ τῶν ἀδελφῶν σου ἢ ἐκ τῶν ξένων σου τῶν ἐν τῇ γῆ σου, ἐντός τῶν

πυλών σου».

Θά μπορούσε νά ύποστηριχθεῖ ὅτι τό χωρίο αὐτό τῆς Γραφῆς δέν παρεῖχε μόνο αὐτό πού σήμερα γνωρίζουμε ώς «προστασία τοῦ ἐργαζομένου», ἀλλά θέσπισε κι ἔνα νόμο πού ἀπαγόρευσε τίς διακρίσεις γιά φυλετικούς ῆ ἐθνικούς λόγους. (Πρέπει νά παρατηρηθεῖ ὅτι ἡ ᾿Αγγλία μόλις στά 1970 ἐνσωμάτωσε στό νομοθετικό της σύστημα τὴν πράξη περί Φυλετικών Σχέσεων).

Στό επόμενο χωρίο τοῦ Δευτερονόμιου τονίζεται ὅτι ὁ ἐργοδότης πρέπει νά πληρώνει τόν ἐργαζόμενο ἀμέσως

### זכרונות XPONIKA

ΟΡΓΑΝΟ ΤΟΥ ΚΕΝΤΡΙΚΟΥ ΙΣΡΑΗΛΙΤΙΚΟΥ ΣΥΜΒΟΥΛΙΟΥ ΤΗΣ ΕΛΛΑΔΟΣ

Σουρμελή 2-104 39 ΑΘΗΝΑ τηλ 88 39.951 Υπευθυνος συμφωνα μέ τό Νόμο. Ο Πρόεδρος τοῦ Κ.Ι.Σ. Ίωσήφ Λόβιγγερ Σουρμελή 2

ΔΙΑΝΕΜΕΤΑΙ ΔΩΡΕΑΝ

μετά τό πέρας τῆς ἡμερησίας ἐργασίας, δηλαδή πρίν ἀπό τή δύση τοῦ ἡλίου. Ύπάρχει ἔνας πρακτικός λόγος γιά τοῦτο: ὁ ἐργαζόμενος ἔπρεπε νά ἔχει τή δυνατότητα νά ἀγοράσει τίς ἀπαιτούμενες γιά τήν οἰκογένειά του προμήθειες.

"Όπως ἐπί τῶν ἡμερῶν μας γνωρίσαμε τή μετάβαση ἀπό τό «ἀφέντης καί ὑπηρέτης» στό «ἐργοδότη καί ἐργα-ζόμενο», ἔτσι καί μεταξύ τῆς Βιβλικῆς καί τῆς ραββινικῆς περιόδου, οί ὅροι ποέλ καί μελαχά ἀπέκτησαν τήν ἔννοια τοῦ «ἐργάτη» καί «ἐργασία». Οἱ ὅροι αὐτοί είναι σαφῶς πολυπλοκότεροι καί ἐκφράζουν τήν πρόοδο τοῦ

πολιτισμού.

Οἱ περισσότεροι ἀπό ἐμᾶς τούς ἀσχολούμενους μέ τίς ᾿Ανθρώπινες Σχέσεις στό χῶρο τῆς βιομηχανίας, εἴμαστε ἐνήμεροι τῆς ἐκφράσεως «ἔθιμο καί συνήθεια», μιά φράση πού χρησιμοποιεῖται τόσο ἀπό τίς διοικήσεις ὅσο καί ἀπό τίς ἐργατικές ἐνώσεις γιά τή δικαίωση τῶν ἐνεργειῶν τους. «Ἔτσι κάναμε ἐπί σαράντα χρόνια ὁ δέν ὑπάρχει λόγος γιά '΄διαφοροποιήσεις''» — αὐτός εἴναι ὁ τρόπος διατυπώσεως τῆς παραπάνω ἀναφερομένης ἀρχῆς.

`Εξεπλάγην όταν ἀνακάλυψα μιά ἀναφορά περί παρομοίας ἀντιλήψεως, πού ἀποτελεῖ τή βάση γιά τήν ἀνθρωπιστική μεταχείρηση τοῦ ἐργατικοῦ δυναμικοῦ, στήν πραγματεία τοῦ Ταλμούδ «Μπάβα Μετζία», 7:1. Διαβά-

ζουμε έκεί:

«Ό προσλαμβάνων ἐργάτες καί παραγγέλλει αὐτούς νά ἀρχίσουν (τήν ἐργασία) ἐνωρίς τό πρωί ἢ νά συνεχίσουν μέχρις ἀργά τό βράδυ, ὅταν ἡ τοπική συνήθεια εἶναι νά μήν ἀρχίζει (ἡ ἐργασία) νωρίς τό πρωί ἢ νά συνεχίζεται ἕως ἀργά τό βράδυ, δέν δικαιοῦται νά τούς ὑποχρεώσει (νά πράξουν τοῦτο). "Όταν ἡ τοπική συνήθεια ἐπιβάλλει τή διατροφή καί τή συντήρηση τῶν ἐργατῶν, ὁ ἐργοδότης ὑποχρεοῦται νά πράξει παρομοίως».

Κάθε συμφωνία ὑπάγεται στόν σεβασμό τῶν τοπικῶν ἐθίμων. Παρόμοια τοπικά ἔθιμα πρέπει νά τηροῦνται καί ἔχουν ἰσχύ νόμου. Ἐάν ὑπάρχει ἡ ὑποχρέωση παροχῆς διατροφῆς πρός τούς ἐργάτες, ὁ ἐργοδότης πρέπει νά συμπεριφερθεῖ μέ γενναιοδωρία καί ὅχι μέ μικροπρέπειο

Στήν παραπάνω πραγματεία τοῦ Ταλμούδ ἀναφέρεται ή περίπτωση τοῦ γιοῦ κάποιου ραββίνου, ὁ ὁποῖος προσέλαβε ἐργάτες καί συμφώνησε νά παράσχει σ' αὐτούς τροφή. Ό ραββίνος, ὡς ἄτομο περισσότερο προσγειωμένο καί ἀναμφίβολα, περισσότερο ἐνήμερος περί τῶν ἐπικρατούντων συνηθειῶν, ἀντελήφθηκε ὅτι, σύμφωνα μέ τήν ἰουδαϊκή νομοθεσία, τοῦτο θά σήμανε τὴν ὑποχρέωση παροχῆς πλουσιοπάροχης διατροφῆς, ὅπως τὰ γεύματα πού ἀπολάμβαναν οἱ ἄνδρες τοῦ βασιλιὰ Σολομών, διαφορετικά ἡ ὑποχρέωση τοῦ ἐργοδότου δέν θά είχε ἐκπληρωθεῖ!

Στίς ἔρευνές μου ἔχω διαπιστώσει ὅτι καί αὐτό τό ἐργατικό δικαστήριο, ὅπως τό γνωρίζουμε σήμερα σ' αὐτή τή χώρα, (Σημείωση: ἐννοεῖ τή Μ. Βρετανία) ἔχει τό ἀντίστοιχο θεσμικό πλαίσιο στήν ἰουδαϊκή νομοθεσία. Ύπῆρχε ἔνα τριμελές δικαστήριο, μέ ἔναν νομικῶς ἀνεγνωρισμένο «νταγιάν» (δικαστή) καί δύο ἄλλους ἰδιῶτες. Στό Ταλμούδ τό δικαστήριο αὐτό ὀνομάζετο «Μπέτ Ντίν σέλ

'Еντγιοτότ».

«Τζούις Κρόνικαλ», 8.2.1985

## Janusz Korczak

Jury Nagrody

im Janusza Korczaka

rokigas

Szynało Sant

ANGELIKA VARELLA

zaszczylne Wyrdzinenie

zo szczegolnie wartościowa

kriążkę

pl. FILENADA ROINDOUKIA MOU

oraj medal pamiątkowy

im Janusza Korczaka

Janusza Korczaka

Janusza Korczaka

Φωτοτυπία τοῦ ἐπαίνου ποῦ ἀπονεμήθηκε στήν 
'Άγγελική Βαρελά 
στή μνήμη τοῦ Κοιτεὰκ 
ἀπό τό πολωνικό τμήμα 
τῆς «Διεθνοῦς ὀργάνωσης βιβλίων 
γιά τή νεότητα» 
γιά τό βιβλίο του 
υλενάδα φουντουκιά μου».

Τό διεθνές βραβεῖο παιδικῆς λογοτεχνίας Janusz Korczak ἀπονέμεται κάθε δύο χρόνια στή μνήμη τοῦ Janusz Korczak ἀπό τό πολωνικό τμῆμα τῆς «Διεθνοῦς 'Οργάνωσης Βιβλίων γιά τή Νεότητα» (Ι.Β.Β.Υ.) σέ βιβλία γιά παιδιά πού προτείνονται ἀπό τά τοπικά τμήματα τῆς ὀργάνωσης αὐτῆς ἤ ἄλλους συναφεῖς φορεῖς. 'Η ἀρχή ἔγινε τό 1979 πού ἤταν, ὅπως θά θυμᾶστε, ἔτος τοῦ παιδιοῦ.

«Κύκλος τοῦ ἑλληνικοῦ παιδικοῦ βιβλίου», πού είναι τό ἑλληνικό τμῆμα τῆς Ι.Β.Β.Υ., είχε προτείνει γιά τό 1985 τρία συνολικά βιβλία γιά παιδιά, σύμφωνα μέ τόν κανονισμό τοῦ βραβείου, ὅπως πρότειναν ἄλλωστε καί ὅλες οἱ ἄλλες χῶρες. Ἡ κριτική ἐπιτροπή, πού ἀποτελεῖται ἀπό εἰδικούς διεθνοῦς κύρους, μοίρασε φέτος τό πρῶτο βραβεῖο σέ τρία παιδικά βιβλία (Ἰαπωνία, Αὐστρία καί Πολωνία) καί ἔδωσε τρεῖς ἐπαίνους (Ἑλλάδα, Γερμανία καί Βραζιλία).

'Ο έλληνικός ἔπαινος ἀφοροῦσε τό βιβλίο τοῦ «Φιλενάδα, φουντουκιά μου», καί μετά ἀπό πρόσκληση τοῦ πολωνικοῦ τμήματος τῆς Ι.Β.Β.Υ. νά παραβρεθῶ στήν πανηγυρική τελετή πού ἔγινε στίς 17 Νοεμβρίου, ξεκίνησα γιά τή Βαρσοβία. Τό ταξίδι αὐτό σημασιοδοτήθηκε ὅχι τόσο γιά τόν ἔπαινο πού πῆρα ὅσο γιά τό ὅτι ὁ ἔπαινος ἤταν στή μνήμη τοῦ Janusz Korczak, ἐνός ἀνθρωπιστή πού ἀφιέρωσε τή ζωή του στά παιδιά καί πέθανε γι' αὐτά, καί στό ὅτι τά βιβλία πού διακρίνονται ἀπηχοῦν τίς ἰδέες του.

Είναι φυσικό έδῶ στήν Έλλάδα νά μήν ξέρουμε πολλά γι' αὐτόν τόν ἄνθρωπο. Στήν Πολωνία ὅμως είναι ἕνας θρύλος, ἕνας θρύλος σ' ὅ,τι ἀφορὰ τά παιδιά, ὅπως ἀκριβῶς είναι ὁ Σοπέν γιά τή μουσική καί ἡ Μαρία Κιουρί γιά τήν ἐπιστήμη.

Ή ζωή αὐτοῦ τοῦ ἀνθρώπου (γεννήθηκε τό 1878 καί πέθανε τό 1942) ήταν μία συνεχής κι ἔμπρακτη ἀγάπη γιά τά παιδιά, μέ ἀποκορύφω α τό θάνατό του τόν Αῦγουστο τοῦ 1942 στούς θαλάμους ἀερίων τῆς Τρέμλινκα, ὅπου πορεύτηκε μέ τή θέλησή του, γιά νά μήν ἐγκαταλείψει τά διακόσια ὀρφανά Ἑβραιόπουλα πού προστάτευε στό γκέτο τῆς Βαρσυβίας. Ὅπως πολλά ἄλλα θύματα τῆς χιτλερικῆς θηριωδίας, ὁ Κοιτελεί δέν ἔχει μῆτε τάφο, ὅπου ν' ἀποθέσει κανείς λίγα λουλούδια στή μνήμη του. Ἡ μνήμη του ὅμως εἶναι διάχυτη παντοῦ. Στήν ποίηση, στή λογοτεχνία, στή ζωγραφική, στή γλυπτική, στό θέατρο, σ' ὅλα τὰ ἰδρύματα καί τίς παιδαγωγικές ἀκαδημίες πού ἔχουν τό ὄνομά του καί ἀσχολοῦνται μέ τήν προσωπικότητά του καί τήν ἐφαρμογή τῶν παιδαγωγικῶν του ἰδεῶν.

Ή Οὐνέσκο καταχώρησε ἐπίσημα στό καλαντάρι της τό ἔτος 1978 (ἐπέτειο τῶν ἐκατό χρόνων ἀπό τή γέννησή

του) σάν «ἔτος Korczak» κι άκολούθησε μία πλούσια σειρά άναμνηστικών ἐκδηλώσεων σ' ὅλες τίς χῶρες τοῦ κόσμου, ὅπου ὑπάρχουν φίλοι τῆς διεθνοῦς ὀργάνωσης μέ τό ὄνομά του.

Οὶ περισσότεροι μελετητές τοῦ ἔργου του σταματοῦν μέ εὐλάβεια καί θαυμασμό στόν ἡρωικό του θάνατο καί τόν ὑπερτονίζουν, μά ὁ θάνατός του δέν θά μποροῦσε νά εἶναι διαφορετικός. Ήταν ἀπλούστατα τό τελευταῖο σκαλοπάτι μιᾶς ζωῆς ἀφοσιωμένης στά παιδιά. Πῶς θά μποροῦσε νά τὰ ἐγκαταλείψει τήν ὥρα ποὺ τόν εἶχαν περισσότερη ἀνάγκη, δηλαδή τήν ὥρα τοῦ θανάτου τους.

Ό Κοιστακ ξεκίνησε σάν παιδίατρος. Παρακολουθώντας τούς μικρούς άσθενεῖς του μέ ίδιαίτερη ἀγάπη καί προσοχή, προχώρησε σέ μία ἐκπαιδευτική θεωρία, πού τήν ἔκανε πράξη μέσα στά ὀρφανοτροφεῖα πού ἴδρυσε. Δίδαξε στό ἐλεύθερο Πολωνικό Πανεπιστήμιο, ὅπου δίδασκαν σοφοί, γνωστοί γιά τίς προοδευτικές τους ἰδέες, καθώς καί στό Ἰνστιτοῦτο Εἰδικῆς Παιδαγωγικῆς, ὅπου φοιτοῦσαν σπουδαστές γιά σχολεῖα μέ ἀνάπηρα ἤ διανοητικά καθυστερημένα παιδιά.

Συγγραφέας μέ μεγάλο ταλέντο, ἔγραψε πάμπολλα βιβλία γιά παιδιά καί ἀπό τίς ραδιοφωνικές του ἐκπομπές συμβούλεψε χιλιάδες νέους στά πρῶτα βήματα τῆς ζωῆς τους. Τό θεατρικό τους ἔργο «Βασιλιάς Ματθίας ὁ Α΄», πού παίχτηκε στήν Ἑλλάδα ἀπό τό θίασο τῆς Ξένιας Καλογεροπούλου, είναι πλούσιο σέ προβληματισμούς κι ἔρωτηματικά κι ὁ Κοισελε μέσα ἀπ' αὐτό ἔξηγεῖ στά παιδιά μέ είλικρίνεια ποιά πρέπει να είναι ή σχέση τους μέ τούς ἐνήλικες. "Όχι ἀντιστροφή τῶν ρόλων, μά ἀμοιβαία άλληλοεκτίμηση. Ἐάν τά παιδιά ἔχουν ἀνάγκη ἀπό σεβασμό, προσοχή κι ἀγάπη, ἔχουν ώστόσο ἀνάγκη καί τήν πείρα καί τή συμπαράσταση τῶν μεγάλων.

Μέ τήν τριπλή αὐτή ὑπόσταση, γιατρός, συγγραφέας, παιδαγωγός, ὁ Korczak είχε τριπλή πρόσβαση στό σῶμα, στό πνεῦμα καί στήν ψυχή τῶν παιδιῶν. Σ' ἔνα ἀπό τά βιβλία του γιά τούς μικρούς ἀναγνῶστες, ἄφησε τή διαθήκη του πού ἤταν καί τό πιστεύω τῆς ζωῆς του: «'Η μεγαλύτερη εὐτυχία είναι νά ζεῖς, νά ἐργάζεσαι καί ν' ἀγωνίζεσαι γιά νά γίνει ὁ κόσμος καλύτερος...».

Κι έτσι, παρ' όλο πού δέν ύπάρχει τάφος γιά ν' ἀποθέσει κανείς λίγα λουλούδια, ὑπάρχουν οἱ ἰδέες του, οὶ ὑποτροφίες πού δίνονται στή μνήμη του στά ὀρφανά παιδιά πού ἐπιθυμοῦν νά σπουδάσουν, ὑπάρχουν τά βραβεῖα πού δίνονται σέ παιδικά βιβλία πού προωθοῦν τήν ἰδέα τοῦ ἀνθρωπισμοῦ καί τῆς ἀλληλεγγύης, ὑπάρχουν καί οἱ καλές τέχνες, πού τόν ἀπεικονίζουν πάντα στήν ἀγκαλιά μέ τά παιδιά, μέ μιά μεγάλη ἔγνοια μέσα στά μάτια, μέ τά χέρια ἀνοιχτά, ἔτοιμα νά τά προστατέψει.

ΑΓΓ. ΒΑΡΕΛΛΑ («Μακεδονία», 3.1.1986)



עץ חיים היא

Δένδρον ζωῆς είναι ή Τορά... (Παροιμ. 3:18)