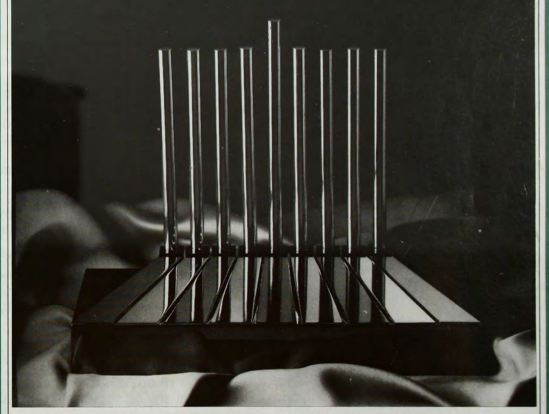
# XPONIKA הונות XPONIKA

ΟΡΓΑΝΌ ΤΟΥ ΚΕΝΤΡΙΚΟΥ ΙΣΡΑΗΛΙΤΙΚΟΥ ΣΥΜΒΟΥΛΙΟΥ ΤΗΣ ΕΛΛΑΔΟΣ

ETOΣ H' • APIΘM. 73 - 74 • IANOYAPIOΣ - ΦΕΒΡΟΥΑΡΙΟΣ 1985 • TEBET - ΣΕΒΑΤ 5745

# Ο ΙΟΥΔΑΤΣΜΟΣ ΕΙΝΑΙ ΦΩΣ



כנר מצוה ותורה אור ודרך חיים תכחות מוסר

«Διότι λύχνος είναι ἡ ἐντολή καί φῶς ὁ νόμος καί ἔλεγχοι τῆς παιδείας ὁδός ζωῆς», (Παροιμ. 6:23)

# Οἱ κοινωνικές ἀξίες τοῦ Ἰουδαϊσμοῦ

ΣΤΟ ΤΕΥΧΟΣ ΑΥΤΟ δημοσιεύονται δύο ἰδιαιτέρου ἐνδιαφέροντος κείμενα πού βοηθοῦν τόν ἀναγνώστη νά προσεγγίσει τίς παραδοσιακές ἀξίες καί ἀρχές τοῦ 'Εβραϊσμοῦ. Πρόκειται γιά ἀπόσπασμα τῆς μελέτης τοῦ Σεβ. Μητροπολίτου πρ. Παραμυθίας Φιλιατῶν καί Γηρομερείου κ. Τίτου Ματθαιάκη γιά τίς περί Εἰρήνης 'Ιδέες τῶν προφητῶν τοῦ 'Ισραήλ καί τή μελέτη γιά τήν 'Εβραϊκή Πολιτιστική Κληρονομιά.

ΟΙ ΘΕΟΠΝΕΥΣΤΕΣ ΘΡΗΣΚΕΙΕΣ. ὅπως εἶναι κυρίως οἱ Μονοθεϊστικές πού έχουν κοινό Πατέρα τόν "Ενα Θεό, διαθέτουν τό μεγάλο προσόν νά άντλοῦν τίς 'Αλήθειες τους ἀπό τίς Έντολές τοῦ ἴδιου τοῦ Δημιουργοῦ. (Αὐτή εἶναι ἄλλωστε ἡ πνευματική τους δύναμη!) Οἱ ᾿Αλήθειες αὐτές ἔχουν μεταφερθεί στούς άνθρώπους μέ τήν Παλαιά καί τήν Καινή Διαθήκη, τό Κοράνι καί τά ἄλλα ἱερά κείμενα. Ἡ μετουσίωση αὐτῶν τῶν ᾿Αληθειῶν σέ Κανόνες καί 'Αρχές τῆς καθημερινῆς ζωής ἔχει γίνει στό διάβα τῶν αἰώνων ἀπό τούς Προφήτες, τούς 'Αποστόλους, τούς 'Ιμάμηδες, τούς Διδασκάλους, τούς Πατέρες, τούς Ραββίνους.

ΟΙ ΚΑΝΟΝΕΣ ΖΩΗΣ διέπουν — ή τουλάχιστον πρέπει νά διέπουν — τή διαβίωση τῶν πιστῶν τῆς κάθε θρησκείας ὥστε ὅχι μόνο νά εἶναι αὐτοί ἀγαπητά τέκνα τοῦ Θεοῦ, ἀλλά συνάμα καί χρηστοί ἄνθρωποι, ἔντιμοι πολίτες, ἀγαθοποιά ἄτομα. Σέ μιά μάλιστα κοινωνία, ἀλληλεξαρτωμένη ὅπως ἡ σύγχρονη, οἱ κανόνες αὐτοί ἀποτελοῦν νόμους πού ἡ παραβίασή τους

δημιουργεί προβλήματα ή μπορεί ἀκόμη νά όδηγήσει καί σέ διάλυση της συμβιωτικής κοινωνίας. 'Ιδιαίτερα μάλιστα σήμερα πού ή κοινωνία είναι περισσότερο σύνθετη, εὐρεία καί διεθνοποιημένη, ή τήρηση αὐτῶν τῶν Κανόνων δέν ἀποτελεί μόνο θρησκευτική ὑποχρέωση ἀλλά καί κοινωνική ἐπιταγή.

ΤΑ ΣΥΓΧΡΟΝΑ ΠΡΟΒΛΗΜΑΤΑ (πού είναι ὅμως καί χθεσινά, ὅπως θά είναι κι αὐριανά) τῆς εἰρήνης, τῆς κοινωνικῆς δικαιοσύνης, τῆς ἰσότητος, τῆς κοινωνικῆς πρόνοιας, τῆς ἱερότητας τῆς ἀνθρώπινης ζωῆς, τῆς ἐλευθερίας κ.ἄ. ἀποτελοῦν πάντα θέματα τῶν διαφόρων κοινωνικῶν συστημάτων, τῶν ἀρχῶν τοῦ Δικαίου καί τῶν νόμων τῆς καθημερινῆς διαβιώσεως. "Ολες ὅμως αὐτές οἱ ἀνθρώπινες ρυθμίσεις, στηρίζονται — ἄμεσα ἤ ἔμμεσα — κυρίως στό Νόμο τοῦ Θεοῦ. «Ἐν ἀρχῆ ἤν ὁ Λόγος»."

ΣΤΗ ΣΥΓΧΡΟΝΗ ΚΟΙΝΩΝΙΑ οί περισσότεροι ἄνθρωποι ἀγνοοῦν τή θέση, καί τίς ἐπιταγές τῆς Ἰουδαϊκῆς θρησκείας πάνω στά προβλήματα πού ἀναφέραμε. Αὐτή ἡ ἔλλειψη ἐπιτρέπει ἡθελημένες ἡ καί καλοπροαίρετες παρερμηνεῖες καί παρεξηγήσεις. Δυσκολεύει τήν ἀπάντηση σέ ἐρωτήματα πού τυχόν ὑπάρχουν. Ἐμποδίζει τή συγκεκριμενοποίηση θέσεων καί τήν διερευνητική σύνθεση ἀπόψεων.

Μέ τήν πρόθεση, λοιπόν, νά καλύψουμε μερικώς αὐτή τήν ἔλλειψη, μεταφέρουμε στούς ἀναγνώστες μας τά δύο αὐτά ἀξιόλογα κείμενα.

ΦΩΤΟΓΡΑΦΙΑ ΕΞΩΦΥΛΛΟΥ: "Εργο σύγχρονης τέχνης τοῦ Johanan Vitta.



Καντίλα γιά τό Σαμπάτ. 'Από ὄνυχα, 'Υεμένη (19ος αἰώνας)

#### TITOY MATOAIAKH

Μητροπολίτου πρ. Παραμυθιάς, Φιλιατών καί Γηροκομείου

#### ΠΡΟΛΕΓΟΜΕΝΑ

ιδέα τῆς εἰρήνης, ὡς ἔν τῶν ὑψίστων ἀγαθῶν, ἀνέκαθεν ἀπησχόλησε τό ἀνθρώπινον πνεῦμα. Οι πόλεμοι ὑπῆρξαν πάντοτε ὀλέθριοι εἰς τήν ἀνθρωπότητα. Όπουδήποτε οὐτοι διεξήχθησαν, ἀπέβησαν λίαν καταστρεπτικοί, ξ-ξάφανίσαντες ἀναριθμήτους ἀνθρωπίνας ὑπάρξεις καί ὅσα καλά ἐπετεύχθησαν σύν τῆ παρόδω τοῦ χρόνου εἰς τόν πολιτισμόν. Αὶ ἐξ αὐτῶν προκληθεῖσαι δυσάρεσται συνέπειαι ὑπῆρξαν μεγάλαι καί όδυνηραί ἀνυπολογίστου συμφορᾶς. Οὕτως ἀφανίσμοί μυριάδων ἀνθρώπων, ἀνάπηροι καί τραυματίαι, ἐρημώσεις μεγάλων ἐκτάσεων καί πόλεων, ὡς καί ὅσαι ἀλλαι κατστροφαί, προκαλοῦνται ἐκάστοτε ἐκ τῶν πολεμικῶν συρράξεων τῶν λαῶν. ὑσονδήποτε δέ τελειότερα είναι τά μέσα διά τῶν ὁποίων οἱ πόλεμοι διεξάγονται, τοσοῦτον ὀλεθριότερα καί τά ἐκ τούτων προκαλούμενα κακά.

Εὐλόγως, λοιπόν, διερωτάται ὁ κόσμος, διατί άραγε οἱ λαοί καταφεύγουν εἰς τούς πολέμους; Τίς ὁ λόγος διά τόν όποῖον ἀδυνατοῦν νά εὕρουν τήν ἐπίλυσιν τῶν διαφορῶν αὐτῶν; Πόθεν προέρχονται οἱ πόλεμοι καί διατί ἡ ἀνθρωπότης παρ' δλην τήν ἐπιτευχθεῖσαν καταπληκτικήν πρόοδον τῆς τε ἐπιστήμης, μηχανικῆς καί τεχνικῆς, δέν κατώρθωσε νά ἐξασφαλίση τελικῶς τήν εἰρήνην ἐπὶ τῆς γῆς; Τίς ὁ λόγος διά τόν ὁποῖον μάχονται καί ἀλληλοσυγκρούονται οἱ λαοί; Ποία δύναμις θά ἡδύνατο ν' ἀναχαιτίση τούς λαούς ἐκ τῶν λίαν ἐξοντωτικῶν πολέμων;

Τῶ ὄντι είναι λυπηρόν, ὅτι και μετά τούς δύο διεξαχθέντας

'Ανδημοσίευση άπό τό περιοδικό **Νέα Σιών** (ξκδοσις 'Ιερᾶ Κοινῶ τοῦ Παναγίου Τάφου, 'Ιερουσαλήμ, 1982)

τελευταίους παγκοσμίους πολέμους, όχι μόνον δέν συνετίσθησαν οι ἄνθρωποι, άλλά προετοιμάζουν ἄλλους νέους τοιούτους, οίτινες ἐάν ἐπέλθουν, θά ἐξαφανίσουν τά πάντα ἀπό προσώπου τῆς γῆς. Ἡ ἐξ αὐτῶν συμφορά θά εἶναι ὁλοσχερής καί ἀνεπανόρθωτος. Καί ναί μέν διακηρύσσεται ή είρήνη, ως ῦψιστον άγαθόν, πλήν όμως πόλεμοι διεξάγονται είς πολλά μέρη τῆς ὑφηλίου, ἐπειδή καί οἱ μετά τόν δεύτερον παγκόσμιον πότης υφήλιου, επείση και στ μετά τον σεστερον παγιουμαλλεμον συσταθέντες διεθνεῖς όργανισμοί ἀπέβησαν έντελῶς ἀνίσχυροι πρός ἐξασφάλισιν τῆς ἐλευθερίας, ἀκεραιότητος καί ἀνεξαρτησίας τῶν κρατῶν. "Ο,τι δηλαδή συνέβη μετά τον ἐπελθόντα πρώτον παγκόσμιον πόλεμον διά τῆς συστάσεως τοῦ διεθνοῦς ὀργανισμοῦ τῆς Κοινωνίας τῶν Ἐθνῶν, τό αὐτό νῦν ἐπαναλαμβάνεται καί μετά τόν δεύτερον παγκόσμιον τοιοῦτον, έπειδή ή ίδέα τῆς εἰρήνης καί ὁ σεβασμός τῶν ἀνθρωπίνων δικαιωμάτων ἐκλαμβάνονται κατά ὅλως διάφορον ἀντίληψιν ἐκ μέρους τῶν ἡγετῶν τῶν κρατῶν, ἀποφαινομένων ἀναλόγως τῶν προθέσεων καί συμφερόντων τῶν λαῶν, τῶν ὁποίων οὖτοι ήγουνται. Ένεκα τούτου ἐπιζητεῖται ἐκάστοτε τρόπος ἐπιβολής τῶν ἰσχυροτέρων οὐχί κατά τήν ἀληθή ἔννοιαν τοῦ Δικαίου, ἀλλά βάσει τῶν ἐπιδιῶξεων τῶν ἐπεκτατικῶν αὐτῶν σχε δίων. Συνέπεια δέ της τοιαύτης ἐπικρατούσης ἀνομοιογενοῦς άντιλήψεως, είναι ό παρατηρούμενος κατά τούς συγχρόνους καιρούς γενικός ψυχικός άναβρασμός, ή διαρκής άνησυχία καί άβεβαιότης, ώς πρός την διατήρησιν της έλευθερίας καί άσφαλείας, ἐπειδή συνεχίζεται ἐντατικῶς καί ἄνευ διακοπής τινος ἡ προετοιμασία τῆς ἀντιμετωπίσεως μιᾶς νέας καί πάλιν παγκοσμίου συρράξεως

Είς τήν τοιαύτην γενικήν άναταραχήν καί σύγχυσιν τῶν ίδε-

ῶν καί τῶν ἀντιλήψεων τῶν ἀνθρώπων προβάλλεται ἡ ἰδέα τῆς εἰρήνης «ὡς μεγαλάνωρ ἡσυχία», ἡ ὑπό τοῦ Πινδάρου ἐξυμνηθεῖσα². Τὰ περί αὐτῆς ἐν τῆ 'Αγία Γραφῆ διαλαμβανόμενα, είναι πάντοτε διαφωτιστικά καί ἐποικοδομητικά πᾶσιν άν

θρώποις

Είδικότερον έν τη παρούση έργασία έκθέτωμεν τάς περί είρηνης ίδέας τών προφητών τοῦ 'Ισραήλ, τάς μνημονευομένας έν τοῖς προφητικοῖς τούτων βιβλίοις, τοῖς έν τῶ βιβλίω τῆς Παλαιᾶς Διαθήκης περιληφθεῖσιν. 'Εν αὐτοῖς έκτθενται θεσπέσιοι περί εἰρήνης διακηρύξεις αὐτῶν, τὰ ἀποτελέσματα τῶν πολέμων, ὡς καί αὶ δίκαιαι τοῦ Θεοῦ κρίσεις καί τιμωρίαι τῶν παραβαινόντων τόν Νόμον Αὐτοῦ³.

#### Δ.

#### Ή κοινωνική είρηνη

ν πρώτοις λεκτέον, ὅτι εἰς τά βιβλία τῶν προφητῶν ἡ ἰδέα τῆς εἰρήνης σχετίζεται μετ' ἄλλων ἰδεωδῶν' τοῦ ἀγαθοῦ τῆς ἀλήθειας, τῆς ἐλευθερίας, τοῦ Δικαίου, τῆς ἀγάπης, ἀλληλεγγύης, ἀντιπαρατασσομένης λίαν χαρακτηριστικῶς πρός πᾶσαν ἀνομίαν καὶ ἀπό τοῦ Θεοῦ ἀποστασίαν, τήν ἀμαρτίαν, ἀδικίαν, ἐχθρότητα καί κακίαν, τοὺς πολέμους καὶ τήν καθόλου διαφθοράν.

Ή είρήνη, ὡς ὕψιστον ἀγαθόν, προσπορίζει τοῖς ἀνθρώποις τήν πλήρη μετ' ἀλλήλων ἀρμονικήν σχέσιν καί διαβίωσιν, ἐξ αὐτῆς δὲ προέρχεται ἡ ἐν πᾶσι τοῖς ἀγαθοῖς ἀνάπτυξις καί πρόοδος τῶν λαῶν. Αὐτη, ὡς ἱδεῶδες, ἀνήκει εἰς τάς δημιουργικάς καί ρυθμιστικάς ἀξίας. Τὰς περί εἰρήνης ἱδέας συναντώμεν τόσον παρά τοῖς ἀρχαίοις "Ελλησιν, ὅσον καί παρά τοῖς Προφήταις τοῦ 'Ισραήλ. Συγκεκριμένως ἀναφερόμεθα ἐνταῦθα οὐχί πρός δλους τοὺς καλουμένους Προφήτας παρ' αὐτῶ, ἀλλά τοὺς γράψαντας τὰ ἐν τῆ Παλαιά Διαθήκη διαλαμβανόμενα προφητικά βιβλία καί χαρακτηριζομένους ὡς κυρίως Προφήτας, ἀσκήσαντας ἐν τῆ Ισραηλιτική κοινωνία τό μέγα καί ὑψηλόν ἔργον τῆς ἀποκαλύψεως τῶν αἰωνίων βουλῶν τοῦ Θεοῦ, τό καὶ ἄλλως προφητικόν ἔργον καλούμενον. 'Εν αὐτῶ περιέχεται σύν τοῖς ἀλλοις τό θεσπέσιον μήνυμα τῆς αἰωνίου εἰρήνης. Τοῦτο ἀπευθύνεται μέν πρός τόν περιούσιον λαόν τοῦ Θεοῦ, το το απευθύνεται μέν πρός τόν περιούσιον λαόν τοῦ Θεοῦ, τοιτέστι στόν 'Ισραηλιτικόν, πλήν ὅμως ἐπεκτείνεται ἐν ταὺτῶ καί πρός τά λοιπά τῆς ὑφηλίου ἔθνη. 'Ως ἐκ τουτου αι περί εἰρήνης θεσπέσιοι τῶν προφητῶν διακηρύξεις περιλαμβάνουν τήν κοινωνικήν καί παγκόσμιον ἤ διεθνή εἰρήνην, τήν προσδοκωμένην διὰ τῆς ἐλεύσεως τοῦ Μεσσίου.

Οἱ Προφήται ἐνδιαφέρονται πρωτίστως διά τὴν κατά Θεόν προκοπήν τοῦ Ἰσραηλιτικοῦ λαοῦ, αἱ δὲ περί εἰρήνης παρ' αὐτῶν ἐξαγγελλόμεναι παραινέσεις ἀπευθύνονται πρός αὐτόν, τόν περιούσιον λαόν τοῦ Θεοῦ, τόν ὁποῖον προώρισεν, ὅπως καταστή πρότυπον ἐν πὰσι τοῖς ἔθνεσι. Μετά τήν ἐν αὐτῶ ἐπικράτησιν τῆς εἰρήνης, προσβλέπουσι τἡν ἐπέκτασιν αὐτῆς καί εἰς τὰ ἄλλα ἔθνη. Ἡ περί εἰρήνης πρόρρησις τῶν Προφητῶν περί τόν ἄξονα τοῦτον ἐκτείνεται, ὑπομιμνήσκουσα τοῖς ἀνθρώποις τὰ σωτήρια διδάγματα τοῦ λόγου τοῦ Θεοῦ, τοῦ διαλαλουμένου δι' αὐτῶν. Ἡ θεοκρατική ἀντίληψις διέπει τούς προφητικούς τοὺτων λόγους, τὰ πάντα δὲ ἀνακρίνονται ὑπό τἡν βασικήν ταὐτην ἀρχή, τἡν διέπουσαν τἡν Ἰσραηλιτικήν θρησκείαν. Ἐκ τῆς τποποεως τοῦ Νόμου τοῦ Θεοῦ εὲετάζεται παρ' αὐτῶν ἡ δλη πορεία τοῦ Ἰσραηλιτικοῦ λαοῦ. Αἱ ἐπιδρομαί, ἐπιθέσεις καὶ καταδυναστεύσεις αὐτοῦ ὑπό τῶν πολεμίων, κρίνονται παρ' αὐτῶν ἐξ αὐτῆς τῆς ἀπόψεως.

Ή εἰρήνη, ὡς Θεία βουλή, ἀποτελεῖ κατά τούς Προφήτας θεμελιώδη ἀρχήν τήν Ἰσραηλιτικῆς θρησκείας, ἐκδέχονται δέ αὐτήν διττήν, ἄμα μέν ὡς ἐσωτερικήν ἢ κοινωνικήν, ἄμα δέ ὡς ἐσωτερικήν ἢ διεθνῆ καί παγκόσμιον. Ἡ κοινωνικήν εἰρήνη ἀποτελεῖ τήν ἀρραγῆ βάσιν τῆς προόδου τῆς Ἰσραηλητικῆς κοινωνίας, ՙΩς ἐκ τούτου ἡ εἰρήνη παρίσταται, ὡς κέντρον νέας τάξεως ἐν τῶ αἰῶνι τῆς εὐτυχίας, ἤτις θά στηρίζηται ἐπί τῆς δικαιοσύνης καί θ' ἀντικαταστήση τόν πόλεμον διά τῆς συνεργασίας τῆς ἡθικῆς κοινωνίας τῶν ἀνθρώπων, κατ' ἀντίθεσιν πρός τό παρόν, κατά τό όποῖον ἡ πλεονεξία τῶν ἀντιθέτων κρατῶν ἐνσπείρει τὸ μῖσος καί τήν διχόνοιαν. Διά ταῦτα ἡ εἰρήνη ἀποτελεῖ τήν θεμελιώδη ἔννοιαν τῆς ἐλπίδος τοῦ μέλλοντος, περιλαμβανούσης πάντα τά ἀγαθά τοῦ Θεοῦ. Ἡ κοινωνική ἀλληλεγγύη, τό κοινωνικόν Φρόνημα, ἡ δικαιοσύνη, ἡ φιλαλήθεια, ἡ ἀγάπη, ἡ κοινή ἐλπίς, ἡ ἡθική συνεργασία τῶν κοινωνικῶν τάξεων, ὡς καί οἱ κοινοί ἱδανικοί σκοποί, εἰναι νόμοι διέποντες τήν ὑπό τῶν Προφητών προσδοκωμένην εἰρήγην.

'Αλλ' ή πραγματοποίησις τής ιδεώδους ταύτης κοινωνικής προόδου καί εύτυχίας, ἀπέχει κατά πολύ έκ τής συγχρόνου

τῶν Προφητῶν καταστάσεως τῆς Ἰσραηλιτικῆς κοινωνίας. Αι πόλεις ἐμφανίζουσιν ὄψιν οὐχί θρησκευομένου λαοῦ, ἀλλ' ἐθνικοῦ. ἀνόμου καὶ ἀθέου. "Ενεκα τούτου ὁ μένιστος τῶν Ποσρητῶν Ἡσαῖας ἐπιπλήτων τήν ἀνομίαν καὶ ἀποστασίαν τῆς Ἰσραηλιτικῆς κοινωνίας, λαμβάνει πολλάκις ἀφορμήν, ὅπως ἀνάπτυξη τά ὀλέθρια ἀποτελέσματα τῶν διαπληκτισμῶν, ἐρίδων, ἀδικιῶν, ἐχθροτήτων καὶ πολέμων. Ἡ ἀργή τοῦ Θεοῦ ἐξεγείρεται τιμωρός πρός τούς μαχόμενους, συντρίβων τάς ἀμαρτωλάς τούτων δυναστείας.

«Καί έθυμώθη όργη Κύριος σαβαώθ έπί τόν λαόν αύτοῦ, καί έπέβαλε τήν χεῖρα αὐτοῦ έπ' αὐτούς καί ἐπάταξεν αὐτούς, καί παρωξύνθη τά όρη, καί ἐγενήθη τά θνησιμαΐα αὐτῶν ὡς κοπρία ἐν μέσω όδοῦ καί ἐν πᾶσι τοὐτοις οὐκ ἀπεστράφη ὁ θυμός αὐτοῦ, ἀλλὶ ἔτι ἡ χεῖρ ὑψηλή τοιγαροῦν ἀρεῖ σύσσημον ἐν τοῖς ἔθνεσι τοῖς μακράν καί συριεῖ αὐτούς ἀπ' ἄκρου τῆς γῆς, καί ἰ-

δού ταχύ κούφως ἔρχονται.4

Ό προφήτης 'Ωσηέ χαρακτηριστικώς άναφέρει, ὅτι αἰτία τῶν ἀλλεπαλλήλων συμφορῶν εἰς τό ἀνθρώπινον γένος, εἶναι ἡ ἀπό τοῦ Θεοῦ τούτου ἀπομάκρυνσις καί ἡ μεγάλη διαφθορά ἡ ἐπελθοῦσα εἰς αὐτό. 'Απευθυνόμενος πρός τούς υἰούς τοῦ 'Ισραήλ, ὡς καί πάντας τούς κατοικοῦντας τήν γῆν, στηλιτεύει τήν ἀνομίαν καὶ τὰ μεγάλα κακά τὰ ἐπικρατοῦντα εἰς τάς κοινωνίας αὐτῶν. 'Εντεῦθεν ἡ ἔλλειψις τῆς εἰρήνης ἐν αὐτοῖς καί οἱ κατα-

στρεπτικοί πόλεμοι.

«'Ακούσατε λόγον Κυρίου, υίοί 'Ισραήλ, ὅτι κρίσις τῶ Κυρίω πρός τούς κατοικοῦντας τήν γῆν, διότι οὐκ ἔστιν ἀλήθεια οὐδέ ἔλεος οὐδέ ἐπίγνωσις Θεοῦ ἐπί τῆς γῆς' ἀρά καί ψεῦδος καί φόνος καί κλοπή καί μοιχεία κέχυται ἐπί τῆς γῆς, καί αίματα ἐκὸ αίμασι μίσγουσι διά τοῦτο πενθήσει ἡ γῆ καί σμικρυνθήσεται σύν πᾶσι τοῖς κατοικοῦσιν αὐτήν, σύν πᾶσι τοῖς θηρίοις τοῦ ἀγροῦ καί σύν τοῖς ἐρπετοῖς τῆς γῆς καί σύν τοῖς πετεινοῖς τοῦ οὐρανοῦ, καί οἱ ἰχθῦες τῆς θαλάσσης ἐκλείψουσιν, ὅπως μηδείς, ὅτο κάζηται μήτε ἐλέχθη μηδείς, ὅ

«Πορνείαν καί οίνον καί μέθυσμα έδέξατο καρδία λαοῦ μου έν συμβόλοις έπηρώτων, καί έν ράβδοις αὐτοῦ ἀπήγγελον αὐτῶ΄ πνεύματι πορνείας ἐπλανήθησαν καί ἐξεπόρνευσαν ἀπό τοῦ Θεοῦ αὐτῶν»6. Ένεκα τούτου ὁ αὐτός Προφήτης παροτρύνει τούς Ἰσραηλίτας, ὅπως μετανοήσουν καί ἐπιστρέψουν εἰς τόν Θεόν, ἵνα ἀπολαύσουν τά ἀγαθά Αὐτοῦ, τῆς δικαιοσύνης

καί της είρηνης.

«Σπείρατε έαυτούς είς δικαιοσύνην, τρυγήσατε είς καρπόν ζωής, φωτίσατε έαυτοίς φως γνώσεως, έκζητήσατε τόν κύριον έως τοῦ έλθεῖν γενήματα δικαιοσύνης ὑμῖν ἵνα τί παρεσιωπήσατε ἀσέβειαν καί τάς ἀδικίας αὐτῆς ἐτρυγήσατε; ἐφάγετε καρπόν ψευδῆ, ὅτι ἤλπισας ἐν τοῖς ἀμαρτήμασί σου, ἐν πλήθει δυνάμεὡς σου»7.

Κατά τούς Προφήτας ή όργή του Θεου έκσπα καί τιμωρεῖ τούς ἀσεβεῖς, ἐπειδή πορεύονται ἐν ἀδικίαις καί ἀμαρτίαιας, ἀπομακρυνόμενοι τῆς ἀληθείας καί τῆς ἐπιγνώσεως τοῦ Νόμου Αὐτοῦ. Εἰς ὅλους τούς προφητικούς λόγους ἀναφέρεται ἡ τιμω-

ρούσα τούς παραβάτας τούτου θεία δικαιοσύνη.

«Διά τοῦτο ἐπί τούς νεανίσκους αὐτῶν οὐκ εὐφρανθήσεται ὁ Κύριος καί τούς ὀρφανούς αὐτῶν καί τάς χήρας αὐτῶν οὐκ ἐλεήσει, ὅτι πάντες ἄνομοι καί πονηροί, καί πᾶν στόμα λαλεῖ ἄδικα.
Ἐπί πᾶσι τούτοις οὐκ ἀπεστράφη ὁ θυμός, ἀλλ' ἔτι ἡ χείρ ὑψηλή' καί καυθήσεται ὡς πῦρ ἡ ἀνομία καὶ ὡς ἄγρωστις ξηρά βρωθήσεται ὑπό πυρός'; καί καυθήσεται ἐν τοῖς δάσεσι τοῦ δρυμοῦ, καί συγκαταφάγεται τῶ κύκλω τῶν βουνῶν πάντα διά θυμόν ὀργῆς Κυρίου συγκέκαυται ἡ γῆ ὅλη, καί ἔσται ὁ λαός ὡς 
κατακεκαυμένος ἀπό πυρός' ἄνθρωπος τόν ἀδελφόν αὐτοῦ οὐκ ἐλεήσει»<sup>8</sup>.

Έλατήρια τῶν πολέμων κατά τούς Προφήτας θεωροῦνται ἡ καταπάτησις τοῦ δικαίου, ἡ ὑπερίσχυσις τοῦ μίσους, τῆς κλοπῆς, τῆς βίας καί τῆς ἐλλείψεως ἐμπιστοσύνης μεταξύ τῶν ἀνθρώπων. Εἰς αὐτάς τάς κακίας συμπαρασύρεται καί ὁ περιού-

σιος λαός του Θεού.

«Διά τοῦτο τάδε λέγει Κύριος' ἀνθ' ὧν ἡ ἀφορμή ὑμῶν ἐκ τῶν ἐθνῶν τῶν κύκλω ὑμῶν καί ἐν τοῖς νομίμοις μου οὺκ ἐπορεύθητε καί τά δικαιώματά μου οὺκ ἐποιήσατε, ἀλλ' οὐδέ κατά τά δικαιώματα τῶν ἐθνῶν τῶ κύκλω ὑμῶν οὺ πεποιήκατε, διά τοῦτο τάδε λέγει Κύριος' ίδού ἐγώ ἐπί σε καί ποιήσω ἐν μέσω σου κρίμα ἐνῶπιον τῶν ἐθνῶν καί ποιήσω ἐν σοί ἄ οὺ πεποίηκα καί ἄ οὺ ποιήσω ὅμοια αὐτοῖς, ἔτι κατά πάντα τά βδελύγματά σου»9.

Τό δίκαιον πηγάζει έκ τοῦ Νόμου τοῦ Θεοῦ καί διά τοῦτο ὁσάκις οὶ Ἰσραηλῖται παραβαίνουν αὐτήν, ὑφίστανται τάς τιμωρίας τοῦ Θεοῦ. Ὁ ἄνομος λαός συντρίβεται καί ἄγεται εἰς ἀπώλειαν. Τοῦτο ρητῶς τονίζεται ὑπό τῶν Προφητῶν.

«'Ο άνομος έκεῖνος τῆ άδικία αὐτοῦ ἀποθανεῖται, καί τό αίμα

αὐτοῦ ἐκ τῆς χειρός σου ἐκζητήσω. Καί σύ ἐάν διαστείλης τῷ ἀνόμῳ, καί μή ἀποστρέψη ἀπό τῆς ἀνομίας αὐτοῦ καί ἀπό τῆς όδοῦ αὐτοῦ, ὁ ἄνομος ἐκεῖνος ἐν τῆ ἀδικία αὐτοῦ ἀποθανεῖται, καί σύ τήν ψυχήν σου ρύση»<sup>10</sup>.

'Ωσαύτως ὁ Προφήτης 'Ησαίας μνημονεύει τάς ἐπερχομένας πρός τούς πολεμοῦντας καταστροφάς. Οι Προφήται ἐπανειλημμένως τονίζουν είς τά προφητικά αὐτῶν μηνύματα, ὅτι ἐπισύρουν τήν δικαίαν τιμωρίαν τοῦ Θεοῦ, δι' ὅσα μηχανεύονται κατ' ἀλλήλων κακά.

«Τήν όργήν μου εὶς ἔθνος ἄνομον ἀποστελῶ καί τῶ ἐμῶ λαῶ συντάξω καί ποιῆσαι σκῦλα καί προνομήν καί καταπατεῖν τάς πόλεις καί θεῖναι αὐτάς είς κονιορτόν»<sup>11</sup>.

«Καί εὶ ἤκουσας τῶν ἐντολῶν μου, ἐγένετο ἄν ώσεί ποταμός ἡ εἰρήνη σου καί ἡ δικαιοσύνη σου ὡς κῦμα θαλάσσης»12.

Χάρις εἰς τήν διακρίνουσαν τούς Προφήτας διορατικότητα, περιγράφονται παρ' αὐτῶν αἱ ἐπαναλαμβανόμεναι εἰς τήν παγκόσμιον ἱστορίαν αἰματοχυσίαι. Εἰς τά βιβλία τούτων ἀναφέρονται τοιαῦται συρράξεις ἐθνῶν, εἴτε κατά τοῦ Ἰσραηλιτικοῦ λαοῦ εἴτε καί μετ' ἀλλήλων συνεπεία τῆς ἀπομακρύνσεως αὐτῶν ἀπό τοῦ ἀληθινοῦ Θεοῦ.

Οϋτω, λόγου χάριν, ο Προφήτης Ίερεμίας ἱστορῶν τάς ἀλλεπαλλήλους καταστροφάς τοῦ Ἰσραηλιτικοῦ λαοῦ, ἀποδίδει αὐτάς κυρίως εἰς τήν ἔλλειψιν τῆς καλῆς διαπαιδαγωγήσεως τούτου καί τήν ἐπικρατοῦσαν παρ' αὐτῷ μεγάλην ἀσέβειαν.

«Διά τοὖτο ἔπαισεν αὐτούς λέων ἐκ τοὖ δρυμοῦ, καί λύκος ἔως τῶν οἰκιῶν ὡλώθρευσεν αὐτούς, καί πάρδαλις ἐγρηγόρησεν ἐπί τὰς πόλεις αὐτῶν πάντες οἱ ἐκπορευόμενοι ἀπ' αὐτῶν θηρευθήσονται, ὅτι ἐπλήθυναν ἀσεβείας αὐτῶν, ἴσχυσαν ἐν ταῖς ἀποστροφαῖς αὐτῶν» 13.

Ή εἰρήνη ἐπικρατεῖ, ὅταν εἰς ἔκαστον ἄτομον ὑπάρχη ἡ ἐσωτερική είρηνη. Τό προφητικόν κήρυγμα της κοινωνικής είρηνης προϋποθέτει την έν ένί έκάστω ένυπάρχουσαν ένδόμυχον είρήνην. Ένέχει δέ πρωταρχικήν διά τούς Προφήτας σημασίαν αήτη, διότι λόγω έλλείψεως ταύτης έπέρχονται οἱ πόλεμοι. Διό μετά δριμύτητος ελέγχουν τήν ασέβειαν καί απιστίαν πρός τόν Θεόν, καταφέρονται έναντίον τῆς λατρείας τοῦ Βάαλ, ψέγουσι τάς κακίας και άθλιότητας τῆς Ἰσραηλιτικῆς κοινωνίας, τόν άνήθικον βίον των πολιτών αύτης, τάς πολλάς άδικίας, τάς άθεμίτους σχέσεις τῶν δύο φύλων, τήν παρέκκλισιν ἐκ τοῦ θεσμοῦ τοῦ γάμου καί τοῦ οἰκογενειακοῦ βίου, τήν ροπήν πρός τόν πλοῦτον, τήν ἀπληστίαν, τήν πολυτέλειαν, τήν ἀκόλαστον ζωήν, τήν ήθικήν κατάπτωσιν άρχόντων, δικαστών καί λοιπών ήγετών τοῦ λαοῦ, παντί δέ σθένει ἐπιδιώκουν διά τῶν παραινετικῶν αὐτῶν λόγων τήν σωφροσύνην καί χρηστήν τούτου διαπαιδαγώγησιν. Τήν στενοχωρίαν δέ και τήν θλίψιν αὐτῶν ἐκφράζουν έν τοῖς προφητικοῖς αὐτῶν λόγοις διά τά δεινά ἄτινα ὑφίσταται ό περιούσιος λαός του Θεου έξ αίτίας τῆς μεγάλης διαφθοράς αύτου.

«<sup>\*</sup>Ω πόλις αἰμάτων, ὅλη ψευδής, άδικία πλήρης, οὐ ψηλαφηθήσεται θήρα. Φωνή μαστίγων καί φωνή σεισμοῦ τροχῶν καί ἵππου διώκοντος καί ἄρματος ἀναβράσσοντος καί ἱππέως ἀναβαίνοντος καί στιλβούσης ρομφαίας καί ἐξαστραπτόντων ὅπλων καί πλήθους τραυματιῶν καί βαρείας πτώσεως' καί οὐκ ἡν πέρας τοῖς ἔθνεσιν αὐτῆς, καί ἀσθενήσουσιν ἐν τοῖς σώμασιν αὐτῶν ἀπό πλήθους πορνείας»<sup>14</sup>.

«'Ακούσατε λαοί λόγους καί προσεχέτω ή γῆ καί πάντες οὶ ἐν αὐτῆ, καί ἔσται Κύριος ἐν ὑμῖν εἰς μαρτύριον, Κύριος ἐξ οῖκου ἀγίου αὐτοῦ, διότι ἰδού Κύριος ἐκπορεύεται ἐκ τοῦ τόπου αὐτοῦ καί καταβήσεται καί ἐπιβήσεται ἐπί τά ὕψη τῆς γῆς, καί σαλευθήσεται τά ὅρη ὑποκάτωθεν αὐτοῦ, καί αὶ κοιλάδες τακήσονται ὡς κηρός ἀπό προσώπου πυρός καί ὡς ὕδωρ καταφερόμενον ἐν καταβάσει. δι' ἀσέβειαν 'Ιακώβ πάντα ταῦτα καί δι' ἀμαρτίαν οἴκου 'Ισραήλ»<sup>15</sup>.

Τά προμηνύματα τῆς όλοσχεροῦς καταστροφῆς τοῦ κόσμου, ἄτινα διά πυρίνων λόγων ἐξαγγέλλουν οἱ Προφῆται, ῆταν προσταγαί τοῦ Θεοῦ εἰς αὐτούς. Ἡ ἀνάμιξις τοῦ Ἰσραήλ μετά τῶν ἀλλοφύλων, ἡ εἴσδυσις εἰδωλολατρικῶν στοιχείων ἐν Παλαιστίνη, ἡ μεγάλη ἔκλυσις τῶν ἡθῶν τῶν ὁμόρων αὐτῷ λαῶν, ὡς καί αὐτοῦ τούτου, συνετέλεσαν εἰς τόν ἀφανισμόν παντός καλοῦ καί ἀγαθοῦ. Ἱεντεῦθεν ἡ ἡθικἡ ἐξαθλίωσις ἐπεκτείνεται ἐκ τῆς κοινωνίας τῶν πόλεων εἰς ἄπαντα τόν γεωργικόν κόσμον. 'Ο περιούσιος λαό τοῦ Θεοῦ τελεῖ διαρκῶς ἐν ἐμπολέμω καταστάσει, παρά τὰ ἐπανειλημμένα κηρύγματα τῶν Προφητῶν περί διαφυλάξεως αύτοῦ έντός τῶν ἱερῶν θεσμίων τῶν παραδόσεων. Πολλάκις οἱ Προφήται ἀποτρέπουν τάς συμμαχίας καὶ τοὺς πολέμους μετά τῶν ἀλλοφύλων, ἀλλά δυστυχῶς δέν εἰσακούονται παρ' αὐτοῦ. Διό καὶ αἱ πρός τόν Θεόν ἀναπεμπόμεναι τούτου εύχαὶ, εἰς μάτην ἀναφέρονται, ἐπειδή, ὡς ἐλεγεν ὁ Προφήτης 'Ησαῖας, «ἐγγίζει μοι ὁ λαός οῦτος ἐν τῷ στόματι αὐτοῦ καὶ ἐν τοῖς χείλεσιν αὐτῶν τιμῶσί με, ἡ δέ καρδία αὐτῶν πόρρω ἀπέχει ἀπ' ἐμοῦ' μάτην δέ σέβονταί με διδάσκοντες ἐντάλματα ἀνθρώπων καὶ διδασκαλίας» 16.

Οἱ Προφήται μετά πολλοῦ καί σφοδροῦ πάθους διεκτραγωδοῦν τό ἔκλυτον τῆς Ἰσραηλιτικῆς κοινωνίας, ἐπισταμένη δέ ἀνάγνωσις τῶν βιβλίων αὐτῶν ἐκπλήσσει διά τόν ὡμόν τρόπον τῆς περιγραφῆς αὐτοῦ. "Όσα οὖτοι διατυπώνουν ἐν αὐτοῖς, ἀποτελοῦν διαρκή ὑπόμνησιν τοῦ καθήκοντος τοῦ λαοῦ ἔναντι τοῦ Θεοῦ καί τῶν μεγίστων εὐθυνῶν τῶν ἡγετῶν αὐτοῦ διά τάς ἐπερχομένας ἀλλεπαλλήλους συμφοράς εἰς αὐτόν. Παραθέτομεν κατωτέρω περικοπάς τινάς ἐκ τῶν προφητικῶν βιβλίων, ἐκ τῶν ὁποίων καταφαίνεται τὸ ἔκλυτον τῆς Ἰσραηλιτικῆς κοινωνίας, τὸ ὑπὶ αὐτῶν στηλιτευόμενον.

«Καί έρεῖ' ἀκούσατε δή ταῦτα αἱ ἀρχαί οῖκου 'Ιακώβ καὶ οἱ κατάλοιποι οῖκου 'Ισραήλ. Οὐχ ὑμῖν ἐστι τοῦ γνῶναι τό κρίμα; μισοῦντες τά καλά καὶ ζητοῦντες τά πονηρά, ἀρπάζοντες τά δέρματα αὐτῶν ἀπ' αὐτῶν καὶ τάς σάρκας αὐτῶν ἀπό τῶν ὀστέων αὐτῶν. ὄν τρόπον κατέφαγον τάς σάρκας τοῦ λαοῦ μου καὶ τά δέρματα αὐτῶν ἀπ' αὐτῶν ἐξέδειραν καὶ τὰ ἀστέα αὐτῶν συνέθλασαν καὶ ἐμέλισαν ώς σάρκας εἰς λέβητα καὶ ὡς κρέα εἰς χύτραν, οῦτως κεκράξονται πρός τὸν Κύριον, καὶ οὐκ εἰσακούσεται αὐτῶν» 17.

«Τάδε λέγει Κύριος" έπί ταῖς τρισίν άσεβείαις υὶῶν Ἰοὐδα καί έπί ταῖς τέτταρσιν οὐκ άποστραφήσομαι αὐτόν, ἔνεκα τοῦ ἀπώσασθαι αὐτούς τόν νόμον τοῦ Κυρίου, καὶ τά προστάγματα αὐτοῦ οὐκ ἐφυλάξοντο, καὶ ἐπλάνησεν αὐτούς τὰ μάταια αὐτῶν, ἃ ἐποίησαν, οῖς ἐξηκολούθησαν οἱ πατέρες αὐτῶν ὸπίσω αὐτῶν καὶ ἐξαποστελῶ πῦρ ἐπί Ἰούδαν, καὶ καταφάγεται θεμέλια Ἱερουσαλήμ» <sup>18</sup>.

«Καί όδόν εἰρήνης οὐκ οἴδασι, καί οὐκ ἔστι κρίσις ἐν ταῖς ὁδοῖς αὐτῶν' αἱ γάρ τρίβοι αὐτῶν διεστραμμέναι, ἃς διοδεύουσι, καί οὐκ οἴδασιν εἰρήνη»<sup>19</sup>.

«Αὐτός Κύριος είς κρίσιν ήξει μετά τῶν πρεσβυτέρων τοῦ λαοῦ καί μετά τῶν ἀρχόντων αὐτοῦ. ὑμεῖς δὲ τί ἐνεπυρίσατε τόν ἀμπελῶνά μου καί ἡ ἀρπαγή τοῦ πτωχοῦ ἐν τοῖς οἴκοις ὑμῶν; τί ὑμεῖς ἀδικεῖτε τόν λαόν μου καί τό πρόσωπον τῶν πτωχῶν καταισχύνετε;»²0.

«'Εν τῆ ἡμέρα ἐκείνη καί ἀφελεῖ Κύριος τήν δόξαν τοῦ ίματίου αυτών καί τούς κόσμους αὐτών καί τά ἐμπλόκια καί τούς κοσύμβους καί τούς μηνίσκους καί τό κάθεμα καί τόν κόσμον τοῦ προσώπου αὐτῶν καί τήν σύνθεσιν τοῦ κόσμου τῆς δόξης καί τους χλιδώνας, καί τά ψέλια καί τό έμπλόκιον καί τά περιδέξια καί τούς δακτυλίους καί τά ἐνώτια καί τά περιπόρφυρα καί τά μεσοπόρφυρα καί τά ἐπιβλήματα τά κατά τήν οἰκίαν καί τά διαφανή Λακωνικά καί τά βύσσινα καί τά ὑάκινθα καί τά κόκκινα καί τήν βύσσον, σύν χρυσῷ καί ὑακίνθῳ συγκαθυφασμένα καί θέριστρα κατάκλιτα, καί ἔσται ἀντί ὀσμῆς ἡδείας κονιορτός, καί άντί ζώνης σχοινίω ζώση καί άντί του κόσμου της κεφαλής του χρυσίου φαλάκρωμα έξεις διά τά έργα σου καί άντί τοῦ χιτῶνος τοῦ μεσοπορφύρου περιζώση σάκκον, και ὁ υἰός σου ὁ κάλλιστος, ὄν ἀγαπὰς, μαχαίρα πεσεῖται, καί οἱ ἰσχύοντες ὑμῶν μαχαίρα πεσοῦνται. Καί ταπεινωθήσονται καί πενθήσουσιν αἱ θῆκαι τοῦ κόσμου ὑμῶν, καί καταλειφθήση μόνη καί είς τήν γῆν έδαφισθήση»21.

Είς τούς είρημένους τούτους στίχους τοῦ βιβλίου τοῦ Προφήτου 'Ησαῖου ἱστορεῖται λεπτομερῶς ἡ μεγάλη τάσις τῆς πολυτελείας τῶν γυναικῶν τῆς 'Ισραηλιτικῆς κοινωνίας, ῆτις ἐγένετο αἰτία ἀπομακρύνσεως αὐτῶν ἀπό τοῦ Θεοῦ. 'Η παρά τοῦ Προφήτου 'Ησαῖου ἔκθεσις τῶν πολυτελῶν εἰδῶν καί κοσμημότων τῶν θυγατέρων τῆς 'Ιερουσαλήμ σκοπάν ἔχει, ὅπως ὑπομιμνήσκη αὐταῖς τήν κουφότητα καί ματαιοδοξίαν τῆς φιλαρεσκείας καί τοῦ καλλωπισμοῦ αὐτῶν. "Ενεκα τούτου σημειοῖ καί τοῦτα

«Τάδε λέγει Κύριος" ὧν ὑψώθησαν αὶ θυγατέρες Σιὧν καί ἐπορεύθησαν ὑψηλῷ τραχήλω καί ἐν νεύμασιν ὀφθαλμῶν καί τῆ πορεία τὧν ποδῶν ἄμα σύρουσαι τούς χιτῶνας καί τοῖς ποσίν ἄ-



Nicolas Poussin, τό πέρασμα τῆς Ἐρυθρᾶς Θάλασσας

Εθνική Πινακοθήκη τῆς Μελβούρνης

μα παίζουσαι, καί ταπεινώσει ὁ Θεός ἀρχούσας θυγατέρας Σιών, καί Κύριος ἀποκαλύψει τό σχήμα αὐτῶν»<sup>22</sup>.

Ό Προφήτης Σοφονίας λυπούμενος σφόδρα διά τόν ήθικόν εκτροχιασμόν τοῦ Ἰσραήλ, ἀποδίδει εὐθύνην εἰς τούς ἄρχοντας αὐτοῦ, παραμελήσαντας παντελώς τήν καλήν παιδείαν αὐτοῦ

«΄Ω ή ἐπιφανής καί ἀπολελυτρωμένη, ἡ πόλις ἡ περιστερά οὐκ εἰσήκουσε φωνῆς, οὐκ ἐδέξατο παιδείαν, ἐπί τῳ Κυρίῳ οὐκ ἐπεποίθει καί πρός τόν Θεόν αὐτῆς οὐκ ἡγγισεν. Οἱ ἀρχοντες αὐτῆς ἐν αὐτῆ ἀς λέοντες ἀρυόμενοι' οἱ κριταί αὐτῆς ἀγ λύκοι τῆς 'λραβίας, οὐχ ὑπελίποντο εἰς τό πρωῖ' οἱ προφῆται αὐτῆς πνευματοφόροι, ἄνδρες καταφρονηταί' ἱερεῖς αὐτῆς βεβηλοῦσι τὰ ἄγια καὶ ἀσεβοῦσι νόμον ὁ δέ Κύριος δίκαιος ἐν μέσω αὐτῆς καί οὐ μή ποιήση ἄδικον' πρωῖ - δωσει κρίμα αὐτοῦ εἰς φῶς καί οὐκ ἀπεκρύβη καί οὐκ ἔγνω ἀδικίαν ἐν ἀπαιτήσει καί εἰς νεῖκος ἀδικίαν ἐν διαφθορὰ κατέσπασα ὑπερηφάνους, ἡφανίσθησαν γωνίαι αὐτῶν' ἐξερημώσω τὰς ὁδούς αὐτῶν τό παράπαν τοῦ μή διοδεὐειν' ἐξέλιπον αἱ πόλεις αὐτῶν παρά τό μηδένα ὑπάρχειν μηδέ κατοικεῖν»²3.

Ό Προφήτης Ίεζεκιήλ άναφερόμενος καί αὐτός εἰς τήν συνεπεία τῆς μεγάλης ἐκλύσεως τῶν ἡθῶν ἐπικειμένην συντριβήν τοῦ λαοῦ, μεταξύ ἄλλων σημειοῖ ταῦτα.

«Αίμα καί θάνατος ἐν ταῖς πλατείαις σου, καί πεσοῦνται τετραυματισμένοι ἐν μαχαίραις ἐν σοί περικύκλῳ σου καί γνώσονται διότι ἐγώ εἰμί Κύριος»<sup>24</sup>.

"Ένεκα τῆς μεγάλης ἡθικῆς καταπτώσεως ἐξαγγέλουν οἱ Προφῆται τήν καταστροφήν τοῦ Ἰσραήλ. Προαναγγέλλουν τήν διά θανάτου, λιμοῦ καί αίχμαλωσίας τούτου, ὡς καί τῆς ἀγίας πόλεως τῆς Σιών τοιαύτην.

«Τίς φείσεται ἐπί σοί, Ίερουσαλήμ; καί τίς δειλιάσει ἐπί σοί; ἤ τίς ἀνακάμψει εἰς εἰρήνην σοι; σύ ἀπεστράφης με, λέγει Κύριος, ὁπίσω πορεύση καί ἐκτενῶ τήν χεῖρα μου καί διαφθερῶσε, καί οὐκέτι ἀνήσω αὐτούς. Καί διασπερῶ αὐτούς ἐν διασπορῷ ἐν πύλαις λαοῦ μου ἡτεκνώθησαν, ἀπώλεσαν τόν λαόν μου διά τάς κακίας αὐτῶν»<sup>25</sup>.

'Ο Προφήτης 'Ησαίας ρητῶς ἀναφέρει τήν παντοδυναμίαν τοῦ Θεοῦ, τοῦ δημιουργήσαντος τόν κόσμον, τό φῶς καὶ τό σκότος, τοῦ μόνου δυναμένου ὅπως λυτρώσηται τόν λαάν καὶ τοῦ καὶ ὁδηγήση εἰς εἰρήνην, ἐφ' ὅσον ἐμπράκτως ἐκὸκλῶση εἰλικρινῆ πρός Αὐτόν μετάνοιαν.

«'Εγώ ο κατασκευάσας φῶς καί ποιήσας σκότος, ο ποιών εἰρήνην καί κτίζων κακά ' εγώ Κύριος ο Θεός ο ποιών πάντα ταῦτα ' εὐφρανθήτω ο οὐρανός ἄνωθεν, καί αἰ νεφέλαι ρανάτωσαν δικαιοσύνην' ἀνατειλάτω ἡ γῆ καί βλαστησάτω ελεος, καί δικαιοσύνην ἀνατειλάτω ἄμα ' εγώ εἰμί Κύριος ο κτίσας σε»<sup>26</sup>.

Έντεῦθεν μακαρίζονται οἱ μοχθοῦντες ὑπέρ τῆς πνευματικῆς ανανήψεως τοῦ λαοῦ καί τῆς ἐπελεύσεως ἐν αὐτῳ τῆς εἰρήνης τοῦ Θεοῦ.

«Κύριε ὁ Θεός ἡμῶν, εἰρήνην δός ἡμῖν, πάντα γάρ ἀπέδωκας ἡμῖν. Κύριε ὁ Θεός ἡμῶν, κτῆσαι ἡμᾶς, Κύριε, ἐκτός σου ἄλλον οὐκ οἴδαμεν, τό ὄνομά σου ὀνομάζομεν»<sup>27</sup>.

Ή εἰρήνη, ώς θεΐον δῶρον, ἄνωθεν πέμπεται τοῖς ἀνθρώποις, κατά τούς Προφήτας.

«'Ιδού έπί τά δρη οἱ πόδες εὐαγγελιζομένου καί ἀπαγγέλλοντος εἰρήνην»<sup>28</sup>.

«Πάρειμι ώς ώρα ἐπί τῶν ὁρέων, ὡς πόδες εὐαγγελιζομένου ἀκοήν εἰρήνης, ὡς εὐαγγελιζόμενος ἀγαθά, ὅτι ἀκουστήν ποιήσω τήν σωτηρίαν σου λέγων Σιών' βασιλεύσει σου ὁ Θεός»<sup>29</sup>.

Είς τό βιβλίον τοῦ Βαρούχ γίνεται εκτενής λόγος περί συστάσεως μετανοίας τοῦ λαοῦ καί εγκωμιάζεται τό άγαθόν τῆς

είρήνης πολλαπλώς.

«"Ακουε 'Ισραήλ έντολάς ζωῆς, ένωτίσασθε γνῶναι φρόνησιν' τί έστίν' Ίσραήλ; τί ότι έν γἢ τῶν έχθρῶν εῖ; ἐπαλαιώθης ἐν γἢ άλλοτρία, συνεμιάνθης τοῖς νεκροῖς, προσελογίσθης μετά τῶν εἰς ἄδου; ἐγκατέλιπες τήν πηγήν τῆς σοφίας' τῆ όδῷ τοῦ Θεοῦ εἰ ἐπορεύθης, κατώκεις ἄν ἐν εἰρήνη τόν αἰῶνα' μάθε ποῦ ἐστι φρόνησις, ποῦ ἐστιν ἰσχύς, ποῦ ἐστιν σύνεσις τοῦ γνῶναι ἄμα ποῦ ἐστι μακροβίωσις και ζωή, ποῦ ἐστι φῶς ὀφθαλμῶν καί εἰρήνη. Τῖς εὐρε τόν τόπον αὐτῆς καί τίς εἰσῆλθεν εἰς τούς θησαυρούς αὐτῆς;»30.

Ο Προφήτης Ίερεμίας, ζήσας είς χρόνους καταδυναστεύσεως καί δεινής αίχμαλωσίας του Ίσραηλιτικού λαού καί μάλιστα έκ μέρους των Βαβυλωνίων, άχθείς δέ και αὐτός αἰχμάλωτος, θρηνεί ὄσον οὐδείς ἄλλος διά τήν πλήξασαν τόν λαόν συμφοράν καί δέεται τω Παναγάθω Θεώ, ὅπως λυτρώση αὐτόν καί ἐπαναφέρη είς τήν πατρίδα τούς έν αίχμαλωσία εύρισκομένους Ίσραηλίτας, χαρίση δέ αὐτοῖς τήν εἰρήνην Αὐτοῦ.

«Καί ζητήσατε είς είρηνην της γης, είς ήν απώκισα ύμας έκει, καί προσεύξασθε περί αὐτῶν πρός Κύριον, ὅτι ἐν εἰρήνη αὐτῆς

ἔσται εἰρήνη ύμιν»31.

«'Ιδού άγώ άνάγω αυτή συνούλωσιν καί ἴαμα καί φανερώσω αὐτοῖς εἰσακούειν καί ἰατρεύσω αὐτήν καί ποιήσω αὐτοῖς εἰρήνην καί πίστιν καί αποστρέψω την αποικίαν Ίούδα καί την αποικίαν Ίσραήλ και οικοδομήσω αυτούς καθώς τό πρότερον»32

Ο Προφήτης Ζαχαρίας περιγράφων τήν ὑπό τοῦ Θεοῦ δοθησομένην εὐλογίαν είς τήν Ίερουσαλήμ καί έκθέτων τά άγαθά,

άτινα ὁ Θεός θέλει παράσχει αὐτῆ, σημειοῖ ταῦτα.

«Τάδε λέγει Κύριος παντοκράτωρ\* ίδού ἐγώ σώζω τόν λαόν μου ἀπό γῆς ἀνατολῶν καί ἀπό γῆς δυσμῶν καί εἰσάξω αὐτούς καί κατασκηνώσω έν μέσω Ίερουσαλήμ, καί ἔσονται έμοί εἰς λαόν, καγώ ἔσομαι αὐτοῖς εἰς Θεόν ἐν ἀληθεία καί δικαιοσύνη»33

«Λαλείτε άλήθειαν ἕκαστος πρός τόν πλησίον αὐτοῦ, άλήθειαν καί κρίμα είρηνικόν κρίνατε έν ταῖς πύλαις ύμῶν, καί ἔκαστος τήν κακίαν τοῦ πλησίον αὐτοῦ μή λογίζεσθε ἐν ταῖς καρδίαις ύμων καί όρκον ψευδή μή άγαπατε, διότι ταυτα πάντα έμίσησα, λέγει Κύριος παντοκράτωρ»34,

«Τήν άλήθειαν καί τήν ειρήνην άγαπήσατε»35.

«'Ανοίξατε πύλας, είσελθέτω λαός φυλάσσων δικαιοσύνην καί φυλάσσων άλήθειαν, άντιλαμβανόμενος άληθείας καί φυλάσσων εἰρήνην' ὅτι ἐπί σοί ἐλπίδι ἤλπισαν, Κύριε, ἔως τοῦ αίῶνος, ὁ Θεός ὁ μέγας, ὁ αἰώνιος, ὅς ταπεινώσας κατήγαγες τούς ἐνοικοῦντας ἐν ὑψηλοῖς»36,

«Βοήσονται οι ενοικούντες έν αύτή, ποιήσωμεν εἰρήνην αύ-

τῷ, ποιήσωμεν εἰρήνην.37. ΄Η κοινωνική εἰρήνη εἶναι ἀποτέλεσμα τῆς πιστῆς ἐφαρμογῆς τοῦ Νόμου τοῦ Θεοῦ, όσάκις δ' ὁ λαός ἀπομακρύνηται τῆς άληθινής θρησκείας, έμπλέκεται είς έξοντωτικούς πολέμους. έν ὧ ἀντιθέτως διά τῆς τηρήσεως τοῦ Νόμου καί τῶν ἐντολῶν τοῦ Θεοῦ προάγεται εἰς ἔργα ἀγαθά καί εὐδοκιμεῖ.

«Καί πάντας τούς υίούς σου διδακτούς Θεοῦ καί ἐν πολλῆ είρήνη τά τέκνα σου»38.

«Καί γνώσονται οι πλανώμενοι τῷ πνεύματι σύνεσιν, οι δέ γογγύζοντες μαθήσονται ύπακούειν, καί αι γλώσσαι αι ψελλί-



'Η Ἐσθήρ μεσολαβεῖ γιά τό λαό της στόν 'Αχασβερώς. (Λονδίνο, Βρετανική Βιβλιοθήκη)



Οί τρεῖς Έβραῖοι μπροστά στόν Ναβουχοδονόσωρα μέσα στήν Κάμινο.

(Λονδίνο, Βρετανική Βιβλιοθήκη)

ζουσαι μαθήσονται λαλείν είρήνη»39.

Αἱ ἰδέαι αὐται τῶν Προφητῶν περί τῆς εἰρήνη ἀποτελοῦν τό εὐαγγέλιον τῆς αἰωνίου εἰρήνης οὐ μόνον διά τό Ἰσραήλ, άλλα καί διά πάντα τά έθνη τῆς γῆς. Ἡ λύτρωσις ἐκ τῆς σοβούσης ἐν αύτοῖς πνευματικής και ήθικής κρίσεως είναι δυνατή μόνον διά τῆς ἀναζωογονήσεως τῶν θρησκευτικῶν καί ἡθικῶν ἀξιῶν<sup>40</sup>. Έφ' έξης παρατίθενται αί περί διεθνούς ή παγκοσμίου είρήνης ίδέαι τῶν Προφητῶν τοῦ Ἰσραήλ.

# Ή Παγκόσμιος Εἰρήνη

ί Προφήται έν τοῖς βιβλίοις αὐτῶν ποιοῦνται λόγον ἐκτός τῆς κοινωνικῆς εἰρήνης καί περί τῆς παγκοσμίου ἤ διεθνούς τοιαύτης. Ἐκ τῶν προφητικῶν αὐτῶν λόγων διαφαίνεται ότι προϋπόθεσις ταύτης είναι ή κοινωνική είρήνη. Καί ναί μέν ώς ἐπί τό πλεῖστον ἐνδιαφέρονται διά τήν ἔλευσιν τῆς εἰρήνης παρά τω Ἰσραηλιτικώ λαώ, πλην οὐδόλως παραλεί-πουν τήν ἐπέκτασιν ταύτης καί ἐν ἄλλοις ἔθνεσιν. Ἡ θεοκρατι-κή πάλιν ἀντίληψις ἀποτελεῖ τήν ἀφετηρίαν τῶν ὅσων δύτοι προφητεύουν περί αὐτῆς. Ἡ παντοδυναμία τοῦ Θεοῦ ἐπεκτείνεται έφ' όλων των έθνων, ή δέ δικαιοσύνη Αὐτοῦ όμοίως κρίνει τάς πράξεις πάντων τῶν ἀνθρώπων τῆς γῆς

«Αὔτη ἡ βουλή, ἥν βεβούλευται Κύριος ἐπί τήν ὅλην οἰκουμένην, καί αΰτη ή χείρ ή ύψηλή ἐπί πάντα τά ἔθνη ΄ ἄ γάρ ὁ Θεός ὁ άγιος βεβούλευται, τίς διασκεδάσει; καί τήν χεῖρα αὐτοῦ τήν ὑ-

ψηλήν τίς αποστρέψει;»<sup>41</sup>. Τά ἔθνη τά μή δεχόμενα τόν Νόμον τοῦ Θεοῦ καί μή πιστεύοντα είς τόν άληθινόν Θεόν, θά καταστραφούν καί θά έξαλειφθοῦν ἀπό προσώπου τῆς γῆς. Αὶ ἀμαρτίαι αὐτῶν ἐπληθύνθησαν, αὶ ἔριδες, διαμάχαι καί πόλεμοι ηὐξήθηκαν καί ἐπεκράτησαν έν αὐτοῖς, αἱ ἀδικίαι καί οἱ φόνοι ἐπλήρωσαν τάς κοινωνίας αὐτῶν, διό ή ὀργή τοῦ Θεοῦ θά ἐκσπάση ἐναντίον αὐτῶν.

«Οὐαί πλήθος έθνῶν πολλῶν" ώς θάλασσα κυμαίνουσα οὕτω παραχθήσεσθε, καί νῶτος ἐθνῶν πολλῶν ὡς ὕδωρ ἡχήσει' ὡς ύδωρ πολύ έθνη πολλά, ώς ύδατος πολλού βία καταφερομένου' καί ἀποσκορακιεῖ αὐτόν καί πόρρω αὐτόν διώξεται ὡς χνοῦν ἀχύρου λικμώντων ἀπέναντι ἀνέμου καί ὡς κονιορτόν τροχού καταιγίς φέρουσα»42,

Μετά παρρησίας καί σθένους προλέγουν τάς όλεθρίους έκβάσεις τῶν μαχῶν πρός ἔξαρσιν τοῦ μεγάλου ἰδεώδους τῆς είρήνης, τῆς ὁποίας ἀπόλυτον ἀνάγκην ἔχουν τά ἔθνη τῆς γῆς. Αύτη οὐδόλως ἐξασφαλίζεται διά τῶν ἐξοπλισμῶν καί τῶν πο-

λέμων, ἐφ' ὅσον ἀνωτέρα πάσης πολεμικῆς ὑλικῆς δυνάμεως εῖναι ἡ αἰώνιος καί ἀκατάλυτος δύναμις τοῦ Θεοῦ, τοῦ δημιουργήσαντος τόν κόσμον ὅλον καί προνοοοῦντος δι' αὐτόν. Ἐντεῦθεν προφητεύουν ἐρημώσεις πόλεων, ἐξαφανίσεις ἐθνῶν ἔ-

νεκα τῶν ἀνομιῶν αὐτῶν.

«Ἰδού Κύριος καταφθείρει τήν οἰκουμένην καί ἐρημώσει αὐτήν καί ἀνακαλύψει τό πρόσωπον αὐτῆς καί διασπερεῖ τούς ἐνοικοῦντας ἐν αὐτῆ΄ καί ἔσται ὁ λαός ὡς ὁ ἱερεύς καί ὁ παῖς ὡς ο κύριος καί ή θεράπαινα ὡς ἡ κυρία΄ ἔσται ὁ ἀγοράζων ὡς ὁ πωλῶν, ὁ δανείζων ὡς ὁ δανειζόμενος καὶ ὁ ὀφείλων ὡς ὡς ὁ καί ἐθαρη ἀραρα φθαρήσεται ἡ γῆ, καί προνομῆ προνομευθήσεται ἡ γῆ τό γάρ στόμα Κυρίου ἐλάλησε ταῦτα΄ ἐπένθησεν ἡ γῆ, καί ἐφθάρη ἡ οἰκουμένη, ἐπένθησαν οἱ ὑψηλοί τῆς γῆς, ἡ δὲ γῆ ἡνόμησε διά τούς κατοικοῦντας αὐτήν, διότι παρήλθοσαν τόν νόμον καὶ ἡλλαξαν τὰ προστάγματα, διαθήκην αἰώνιον» 43.

«Καί καταλειφθήσονται πόλεις έρημοι, καί οίκοι έγκατελελειμμένοι ἀπολοῦνται, ταῦτα πάντα ἔσται ἐν τῆ γῆ ἐν μέσω τῶν ἐθνῶν, ὄν τρόπον ἐάν τις καλαμήσηται ἐλαίαν, οὕτως καλαμή-

σονται αὐτούς»44.

"Η σωτήριος νίκη καί μόνιμος ἀσφάλεια καί εἰρήνευσις συντελεῖται μόνον διά τῆς προσεγγίσεως πρός τόν ἀληθινόν Θεόν, οὐχί δὲ διά τῆς πολυθεῖας καί τῆς ἀπιστίας. Ό Γιαχβέ εἶναι παντοδύναμος Θεός, ἰσχυρός λίαν, συντρίβων τούς ἀσεβεῖς καί ἀδίκους. 'Ως ὑπευθύνους τῶν διεξαγομένων πολέμων θεωροῦν οἱ Προφῆται τούς ἀρχοντας τῶν ἐθνῶν, διό καί τάς θείας βουλάς ἐξαγγέλλουν πρωτίστως εἰς αὐτούς. "Αρχοντες ἐπιθυμοῦντες τάς αἰματοχυσίας καί τούς πολέμους εἶναι ἀνάξιοι, ὅπως διευθύνουν τὰς τύχας τῶν ἐθνῶν. "Ενεκα τούτου οὐδέποτε ἑδίστασαν νά προείπουν ὁποῖον οἰκτρόν τέλος ἀναμένει τούς ἀνόμους καί ἀναξίους ἄρχοντας, πολλοί τῶν ὁποίων φυγαδεύονται καί ἐν ἑξορία ἀποθνήσκουν ἐν ἐσχάτη ταπεινώσει.

«Καί ὁ ἄρχων ἐν μέσω αὐτῶν ἐπ' ὤμων ἀρθήσεται καί κεκρυμμένος ἐξελεύσεται διά τοῦ τοίχου, καί διορύξει τοῦ ἐξελθεῖν αὐτόν δι' αὐτοῦ' τό πρόσωπον αὐτοῦ συγκαλύψει, ὅπως μή ὁραθῆ ὀφθαλμω, καί αὐτός τήν γῆν οὐκ ὄψεται' καί ἐκπετάσω

τό δίκτυόν μου ἐπ' αὐτόν, καί συλληφθήσεται ἐν τῇ περιοχῷ μου, καί ἄξω αὐτόν εἰς Βαβυλῶνα εἰς γήν Χαλδαίων, καί κατ' αὐτήν οὺκ δψεται καί ἐκεῖ τελευτήσει' καί πάντας τούς κύκλω αὐτοῦ διασπερῶ εἰς πάντα ἄνεμον καί ρομφαίαν ἐκκενώσω ὁπίσω αὐτῶν' καί γνώσονται διότι ἐγώ Κύριος ἐν τῷ διασκορπίσαι μέ αὐτούς ἐν ταῖς χώραις»<sup>45</sup>.

Είναι άναπόφευκτος, κατά τούς Προφήτας, ή τιμωρία τών άρχόντων, οἵτινες ἐνσπείροντες τό μῖσος καί τήν διχόνοιαν, προ-

καλούν τάς άλληλοεξοντώσεις καί τούς πολέμους.

« Ω οι ποιμένες οι διασκορπίζοντες και απολύοντες τα πρό-

βατα τῆς νομῆς μου» 46.

Πρός τούτοις έξαίρεται ύπό τῶν Προφητῶν, ὡς μεγάλη εὐτυχία ἡ ἐν εἰρήνη ἀπόλαυσις τῶν ἀγαθῶν τῆς γῆς ⁴<sup>7</sup>. Ἡ κατάπαυσις τῶν πολένων τότε μόνον θά ἐπακολουθήση, ὅταν εὕρη ἀπήχησιν ὁ λόγος «καί νῦν βελτίους ποιήσατε τάς ὁδούς ὑμῶν καί τά ἔργα ὑμῶν»<sup>48</sup>.

«Καί δώσω τούς ἄρχοντές σου έν είρηνη καί τούς έπισκό-

πους σου έν δικαιοσύνη»49.

Κατά συνέπειαν, αἱ οἰκονομικαί καὶ ἐμπορικαί σχέσεις τῶν κρατών, τά σύμφωνα φιλίας και αι μεταξύ αὐτών συμβάσεις δέον νά στηρίζωνται έπί της άρχης ταύτης. Ἡ διεθνής εἰρήνη, ὡς καί άλλαχοῦ, ἀναφέρομεν, ἐπέρχεται, ὅταν οἱ λαοί εἰρηνεύωσι μεταξύ των καί αὶ ἐσωτερικαί καί ἐξωτερικαί αὐτῶν σχέσεις καί διαφοραί ρυθμίζονται βάσει των άρχων του δικαίου και τῆς άγάπης. Έπομένως καί ή παγκόσμιος εἰρήνη εἶναι καρπός τῆς ίδιαιτέρας ένός έκάστου έθνους ήσυχίας, τάξεως καί γαλήνης. Είδικώτερον δέ ή άρχή τῆς δικαιοσύνης, ή στήριξις τῶν ἀδυνάτων καί τῶν πτωχῶν, ἡ ὑπεράσπισις τῶν ἀδικουμένων, ἡ ἀπονομή τοῦ δικαίου είς πάσας τάς κοινωνικάς τάξεις, ἡ ρύθμισις τοῦ ίδιωτικού καί κοινωνικού βίου τῶν πολιτῶν, ἡ άγαθή πρόθεσις πρός τούς όμόρους λαούς και ό σεβασμός τῆς περιουσίας και τῶν δικαιωμάτων αὐτῶν, εἴναι ἀρχαί στενωτάτην σχέσιν ἔχουσαι πρός τό ίδεῶδες τῆς καθολικῆς είρήνης, πραγματοποιούμεναι μόνον έφ' δοσον οί λαοί πορεύονται συμφώνως πρός τό θέλημα καί τόν Νόμον τοῦ Θεοῦ»

# Ο Πρόεδρος τῆς Αὐστρίας τίμησε τά ἐγκαίνια ἑβραϊκοῦ Γυμνασίου

ΒΙΕΝΝΗ: Τή Δευτέρα 19 Νοεμβρίου 1984 ἐγκαινιάσθηκε στή Βιέννη τό πρῶτο Ἑβραϊκό γυμνάσιο τῆς μεταπολεμικῆς περιόδου μὲ τήν ἐπωνυμία «Σχολή Τσβή Πέρεζ Χάγιες». Στό Γυμνάσιο αὐτό φοιτοῦν 150 μαθητές καί στεγάζεται σέ ἔνα ἐπιβλητικό κτίριο, ὅπου ἄλλοτε στεγάζονταν κοινοτικές ὑπηρεσίες. ᾿Από τό κτίριο αὐτό ἐκτοπίσθηκαν κατά τή διάρκεια τοῦ 1941- 44 χιλιάδες Ἑβραῖοι τῆς Αὐστρίας μὲ προορισμό τά στρατόπεδα τοῦ θανάτου.

Στήν τελετή τῶν ἐγκαινίων παρευρέθηκαν ὁ Πρόεδρος τῆς Αὐστριακῆς Δημοκρατίας κ. Ροῦντολφ Κιρσλάγκερ, ὁ ὑπουργός Ἐξωτερικῶν καί πρώην Δήμαρχος τῆς Βιέννης κ. Λέοπολντ Γκράτζ, ὁ Ἰσραηλινός ὑπουργός ἄνευ χαρτοφυλακίου δρ. Γιόσεφ Μπούργκ, ὁ πρέσβης τοῦ Ἰσραήλ στή Βιέννη κ. Μάικλ Ἐλιτσούρ, \_\_ο ἀντιπρόεδρος τοῦ Παγκόσμιου Ἑβραϊκοῦ Συνεδρίου Ραββῖνος "Αρθουρ Χέρτζμπεργκ, ὁ δρ. Ἰσραέλ Σίνγκερ Ἐκτελεστικός Διευθυντής τοῦ Π.Ε.Σ., ἡ ἡγεσία τοῦ Αὐστριακοῦ Ἑβραϊσμοῦ καί πλῆθος κόσμου.

Τά έγκαίνια τοῦ Γυμνασίου συνέπεσαν μέ μιά σειρά ἐκδηλώσεων τῆς Ἑβραϊκῆς Κοινότητος Βιέννης, ὅπου τό παρελθόν συναντὰ τό παρόν καί τό μέλλον. Στίς ἐκδηλώσεις συμπεριλαμβάνοντο ἔνα κινηματογραφικό φεστιβάλ μέ ταινίες ἐβραϊκοῦ περιεχομένου, ἔκθεση φωτογραφιῶν καί προβολή σλάϊτς ἀπό τή ζωή τῶν Ἑβραίων τῆς Βιέννης τῆς προπολεμικῆς περιόδου καί τόν Εὐρωπαϊκό Ἑβραϊσμό, πού διοργανώθηκε μέ τή βοήθεια τοῦ Ἰνστιτούτου Ἑβραϊκῶν ὑποθέσεων τοῦ Λονδίνου, ἀκαδημαϊκό συμπόσιο μέ θέμα: «Οὶ Ἑβραϊοι κατά τή βασιλεία τῶν ᾿Αψβούργων ἀπό τό 1915 ἔως τό 1945». Σὲ ἀλλη εἰδική ἐκδήλωση στό Δημαρχεῖο τῆς Βιέννης μέ θέμα: «Ἡ Νύχτα τῶν Κρυστάλλων», ἔπίσημος προσκεκλημένος καί ὁμιλητής ἤταν ὁ Δήμαρχος τῆς Νέας Ύόρκης κ. Έντ Κόχ.

Σκοπός όλων αὐτῶν τῶν ἐκδηλώσεων ἤταν νά τονισθεῖ ἡ συνεχής παρουσία τῶν Ἑβραίων στήν Αὐστριακή πρωτεύουσα καί ἡ προσφορά τους στήν πολιτιστική ζωή τῆς πόλεως, καθώς καί τό τίμημα πού κατέβαλαν κατά τήν περίοδο τοῦ Ναζισμοῦ.

"Ο ύπουργός Ἐξωτερικῶν κ. Λεόπολντ Γκράτζ δήλωσε ὅτι, «ἡ Βιέννη, ὅπως τήν γνωρίζουμε σήμερα, δέν θά ὑπῆρχε χωρίς τήν προσφορά τοῦ Βιεννέζικου Ἑβραῖσμοῦ στόν πολιτισμό, τίς ἐπιστῆμες, τήν ἀρχιτεκτονική... Οἱ Βιεννέζοι πρέπει νὰ γνωρίζουν ὅτι πολλά ἀπό τὰ στοιχεῖα ἐκεῖνα γιὰ τὰ ὁποῖα αἰσθάνονται ὑπερήφανοι, ὀφείλονται στήν ἐπίδραση τῶν Βιεννέζων Ἑβραίων».

Σέ δηλώσεις του πρός τόν άνταποκριτή τῆς ἐφημερίδας «Τζούῖς Κρόνικαλ» ὁ κ. Λ. Γκράτζ ἐπανεβεβαίωσε τήν παραδοσιακή θέση τῆς Αὐστριακῆς Μεσανατολικῆς πολιτικῆς ὅτι, ὅπως τό Ἰσραήλ ἔχει ἀπόλυτο δικαίωμα νά ὑπάρχει μέσα σέ ἀσφαλῆ καί ἀνεγνωρισμένα σύνορα, ἔτσι καί οἱ Παλαιστίνιοι ἔχουν δικαίωμα στήν αὐτοδιάθεση.

Σέ έρώτηση ἀναφορικά μέ τό ρόλο καί τήν πολιτική τοῦ πρώην Αὐστριακοῦ καγκελλαρίου δρ. Μπροῦνο Κράϊσκυ, ὁ κ. Λ. Γκράτζ εἶπε: «Δέν ἐπιθυμῶ νά ἐπεισέλθω σέ λεπτομέρειες, καθόσον ἀσχολεῖται ἀκόμη μέ διάφορες ὑποθέσεις. Θά μποροῦσα, ὅμως, νά πῶ ὅτι ὁ ἴδιος συνέβαλε, ὅσο κανένας ἄλλος, στή μετανάστευση πολλῶν 'Εβραίων ἀπό τή Σοβιετική "Ενωση καί ἄλλες χῶρες: «Σέ ὅτι ἀφορᾶ τήν Αὐστρία — πρόσθεσε — θά συνεχίσουμε νά ἀποτελοῦμε τήν πρώτη χώρα φιλοξενίας τῶν 'Εβραίων πού μεταναστεύουν ἀπό τή Σοβιετική "Ενωση».

(«Τζούῖς Κρόνικαλ» — 23.11.1984)

### ΒΙΒΛΙΟΓΡΑΦΙΑ

1. Ἐπεξεργασία τῆς ἐν τῷ μαθήματι τῆς Παλαιᾶς Διαθήκης νενομένης εν έτει 1933 φροντιστηριακής ήμων μελέτης τη όδηγία τοῦ ἀειμνήστου καί λίαν θεοσεβοῦς καθηγητοῦ ἡμῶν Παναγιώτου Μπρατσιώτου. Αύτη δημοσιεύεται, ώς εύγνωμον τρισάγιον είς μνήμην τῆς μακαριστῆς αὐτοῦ ψυχῆς (+ 1983).

'Αναδημοσιεύεται ἀπό τό ἐκκλησιαστικό περιοδικό σύγγραμμα Νέα Σιο-νία, τ. Α - ΙΒ΄ 1983, τοῦ 'Ιεροῦ Κοινοῦ τοῦ Παναγίου Τάφου.

2. Πύθιον. 8,1 - 'Απόσπ. ΙΙΙ, Βλ. Σωκράτους Κουγέα. Τό κήρυγμα τῶν εἰρηνικῶν ίδεῶν εἰς τήν 'Αρχαίαν 'Ελλάδα. 'Εν τῷ τεύκει «Έλληνικόν Ἰνστιτοῦτον Διεθνών 'Υποθέσεων» Chester D. Pugsley. 'Αθήναι 1933, σελ. 34 έ. Τοῦ Αὐτοῦ, 'Η Ιδέα τῆς Κοινωνίας τῶν 'Εθνῶν παρά τοῖς "Ελλησιν. 'Αθῆναι 1928.

3. Βιβλιογραφία: Παναγιώτου Ι. Μπρατσιώτου, Είσαγωγή είς τήν Παλαιάν Διαθήκην. Έν 'Αθήναις 1938. Τοῦ Αὐτοῦ, 'Ησαῖας. 'Εν Θρησκευτικῆ καί 'Ηθικῆ 'Εγκυκλοπαιδεία. 6ος τόμος. 'Αθῆναι 1965, σελ. 73 - 76. Τοῦ Αὐτοῦ, 'Ερμηνεία τοῦ 'Ησαΐου. 'Αθήναι 1956. Τοῦ Αὐτοῦ, Τό κοινωνικόν περιεχόμενον τῆς Παλαιᾶς Διαθήκης 'Αθῆναι 1953, Τοῦ Αὐτοῦ, 'Ο Ἰησοῦς Χριστός ἦτο Σοσιαλιστής; 'Αθῆναι 1925.

Βασιλείου Βέλλα, Θρησκευτικαί Προσωπικότητες τής Παλαιάς Διαθήκης. β΄ ἔκδοσις, τόμοι 2. 'Αθήναι 1957 - 1963. Τοῦ Αύτοῦ, Θεός καί Ίστορία ἐν τὴ Ίσραηλιτική Θρησκεία. 'Αθῆναι 1934. Τοῦ Αὐτοῦ, 'Εβραϊκή 'Αρχαιολογία. 'Αθῆναι, 1980.

**Λεωνίδου Φιλιππίδου, Ίστορία** τῆς Θρησκείας τοῦ ἀρχαίου Ἰσραήλ. 'Εν 'Αθήναις 1938, σελ. 296 - 391. Τοῦ Αὐτοῦ. 'Ιστορία τῆς ἐποχῆς τῆς Καινῆς Διαθήκης, ἐξ ἀπόψεως παγκοσμίου καί

πανθρησκειακής. 'Αθήναι 1958. Παναγιώτου Τρεμπέλα, 'Υπόμνημα εἰς τόν Προφήτην 'Ησαΐαν. 'Αθήναι 1968. Τοῦ Αὐτοῦ. 'Ο 'Ιησοῦς ὁ ἀπό Ναζαρέτ. 'Α-

θήναι 1928.

Ίεροθέου Μητροπούλου, Μητροπολίτου Πατρῶν. Έρμηνεία είς τόν 'Ησαΐαν 1884.

Αρχιμ. Ἰωήλ Γιαννακοπούλου, ή Παλαιά Διαθήκη κατά τούς Ο΄. Τόμος 18. ΄Ο Προφήτης Ήσαΐας, Θεσσαλονίκη 1970. Γρηγορίου Παπαμιχαήλ, ΄Ο ΄Ιησοῦς Χριστός ὡς ἰστορικόν

πρόσωπον. 'Αθῆναι 1954.
' 'Αμίλκα ' Αλίβιζάτου, ' Αφοπλισμός καί Χριστιανισμός. ' Εν Chester Pugsley. Έλληνικόν ' Ινστιτοῦτον Διεθνῶν ' Υποθέσεων. Περίοδος Β', 1933 - 34. ' ΑΘῆναι 1934, σελ. 13. Τοῦ Αὐτοῦ, Αἰ σύγχρονοι εἰρηνιστικαί τάσεις καί τά ἐν Στοκχόλμη συνέδρια. 'Αθήναι 1928.

Χρήστου 'Ανδρούτσου, Σύστημα 'Ηθικής. 'Αθήναι 1925. Δημ. Μπαλάνου, Ή ἀνάγκη τῆς συνεργασίας τῶν Ἐκκλησιών. 'Αθήναι 1932.

Πέτρου 'Αντωνέσκου, 'Ο Χριστιανισμός καί τά Σοσιαλιστικά Συστήματα. 'Αθήναι 1934.

Εὐαγγέλου Θεοδώρου, Εἰρήνη. Έν Θρησκευτική καί Ἡθική Έγκυκλοπαιδεία. 'Αθήναι 1964, 5ος τόμος, σελ. 440 - 444. Νικολάου Λούβαρι, 'Ιδέα καί Θρησκευτικά ἐλατήρια τῆς αἰω-

νίου εἰρήνης, Chester Pugsley. Έλληνικόν Ἰνστιτοῦτον Διεθνῶν Ύποθέσεων. 'Αθῆναι 1934.

Κ. Εὐσταθιάδου, Διεθνές Δίκαιον Α΄, Β΄ 'Αθήναι 1963 καί Γ΄. Λ' 1971 4. 'Ho. 5, 25 - 26. 5. 'Ωσ. 4, 1 - 4. 6. 'Ωσ. 4, 11 - 12. 5, 7. 9, 1 - 8. 'Ωσ. 10, 12 - 13. 'Hσ. 9, 16 - 18 'Ιεζ. 5, 6. 8, 9. 10, 11. 7, 3 - 10. 9. Ίεζ. 5, 7 - 9. 10. 'Ιεζ. 3, 18 - 19. 11. 'Ho. 10, 6. 12. 'Ho. 48, 18. 13. Ίερ. 5, 6. Ναούμ 3, 4. 14. Ναούμ 3, 1 - 3. 15. Mix. 1, 2 - 5. 16. 'Ho. 29, 13. 14, 26 - 27. 1, 15 - 16. 17. Mix. 3, 1 - 4. 18. 'Au. 2. 4 - 5. 19. 'Ho. 59, 8. ' 20. 'Ho. 3, 14 - 15. 21. 'Ho. 3, 18 - 26. 22. 'Ho. 3, 16 - 17. 23. Σοφ. 3, 1 - 6. 24. Ἰεζ. 28, 23. 25. 'IEP. 15, 5 - 7. 26. 'Ho. 45, 7 - 8. 27. 'Ho. 26, 12 - 13. 28. Ναούμ 2, 1. 29. 'Ho. 52, 6 - 7. 30. Βαρούχ 3, 9 - 15. 31. 'lep. 36, 7. 32. 'IEp. 40, 6 - 7. 33. Zax. 8, 7. 34. Zax. 8, 16 - 17. 35. Zax. 8, 19. 36. 'Hσ. 26, 2 - 5. 37. 'Hσ. 27, 5. 38. 'Ho. 54, 13. 39. 'Ho. 29, 24. 40. Λ. Φιλιππίδου, Διδάγματα ἐπί τῆς σημερινῆς κρίσεως. «Θεολογία». 'Αθήναι 1934, τόμ. 12, σελ. 48 - 50 καί 116 - 124. 41. 'Ho. 14, 26 - 27. 42. 'Ho. 17, 12 - 13.

43. 'Ho. 24, 1 - 5. 44. 'Hσ. 24, 12 - 13. 45. 'Ιεζ. 12, 12 - 15.

46. TEp. 23, 1. 47. 'Hσ. 1, 19. Zax. 8, 12. 3, 10. 'Iεζ. 38, 11. Mix. 4, 9. 'Hσ. 32, 17 -18.

48. 'lep. 33, 13. 18, 7 - 9, 17, 5 - 7. 49. 'Ho. 60, 17.

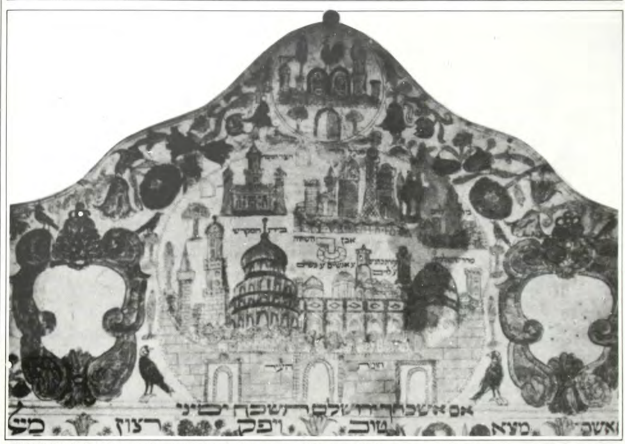


'Ο 'Ααρών ἀνάβει τήν Μενορά, (Λονδίνο Βρετανική Βιβλιοθήκη).

# Ή Έβραϊκή Πολιπιστική Κληρονομιά

'Η συνδρομή τῆς 'Ελλάδος, τῆς Ρώμης καί τοῦ 'Ισραήλ στόν δυτικό πολιτισμό

έβραϊκή ίστορία διαιρεῖται σέ δύο σχεδόν ἴσες περιόδους, ή διαχωριστική γραμμή τῶν ὁποίων εἴτε ένας υίοθετήσει τή θεολογική είτε τήν πολιτική άποψη, περνάει ἀπό τήν ἐποχή τοῦ Ἰησοῦ ἀπό τή Ναζα-ρέτ ἤ τήν καταστροφή τῆς Ἱερουσαλήμ ἀπό τούς Ρω-μαίους, κάπου τριάντα χρόνια μετά τό θάνατό του. Κατά τήν πρώτη περίοδο πού άντιστοιχεῖ, περίπου, μέ τούς 19 αίωνες της προχριστιανικής εποχής, οί Έβραῖοι μαλλον οί Ίσραηλίτες, ὅπως συνηθέστερα ἀποκαλοῦνται κατά τό μεγαλύτερο διάστημα της περιόδου αὐτης – ἀποτελοῦσαν μιά ἀπό τίς πολλές ὅσο καί μικρές ἐθνότητες τοῦ χώρου τῆς Ἐγγύς ᾿Ανατολῆς. Διακρίνοντο ἀπό τούς λοιπούς γειτονικούς λαούς πρωτίστως γιά τά θρησκευτικά τους πιστεύω καί τήν άνωτερότητα τοῦ ἡθικοῦ τους κώδικα. Κατά τή μεταγενέστερη περίοδο, πού άντιστοιχεῖ περίπου μέ τούς 19 αἰῶνες τῆς χριστιανικῆς ἐποχῆς, ὑπῆρξαν ἕνας λαός διεσπαρμένος σ' ὅλο τόν κόσμο, σέ όλες τίς ἡπείρους καί σέ όλες τίς χῶρες, παραμένοντας πιστοί στό δικό τους θρησκευτικό σύστημα



«Κατουμπά» ἀπό τήν Senigallia τῆς Ἰταλίας (Φυλάσσεται στή Βρετανική Βιβλιοθήκη στό Λονδίνο)

καί ὰσκώντας ποικιλόμορφη ἐπιρροή σάν ἄτομα μεμονωμένα παρά σάν λαός.

Μ' αὐτή τή δεύτερη, μεταγενέστερη περίοδο θά ἀσχοληθοῦμε ἐδῶ. Ταυτόχρονα, ὅμως, θά ἀναφερθοῦμε στήν οὕτω πως ἀποκαλούμενη Ἑβραϊκή ἤ Ἰουδαϊκή πολιτιστική κληρονομιά, ἡ ὁποία ἀφοῦ υἰοθετήθηκε — ὑπό διαφοροποιημένη μορφή — ἀπό τόν Χριστιανισμό καί σήμερα τηρεῖται ἀπό τούς Ἑβραίους ὅσο καί τούς Χριστιανούς, ἔχει ἀφήσει ἀνεξίτηλη τήν ἐπίδρασή της στήν ἐξέλιξη

καί τήν ἀνάπτυξη τοῦ σύγχρονου κόσμου.

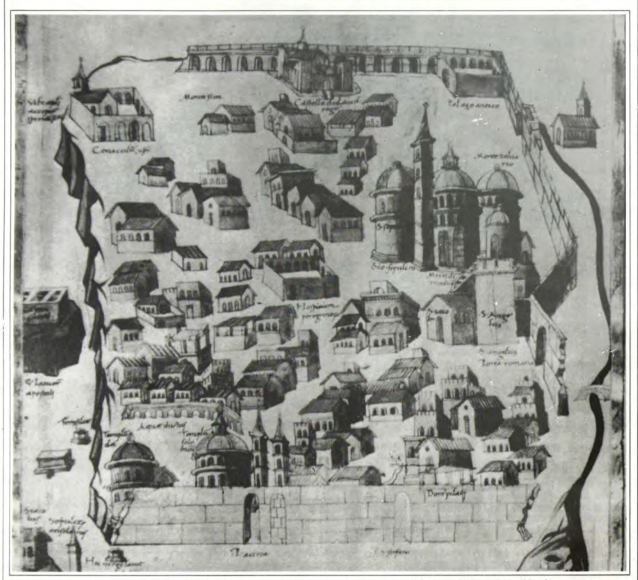
'Αποτελεῖ κοινή διαπίστωση ὅτι ὁ σύγχρονος πολιτισμός ἀποτελεῖ τή σύνθεση τριῶν στοιχείων. 'Από τή Ρώμη κληρονομήσαμε τήν περί δικαίου ἀντίληψή μας καί μέχρι ἐνός σημείου τήν πολιτική. 'Από τήν 'Ελλάδα κληρονομήσαμε τή φιλοσοφία καί τίς περί αἰσθητικῆς ἀντιλήψεις μας γιά τή λογοτεχνία καί τίς ἄλλες τέχνες. Στό δέ 'Ισραήλ ὁ δυτικός κόσμος ὀφείλει τή θρησκεία καί τήν ἡθική του διδασκαλία.

### Τό ἰδανικό τοῦ 'Ενός Θεοῦ

Η βάση τῆς ἑβραϊκῆς συνεισφορᾶς στόν δυτικό πολιτισμό καί ἡ μεγαλύτερη προσφορά τῶν 'Εβραίων πρός τὴν ἀνθρωπότητα, είναι τό ἰδανικό τῆς διδασκαλίας περί 'Ενός Θεοῦ, Δημιουργοῦ τοῦ οὐρανοῦ καί τῆς γῆς. Σύμφωνα μέ τή βιβλική ἀφήγηση ἡ ἀντίληψη αὐτή βαθύτατα ἑδραιωμένη ἀπό τήν ἐποχή τῶν Πατριαρχῶν, ἐπαναβεβαιώθηκε πρός τούς ἀπογόνους τους στούς πρόποδες τοῦ ὅρους Σινᾶ. 'Από τήν ἄλλη μεριά, κατά τήν ἀντίληψη τῆς Κριτικῆς Σχολῆς, ἡ περί 'Ενός Θεοῦ ἀντίληψη ὑπῆρξε μιά σταδιακή ἀποκάλυψη, ἡ ὁποία ἐδραιώθηκε κατά τούς μεταγενέστερους προφητικούς χρόνους. 'Ανεξάρτητα ποιά ἀπό τίς δύο αὐτές ἐκδοχές ἀποδεχόμαστε, ἡ ἰδέα τοῦ 'Ενός Θεοῦ, ἡ ἰδέα τοῦ μονοθεϊσμοῦ ἀποτελεῖ βασικό στοιχεῖο τῆς ἐν γένει ἑβραϊκῆς

συμβολῆς στήν ἑξέλιξη καί ἀνάπτυξη τοῦ σύγχρονου κόσμου. Βέβαια, κι ἄλλοι σοφοί, κυρίως "Ελληνες καί Ἰνδοί διανοούμενοι, ἔφθασαν ἐπίσης σέ παρόμοια μέ τούς Έβραίους συμπεράσματα. Μόνο οὶ Έβραῖοι, ὅμως, διακήρυξαν μέ δύναμη κι ἀποφασιστικότητα αὐτή τήν ἀλήθεια, παρέμειναν πιστοί στήν ἰδέα τοῦ μονοθεῖσμοῦ, θυσίασαν καί τή ζωή τους ἀκόμη χάριν αὐτῆς καί κατέστησαν αὐτή τό ἐπίκεντρο ὅλης τῆς ὑπάρξεώς τους. Οὶ Ἑβραῖοι σήμερα, πού παραμένουν πιστοί στή μονοθεῖστική παράδοση τῶν πατέρων τους, ἀριθμοῦν συνολικά κάπου 15 ἑκατομμύρια ἄτομα.

Μέσω τοῦ Ἰησοῦ καί τοῦ Παύλου, ὅμως, ἡ Ἑβραῖκή διδασκαλία ἐξαπλώθηκε, ὑπό κάπως διαφοροποιημένη μορφή σ' ὅλη τήν Εὐρώπη καί σέ ἄλλα μεγάλα τμήματα



Χάρτης τῆς 'Ιερουσαλήμ ἀπό τό χειρόγραφο τῆς Γεωγραφίας τοῦ Πτολεμαίου. Φλωρεντία (τέλη 15ου αἰώνα). Φυλάσσεται στήν 'Εθνική Βιβλιοθήκη τοῦ Παρισιοῦ.

τῆς ὑφηλίου. Έξι αἰῶνες ἀργότερα, ἡ ἰδέα τοῦ μονοθεϊσμοῦ ἐπαναβεβαιώθηκε στήν 'Αραβία ἀπό τόν Μωάμεθ καί σήμερα ἀποτελεῖ τό πιστεύω ἐκατομμυρίων Μουσουλμάνων. 'Ο πυρήνας ἀμφοτέρων τῶν νέων θρησκειῶν εῖναι ἡ διακήρυξη πού οἱ 'Εβραῖοι πιστεύουν ὅτι ἐξαγγέλθηκε ἀπό τόν ἴδιο τό Θεό στό ὅρος Σινᾶ καί μέ τήν ὁποία ἀρχίζει ὁ περίφημος Δεκάλογος: «'Εγώ Εῖμαι Κύριος ὁ Θεός σου... Μή ἔχης ἄλλους θεούς πλήν 'Εμοῦν. ('Εξ. 20:2).

Ό μονοθεϊσμός, βέβαια, περικλείει κάτι παραπάνω άπό αὐτή τή δογματική διακήρυξη τῆς θεότητας. 'Ακόμη κι ὁ πλέον φιλελεύθερος καί ἀνεξίθρησκος στοχαστής πού ἐπίμονα ἀρνεῖται τήν υἱοθέτηση ὁποιασδήποτε θεολογικῆς διδασκαλίας, ὀφείλει παρόλα αὐτά, στόν 'Ιουδαϊσμό καί τήν 'Εβραϊκή παράδοση τήν ἀπελευθέρωσή

του ἀπό τά δεσμά τῆς πολυθεῖας, τῆς λατρείας τῶν ζώων καί τῶν εἰκόνων, τῶν ἄστρων καί τῶν πλανητῶν, τῶν θεοτήτων τῶν ἀρχαίων πανθέων μέ τίς ἀνθρώπινες ὀρέξεις, τίς ἐπιθυμίες καί τίς ἀδυναμίες τους. Κανένας μελετητής τῆς ἀρχαίας ἰστορίας δέν μπορεῖ νά ἀγνοήσει ότι ὁ πολυθεῖσμός συνεπάγετο τόν ἡθικό ὑποβιβασμό καί ξεπεσμό τοῦ ἀνθρώπου. Τουναντίον, ἡ κυριαρχική ἐπίδραση τοῦ μονοθεῖστικοῦ ἡθικοῦ κώδικα καί τοῦ βιβλικοῦ θρησκευτικοῦ συστήματος ὑπῆρξε ὡς ὁ ἀναμορφωτής καί θεμελιωτής τῆς σύγχρονης ἀνθρωπιστικῆς ἡθικῆς. Οἱ ἰδέες γιά τἡν ἀξιοπρέπεια τῆς ἀνθρωπινης ζωῆς, τῆς ἱερότητας τῆς οἰκογενειακῆς ζωῆς καί τῶν συζυγικῶν σχέσεων, τοῦ ἱδανικοῦ τῆς δικαιοσύνης καί τῆς ἐλευθερίας ἀποτελοῦν, οὐσιαστικά, συνεισφορά τῆς ἑκραϊκῆς πολιτιστικῆς κληρονομιᾶς.

Τό ίδανικό τοῦ μονοθεϊσμοῦ ἄσκησε ἐπιπλέον σημαντική ἐπίδραση ἐπί τῆς σύγχρονης σκέψης, ἀκόμη καί σέ τομεῖς πού βρίσκονται μακριά ἀπό κάθε θεολογικό προβληματισμό. Συνδέουμε, συνήθως, τόν Ἰουδαϊσμό μέ τήν ἡθική καί τείνουμε νά πιστεύουμε ὅτι μόνο σ' αὐτό τόν τομέα ἄσκησε τήν ἐπιρροή του. Αὐτό, ὅμως, είναι ἀνακριβές. Ὁ Ἰουδαϊσμός ἔχει σημασία καί γιά τήν ἐπιστήμη, ἀκόμη καί τούς κλάδους ἐκείνους πού θεμελιώ-

νονται μέσα στό έρευνητικό έργαστήριο. Διότι, ἄν δεχθοῦμε ὅτι ἐπιστήμη εἶναι ἡ ἀναζήτηση τῶν νόμων λειτουργίας ἐνός φαινομένου, ἡ ἀναζήτηση τῶν κανόνων τῆς τάξης και ἡ ἀνάπτυξη ἐνός συστήματος, ἡ ἀναζήτηση αὐτή ξεπηδάει μέσα ἀπό τήν ἀταλάντευτη πεποίθησή μας περί τοῦ ὀρθολογισμοῦ πού διέπει τό σύμπαν, μέσα στό ὁποῖο διακρίνουμε τήν ἐνεργό παρουσία τοῦ Ὑπέρτατου καί Πάνσοφου Δημιουργοῦ.

### Ή ἐπικράτηση τῆς Εἰρήνης

Μιά ἄλλη σημαντική προέκταση τῆς ἰδέας τῆς 'Ενότητας καί τῆς Μοναδικότητας τοῦ Θεοῦ είναι ἡ ἀντίληψη γιά τήν ἰσότητα ὅλων τῶν ἀνθρώπων. Μέσα ἀπό τήν ἴδια διδασκαλία καί παράδοση πού διακήρυξε τήν ἀντίληψη τοῦ 'Εκλεκτοῦ Λαοῦ, ξεπήδησε κι ἀναπτύχθηκε ἀπό τούς 'Εβραίους προφῆτες καί τό Ταλμούδ, ἡ ἰδέα τῆς ἀδελφότητας καί τῆς ἰσότητας ὅλων τῶν λαῶν κι ὅλων τῶν ἀνθρώπων. 'Η ἰδέα αὐτή καθιστὰ ἀπεχθή κάθε μορφή άδελφοκτόνου πολέμου καί προστριβῆς ἀνάμεσα στά ἔθνη. "Ολα τά ὄνειρα καί τά ἰδανικά γιά τήν παγκόσμια εἰρήνη, πού σήμερα συνταράσσουν τήν ἀνθρωπότητα, ξεπηδοῦν μέσα ἀπό τό περίφημο Μεσσιανικό ὅραμα τοῦ προφήτη 'Ησαῖα, ὅταν μιλὰ γιά τήν ἐποχή ἐκείνη πού κανένας λαός δέν θά σηκώσει πλέον τά ὅπλα ἐναντίον ἐνός ἄλλου λαοῦ καί ποτέ πλέον δέν θά διδάξουν τόν πόλεμο:

«'Εν ταῖς ἐσχάταις ἡμέραις τό ὅρος τοῦ οἴκου τοῦ Κυρίου θέλει στηριχθη ἐπί τῆς κορυφῆς τῶν ὀρέων καί ὑψωθῆ ὑπεράνω τῶν βουνῶν καί πάντα τά ἔθνη θέλουσι συρρέει εἰς αὐτό καί πολλοί λαοί θέλουσιν ὑπάγει καί εἰπεῖ: "Ελθετε καί ἄς ἀναβῶμεν εἰς τό ὅρος τοῦ Κυρίου, εἰς τόν οἴκον τοῦ Θεοῦ τοῦ 'Ιακώβ· καί θέλει διδάξει ὑμᾶς τάς ὀδούς αὐτοῦ, καί θέλομεν περιπατήσει ἐν ταῖς τρίβοις αὐτοῦ. Διότι ἐκ Σιών θέλει ἐξέλθει νόμος καί λόγος Κυρίου ἐξ 'Ιερουσαλήμ. Καί θέλει κρίνει ἀνάμεσον τῶν ἐθνῶν καί θέλει ἐλέγξει πολλούς λαούς· καί θέλουσι σφυρηλατήσει τάς μαχαίρας αὐτῶν διά ὑνία καί τάς λόγχας αὐτῶν διά δρέπανα· δέν θέλει σηκώσει μάχαιραν ἔθνος ἐναντίον ἔθνους, οὐδέ θέλουσι μάθει πλέον τόν πόλεμον (2:2 - 4).



Ή καταστροφή τοῦ Ναοῦ στήν Ἱερουσαλήμ, τοῦ Nicolas Poussin (1594 — 1665).

### Ή ἐφαρμογή τῆς κοινωνικῆς δικαιοσύνης

Ομως ὁ Θεός τοῦ Ἰσραήλ είναι ἐπίσης Θεός τῆς δικαιοσύνης. Αὐτό τό παράφορο πάθος γιά τή δικαιοσύνη τονίζεται μέσα στή Βίβλο ἐξίσου, ὅπως καί ἡ ἰδέα τοῦ μονοθεῖσμοῦ. ὙΕδῶ δέν ὑπάρχει κάποια θεότητα πού στέκεται ἀδιάφορη γιά τά προβλήματα τοῦ ἀνθρώπου καί δέν ἐπηρεάζεται ἀπό τήν κολακεία καί τή δωροδοκία. Τουναντίον, ἔχουμε ἕναν Θεό ποῦ ἀγαπᾶ τό καλό, ἀπεχθάνεται τὴν καταπίεση, ἐπιμένει στήν ἀπόδοση τῆς δικαιοσύνης καί διδάσκει τὴν ἡθική.

Τά ίδανικά τῆς κοινωνικῆς δικαιοσύνης, γιά τά όποῖα πολλά σήμερον ἀκοῦμε, δέν ἀποτελοῦν παρά τή διατύπωση σέ σύγχρονη γλώσσα τῶν ἀρχῶν πού ἐδῶ καί πολλούς αἰῶνες διακήρυξαν ἐκεῖνοι πού πρῶτοι καθιέρωσαν τήν ἡθική καί τή δικαιοσύνη ὡς τό θεμέλιον τῆς θρησκείας.

Ύπ΄ αὐτή τήν ἔννοια ὁρθῶς ἡ Βίβλος θεωρεῖται ὡς ἔνας θεμέλιος λίθος ἐπί τοῦ ὁποίου στηρίζεται τό οἰκοδόμημα ποὐ λέγεται σύγχρονος πολιτισμός. Βέβαια, ἔνα σημαντικό τμήμα τῆς θρησκευτικῆς ἐπίδρασης ἀντλεῖται μέσα ἀπό τίς σελίδες τῆς Κ. Διαθήκης. Μήπως, ὅμως, καί ἡ τελευταία δέν είναι ἑβραϊκή στήν καταγωγή της; Είναι ἀδύνατο ἐδῶ ν' ἀγνοήσουμε τό οὐσιαστικά ἐβραϊκό περιεχόμενο τῶν Εὐαγγελίων. 'Ο 'Ιησοῦς ὑπῆρξε 'Εβραῖος ὅχι μόνο ὡς πρός τήν καταγωγή, ἀλλά καί σέ ὅ,τι ἀφορᾶ τήν ἀνατροφή καί τά βασικότερα τμήματα τῆς διδασκαλίας του. Μερικά ἀπό τά περιφημότερα γνωμικά του ἀποτελοῦν ἀναπόσπαστο τμῆμα τῆς 'Ιουδαϊκῆς καί τῆς ραββινικῆς διδασκαλίας. Πολλά ἀπό αὐτά ἀποτελοῦν

בעהית בעהים ונוי קדום שומר ציון בריבה מסלכת כהנים ונוי קדום שומר ציון בריבה מסלכת כהנים ונוי קדום שומר ציון בריבה מסלכת כהנים ונוי קדום שומר בעדים בל מסלכת כהנים ונוי קדום שומר בעדים בל מסלכת הוא של מבים בל מסלכת הוא של מבים בל מסלכת הוא של מבים בל מסלכת המים בל מים בל מסלת ליד משלם בל מים בל מסלת ליד בל

Upduyei Adonai Yeshurun. Κωνσταντινούπολις 1655

μιά έλεύθερη ἀπόδοση κειμένων τοῦ Ταλμούδ. 'Ο «χρυσός κανόνας» του, δέν ἀποτελεῖ παρά μιά παράφραση τῆς προτροπῆς τοῦ συγχρόνου μέ τόν Ἰησοῦ μεγάλου διδασκάλου Χιλλέλ, ὁ ὁποῖος πέθανε ὅταν ὁ ἱδρυτής τοῦ Χριστιανισμοῦ ἤταν δέκα ἐτῶν περίπου. 'Ο Χιλλέλ ὑπῆρξε ἐκεῖνος πού πρῶτος διεκήρυξε τό «ὅ σύ μισεῖς ἐτέρω μή ποιήσεις». Οἱ ραββίνοι τῆς ἐποχῆς τοῦ Ἰησοῦ ὑπῆρξαν ἐκεῖνοι πού πρωτοδιακήρυξαν ὅτι ἡ ἐντολή τῆς Πεντατεύχου «᾿Αγάπα τόν πλησίον σου ὡς σεαυτόν» (Λευ. 19:18), ἀποτελεῖ θεμελιώδη ἀρχή καί τήν οὐσία ὅλης τῆς θρησκείας.

### Ναός: ὁ χῶρος τῆς προσευχῆς

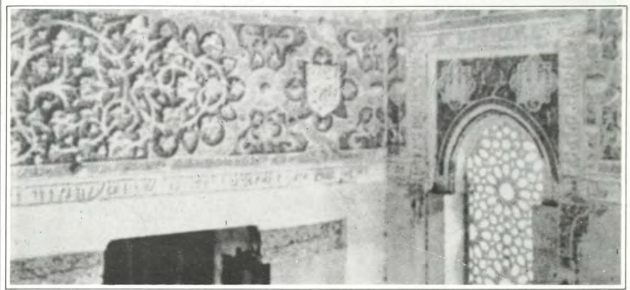
Εξάλλου, ὅταν ὁ Χριστιανός πιστός εἰσέρχεται γιά νά προσευχηθεῖ στήν ἐκκλησία, ἤ ὅταν ὁ Μουσουλμάνος πιστός εἰσέρχεται στό τέμενος, κάνουν χρήση μιᾶς ἐβραϊκῆς καινοτομίας. Κατά τούς ἀρχαίους χρόνους τό βασικό στοιχεῖο τῆς δημόσιας λατρείας ἤταν ἡ προσφορά θυσιῶν. Στούς Ἑβραίους ἡ μέθοδος αὐτή ἄρχισε νά περιορίζεται δραστικά μέ τή θέσπιση τῆς προσφορᾶς θυσιῶν μόνο σ' ἔναν συγκεκριμένο χῶρο. Ἐκεῖνοι πού δέν μποροῦσαν νά ἐπισκεφθοῦν τόν χῶρο αὐτό, ἀνέπτυξαν ἔνα καινούριο μέσο ἐπικοινωνίας μέ τόν Πλάστη, τόν θεσμό τῆς προσευχῆς. Τόν θεσμό αὐτό ἐνίσχυσαν οἱ προφῆτες μέ τήν ἀπό μέρους τους ἀποκήρυξη τῆς τυπολατρείας. ᾿Αργότερα, κατά τήν περίοδο τῆς Βαβυλωνιακῆς ἐξορίας, ὅταν ἡ Ἱερουσαλήμ κι ὁ Ναός ἤταν ἐρείπια, καταργήθηκαν οἱ θυσίες.

Τήν περίοδο ἐκείνη ξεκίνησε, κατά πᾶσα πιθανότητα, ὁ θεσμός τῆς Μπέτ ᾿Ακενέσετ, Συναγωγῆς τοῦ χώρου ἤ τοῦ οἴκου συναθροίσεως τῶν πιστῶν, ὅπου ἡ ἀνάγνωση τοῦ Νόμου τοῦ Θεοῦ καί οἱ προσευχές ἀντικατέστησαν τίς θυσίες. Ἔτσι, κατά τήν περίοδο τοῦ δευτέρου Ναοῦ ὁ θεσμός τῆς συναγωγῆς ἤταν εὐρύτατα διαδεδομένος σ᾽ ὅλο τό χῶρο τῆς Παλαιστίνης καθώς καί τά σημαντικά κέντρα τῆς ἐβραϊκῆς διασπορᾶς.

"Όταν, λοιπόν, ὁ Χριστιανισμός, μέσω τῆς δράσης τοῦ Παύλου καί τῶν συντρόφων του, ἄρχισε νά ἐξαπλώνεται, τά πρῶτα κέντρα τῆς διακονίας τους ὑπῆρξαν οἱ ἑβραϊκές συναγωγές. Ἡ συναγωγή δέ ἀπετέλεσε τό πρότυπο πάνω στό ὁποῖο ἀναπτύχθηκε ἡ νέα θρησκεία. "Όλη ἡ δομή τῆς χριστιανικῆς ἐκκλησίας ἀποτελεῖ ἀντίγραφο τῆς συναγωγῆς καί τῆς λατρείας τοῦ Ναοῦ.

### Ή ἰσότητα ἀπέναντι τοῦ Νόμου

Συνηθίζουμε νά περιορίζουμε τήν ἐπίδραση τῆς Βίβλου στόν τομέα τῆς θεολογίας καί τῆς ἡθικῆς. "Ομως, ἡ ἐπίδραση τῆς Βίβλου ἀφορᾶ κι ἄλλους τομεῖς, ὅπως ὁ χῶρος τῆς πολιτικῆς, ὅσο παράξενο κι ἄν αὐτό ἡχεῖ. Ἡ σημασία τῆς ἑβραϊκῆς συνεισφορᾶς στόν τομέα τῆς πολιτικῆς καί τῆς διακυβερνήσεως μιᾶς πολιτείας ἔγκειται βέβαια, στό πνεῦμα πού ἐνέπνευσε παρά στήν ἀνάπτυξη κάποιας πολιτικῆς θεωρίας. 'Ως γνωστόν, ὁ θεσμός τῆς βασιλείας στόν ἐβραϊκό λαό ἐγκαθιδρύθηκε βάσει μιᾶς πρωτόγνωρης ἀντιλήψεως γιά τόν ἀρχαῖο κόσμο. Είναι ἀποτέλεσμα μιᾶς τριμεροῦς — οὕτως εἰπεῖν — συμφωνίας· δηλαδή τοῦ λαοῦ, τοῦ βασιλιά καί τοῦ Θεοῦ. 'Ο Μωσαϊκός Νόμος καθορίζει τίς ἀρχές πού πρέπει νά διέπουν τόν ἰδανικό μονάρχη. 'Ο βασιλιάς ἀναγνωρίζεται ὡς ρυθμιστής καί φύλακας τοῦ πολιτεύματος καί δ



"Αποψις τοῦ ἐσωτερικοῦ τῆς συναγωγῆς Σαμουέλ 'Αλεβή 'Αμπυλάφια στό Τολέδο, χρονολογούμενη ἀπό τό 1357. 'Αργότερα, χρη σιμοποιήθηκε ώς ἐκκλησία μέ τήν ἐπωνυμία El Transito. Σήμερα στεγάζει τό Ἑβραϊκό Μουσεῖο.

χι ώς ύπέρτατος δεσπότης ή ἄρχοντας. 'Ακόμη καί ὁ βασιλιάς ύπόκειται σέ κριτική καί ύποχρεουται στήν τήρηση τῶν ἐντολῶν καί τῶν κανόνων τοῦ Νόμου. "Ολη ἡ ίστορία καί ή δράση των προφητών κατά τήν ἐποχή τῆς μοναρχίας, ἀποτελεῖ ἕνα ἀμείλικτο κατηγορῶ γιά τίς ὑπερβάσεις τοῦ βασιλιά, τήν καταπάτηση τῶν νόμων καί τήν καταπίεση του λαού. Αυτή ή αντίληψη ότι ό μονάρχης ή ὁ ἀνώτατος ἄρχων δέν είναι ύπεράνω τοῦ νόμου, άλλά ύπόκειται κι αύτός, ὅπως κάθε ἄλλος θνητός, στόν έλεγχο των πράξεών του, αποτέλεσε τόν πρόδρομο τῆς συνταγματικής νομιμότητος καί της ισότητας όλων των πολιτῶν ἀπέναντι στούς νόμους, μιά ἀρχή πού σήμερα άποτελεῖ βασική διακήρυξη κάθε εὐνομούμενης καί δη-

μοκρατικής πολιτείας.

ά παραπάνω λιγοστά παραδείγματα δέν καλύπτουν, βέβαια, τό τεράστιο κεφάλαιο της έβραϊκής συνεισφοράς στόν σύγχρονο πολιτισμό. Είναι, ὅμως, ἐνδεικτικά τῆς τεράστιας ἐπίδρασης τῆς ἑβραϊκῆς πολιτιστικῆς κληρονομιας στόν σύγχρονο κόσμο. "Αν έξαιρέσουμε άπό τόν σύγχρονο κόσμο κάθε τι πού ἔχει σχέση μέ τόν Ίουδαϊσμό καί τήν Έβραϊκή παράδοση, τότε ὁ κόσμος θά παρουσίαζε μιά τελείως διαφορετική εἰκόνα ἀπ' αὐτή πού ἔχει σήμερα. Αὐτή δέ ή εἰκόνα θά ήταν ἀπείρως φτωχότερη.

H.Z.

Η ΑΚΑΔΗΜΙΑ ΑΘΗΝΩΝ ΤΙΜΗΣΕ ΤΗΝ ΙΣΡΑΗΛΙΤΙΚΗ ΚΟΙΝΌΤΗΤΑ ΘΕΣΣΑΛΟΝΙΚΗΣ



TYXH ATAOH

EAGEE TH AKAAHMIA AGHNON

ΤΗΝ ΙΣΡΑΗΛΙΤΙΚΗΝ ΚΟΙΝΟΤΗΤΑ ΘΕΣΣΑΛΟΝΙΚΗΣ

TO THE AKADHMIAE XPYED METANAID

TIMHEAL

OTI ADEIDOS XOPHTHEASA TON EN TO MANEMISTHMIO ΙΕΡΟΣΟΛΥΜΩΝ "ΟΙΚΟΝ ΤΗΣ ΕΛΛΑΔΟΣ ΙΔΡΥΣΑΤΟ MEFANDE SYMBANOMENH EIS THN MENETHN KAI EPEYNAN THE EAAHNIKHE APXAIOTHTOE

ANEIDEIN DE THN TIMHN EN TH DANHLYPEI ΟΓΔΟΗ ΕΠΙ ΕΙΚΑΔΙ ΜΗΝΟΣ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΥ ETOYE XINIOETOY KAI ENAKOSIOETOY KAI OF A OHKO ETOY TETAPTOY



τῆς 'Ακαδημίας 'Αθηνῶν πού ἔγινε στό τέλος τοῦ ἔτους, τιμήθηκε ή Ίσραηλιτική Κοινότητα Θεσσαλονίκης.

Στήν πανηγυρική συνεδρίαση



'Αλεξάνδρεια, πρώτη πόλις τῆς «Διασπορᾶς» τῶν 'Εβραίων. (Παλιά γκραβούρα).

# Οἱ Ἑβραῖοι

# στούς Έλληνιστικούς χρόνους

έσα στά πλαίσια τῆς ἀπέραντης αὐτοκρατορίας, πού δημιούργησε ἡ κατάκτησις τοῦ Μεγάλου 'Αλεξάνδρου, τό ἰουδαϊκό στοιχεῖο ἔπαιξε πρωτεύοντα ρόλο στή διαμόρωση τῆς κοσμοπολίτικης φυσιογνωμίας τῶν ἐλληνιστικῶν κρατῶν. 'Από τίς κοινότητες τῆς ἐβραϊκῆς διασπορᾶς σπουδαιότερη ἡταν ἐκείνη τῆς 'Αλεξάνδρειας. Πολλά μέλη της διακρίθηκαν γιά τἡν ἐπίδοσή τους στή φιλοσοφία καί τίς ἐπιστῆμες. 'Αλλά ἐνῶ ἡ ἀφομοίωσις τοῦ ἐβραϊκοῦ στοιχείου στήν Αἴγυπτο ἔγινε όμαλά, στήν Παλαιστίνη ἐπεβλήθη μέ τή βία.

Κατά τή διάρκεια τῆς 'Ελληνιστικῆς περιόδου, ὁ ἐβραϊκός λαός ὑποτάχθηκε στήν κυριαρχία τῶν 'Ελλήνων, ὅπως προηγουμένως εἶχε ὑποταχθῆ στούς Πέρσες. Ήταν μιά ἀρκετά παράξενη σχέσις, πού χαρακτηριζόταν ἀπό ἀμοιβαία ἔλξι, ψυχική ἐπαφή, συμφέροντα, μῖσος καί βία καί πού τελικά κατέληξε σέ αἰματηρό χωρισμό.

Αὐτός ὁ δεσμός ἄρχισε μέ τήν εἴσοδο τοῦ Μεγάλου 'Αλεξάνδρου στήν 'Ιερουσαλήμ, τό 332 π.Χ. καί ἔληξε τό 140, μετά τόν λεγόμενο «ἀπελευθερωτικό πόλεμο» τῶν Μακκαβαίων. Οἱ σχέσεις τοῦ 'Ισραήλ μέ τούς "Ελληνες μποροῦν νά χαρακτηρισθοῦν σάν «μήνας τοῦ μέλιτος», στήν ἐποχή τοῦ Πτολεμαίου Β', αὐτοῦ τοῦ ἐξαίρετου μονάρχη. 'Αντίθετα, τό ὄνομα τοῦ 'Αντιόχου Δ' τοῦ 'Επιφανοῦς, ἔμεινε καταραμένο στήν μνήμη τῶν 'Εβραίων, ὅπως καί τὰ ὀνόματα τοῦ 'Ιάσονα καί τοῦ Μενελάου, πού πρόσφεραν τίς ὑπηρεσίες τους στόν 'Αντίοχο.

Ό 'Αντίοχος Δ' ὁ Ἐπιφανής, διαχείμαζε στήν Τύρο καί ὅχι στήν πρωτεύουσά του, τήν 'Αντιόχεια. 'Εκεῖ δέχθηκε, ὅπως κάθε χρόνο τήν ἴδια ἐποχή, τήν ἐπίσκεψη τοῦ 'Ιάσονα, πού εῖχε ἔλθει γιά νά τοῦ παραδώση τό ἀντίτιμο τῶν φόρων τῆς 'Ιερουσαλήμ. 'Ο 'Ιάσων, ὀνομαζόταν στήν πραγματικότητα 'Ιησοῦς, εῖχε ὅμως ἐξελληνίσει τό ὄνομά του ὅπως πολλοί κάτοικοι τῆς 'Ιουδαίας. 'Ηταν ἀδελφός τοῦ 'Ωνία Γ' τοῦ μεγάλου ἀρχιερέως,

# Οἱ 'Εβραῖοι στούς 'Ελληνιστικούς χρόνους

πού είχε ἐπωμισθή τά καθήκοντα τοῦ «ἐθνάρχη», δηλα-

δή τοῦ διοικητοῦ τῆς πόλεως.

Ο 'Αντίοχος κάθε άλλο παρά άντιπροσώπευε τήν έλληνική ίδιοφυία. Αὐτός ὁ βίαιος, ἄσωτος, αὐτάρεσκος καί σκληρός ἄνθρωπος, δέν ζητούσε νά ἐπιβληθη μέ τήν γοητεία του, ὅπως ὁ Μέγας ᾿Αλέξανδρος, ἀλλά μέ τήν τρομοκρατία πού ἀσκοῦσε. Είχε κακές διαθέσεις ἐναντίον τῶν Ἑβραίων τῆς Παλαιστίνης, γιατί μάντευε τήν πνευματική τους αντίσταση, πού δέν είχε συναντήσει σέ όλους τούς λαούς πού είχε ώς τώρα ύποτάξει καί αποτελοῦσαν τήν ἀπέραντη αὐτοκρατορία του, ἀπό τά σύνορα τῆς Ἰνδίας ὥς τήν Μεσόγειο. Οἱ σχέσεις τοῦ ᾿Αντιόχου μέ τόν 'Ωνία στάθηκαν ἀπό τήν ἀρχή δύσκολες. 'Ο ναός τῆς Ἱερουσαλήμ ήταν τόπος ἐχθρικός καί ἀπαγορευμένος, ὅπου κανένας Ἕλληνας δέν εἴχε τολμήσει νά πατήση τό πόδι του ὥς τότε. Ἕπειτα ὁ ᾿Αντίοχος, ὅπως ὅλοι ὲξ ἄλλου στήν ἐποχή του, δέν μποροῦσε νά ὑποφέρη τόν ισχυρισμό των Έβραίων, ότι δηλαδή μόνο ο δικός τους Θεός ήταν άληθινός, ούτε ότι θεωρούσαν όλους τούς άλλους θεούς απαίσια «εἴδωλα». Κυρίως όμως ήταν δύσκολο νά ἀποσπάση χρυσάφι ἀπό αὐτή τή χώρα, πού σύμφωνα μέ τίς διαδόσεις, ἔπρεπε νά είχε ἄφθονο.

Ο Ίάσων ἔφθανε πάντοτε στήν Τύρο, ἀκολουθούμενος από ενα αμάξι με ισχυρή συνοδεία, φορτωμένο με ενα κιβώτιο διπλοκλειδωμένο, πού περιείχε τούς φόρους ένός ολόκληρου χρόνου. Έκείνη τήν ήμέρα ο θησαυρός μετρήθηκε καί ζυγίσθηκε κάτω ἀπό τά μάτια τοῦ ἴδιου τοῦ βασιλέως. Ήταν περίπου 130 τάλαντα.

«Είναι λιγότερα ἀπό τόν περασμένο χρόνο», φώναξε άγρια ο 'Αντίοχος. «Μήπως θά πρέπει νά αποφασίσω νά στείλω στήν Ἰουδαία δικούς μου ἐφόρους; Νομίζω πώς ό άδελφός σου, ό 'Ωνίας, δέν δείχνει άρκετή καλή θέληση γιά τούς φόρους».

«"Ας παραδεχθούμε μαλλον, πώς ὁ ἀδελφός μου ἀνή-

κει στό παρελθόν. Δέν μπορεῖ νά ἀπαλλαγή ἀπό τόν ἐθνικισμό του, 'Η ίδεα ὅτι ἀπό τόν καιρό τοῦ 'Αλεξάνδρου ό όρίζοντάς μας εὐρύνθηκε, τοῦ εἶναι ξένη».

«Στήν περίπτωση αὐτή θά πρέπει νά φύγη. Είμαι πρό-

θυμος νά διορίσω διοικητή ένα Συρο».

«Μήν τό κάνεις αὐτό, 'Αντίοχε. Θά ἔχωμε ἐπανάστα-

«'Επανάσταση: Χαρά στό πράγμα! Χίλιοι ίππεῖς μου θά

ἐπιβάλουν ἀμέσως τήν τάξη».

«Αὐτό πού ὁ ἀδελφός μου δέν μπορεῖ νά κάνη, μήπως τό κατορθώσω ὲγώ; 'Ο 'Ωνίας είναι γέρος καί κουρασμένος. Νομίζω πώς εύχαρίστως θά δεχθή νά ἀποσυρθή στό ἐξοχικό του σπίτι».

Ο 'Αντίοχος μπῆκε στό νόημα: «Μοῦ εἶναι ἀδιάφορο ἄν τήν θέσι τοῦ κυβερνήτη τήν ἔχη ὁ 'Ωνίας ἤ ὁ 'Ιάσων. Έστω. Θά γίνης μέγας άρχιερεύς τῆς Ἰουδαίας. Μοῦ χρειάζεται όμως μία ἀπόδειξις τῆς ἀφοσιώσεώς σου, μιά χειρονομία, μέ καταλαβαίνεις:»

« Έκατό τάλαντα;»

«Έκατόν πενήντα. Είσαι πλούσιος. Πλούσιοι καί οἱ φίλοι σου. "Επειτα έχεις τόν θησαυρό τοῦ Ναοῦ».

Ή συμφωνία ἔκλεισε. Ὁ Ἰάσων γύρισε στήν Ἱερουσαλήμ μέ τήν συνοδεία μερικών φρουρών καί άξιωματούχων. Τούς είχε όρίσει ὁ ἀντίοχος, πού δέν ήθελε νά καθυστερήση ή αντικατάστασις του 'Ωνία. Σέ λιγότερο από δεκαπέντε ήμέρες ο 'Αντίοχος έλαβε τά έκατόν πενήντα τάλαντα. 'Ο 'Ωνίας παραχώρησε τήν θέση τοῦ ἐθνάρχη καί τά καθήκοντα του άρχιερέως στόν 'Ιάσονα. Φορώντας τήν μίτρα στό κεφάλι, ντυμένος μέ τόν χρυσοκέντητο γαλάζιο μανδύα, ό 'Ιάσων πρόσφερε τήν πρώτη του θυσία. 'Από τά ύψη τοῦ φρουρίου, πού συνόρευε μέ τόν Ναό, οί Σύροι στρατιώτες παρακολουθούσαν ἀπό μακριά τήν τελετουργία, σχολιάζοντας τό γεγονός:



Ό Μέγας 'Αλέξανδρος στά 'Ιεροσόλυμα, σέ μεσαιωνική γκραβούρα. 'Ο δεσμός τῶν 'Εβραίων μέ τοὺς 'Έλληνες βρίσκει τήν άρχή του στήν είσοδο του Μεγάλου 'Αλεξάνδρου στήν 'Ιερουσαλήμ τό έτος 332 π.Χ. Μέ τόν Πτολεμαίο Β', ο δεσμός αυτός γίνεται πιό στενός.

# Οἱ Έβραῖοι στούς Ἑλληνιστικούς χρόνους

«Φαίνεται πώς είναι ὁ άδελφός τοῦ γέρου».

«Καί πῶς δέν ἔχει περιορισμένες ἰδέες ὅπως ὁ ὑνίας:»

«Καλό σημάδι, δέν ἔχει γένεια».

«Βάζω στοίχημα πώς σέ λίγο θά ἀποκτήση». (Οἱ ἐξελληνισμένοι Ἰουδαῖοι δέν ξύριζαν τά γένεια τους».

'Ο Ίάσων, ἀφοῦ ἔγινε κύριος τοῦ Ναοῦ, ἐπισκέφθηκε τό βασίλειό του. Γιά πρώτη φορά πατοῦσε τό πόδι του στά "Αγια τῶν 'Αγίων, τό περίφημο ἱερό, πού κινοῦσε τήν περιέργεια ὅλων τῶν ξένων. Δύσκολα μποροῦσαν νά παραδεχθοῦν ὅτι ὁ ἱερός αὐτός χῶρος ἤταν ἄδειος ὅπως ἐπέμεναν νὰ ἰσχυρίζονται οὶ Ἑβραῖοι. Σέ τί ὅμως μποροῦσε νά χρησιμεύση ἔνα ἄδειο ἱερό; Μερικοί νόμιζαν ὅτι στά "Αγια τῶν 'Αγίων ἤταν κλεισμένος ἔνας γάϊδαρος (συκοφαντία, πού θῦμα της ἔπεσαν οἱ Χριστιανοί).

Στήν πραγματικότητα, τό ίερό ήταν μιά μικρή τετράγωνη αἴθουσα μέ πλευρές 9 μ. καί ύψος 20 μ. Περιεῖχε μόνο μιά πέτρα, ἔνα εἶδος πλάκας ἀπό γρανίτη πού στά έβραϊκά λέγεται σετίγια: βάσις. Ἐπάνω σ' αὐτήν τήν πλάκα ἀπό γρανίτη ὁ ἀρχιερεύς τοποθετούσε τό θυμιατήριο τήν ήμέρα τοῦ «Ἐξιλασμοῦ». Ἡ πέτρα αὐτή ἀντικαθιστούσε τήν Κιβωτό, πού είχε ἐξαφανισθῆ μέ τήν κατάληψη καί τήν λεηλασία τῆς Ἱερουσαλήμ ἀπό τόν Ναβουχοδονόσορα. Ἡ ἀλήθεια είναι, ὅτι ὁ τελευταῖος είχε πάρει τήν Κιβωτό μέ τὰ ἱερά σκεύη ἀπό τόν Ναό τοῦ Σο-

λομώντος.

'Ο 'Ιάσων ὅμως δέν αἰσθάνθηκε καμιά ἰδιαίτερη συγκίνησι σέ αὐτό τόν ἱερό χῶρο. 'Ο ἐξελληνισμός του, εἶχε σβήσει τήν θρησκευτική του φλόγα. 'Αντίθετα, πρέπει νὰ ἐντυπωσιάσθηκε καί νά ἔμεινε περισσότερο στήν ὑπόγεια αἴθουσα, ὅπου φυλασσόταν ὁ θησαυρός. Αὐτός ὁ θησαυρός εἶχε μεταφερθῆ στήν Βαβυλῶνα μαζί μέ τούς 'Εβραίους αἰχμαλώτους μετά τήν καταστροφή τῆς 'Ἱερουσαλήμ 350 χρόνια πρίν. Σέ ὅλο τό διάστημα τῆς αίχμαλωσίας τῶν 'Εβραίων, ἐβδομήντα χρόνια περίπου, διασώθηκε ὡς ἐκ θαύματος. Κανείς, ἀκόμη καί ὁ τρελός ἀντιβασιλεύς τῆς Βαβυλῶνος, Βαλτάσαρ, δέν τόλμησε νὰ οἰκειοποιηθῆ τό παραμικρό κύπελλο, τό παραμικρό

ίερό σκεῦος. Μετά ἀπό τήν ἀπελευθέρωσή τους ἀπό τόν Κῦρο τόν βασιλέα τῶν Περσῶν, οἱ αἰχμάλωτοι βρῆκαν ἄθικτα τά ἱερά σκεύη τῆς λατρείας τους. Τό «Βιβλίο τοῦ "Εσδρα» μας δίνει λεπτομερή περιγραφή τους.

Πόσα τάλαντα ἀντιπροσώπευε ὁ θησαυρός αὐτός; Πεντακόσια; Έξακόσια; Μπορεῖ καί περισσότερα. Στό φῶς τῶν πυρσῶν, τό ἀσήμι καί τό χρυσάφι ἀκτινοβολοῦσαν καί ἔβαζαν σὲ πειρασμό τόν Ἰάσονα, πού ἀμφιταλαντευόταν μεταξύ τῆς ἀπληστίας του καί τοῦ φόβου τῆς ἱεροσυλίας.

«"Αν χρειασθεῖ, γιά τήν ἀσφάλεια τῆς Ίερουσαλήμ, θά πουλήσω ἄν ὄχι ὅλο τόν θησαυρό, τουλάχιστον ἔνα μέρος του. Εἶναι σκεύη φθαρτά. Ἡ θρησκευτική λατρεία δέν τά χρειάζεται. Ποτέ, κανένας ἰερεύς δέν τά μεταχει-

ρίσθηκε σέ καμιά τελετή».

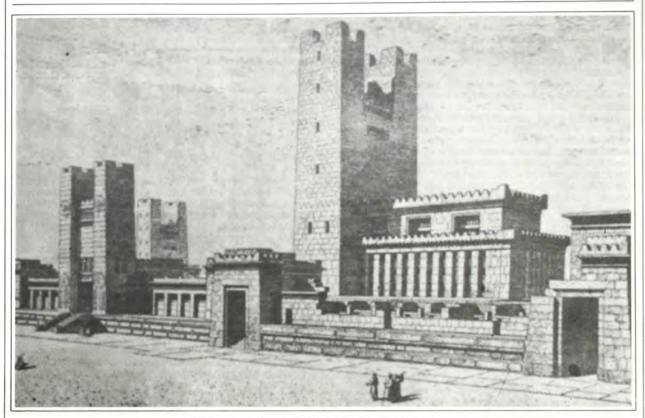
'Ο 'Ιάσων είχε τούς ὀπαδούς του, τούς «έλληνιστάς», δηλαδή τούς έλληνόφωνους 'Ιουδαίους. Οὶ τελευταῖοι ἀποτελοῦσαν μιά φατρία στήν 'Ιερουσαλήμ, πού προερχόταν ἀπό τίς μεγάλες ἱερατικές οἰκογένειες. Μερικές ἀπό αὐτές ήσαν ὀνομαστές, γιατί συνήθιζαν, ἀπό γενεά σέ γενεά, νά συνεργάζονται μέ τούς κατακτητάς, ὅποιοι καί ἄν ήσαν. 'Όπως ἡ οἰκογένεια τοῦ Τωβία.

Στό παρελθόν είχε καλές σχέσεις μέ τούς Βαβυλωνίους, μετά μέ τούς Πέρσες και τέλος μέ τούς "Ελληνες (αὔριο μέ τούς Ρωμαίους). Κατά τήν διάρκεια τῆς βασιλείας τοῦ Πτολεμαίου Β΄, κάποιος ἀπό τήν οἰκογένεια τοῦ Τωβία, είχε ἐπικερδεῖς ἐμπορικές συναλλαγές μέ τήν Αἴγυπτο. Ήταν ὅμως πραγματικά προικισμένος μέ ἐμπορικό δαιμόνιο, ἀλλά είχε και ἱκανότητες ἀρχηγοῦ συμμορίας. Είχε ἀναλάβει τήν ἀρχηγία ἐνός συντάγματος ἱππικοῦ γιά νά φυλάη τά σύνορα τῆς Ἰουδαίας (πού ὑπῆρχαν μόνο θεωρητικά. Διέσχιζε ἔφιππος τήν ἔρημο καί ἀκολουθοῦσε τά καραβάνια, πού μετέφεραν ἐμπορεύματα στήν Αἴγυπτο. Τό 1920, βρέθηκε κατά τήν διάρκεια ἀνασκαφῶν στήν Ὑπεριορδανία, ἔνα γράμμα του πρός κάποιον Ζήνωνα, ἐμπορικό ἀντιπρόσωπο τοῦ Πτο-



Ό διωγμός τῶν Ἑβραίων ἀπό τόν ἀντίοχο. Σέ ἀντίθεση μέ τόν Πτολεμαΐο Β΄, ό ἀντίοχος Δ΄, βίαιος, ἀσωτος καί σκληρός, ἐφήρμοσε σκληρή πολιτική ἔναντι τῶν Ἑβραῖων. Φανατικός εἰδωλολάτρης, δέν ἤθελε νά ἀναγνωρίσει τόν ἕνα Θεό τῶν Ἑβραίων.

# Οί Έβραῖοι στούς Έλληνιστικούς χρόνους



Μιά ὼραία ἀναπαρουσίαση τοῦ Λαοῦ τῆς Ἱερουσαλήμ

λεμαίου. Σέ αὐτό, τοῦ ἀναγγέλλει μιά ἀποστολή ἀλόγων καί τήν ἄφιξη μιᾶς μικρῆς σκλάβας ἐπτά ἐτῶν. 'Ο 'Εβραῖος ἱστορικός 'Ιώσηπος, σύγχρονος τοῦ αὐτοκράτορος Τίτου, περιγράφει τό ἄντρο του πού σώζεται ὡς σήμερα καί ἀποτελεῖ ἀρχαιολογικό ἀξιοθέατο. Πρόκειται γιά ἔνα φρούριο σκαμμένο στόν βράχο, μὲ εἰσόδους τόσο στενές ἀνάμεσα σέ τεράστιους δγκους βράχων, ὥστε μέ δυσκολία νά μπορῆ νά περάση ἔνας ἄνθρωπος ἤ ἕνα ἄλογο. Τεράστιες μορφές ζώων εἶναι σκαλισμένες στόν γρανίτη. Στήν εἴσοδο τοῦ ὑπογείου αὐτοῦ φρουρίου διαβάζει κανείς τήν ἐπιγραφή: «Τοlhiyya», πού σημαίνει: «'Ο Θεός εἶναι καλός».

Οί «θεοσεβεῖς» καί θρησκόληπτοι Ἰουδαῖοι, πού λέγονταν «χασσιντίμ», ήσαν ἀντίπαλοι τῶν «ἐλληνιστῶν». Πρέπει ὅμως νά σημειωθῆ, ὅτι κανείς δέν ἀντιτάχθηκε στόν ᾿Αλέξανδρο τό 322 π.Χ. Φαίνεται ὅτι καί ἐδῶ, ἡ παράξενη γοητεία πού ἀσκοῦσε ὁ κατακτητής ἔπαιξε σημαντικό ρόλο. Διαβάζοντας τόν ἱστορικό Ἰώσηπο, θυμᾶται κανείς τόν Βοναπάρτη στήν Ἰταλία ὅπου κάθε του νίκη ἔμοιαζε μέ ἐρωτική κατάκτηση.

Στήν περίπτωση όμως τοῦ 'Αλεξάνδρου δέν χύθηκε αἴμα ἐκείνη τήν ἡμέρα. Δυό πομπές μόνο, συναντήθηκαν στά περίχωρα τῆς 'Ιερουσαλήμ. 'Η πομπή τοῦ Μακεδόνα στρατηλάτη τριγυρισμένου ἀπό τό ἐπιτελεῖο του καί ἡ πομπή τοῦ ἀρχιερέως 'Ιαδούα ἀκολουθούμενου ἀπό τόν κλῆρο, ντυμένο στά λευκά. "Εγινε ἀνταλλαγή φιλοφρονήσεων. 'Ο 'Αλέξανδρος «ἔκλινε τό γόνυ» μπροστά στόν ἱερωμένο ἀντιπρόσωπο τοῦ μοναδικοῦ Θεοῦ, ἐνός Θεοῦ, πού, μὲ τὴν ἰδιότητα τῆς μοναδικότητός Του προσέγγιζε τόν Θεό τῶν φιλοσόφων. Σύμφωνα μέ αὐτή τῆν ἐκδοχή,

ό 'Αλέξανδρος μπηκε στήν 'Ιερουσαλήμ, πού οί δρόμοι της ήσαν στρωμένοι μέ άνθη, πρόσφερε θυσία στόν 'Ιεχωβα, σάν ἔνδειξη φιλίας πρός τόν περιούσιο λαό καί έντυπωσιάσθηκε πού ό προφήτης Δανιήλ είχε προβλέψει τόν θρίαμβό του. Γιά νά ἐπισφραγισθη αὐτή ή συμμαχία ἀποφασίσθηκε, τά παιδιά, πού ἐπρόκειτο νά γεννηθοῦν ἐκείνο τόν χρόνο, νά πάρουν τό ὄνομα τοῦ 'Αλεξάνδρου.

Γιά πολλά χρόνια ἡ ἐλληνική κατοχή πέρασε σχεδόν ἀπαρατήρητη στήν ἑβραϊκή Παλαιστίνη. Τά μόνα σημεῖα αὐτῆς τῆς κατοχῆς ἦταν τό πέρασμα στρατιωτῶν μέ περικεφαλαία καί κοντό χιτώνα, ἤ ἡ ἐμφάνισις εἰρηνικῶν ταξιδιωτῶν, πού μιλοῦσαν ἐλληνικά καί πού εἰχαν ἔλθει γιά νά ἰδρύσουν ἔνα ἐμπορικό σταθμό ἤ ἀκόμη μηχανικοί, πού φρόντιζαν νά κατασκευάζουν δρόμους (χωρίς οἰ κάτοικοι νά φαντάζονται ὅτι αὐτό εἶχε στρατηγική σημασία) ἤ νά ἀνοίγουν πηγάδια. Μιά ἄλλη ἔνδειξις αὐτῆς τῆς κατοχῆς ἦταν τό πλῆθος τῶν ἑλληνικῶν πλοίων σέ ὅλα τά λιμάνια.

Είναι γνωστό, ὅτι στόν δρόμο του, σέ ὅλο τό διάστημα τῆς ἐκστρατείας του, ὁ ᾿Αλέξανδρος ἴδρυε πόλεις, πού ἄλλες ἔσβησαν ἀπό τήν ἀρχή, ἄλλες ὅμως γνώρισαν μεγάλη ἄνθησι, ὅπως ἡ ᾿Αλεξάνδρεια. Ὁ ᾿Αλέξανδρος ἀπέφυγε ὅμως νά κτίση πόλεις στήν Ἰουδαία. Ἡ πρώτη πόλις πού ἴδρυσε στήν Παλαιστίνη, ἡταν πέρα ἀπό τόν Ἰορδάνη σέ ἕνα πλάτωμα πού δέσποζε στόν ποταμό. Ἡ ἴδια αὐτή πόλις, χρησίμευε ὡς ἄσυλο στούς Χριστιανούς κατά τήν διάρκεια τῆς πολιορκίας τῆς Ἱερουσαλήμ ἀπό τόν Τίτο.

# Οἱ εβραῖοι στούς Έλληνιστικούς χρόνους

Μετά τόν θάνατο τοῦ 'Αλεξάνδρου, ἡ δυναστεία τῶν Πτολεμαίων ἐγκαταστάθηκε ἐκεῖ. 'Η 'Ιερουσαλήμ γνώρισε τότε "Ελληνες στρατιῶτες, πού είχαν πάψει νά είναι ἀπλῶς αἰνιγματικά πρόσωπα καί είχαν γίνει ἐχθροί. "Επειτα ὁ αἰγυπτιακός στρατός ἐμφανίσθηκε ξαφνικά μιά ἡμέρα τοῦ Σαββάτου, πρᾶγμα, πού ἐξηγεῖ τό γεγονός γιατί δέν ὑπῆρξε σχεδόν καθόλου ἀντίστασις. Μερικές χιλιάδες 'Εβραῖοι μεταφέρθηκαν τότε στήν Αἴγυπτο, οἱ περισσότεροι στήν 'Αλεξάνδρεια.

Γρήγορα, δμως, μετά τίς σκοτεινές αὐτές ήμέρες ήλθαν πάλι οι καλές. Ἡ έλληνική παρουσία ἔγινε πάλι σιγά σιγά ἀνώδυνη καί οι αἰχμάλωτοι, πού δέν ἄργησαν νά ἐλευθερωθοῦν, ἴδρυσαν στήν ᾿Αλεξάνδρεια τήν λαμπρότερη ἐστία τῆς Διασπορᾶς κάτω ἀπό τήν προστασία τοῦ Πτολεμαίου, τοῦ μεγάλου βασιλέως. Ὁ ἀρχιερεύς, μέ τόν τίτλο τοῦ ἐθνάρχη, διοικοῦσε τήν Ἰουδαία. Ἡ παρουσία τοῦ κατακτητοῦ ἤταν αἰσθητή στούς Ἑβραίους

μόνο ἀπό τούς βαρεῖς φόρους ύποτελείας.

'Αργότερα οἱ Σελευκίδες διαδέχθηκαν τούς Πτολεμαίους. Τότε ἔγινε ἀντιληπτή στήν 'Ιουδαία μιά ἄλλη πλευρά τῆς ἐλληνικῆς κατοχῆς, στά πρόσωπα τῶν νέων κυρίων τῆς 'Αντιόχειας. Οἱ Σελευκίδες ῆσαν καθαρά πολεμισταί. 'Ο 'Αντίοχος Δ΄ ὑπῆρξε ὁ χειρότερος τῶν τυράννων. Ή μνήμη του ἔμεινε καταραμένη στήν ἱστορία

του Ίσραήλ.

'Από τίς πρῶτες ἡμέρες τῆς βασιλείας τοῦ 'Αντιόχου Δ' ἔγινε φανερό γιά τό 'Ισραήλ, ὅτι ὁ κατακτητής δέν ἦταν ὁ φίλος, ὅπως ἄλλοτε ὁ Κῦρος, ποὐ εἴχε ἀπελευθερώσει τοὺς αἰχμαλώτους τῆς Βαβυλῶνος καί εἶχε βοηθήσει νά ἀνεγερθῆ καί πάλι ὁ Ναός τῆς Ἱερουσαλήμ. Τό χασμα μεταξύ «ἐλληνιστῶν» καί «χασσιντίμ» ἔγινε ἀκόμη μεγαλύτερο. Οἱ «ἐλληνισταί» γιά νά ὑποστηρίξουν τον 'Αντίοχο Δ', χρειάσθηκαν τώρα ἄλλα ἐπιχειρήματα. Ήταν φανερό ὅτι ἐπρόκειτο γιά ἔνα κτῆνος, ἕνα μέθυσο, ποῦ λάτρευε μόνο τό χρῆμα. 'Εφ' ὅσον ὅμως ἀντιπροσώπευε τήν 'Ελλάδα ἔπρεπε νά τόν ὑποστηρίξουν.

Οί «ἐλληνισταί» ἐπιδοκίμασαν λοιπόν τόν Ἰάσονα, ὅταν ὁ τελευταῖος ἀποφάσισε νά προικίση τήν Ἱερουσαλήμ μέ ἕνα γυμναστήριο, ἀπαραίτητο στοιχεῖο τοῦ ἐλλη-

νικού πολιτισμού.

Σέ λίγο οι νέοι τῶν μεγάλων οἰκογενειῶν ἔδωσαν τό παράδειγμα και ἐμφανίσθηκαν στό στάδιο ἐντελῶς γυμνοί φορώντας μόνο τό πτερωτό κάλυμμα τῆς κεφαλῆς τοῦ Έρμοῦ. Ὁ Ἰάσων είχε δώσει ἐντολή νά κατασκευασθοῦν αὐτά τά καλύμματα τῆς κεφαλῆς καί νά ἀνεγερθῆ

μαρμάρινο ἄγαλμα τοῦ Θεοῦ.

Αὐτοί οἱ νέοι ἔμοιαζαν περισσότερο ἐπιπόλαιοι παρά κόλακες. Ὁ ἀττικισμός ἤταν μιά κενοδοξία, πού εἴχε πολύ διαδοθῆ καί ἐπρόκειτο νά διατηρηθῆ γιά πολύ. Οἱ «ἐλληνισταί», ἀγνοώντας ὅτι ἡ ποίησις τοῦ Βιβλίου τοῦ Ἰώβ καὶ οἱ Ψαλμοὶ ἄξιζαν ὅσο καὶ οἱ στίχοι τοῦ Όμήρου, συνήθιζαν νά ἀπαγγέλλουν στίχους τῆς Ὀδύσσειας ἤ τοῦ ᾿Αριστοφάνη. Ἔδιναν στά παιδιά τους ὀνόματα ἐλληνικό, π.χ. Ζήνων, ᾿Αλέξανδρος, Ξανθίας, κ.λπ. Οἱ θεοί τοῦ Ὀλύμπου δέν τούς φόβιζαν, ὅπως τὰ εἴδωλα τῶν Χαλδαίων μὲ τίς τερατώδεις μορφές.

Μέσα στόν άτμό τῶν λουτρῶν, οἱ νέοι σαπούνιζαν τό σῶμα τους, ἔτριβαν τήν πλάτη τους, ξεπλένονταν καὶ τέλος ξάπλωναν στήν σκιά τῶν προπυλαίων καὶ ἐκεῖ κουβέντιαζαν: «Ξανθία, θά ἔπρεπε νά ὑψωθῆ ἀκόμη λίγο αὐτός ὁ τοῖχος νά μή μᾶς βλέπουν οἱ περαστικοί».

«Πρέπει νά παραδεχθεῖς, Δῆμε, ὅτι ἑδῶ καί λίγο καιρό ἡ πόλις γέμισε ὅχλο».

«Ναί... καί ἀπό ἀναιδεῖς. Δέν τούς ἄκουσες προηγουμένως, ὅταν γυμναζόμαστε στήν παλαίστρα, πού μᾶς ἀποκάλεσαν «περιτετμημένους»;»

«Λένε γιά κάποια αἰσθητική ἐγχείρησι, πού θά καταργοῦσε αὐτό πού μᾶς ξεχωρίζει ἀπό τούς "Ελληνες». «Τό σκέφθηκα καί έγώ, άλλά διστάζω. Είναι καλό γιά ἔνα Ἑβραῖο νά ἀρνεῖται τήν περιτομή; "Α, ξέχασα. 'Ο 'Αγάθων μοῦ στέλνει νέα του. 'Η ζωή στήν 'Αλεξάνδρεια τόν ἔχει ἐνθουσιάσει. Θέλει νά ἐγκατασταθῆ ἐκεῖ. Φαίνεται ὅτι ἡ 'Ιερουσαλήμ, συγκρινόμενη μέ τήν πόλη αὐτή τοῦ φωτός, μοιάζει μέ χωριό».

Ο Αλέξανδρος, ακόμη ίδρωμένος κάτω από τήν χλα-

μύδα του, λέει:

«Μάθετε τά τελευταΐα νέα τοῦ Ἰάσονος; Ἐπέτυχε ἀπό τόν ἀντίοχο νά γίνωμε ὅλοι ἐμεῖς οἱ κάτοικοι τῆς Ἱερουσαλήμ, πολίτες τῆς ἀντιόχειας. "Όπως εἴμαστε λοιπόν ἀπόψε, κάτω ἀπό αὐτά τά προπύλαια, εἴμαστε συγχρόνως Ἑβραῖοι καί "Ελληνες».

«Αὐτός ὁ Ἰάσων εἶναι πραγματικά κάθαρμα, εἶναι ὅ-μως σπουδαῖος».

"Ένα κῦμα ἀλλεπαλλήλων μεταναστεύσεων συνέδεε τήν Παλαιστίνη μέ τήν πρωτεύουσα τῶν Πτολεμαίων, τήν 'Αλεξάνδρεια. 'Η 'Αλεξάνδρεια ἤταν νέα πόλις. 'Ο 'Αλέξανδρος τήν είχε κτίσει σέ μιά λωρίδα γῆς, πού χώριζε τήν λίμνη Μαρεώτιδα ἀπό τήν θάλασσα. Ποτισμένος μέ τόν ὀρθολογισμό τοῦ 'Αριστοτέλη, τοῦ δασκάλου του, είχε συλλάβει τό σχέδιο μιᾶς πόλεως, μέ δρόμους ποῦ τέμνονταν καθέτως καί ἀνέθεσε στόν ἀρχιτέκτονά του Δεινοκράτη νά τό ἐκπονήση. Αὐτός ὁ νεωτερισμός είχε πολύ συζητηθῆ ἀπό τούς ἀρχιτέκτονες: «Αὐτοί οἱ φαρδεῖς καί ἴσιοι δρόμοι είναι θαυμάσιοι γιά τήν κυκλοφορία μέ ἀμάξι. Ποτέ δέν θά ὑπάρξη ἐκεῖ ὁ συνωστισμός τῶν 'Αθηνῶν. "Όμως τί γίνεται μέ τήν ζέστη καί τόν ἥλιο; Στά θερμά αὐτά κλίματα ὅλες οἱ πόλεις ἔχουν στενούς καί μικρούς δρόμους, σωστό λαβύρινθο, γιά νά διατηρεῖται κάποια δροσιά. Κοιτάξτε τήν 'Αντιόχεια καί τίς Θῆβες».

«Αὐτό ὅμως, ἀγαπητέ συνάδελφε, ἑξουδετερώνεται μέ τά ρεύματα τοῦ ἀέρος ἀπό τήν λίμνη πρός τήν θάλασσα καί ἀντιστρόφως. ᾿Ανάλογα μέ τήν ὥρα, πάντοτε φυσᾶ ἄνεμος, ¨Επειτα ἡ ὁμορφιά. Σκεφθῆτε τήν ὁμορφιά. Σέ ἔνα δρόμο τῆς ᾿Αντιόχειας — ἡ ἀλλοῦ — τό βλέμμα σταματᾶ πάντοτε ἐπάνω σέ ἔνα τοῖχο, ἡ σέ ἔνα κατάστημα ἡ δέν ξέρω τί ἄλλο. Στήν ᾿Αλεξάνδρεια ὅμως ἀπλώνεται ὡς τό γαλάζιο τῆς θάλασσας, τῆς λίμνης, ἡ τοῦ οὐρανοῦ».

Ή 'Αλεξάνδρεια ήταν μιά νέα πόλις, μιά σύγχρονη πόλις, τό κέντρο τῆς νεότητος τοῦ κόσμου, τήν στιγμή πού ὅλες οἱ ἄλλες ἔδειχναν σημεῖα γεροντισμοῦ: ἡ 'Αθήνα, τά Σοῦσα, ἡ Βαβυλών, ἡ 'Ιερουσαλήμ, οἱ Θῆβες. 'Ο μετανάστης τῆς Παλαιστίνης, βλέποντας ἀπό τό πλοῖο νά προβάλλη ἀπό μακριά ἡ 'Αλεξάνδρεια, ἔνοιωθε τήν ἴδια συγκίνηση μέ τόν μετανάστη τοῦ 19ου αἰώνα, πού ἀποβιβαζόταν στήν Νέα Ύόρκη.

Αὐτή ἡ ἐντύπωσις ἤταν πραγματικά καταπληκτική, ἄν ὁ ταξιδιώτης θά ἔφθανε νύχτα στήν 'Αλεξάνδρεια. 'Από μακριά, ἀπό ἀπόσταση τριάντα περίπου μιλίων ἀπό τήν ἀκτή, οἱ ἐπιβάτες τοῦ πλοίου διέκριναν ἔνα φῶς. "Ενας ναύτης ἔλεγε: «'Ο φάρος τῆς 'Αλεξανδρείας». Αὐτό τό ἄστρο μὲ τήν σταθερή λάμψη, γινόταν σὲ λίγο μιά ζωντανή φλόγα. Στήν κορυφή τοῦ πύργου, ὕψους ἐκατό περίπου μέτρων, ἔκαιγε συνέχεια μιά φωτιά ἀπό τήν δύση τοῦ ἡλίου ὡς τήν αὐγή. "Αραβες χρονικογράφοι ἀναφέρουν, ὅτι αὐτή ἡ φωτιά ἔκαιγε μπροστά σὲ κοῖλα κάτοπτρα, πού ἀντανακλοῦσαν τήν λάμψη της.

<sup>†</sup>Ο φάρος ύψωνόταν στήν ἄκρη τῆς νησίδας Φάρου, πού συνδεόταν μέ τήν ξηρά μέ ἔνα ἐπίχωμα μήκους ἐνός χιλιομέτρου. Δέσποζε στό λιμάνι, τό πιό πολυσύχναστο τῆς Μεσογείου. Μιά διώρυγα συνέδεε τά νερά τῆς λίμνης μέ τήν θάλασσα και τά πλοῖα ἔμοιαζαν νά πλέουν μέσα στήν πόλη.

# Οἱ Εβραῖοι στούς Ελληνιστικούς χρόνους

Στήν προκυμαία, τόν Έβραῖο μετανάστη περίμενε πάντοτε κάποιος μακρινός συγγενής ή φίλος. Ή πρώτη διαπίστωσις τοῦ μετανάστη ήταν ὅτι σέ αὐτή τήν πόλη δέν μιλοῦσαν παρά μόνο ἐλληνικά. Ἑλληνικά, ἀνάμικτα μέ ἐβραῖσμούς, πού θά ἔπρεπε πολύ γρήγορα νά μάθη.

"Αρκεσαν τρεῖς γενεές γιά νά ξεχάση ὁ Έβραῖος τήν γλώσσα του καί τά ἑβραϊκά νά θεωροῦνται μόνο γλώσσα τῆς Έκκλησίας σὲ σημεῖο πού χρειάσθηκε νά μεταφρασθη ἡ πεντάτευχος στά ἐλληνικά. Αὐτή ἡ μετάφρασις τῶν Ἑβδομήκοντα (ἔγινε ἀπό ἑβδομήντα λογίους κατά διαταγήν τοῦ Πτολεμαίου) ἔκανε γνωστή τήν Βίβλο στούς λαούς, πού ώς τότε τήν ἀγνοοῦσαν.

"Επειτα ὁ συγγενής ἢ ὁ φίλος ὁδηγοῦσε τόν μετανάστη στήν έβραϊκή συνοικία, μία ἀπό τίς μεγαλύτερες καί πλουσιότερες τῆς πόλεως. Βρισκόταν στήν ἀνατολική πλευρά της, πρός τόν 'Ιππόδρομο. Δέν διέφερε σε τίποτε ἀπό τίς ἀλλες συνοικίες, τῆς τεράστιας πόλεως (χρειάζονταν παραπάνω ἀπό τέσσερις ώρες γιά νά κάνη κανείς τόν γῦρο της) ἐκτός ἀπό τίς συναγωγές της, πού ξεχώριζαν ἀπό ἔνα στύλο (αὐτός ὁ στύλος ἢ ἰστός ἀντικαθιστοῦσε τόν «ὑψηλό τόπο», ὅπου, σύμφωνα με τόν Νόμο, ἔπρεπε νά κτίζεται ὁ οἶκος τοῦ Θεοῦ) ἀπό τίς χαραγμένες ἐπτάφωτες λυχνίες, ὅπου πουλοῦσαν ψωμί καί κρέας σύμφωνα με τίς 'Εντολές.

'Ο νεοφερμένος ἄκουγε προσεκτικά τίς συμβουλές τοῦ «παλιοῦ» σέ ἕνα ἀπό τά νεόκτιστα αὐτά σπίτια, ὅπου τίποτε δέν θύμιζε τήν πατρίδα.

«'Εδω, ή είδωλολατρία ἐπικρατεῖ παντοῦ. Πρόσεχε τά αὐτιά σου, τά μάτια σου καί τήν καρδιά σου, μήπως ή είδωλολατρία σέ προσελκύση καί σέ διαφθείρη. Πρόσεχε τούς εὐφραδεῖς ρήτορες. Δέν εἶναι ὅλοι "Ελληνες. Πολλοί ἀπό αὐτούς εἶναι 'Εβραῖοι. Τί δέν θά ἔδιναν γιά νά φαίνονται "Ελληνες; Μεῖνε σταθερός στήν πίστη σου. 'Ακολούθησε πιστά τήν Πεντάτευχο, τώρα μάλιστα ποῦ βρίσκεσαι σέ ξένη χώρα, μακρά ἀπό τήν πόλη τοῦ Δαβίδ, πού σοῦ μετέδιδε τήν δύναμή του, μακριά ἀπό τόν Ναό καί τίς θυσίες του. Νά προσέχης, ὅμως, στίς ἐκδηλώσεις τῆς πίστώς σου καί στόν ἐβραϊκό τρόπο τῆς ζωῆς σου. Γιατί ἐδῶ, παρά τά φαινόμενα μᾶς «ἔχουν στό μάτι» καί μεταχειρίζονται ὅλα τά μέσα γιά νά μᾶς συκοφαντήσουν. Φθάνει μιά σπίθα γιά νά ἀνάψη φωτιά. Φυλάξου ἀπό τήν ἡδονή. Σέ παραμονεύει σέ κάθε γωνιά τοῦ δρόμου».

«Φυλάξου ἀπό τήν ἡδονή...».

"Ένας 'Εβραῖος ἀπό τήν 'Ιερουσαλήμ, ἔστω καί ἐξελληνισμένος, στήν 'Αλεξάνδρεια, ήταν σάν νά ἔχανε τήν ἡθική προστασία τοῦ περιβάλλοντός του. 'Η ἡθική αὐτή κινδύνευε τώρα μέσα σέ μιά κοινωνία, πού θά μποροῦσε νά συγκριθῆ μέ αὐτή πού ὀνομάζομε σήμερα «ἀνεκτική». 'Ήταν ὑποταγμένη σέ δυό θεότητες: τόν 'Ερμῆ καί τήν 'Αφροδίτη, τό χρῆμα καί τήν ἡδονή. Μόλις νύχτωνε, ἡ πορνεία ἀπλωνόταν σέ ὅλη τήν πόλη. Θά ἔλεγε κανείς, ὅτι ὅλες οἱ χῶρες πού εἶχε ἄλλοτε κατακτήσει ὁ 'Αλέξανδρος, εἶχαν στείλει στήν 'Αλεξάνδρεια τίς ώραιότερες, τίς πιό ἐντυπωσιακές γυναῖκες τους. Δέν εῖχε παρά νά διαλέξη κανείς ἀνάμεσα στίς γυναῖκες τῆς Αἰθιοπίας, μέ τό μελαμψό δέρμα, τίς Βαβυλώνιες, ὅπως ἀκριβῶς τίς περιγράφει ὁ προφήτης 'Ἰεζεκιήλ, μέ τό προκλητικό τους γέλιο, τό μπρούτζινο δέρμα τους, καί τέλος τίς γυναῖκες τοῦ 'Ἰράν, τίς ώραιότερες ἀπό ὅλες, μέ τό κατάλευκο δέρμα.

Αὐτές οἱ χαρές ἦσαν ὁ κλῆρος ὅλων τῶν λιμανιῶν, στήν ᾿Αλεξάνδρεια ὅμως ὅλα ἦσαν ἐκλεκτότερα. Ὁ ταξι-διώτης μποροῦσε εὔκολα νά ἀντιληφθῆ ὅτι βρισκόταν σέ μιά ἐκλεπτυσμένη πόλη, πού εἶχε δεχθῆ — χωρίς νά τό συνειδητοποιῆ — μαθήματα ἀπό τήν ᾿Αθήνα. Αὐτές

τίς ήδονές, αὐτά τά θέλγητρα, τά ἔβλεπε κανείς καί τήν ήμέρα ἀποτυπωμένα στά μαρμάρινα ἀγάλματα, πού ήσαν τόσα πολλά στήν 'Αλεξάνδρεια, ὅπως περίπου καί στήν 'Αθήνα. 'Ακριβως, ὅπως μπροστά στό ἄγαλμα τοῦ Έρμη στήν 'Ιερουσαλήμ δέν ἔνοιωθε κανείς καμιά διάθεση γιά είδωλολατρία, ἀλλά μᾶλλον ἕνα είδος συμπάθειας καὶ ἐξαιρετικά ἐπικίνδυνης συνενοχῆς. 'Όλα αὐτά τά ἀγάλματα «ἔβαζαν σέ σκέψεις» πού δέν ήσαν σοβαρές, ἀλλά ἀνεύθυνες καὶ ἐπιπόλαιες. Αὐτοί οἱ θεοί ήσαν ἄνδρες καὶ γυναῖκες ὅμοιοι μέ τούς κοινούς θνητούς, μόνο πού ήσαν τελειότεροι καὶ ώραιότεροι. Αὐτό ἀκριβως ήταν τό θέλγητρο τῆς «λαμπρῆς εἰδωλολατρίας» τῶν Έλλήνων, ὅπως λέει ὁ Ρενάν, καὶ ἀκόμη θελκτικότερο γιατί ἔμοιαζε μέ παιχνίδισμα τῆς σκέψεως. Ποιός ἀλήθεια πίστευε πραγματικά στήν δύναμη τοῦ Διός, τοῦ Έρμῆ ἡ τῆς 'Αφροδίτης;

Ύπῆρχαν πειρασμοί ἄλλου εἴδους, πού ἐντυπωσίαζαν πολύ περισσότερο τά καλλιεργημένα πνεύματα τῆς ἑβραϊκῆς παροικίας, ὅπως τά 400.000 ἔργα τῆς περίφημης βιβλιοθήκης. "Όλο τό ἐλληνικό πνεῦμα συγκεντρωμένο. Μπορεῖ κανείς νά φαντασθῆ ἔνα νεαρό καλλιεργημένο μετανάστη, πού οἱ γνώσεις του ὅμως περιορίζον-



Ό Φάρος τῆς ᾿Αλεξανδρείας σὲ ἕνα παλιό σχέδιο

# Οἱ Ἑβραῖοι στούς Ἑλληνιστικούς γρόνους

ταν στήν μελέτη τῶν Γραφῶν, σέ στοιχειώδεις γνώσεις Ιστορίας και σέ λίγα νομικά, νά άνακαλύψη ξαφνικά τόν Πλάτωνα, τόν 'Επίκουρο, τόν 'Αριστοτέλη. 'Απορεί — καί ἔχει τόσες ἄλλες ἀπορίες — όταν ἀνακαλύπτη, ὅτι ἡ ἔννοια ένός μοναδικοῦ Θεοῦ δέν εἶναι ἀποκλειστικά έβραϊκή, ὅτι οἱ "Ελληνες δέν κατέκτησαν αὐτή τήν ἔννοια «έξ ἀποκαλύψεως», άλλά μόνο μέ τήν δύναμη τοῦ πνεύματός τους, μέ αὐτό πού ὀνομάζεται «διαλεκτική». Αὐτή ή ἀνακάλυψις, ἀπό τό ἕνα μέρος τόν ταπεινώνει, ἀπό τό άλλο τόν κολακεύει, γιατί διαπιστώνει ότι τόν μονοθεϊσμό του, πού κρίθηκε τόσες φορές βάρβαρος, τόν συμμερίζονται ύψηλά πνεύματα. Η έβραϊκή θρησκεία είναι άξιόλογη θρησκεία, γι' αὐτό μπορεῖ νά εἶναι, πρέπει νά είναι, θρησκεία παγκόσμια, θρησκεία πού θά ήταν καί φιλοσοφικό σύστημα. Στό κάτω - κάτω μήπως ὁ Μωυσής δέν έζησε πρίν ἀπό τόν Πλάτωνα; Ποιός ξέρει ἄν ὁ Πλάτων προτού συλλάβη τό φιλοσοφικό σύστημά του δέν είχε γνωρίσει την αποκάλυψη του Μωυσέως;

Μέ τόν τρόπο αὐτό, γεννήθηκε ή φιλοδοξία στούς Έβραίους τῆς 'Αλεξανδρείας νά ἀνακαλύψουν κάποια σχέση άνάμεσα στόν Ἰουδαϊσμό καί τήν έλληνική φιλοσοφία. Αὐτό ήταν τό ἔργο τῆς ὀνομαζομένης Έβραϊκῆς Σχολής τής 'Αλεξανδρείας, όπου διακρίθηκε ίδιαίτερα τό ὄνομα τοῦ Φίλωνος.

Ένω ὁ ἐξελληνισμός ἔγινε δεκτός ἀπό τούς Έβραίους τῆς 'Αλεξανδρείας, μέ τήν πραγματική, οὐσιαστική, πνευματική του έννοια, στήν Παλαιστίνη επιβαλλόταν μέ την έξαπάτηση, την βία και την μορφή της τυραννίας. 'Η συνεργασία του 'Ιάσονος μέ τόν 'Αντίοχο Δ' είχε γίνει σκανδαλιστική, όχι μόνο γιά τούς Έβραίους, αλλά ακόμη καί γιά πολλούς «έλληνιστάς». Ο άρχιερεύς έφθασε σέ σημείο νά στείλη στήν Τύρο, ὅπου ἐπρόκειτο νά γίνουν άγῶνες, ἕνα σημαντικό ποσό γιά νά προσφέρη θυσία στόν Δία. Οἱ ἀπεσταλμένοι του, ὅμως, μετανόησαν τήν τελευταία στιγμή καί φρόντισαν αὐτό τό ποσό νά μή δοθή για την θυσία στόν Δία, άλλα να χρησιμεύση για τήν επισκευή των βασιλικών τριήρων.

Παρά τον ζήλο όμως του Ίάσονος ὁ Αντίοχος ἔβρισκε, ότι τό ταμεῖο του δέν είχε άρκετά ὀφέλη. Τέλος ἐπαναλήφθηκε ή ίδια έκείνη σκηνή, όπως τότε πού ό 'Ιάσων αντικατέστησε τόν 'Ωνία. Αὐτή ή ἐπανάληψις τῆς σκηνής θά μπορούσε θαυμάσια νά χρησιμεύση γιά θέμα κωμωδίας.

Όπως ὁ 'Ωνίας είχε τόν 'Ιάσονα γιά νά συγκεντρώνη τούς φόρους, ὁ Ἰάσων είχε τόν Μενέλαο. Αὐτός λοιπόν ο Μενέλαος, ἔφθασε μιά μέρα στήν Τύρο μέ ὅσους φόρους μπόρεσε νά ἀποσπάση ἀπό τήν Ἰουδαία. Ὁ ᾿Αντίοχος όμως βρήκε τό ποσό πολύ μικρό.

- «Μόνο αὐτά ἔφερες: Τί κάνει λοιπόν ὁ Ἰάσων;»
- «Αὐτό ἀναρωτιέμαι κι ἐγώ».
- «Θά σάς στείλω δικό μου διοικητή».
- «Ύπάρχει κίνδυνος γιά έξέγερση. "Όχι, έχε μου έμπιστοσύνη. Σοῦ είμαι ἀφοσιωμένος καί ξέρω ποῦ βρίσκεται τό χρημα».
- « Ὁ Μενέλαος ἤ ὁ Ἰάσων; Τί μ' ἐνδιαφέρει; Θέλω, ὅμως μιά έγγύηση έκ μέρους σου. 'Ο 'Ιάσων μοῦ είχε δώσει έκατόν πενήντα τάλαντα».
  - «Θά ἔχεις τά διπλά».
- Ο Ίάσων παραμερίσθηκε. Χρειάσθηκε νά καταφύγη στήν χώρα του "Αμμωνος. Ο 'Ωνίας ἔμεινε στήν Ίερουσαλήμ καί τριγύριζε στόν Ναό.
- Ο Μενέλαος, μέ τή σειρά του, φόρεσε τήν μήτρα. Μπορούμε νά φαντασθούμε την ψυχική κατάσταση ένός άνθρώπου, πού ύποσχέθηκε στόν κύριό του τό τεράστιο

ποσό τῶν τριακοσίων ταλάντων, πού ἔπρεπε νά βρῆ όπωσδήποτε στόν καθορισμένο χρόνο. Οἱ φόροι θά τοῦ ἔδιναν ένα μέρος του ποσού. Τό υπόλοιπο όμως: "Εμενε ό θησαυρός. Αὐτός ὁ θησαυρός πού ὁ Ἰάσων δέν είχε τολμήσει νά άγγίση. Νά λοιπόν ὁ Μενέλαος στό ὑπόγειο ὅπου είναι φυλαγμένος ὁ θησαυρός. Ὁ ἀδελφός του Λυσίμαχος τόν ἀκολουθεῖ καί κρατά τήν δάδα.

«Τί λές Λυσίμαχε;»

«Ύπάρχει χρυσάφι τουλάχιστον γιά πεντακόσια τά-

«Ξέρεις κανέναν έχέμυθο χύτη;»

«Γιατί νά λυώσωμε τό χρυσάφι; Πάντοτε χάνεται χρυσάφι στό χύσιμο. 'Ο 'Αντίοχος θά προτιμήση τά σκεύη δπως είναι».

Μιά νύχτα ένῶ ο Μενέλαος ὑποκρινόταν ὅτι διαβάζει ήσυχα στό διαμέρισμά του, ό άδελφός του μέ μερικούς έμπίστους ἔβαλε χέρι στόν θησαυρό. Σέ λίγο ὅμως ἄνοιξε ή πόρτα τοῦ Μενελάου. Ήταν ὁ Λυσίμαχος:

«Μας εΙδαν!»

«Ποιός; Ποιός μας είδε, ποιός;»

« 'O 'Ωvíac»

«Ναί, αὐτός ήταν. Μᾶς καταράσθηκε μάλιστα».

Έπειτα άπό λίγες ἡμέρες βρέθηκε τό πτῶμα τοῦ 'Ωνία μαχαιρωμένο στόν πρόναο. Γρήγορα όμως κυκλοφόρησε ή άλήθεια στήν Ίερουσαλήμ. Ο Μενέλαος άναγκάσθηκε νά κλεισθή σέ ένα απόμερο μέρος του Ναου. 'Ο αδελφός του, όμως, αναγνωρίσθηκε από τό πλήθος στα προπύλαια. Τότε τό πληθος όρμησε πάνω του καί τόν θανάτωσε. 'Ο 'Αντίοχος ἐπενέβη. 'Ο στρατός του μπῆκε στήν Ίερουσαλήμ και σκόρπισε τόν θάνατο. Κατέλαβε καί τόν Ναό, ὅπου ὁ ᾿Αντίοχος ἔστησε ἄγαλμα τοῦ Διός.

'Ακολούθησαν ήμέρες τρόμου. 'Η 'Ιερουσαλήμ ὲρημώθηκε. Κανένας θόρυβος, έκτός ἀπό τά βήματα τῶν στρατιωτών καί τίς κραυγές των δυστυχισμένων πού ἔσφαζαν οί ἄνδρες τοῦ 'Αντιόχου. Οἱ στρατιῶτες ἐξευτέλιζαν τούς Έβραίους, τούς ἀνάγκαζαν νά δοκιμάσουν χοιρινό κρέας, νά προσκυνήσουν ένα τολμηρό σύμπλεγμα τοῦ Διονύσου. 'Ακόμη καί οί «έλληνισταί» κρύβονταν, έκτός από μερικούς πού πήγαιναν ἐδῶ κι ἐκεῖ ἐπαναλαμβάνοντας: «"Αν εἴσαστε λογικοί... "Αν μᾶς εἴχατε ἀκούσει».

Ο 'Αντίοχος ήταν τώρα ἀποφασισμένος νά έξαλείψη τήν βαθύτερη αίτία της έβραϊκης αδιαλλαξίας, πού πίστευε ότι είναι ή θρησκευτική τους πίστις. Δέν έπρόκειτο γιά ένα γυμναστήριο ή γιά μιά έλληνική παιδεία, πού πίσω της θά κρυβόταν ή έβραϊκή νοοτροπία, άλλά ή ἀνάγκη νά έπιβάλλη σέ δλους, μέ τήν βία, τήν έλληνική θρησκεία καί διδασκαλία. Γι' αυτό τόν σκοπό ἔστειλε σέ όλη τήν 'louδαία στρατιώτες καί ίερεῖς γιά νά θέσουν τήν έλληνική σφραγίδα σέ κάθε πόλη καί σέ κάθε χωριό. 'Ο 'Αντίοχος νόμιζε, ὅτι γιά νά τό ἐπιτύχη ἀρκοῦσε ἔνας βωμός καί μιά θυσία, πού όλος ό λαός ήταν ύποχρεωμένος νά παρακολουθήση ἐπί ποινή θανάτου.

Νά, ὄμως, πού σέ μιά κωμόπολη, ή όποία βρίσκεται μεταξύ Ίερουσαλήμ καί θαλάσσης, ένας γέρος ἱερεύς, ὁ Ματταθίας άρνεϊται νά θυσιάση στόν Δία. Οἱ πέντε γιοί του τόν ἀκολουθοῦν. Ξεσπᾶ μιά σύγκρουσις. "Ενας Σῦρος άξιωματικός σκοτώνεται, ἔπειτα ἔνας «έλληνιστής». Ό Ματταθίας καί οι δικοί του καταφεύγουν στά βουνά καί άρχίζουν νά συγκεντρώνουν μερικούς άνυπότακτους. Ένας άπελευθερωτικός πόλεμος άρχισε. Τελείωσε εξ

κοσι πέντε χρόνια άργότερα μέ τόν άφανισμό τῶν διαδό-χων τοῦ 'Αντιόχου Δ'. 'Ηταν ὁ ἡρωϊκός πόλεμος τῶν Μακ-

καβαίων.

JEAN RIVERAIN



'Απόσπασμα τοῦ πίνακα «'Η ταφή τοῦ κόμητος 'Οργκάθ»

# **EL GRECO**

# καί μιά συζήτηση γιά τήν καταγωγή του

Στό τεῦχος 89 τοῦ περιοδικοῦ «**Τομές**» δημοσιεύτηκε ή ἀπάντηση πού ἀκολουθεῖ, μέ τό παρακάτω εἰσαγωγικό σημείωμα:

Οἱ «Τ», πιστές στήν ἀρχή τοῦ καλοπροαίρετου διαλόγου, δημοσιεύουν σήμερα τόν ἀντίλογο στό ἄρθρο τοῦ Ἡλία Πε-

τρόπουλου (βλέπε τεῦχος 87).

Έπ' εύκαιρία θά θέλαμε νά σημειώσουμε λίγα λόγια γιά τήν άντίδραση πού προκάλεσε τό κείμενο. 'Από πολλά γράμματα πού λάβαμε καί προφορικές κρίσεις φίλων καί άναγνωστών, βγαίνει τό συμπέρασμα, ὅτι ὅλοι πῆραν ἀρνητική θέση ἀπέναντι στό ἄρθρο. Τό ἀδύνατο σημεῖο τους, ὅμως, ἡταν ὅτι ὅλοι ἀντέδρασαν συναισθηματικά στό ζήτημα, κανείς ὅμως δέν μᾶς ἔδωσε μιά ἐπιχειρηματολογία κατά τοῦ ἄρθρου καί ὅλοι ἐστρέφοντο κατά τοῦ προσώπου τοῦ συγγραφέα.

Τρία περιοδικά («Ζυγός», «Εἰκαστικά» καί «'Οδός Πανός») δημοσίευσαν σχόλια σύντομα γιά τό ἄρθρο. Τά σχόλια ἤταν μᾶλλον ἀπογοητευτικά — κάτι παραπάνω περιμέναμε, τουλάχιστον ἀπό τά δύο πρῶτα περιοδικά πού τά κείμενα ὑπέγραφαν Ιστορικοί τῆς τέχνης — χωρίς νά περιέχουν ἐπιχειρήματα

κατά τοῦ περιεχομένου τοῦ ἄρθρου.

Τελικά ἔφθασε στά χέρια μας τό δημοσιευόμενο κείμενο τοῦ κ. Ἰωσήφ Σιακκῆ, πού ἐπιλέξαμε νά ἐκπροσωπήσει τήν ἀντίθετη ἀποψη. Πιστεύουμε ὅτι τό ἄρθρο του (ἔχει δὲ ἰδιαίτερη σημασία τό γεγονός, ὅτι ὁ συγγραφέας είναι ἰσραηλίτης στό θρήσκευμα "Ελληνας) περιέχει τεκμηριωμένες ἀπόψεις πάνω στό θέμα καί ἐξετάζει τό ἀντικείμενό του νηφάλια καί ἐπιστημονικά. Δέν θέλουμε νά προσθέσουμε τίποτε ἄλλο καί ἀφήνουμε τούς ἀναγνώστες μας νά βγάλουν ἀνεπηρέαστα τά συμπεράσματά τους.

έ εὐχαρίστηση δέχτηκα τήν πρόταση τοῦ περιοδικού ΤΟΜΕΣ νά έκφράσω τίς σκέψεις μου πάνω στά θέματα πού θίγει τό ἄρθρο τοῦ κ. Ἡλ. Πετρόπουλου μέ τίτλο «'Ο Γκρέκο ήταν 'Εβραῖος;». Προσωπικά έγώ δέν γνωρίζω τόν άρθρογράφο, άντιλαμβάνομαι όμως ἀπό τό κείμενό του ὅτι μάχεται γιά κάποια ἰδανικά στά όποῖα πιστεύει καί ἐπιθυμία του είναι στήν προκείμενη περίπτωση, ν' άνακαλύψει κρυμμένες άλήθειες, ν' άποκαλύψει «ἔνοχες σιωπές», πού ἀσφαλῶς ὑπῆρξαν, ὑπάρχουν καί θά ὑπάρχουν πάντα ὅσο οἱ κοινωνίες θά συντηρούνται ἀπό τά κατά συνθήκη ψεύδη καί τά μίση. 'Ιδιαίτερα τόν άντισημιτισμό, αὐτή τή δισχιλιόχρονη άρρώστια πού δυστυχώς συνεχίζεται καί στόν αἰώνα μας κάτω ἀπό διάφορα ἐλατήρια, καλύπτρες καί σκοπιμότητες θρησκευτικών, ναζιστοφασιστικών ή άλλων, έμπνεύσεων καί ἐπινεύσεων. Πρίν ξεκινήσω μέ τό θέμα καί ἐπειδή ὁ κ. Πετρόπουλος βοηθητικά στίς προθέσεις του, άνοίγει μιά σύντομη παρένθεση σχετικά μέ τίς έβραϊκές κοινότητες Μπορντώ, Μπαγιόν καί Ρουέν της Γαλλίας, όφείλω νά παρατηρήσω ότι δέν χρειάζεται ή προσφυγή στή «σεφαραδική παράδοση» πού ἐπικαλεῖται, δεδομένου ότι ύπάρχουν γραπτά μνημεῖα έβραϊκῶν παρουσιῶν στίς πόλεις αὐτές. Γιά τήν πρώτη, ἀπό τό 550 μ.Χ., γιά τή δεύτερη, ἀπό τήν ἐκεῖ ἄφιξη καί ἐγκατάσταση τῶν Μαρράνων ἀπό τίς ἀρχές τοῦ 16ου αἰώνα. Στήν τρίτη, ἔχουμε

κατά τούς 11ο-12ο αἰῶνες διωγμούς καί σφαγές μέ τήν άρχή πού κάνει στά 1007 ή 1009 μ.Χ. ὁ Ριχάρδος, Δούκας τῆς Νορμανδίας καί ἐπανεμφάνιση τῆς Ρουέν μέ ὀργανωμένη ἑβραϊκή κοινότητα ἀπό τό 1380 μ.Χ. "Όσο γιά τήν μετά τσ 1492 ἐπικοινωνία τῶν προσφύγων τοῦ Μπορντώ μέ τούς Κονβέρσος ἤ Μαρράνος τῆς Ἰσπανίας, αὐτό εἶ-

ναι κάτι ἱστορικά δεδομένο1

Ή κατεστραμμένη ἀπό βομβαρδισμούς τοῦ 1940 συναγωγή τῆς Ρουέν, ξαναχτίστηκε δέκα χρόνια μετά, ἀπό τή μικρή ἑβραϊκή κοινότητα. Ποιά εἶναι αὐτή ή ἄλλη συναγωγή πού βρέθηκε σέ σκαψίματα καί ποιά ἐφημερίδα ἔγραψε γιά τό «σκάνδαλο» πού «ξέσπασε»; Ἐμεῖς ἐδῶ δέν ἀκούσαμε τίποτα... Ἐπίσης, παράλληλα μέ τό κρίσιμο θέμα, ὑπάρχουν στό κείμενο ἀπορίες καί ἐρωτήματα σέ διάφορα ἄλλα θέματα, μερικά, τῶν ὁποίων συνδέονται ἄμεσα ἡ ἔμμεσα μαζί του καί ἡ λύση τους θά μποροῦσε νά ἔχει πρακτική άξία στό θέμα Γκρέκο. Θά προσπαθήσω νά δώσω ἀπάντηση σ' αὐτά συμπτύσσοντάς τα στίς ἀκόλουθες ἔξι κατηγορίες ἐρωτημάτων:

### Γιατί ὁ Γκρέκο:

1) Έγκαταστάθηκε στήν έβραιούπολη Τολέδου, στήν έβραϊκή συνοικία, σέ έβραϊκό σπίτι, πού βρισκόταν ἀνάμεσα σέ δύο μεγάλες (τέως) συναγωγές;

2) "Εζησε μέ τη Χερόνιμα ντέ λάς Κουέβας (πιθανώτατα έβραϊκής καταγωγής) καί γιατί (καθώς λένε) δέν τήν

παντρεύτηκε ποτέ;

3) Τόν ἀντιπάθησε ὁ βασιλιᾶς και τί πληροφορίες είχε γι' αὐτόν;

4) Δέν ἔβαζε ἀκάνθινο στεφάνι στόν Ἐσταυρωμένο και γιατί ή Ίερή Ἐξέταση τόν κατηγόρησε (τό 1579) γι' αὐτή του τήν παράλειψη;

5) Δέν ζωγράφιζε ποτέ αίμα; Οἱ ἄγγελοί του ἔχουν

Φυλο:

5) Ἑβαζε στὰ ἔργα του μερικές περίεργες χειρονομίες καὶ μήπως, καθώς λέγουν ἔχουν αὐτοί καββαλιστική σήμασια καὶ ἀνῆκε «σέ κάποια σέκτα τῆς Καμπάλα»;

Έκτος ἀπ' αὐτά, ὑπάρχουν στήν εἰσαγωγή τοῦ ἄρθρου απορίες καί για τήν έλληνική ιδιότητα τοῦ Γκρέκο, για τό θρήσκευμά του, γιά τήν άρπαγή του λειψάνου του. Θά πούμε δύο λόγια καί γι' αὐτά, ἐκτός βέβαια, γιά τό θέμα της καταγωγής, πού δέν γνωρίζω κανένα συγγραφέα ν' άμφισβήτησε την έλληνική καταγωγή τοῦ Γκρέκο, ἀπό την Κρήτη, αμφέβαλλαν μόνο μερικοί αν γεννήθηκε στό Φόδελε ή στήν Κάντια (Ήράκλειο). "Αν κανείς έχει άντίρρηση θά πεῖ τή γνώμη του, γιατί δυστυχῶς ὁ άρθρογράφος στίς ἀπορίες του δέν δίνει ἀπάντηση, δέν τίς έρευνά, ὅπως θά μπορούσε κάλλιστα ἐκεῖ πού βρίσκεται, προσφέρει μόνο άρκετά ύπονοούμενα, όνομάζοντας «πενιχρά» τά στοιχεῖα πού διαθέτει, ἐνῶ δέν πρόκειται περί στοιχείων, άλλά περί ύπονοιῶν πού δέν λύνουν τό πρόβλημα άλλά άπλῶς τό δημιουργοῦν, τό θέτουν. Θά μπορούσε ὁ κ. Πετρόπουλος ἄν ἔψαχνε, νά βρεῖ στήν Έθνική Βιβλιοθήκη του Παρισιού τή βιβλιογραφία γιά τό Γκρέκο, ἐκεῖ καί τή σπανιόλικη, ὅπως γράφει, τήν «ἀπρόσιτη στό ελληνικό κοινό». "Ας σημειωθεί ότι ὁ δικός μας Παντελής Πρεβελάκης, πρίν σαράντα χρόνια μέ τά «Βιογραφικά» του στό Γκρέκο, έχει κάνει μιά θαυμάσια πρόσβαση στά πιό ἔγκριτα σχετικά ίσπανικά κείμενα τῶν ἐρευνητών τοῦ Γκρέκο, Μανουέλ Κοσσίο (Manuel Cossio) τοῦ 1908 καί 1914 καί τοῦ Φρανθέσκο ντέ Μπόρχα ντέ Σαν Ρομάν (Francesco De Borja De San Roman) τοῦ 1910 καί 1927. Πάντως, ἄς τό πῶ ἀπό τώρα, ὅτι ἀπό τήν πηνή τους, τὰ βιογραφικά Γκρέκο καί οἰκογένειάς του δέν εἴναι πλούσια, όσο κι ἄν τά γραπτά μνημεῖα, τά ὑπάρχοντα, έρευνήθηκαν έξαντλητικά άπό τούς έρευνητές στά 'Αρχεῖα τοῦ Τολέδου.



Τό σπίτι τοῦ Γκρέκο στό Τολέδο.

Καί τώρα στά έρωτήματα.

### Στό πρῶτο ἐρώτημα:

Δέν συμφωνῶ ὅτι τό Τολέδο πού πῆγε ὁ Γκρέκο στά 1577 ἦταν μιά ἐβραιούπολη, μολονότι τότε, «ἡ ἐποχή τῶν Καθολικῶν Βασιλέων εἴχε περάσει». Δέν ὑπῆρχαν πιά ἐκεῖ οὕτε συναγωγές, οὕτε ἑβραϊκή συνοικία, οὕτε Ἑβραῖοι.

Τό βασιλικό ζεύνος Φερδινάνδου καί Ίσαβέλλας είχε ήδη ἀσκήσει μιά πολιτική σοῦπερ καθολική. Μέ αἴτησή τους καί ἔγκριση τοῦ Πάπα (1.1.1478), ἐφάρμοσαν στήν Ίσπανία τήν 'Ιερή 'Εξέταση (1.1.1481), διόρισαν στά 1483 Γενικό Ίεροεξεταστή τόν έξομολογητή της Ίσαβέλλας, τό Δομινικανό καί φοβερό Θωμά ντέ Τορκουεμάδα, ξεπερνώντας σέ συχνότητα καί ἔνταση δραστηριοτήτων τήν Ίερή Ἐξέταση των πρώτων αιώνων τῆς δημιουργίας της. Κι ένω αὐτή ή 'Οργάνωση είχε ξεκινήσει ἀπό γεννησιμιού της ώς Ἐκκλησιαστική, ἐπί βασιλικού ζεύγους, διατηρώντας τήν πρώτη πατέντα της, έξελίχτηκε καί σέ όργάνωση πολιτική. Βασική φροντίδα της ή έξορία κάθε Έβραίου από τό ίσπανικό ἔδαφος πού δέν δεχόταν νά γίνει Χριστιανός, όπότε καί θά παρέμενε «άνενόχλητος» δίπλα στούς ἄλλους, ἀπό προηγούμενους διωγμούς, Conversos ή Νεοχριστιανούς. Βέβαια, ὄσοι ἔφευγαν ἔχαναν τίς περιουσίες τους. Τά πρώην έβραϊκά σπίτια, ίδιωτικά καί κοινοτικά, περιηλθαν στό Ίσπανικό Στέμμα μετά τό Μεγάλο Διωγμό του 1492 ήδη δέ ἀπό τά 1487. Ἡ Ἱερή Ἐξέταση περνούσε σέ ἀνάκριση καί μετά στά Autodafes ὄσους Κονβέρσος δέν μαρτυροῦσαν ἐκείνους τούς Κονβέρσος πού ἐξακολουθοῦσαν νά ζοῦν σάν κρυπτοεβραῖοι, ἐπισήμως ὅμως, μετά τό Μεγ. Διωγμό δέν ὑπῆρχε κανένας Έβραῖος στήν ἐβραϊκή Συνοικία τοῦ Τολέ-



Ή ταφή τοῦ Κόμητος 'Οργκάθ

δου, καί τά έβραϊκά σπίτια τά κατοικούσαν πιά Χριστιανοί έλλείψει Έβραίων ένοικιαστών<sup>2</sup>.

Είναι άγνωστο σέ ποιό σπίτι πρωτοκάθησε ο Γκρέκο, πάντως ἀπό τό 1583 κατοικεῖ σ' ἔνα συγκρότημα κατοικιῶν ἰδιοκτησίας τοῦ ἀνέκαθεν Χριστιανοῦ Δόν Ἑρρίκου ντέ ᾿Αραγκόν, γνωστοῦ ὡς Μαρκησίου ντέ Βιλιένα (1384-1434), πού εἰσπράττει τό ἐνοίκιο. Γριγύρω βρίσκονται ἡ ἐνορία τοῦ ʿΑγ. Θωμᾶ, δύο Χριστιανικά νοσοκομεῖα, ἡ «πρώτη» συναγωγή (δηλ. σκέτο τό ἀρχιτεκτόνημα), ἀπέναντι τὰ σπίτια τά λεγόμενα τῆς γριᾶς Δούκισσας. "Ολοι, λοιπόν, οἱ περίοικοι εἶναι Χριστιανοί³.

#### Στό δεύτερο ἐρώτημα:

πό τά άρχαῖα χρόνια μέχρι τήν ἐποχή μας οἱ ἐξώγα-Από τα αρχαία χρονία μεχρι την διαχή μπη Εξαν κοινός μες σχέσεις μεταξύ των δύο φύλων ὑπῆρξαν κοινός τόπος ανεξαρτήτως θρησκεύματος ή δόγματος, στή δέ Καθολική Ίσπανία οἱ Ὀρθόδοξοι ἐθεωροῦντο ὡς αἰρετικοί. ή Χερόνιμα ντέ λάς Κουέβας ήταν τουλάχιστον τυπικά καθολική, άφοῦ ἔφερε τό θηλυκό ὄνομα τοῦ 'Αγίου Ίερωνύμου, πού, ὅπως γνωρίζουμε, ὑπῆρξε ὁ θεμελιωτής του Χριστιανισμού στή Δύση. Λέω «τυπικά» γιατί, δπως είπα παραπάνω, στήν πρώην έβραιούπολη του Τολέδου, Έβραῖοι πιά δέν ὑπῆρχαν καί πιθανόν νά ήταν κόρη ἀπό Έβραῖο γονέα ἐκχριστιανισθέντα. 'Αλλα καί τό ἐπώνυμο «Κουέβας», πού σημαίνει ίσπανικά σπηλιά, ύπόγεια στοά, κελλάρι (ίταλ. κάβα) δέν φαίνεται καθόλου ώς έβραϊκό ἐπώνυμο4. Πάντως ήταν Τολεδάνα. Σ' ἕνα ἔγγραφο του 1607, ό γιός τῆς Χερόνιμα ἀπό τόν Γκρέκο, Γιώργης - Μανουήλ Θεοτοκόπουλος, φέρεται ώς κηδεμόνας τοῦ Μανουήλ ντέ Κουέβας, γιοῦ τοῦ Τολεδάνου Χουάν ντέ Κουέβας καί τῆς Πετρολίνας ντέ Μαντρίδ5.

Πιθανώτατα νά πρόκειται γιά συγγενή τῆς Χερόνιμα. Έπομένως κώλυμα ἀπό πλευρᾶς θρησκεύματος δέν ὑπῆρχε, δέν παντρέφτηκαν ὅμως, αὐτό φαίνεται ἀπό τό ᾿Αρχεῖο Συμβολαιογραφικῶν Πρωτοκόλλων τοῦ Τολέδου, ὅπου κατά τή δήλωση τοῦ γεννηθέντος τό 1578 Γιώργου - Μανουήλ, ἡ Χερόνιμα, μητέρα του, γράφτηκε ὡς Εn Estado De Soltero, δηλαδή ὡς «ἄγαμος»<sup>6</sup>.

Τό γιατί δέν παντρεύτηκαν μπορεῖ νά ὁφείλεται σέ πολλούς καί ἄγνωστους λόγους, ἕνας μάλιστα ἱστορικός πιθανολόγησε ὅτι ἡ Χερόνιμα θά ἡταν ἡδη παντρεμμένη μέ κάποιον ἄλλον καί ὅτι τό διαζύγιό της θά ἡταν μεγάλο καί ἐπίπονο πρόβλημα. Αὐτό χωρίς καμιά τεκμηρίωση?.

### Στό τρίτο ἐρώτημα:

🖵 πειδή ή λέξη «άντιπάθεια» άνάγεται σέ προσωπικούς ιλόγους τοῦ ἀντιπαθοῦντος, δέν νομίζω ὅτι ταιριάζει νά τή χρησιμοποιήσουμε όταν δέν μᾶς ἀρέσει ή δουλειά ένός καλλιτέχνη, ὅπως συμβαίνει στήν προκειμένη περίπτωση. Έκτός ἄν μεσολαβήσουν καί προσωπικοί λόγοι, περιστατικά όμως τέτοια δέν φαίνονται πουθενά στά iστορικά του Γκρέκο καί στίς σχέσεις του μέ Φίλιππο 2ο. Έγκαταλείποντας ὁ Γκρέκο τή Βενετία, ὅπου είχε τό ἐργαστήρι τοῦ Τισιανοῦ, πῆγε στή Ρώμη καί μετά στήν 'Ισπανία καί, φυσικά, στό Τολέδο, ὅπου σέ λίγα χιλιόμετρα απόσταση βρισκόταν ή έδρα τοῦ Φίλιππου, ή Μαδρίτη, Φάρος έλξεως καί ἐπαγγελματικῶν ἐπιτυχιῶν ἡταν τό γιγάντιο Ἐσκοριάλ τοῦ Βασιλιᾶ, τό γεγονός τῆς ἐποχῆς, σωρεία καλλιτεχνῶν καί δουλευτάδων βρισκόταν έκεί κι άλλους πρόσμενε ὁ Φίλιππος, ἔχοντας παραγγείλει στόν Τισιανό, μέ τόν όποῖον συνεργαζόταν, νά τοῦ στείλει γιά δουλειά μερικούς μαθητές του. Χωρίς νά τόν κατονομάζει, ή ἀπάντηση Τισιανοῦ στίς 2/2/1567 ἔγραφε ότι «τόν βοηθούσε στή δουλειά του ένας νεαρός μαθητής του μεγάλης άξίας8, συμφωνούν δέ οἱ ἱστορικοί ὅτι αὐτός ήταν ὁ μετά δέκα χρόνια σταλμένος μαθητής τοῦ επιφανούς πορτραιτίστα. Προηγήθηκαν άρκετοί πίνακες τοῦ Γκρέκο, μερικοί εἰδικά γιά τό Βασιλιὰ ὅπως «Πορτραῖτο τοῦ Φιλίππου» (1580), ἔργα πού εῖχαν προκαλέσει αἴσθηση μεγάλη. Μ' όλα αὐτά τ' ἀγαθά προηγούμενα καί άλλη πολύτιμη δουλειά του στή διακόσμηση τῆς Ἐκκλησίας του 'Αγίου Δομίνγκου του Παλαιού καί της Μητρόπολης του Τολέδου άλλά καί μέ την συμπαράσταση Ύψηλῶν Ἐκκλησιαστικῶν ἀρχόντων, τῶν ἀδελφῶν Λουῖ καί Διέγο ντέ Καστίλια (μέ τόν δεύτερο είχε γνωριμία άπό τή Ρώμη), τοῦ Μεγάλου 'Αρχιτέκτονα τοῦ 'Εσκοριάλ Χουάν ντέ Χερρέρα καί ἄλλων, ὁ Φίλιππος τοῦ ἔδωσε μιά παραγγελία στίς 25/4/1580 νά ζωγραφίσει «Τό μαρτύριο του 'Αγίου Μαυρικίου καί τῆς Θηβαϊκῆς Λεγεώνας», προορισμένο γιά τό παρεκκλήσιο τοῦ ὁμώνυμου 'Αγίου στό μοναστήρι τοῦ Σάν Λορέντζο τοῦ Ἐσκοριάλ. Ὁ πίνακας όμως δέν άρεσε στό Φίλιππο καί τούς άρμόδιους κληρικούς καί τόν ἀπέρριψαν, δηλαδή δέν τόν τοποθέτησαν στή θέση πού προοριζόταν, τόν κράτησαν, πλήρωσαν τήν άμοιβή στό Γκρέκο καί άργότερα τόν τοποθέτησαν στή Συνοδική Αἴθουσα τοῦ Ἐσκοριάλ (Capitular), όπου καί βρίσκεται<sup>10</sup>.

Βέβαια, ἡ ἀπόρριψη αὐτή δέν σήμαινε καί καταδίκη τοῦ ζωγράφου, πού ἀποκλείστηκε μέν ἀπό τό Μοναστήρι τοῦ Ἐσκοριάλ ἡ δουλειά του, ἀλλά συνέχισε νά δέχεται παραγγελίες καί νά παράγει ἔργα γιά κληρικούς καί ἄλλους πληροφορημένους στά μυστικά τῆς τέχνης. Είναι χαρακτηριστικό ὅτι 18 χρόνια ἀργότερα ὁ Χοσέ ντέ Σιγκουέντσα, χρονικογράφος τοῦ Ἐσκοριάλ, ἐξηγώντας τήν μή εὐαρέσκεια τοῦ Φίλιππου γιά τόν πίνακα καί Ιστορώντας ὅτι πρόκειται περί ἔργου φτιαγμένου μέ «πολλή

τέχνη», ξγραφε: «...Μόνο τά ξργα πού γίνονται μέ λογική καί ταλέντο καί πού έναρμονίζονται μέ δλων τίς ψυχές, άρέσουν σέ δλους, ένῶ τά άλλα άρέσουν μόνο σέ λίγους...». Κατά Σιγκουέντσα, δέν ήταν θρησκευτικός ὁ πίνακας καί γι' αὐτό δέν ἄρεσε στά βασιλιᾶ καί τήν `Επιτροπή τῶν κληρικῶν¹¹.

"Ας ποῦμε εδῶ ἐπιτροχάδην ὅτι ὁ Μαυρίκιος καί οἱ σύντροφοί του φοροῦν τήν κλασική πάνω ἀπό τό γόνατο βυζαντινή στολή, ὅπως συμβαίνει καί στίς ἀπεικονίσεις τῶν ἀγιογράφων τῆς Κρήτης. Στά πρόσωπά τους κυλάειμιά ὑπερβατική, πέρα ἀπό τ' ἀνθρώπινο, γαλήνη καί ἀταραξία, τίποτα δέν προμηνάει τό μελλούμενο μαρτύριο. Τά πόδια τους είναι γυμνά...

### Στό τέταρτο ἐρώτημα

ψαξα μά δέν βρῆκα κατηγορία ἀπό τήν 'Ιερή 'Εξέταση γιά ἔλλειψη ἀκάνθινου στεφανιοῦ στόν Ἐσταυρωμένο. Στόν πίνακα «'Ο Χριστός ἐπί τοῦ Σταυροῦ (Λοῦβρο) ύπάρχει άκάνθινο στεφάνι (ἔργο 1580). Ἐπίσης καί σ' ἄλλον Ἐσταυρωμένο τοῦ Γκρέκο (Πράδο), καθώς καί σ' ἄλλον ὅπου ὁ Ἰησοῦς κουβαλάει τό σταυρό (Πράδο). Προφανώς γίνεται σύγχυση μέ τόν πίνακα Espolio, ὅπου ό Ἰησοῦς βρίσκεται ἀκόμα μέ τό χιτώνα του, σύμφωνα δέ μέ τά Εύαγγέλια οἱ Ρωμαῖοι στρατιῶτες τοποθετοῦν τό ἀκάνθινο στεφάνι ἀκριβῶς πρίν ἀπό τή σταύρωση 12. Είδικά γιά τόν Ἐσπόλιο ἔγινε μιά δίκη πολιτική πού τήν προκάλεσε ὁ Γκρέκο γιά νά πάρει τήν άμοιβή του ἀπό τούς κληρικούς πού του κάναν παζάρια στήν τιμή, τέτοιες δέ δίκες είχε πολλές καί παιδεύτηκε συχνά. Γιά νά ρίξουν τήν άμοιβή του Ἐσπόλιο, τοῦ πρόβαλαν τήν ἔνσταση ότι είχε τό λάθος νά εμφανίζει τίς τρεῖς Μαρίες εκεῖ δίπλα στά δρώμενα, ἐνῶ τά Εὐαγγέλια τίς ἔχουν νά στέκονται μακρυά. Τελικά, ὁ Γκρέκο, ὕστερα ἀπό διενέξεις δύο ετών δέχτηκε νά πάρει μειωμένη τήν άμοιβή του, πρότεινε μάλιστα, ἄν ἤθελαν, νά διαγράψει τίς τρείς Μαρίες από τόν πίνακα, κι αὐτό ἐπειδή φοβόταν μήπως ἐπέμβει ἡ Ἱερή Ἐξέταση μέ ποινικοποίηση τοῦ θέματος. Τό περίεργο είναι ὅτι σέ κάποια φάση αὐτῆς της δίκης και ένω στό 'Αρχεῖο της Μητρόπολης τοῦ Τολέδου είχε σημειωθεί ότι «είχε έλθει στό Τολέδο γιά νά ζωγραφίσει τό "Αγιο Βήμα τοῦ Δομήνικου τοῦ Παλαιοῦ», τον ρώτησε τό Δικαστήριο, μεταξύ ἄλλων, ποιός ήταν ό σκοπός τοῦ ἐρχομοῦ του στό Τολέδο. Συνετά καί μέ θάρρος ο Γκρέκο απάντησε ότι ή ερώτηση ήταν άσχετη μέ τήν κρινόμενη ύπόθεση καί δέν ήταν ύποχρεωμένος νά δώσει λογαριασμό γιά τό λόγο πού τόν ἔκανε νά ἔλθει στήν πόλη τοῦ Τολέδου13.

Επίσης περίεργο είναι ότι τελικά τό Ἐκκλησιαστικό Συμβούλιο τῆς Μητρόπολης τοῦ Τολέδου δέν ἔκανε χρήση τῆς πρότασης τοῦ Γκρέκο γιά τήν ἐξάλειψη τῶν «ἀτελειών» του 'Εσπόλιο, κι έτσι οί τρεῖς Μαρίες ἔμειναν στή θέση τους, πρός δόξα τοῦ περίφημου αὐτοῦ ἔργου, πού βγαλμένο σέ 70 άντίγραφα άπό τό χέρι τοῦ Γκρέκο καί άπ' τό έργαστήριό του, στόλισε μουσεῖα καί ίδιωτικές συλλογές σ' όλο τόν κόσμο. "Ωστε, λοιπόν, δέν ὑπάρχει έδῶ καμιά δίκη Ἱεροεξεταστῶν πού πρέπει νά τονίσουμε, δέν ήταν δικαστήριο πολιτικό, άλλά δικαστήριο ποινικής δικαιοδοσίας. Σχετική είναι καί ή κομφούζιο σχετικά μέ τά φτερά τῶν ἀγγέλων, δηλαδή τά δυσανάλογα μέ τά σώματα φτερά, πού ήταν μιά άλλη συνειδητή ίδιορρυθμία τοῦ Γκρέκο. Ὁ Κώστας Οὐράνης ἀφηγήθηκε ἕνα άνέκδοτο σχετικό. "Οτι δηλαδή ή Ί. Ἐξέταση τόν κάλεσε νά τόν δικάσει γιά τά μεγάλα φτερά καί ὅτι τούς ἀποστόμωσε ὁ Γκρέκο καλώντας τους νά τοῦ βροῦν ἔναν άγγελο γιά νά μετρήσει τίς διαστάσεις τῶν φτερῶν του κ.λπ. Τό ἀνέκδοτο αὐτό οἱ διάφοροι καλοθελητές τῶν ἐν-



"Αποψη τοῦ Toledo. (ἀπόσπασμα). Είναι ή μιά ἀπό τίς δύο πανοραμικές ἀπόψεις ποὺ ζωγράφισε ὁ Γκρέκο.

τυπώσεων τό ξανασερβίρησαν ώς «ίστορικό γεγονός» σέ μερικούς πρόχειρους καί χωρίς ἔρευνα ἐρανισμούς ἔτοιμου καί ἀνεύθυνου ύλικοῦ σέ ἐκδόσεις συλλογικῶν ἔργων (ἐγκυκλοπαίδειες, Συλλογές Μεγάλων ἀνδρῶν καί ἄλλα βιβλία ἀναφοράς). Π.χ. διαβάζω σέ κάποια τέτοια συλλογή καί πληροφορούμαι ότι ή Ί. Ἐξέταση ἐξαπέλυσε κατά τοῦ Γκρέκο κατηγορία για ἔλλειψη ἀκάνθίνου στεφάνου καί τοῦ ζήτησαν νά τόν προσθέσει! Τελικά ό Γκρέκο ἀθωώνεται<sup>15</sup>. Σ' ἕνα ἄλλο ἔργο, βιβλιο αὐτό, γραμμένο λογοτεχνικά καί συναισθηματικά, διάβασα ότι ό Γκρέκο δικάστηκε ἀπό τήν Ι.Ε. γιά τά μεγάλα φτερά τῶν ἀγγέλων καί ἀθωώθηκε. Μάλιστα, ἡ συγγραφέας ύποστηρίζοντας τή θεωρία της ὅτι ὁ Γκρέκο ἡταν ἀνέκαθεν καί ἔμεινε Χριστιανός 'Ορθόδοξος πιστεύει ὅτι αὐτό ήταν τό φταίξιμό του καί γράφει: «"Αν ήταν δικός τους δέν θά του ἔκαναν πόλεμο». Θέλει νά πεῖ μέ τό «δικός τους»: Καθολικούς<sup>16</sup>! Κάπου άλλοῦ ἔχω διαβάσει (αὐτή τή στιγμή δέν μπορώ νά βρώ στοιχεῖα) γιά δίκες Ἱεροεξεταστών κατά του Γκρέκο, π.χ. στήν παραπάνω δίκη του 'Εσπόλιο (άκ. στεφάνι) καθώς καί γιά παραβάσεις τοῦ Γκρέκο ὅτι σέ μέρα νηστείας ἔφαγε κρέας, ὅτι συμβιοῖ παρανόμως μέ τή Χερόνιμα ντέ Λάς Κουέβας κ.ά. Μήπως κανένας έρευνητής μπορεί νά βοηθήσει;

#### Στό πέμπτο ἐρώτημα

Γιά τό αῖμα. Ναί, ὁ Γκρέκο ποτέ δέν ἔβαζε αῖμα στούς πίνακές του. Οὕτε δάκρυα καί κοπετούς. Κάθε καλλιτέχνης ἔχει ὁρισμένες εὐαρέσκειες στήν ἐπιλογή τῶν θεμάτων καί στήν παρουσίαστή τους καθώς καί ὁρισμέ-

νες απαρέσκειες θεμάτων καί τρόπων καί αύτό μπορεί νά όφείλεται είτε σέ στάση ψυχική είτε σέ μεθόδευση έγκεφαλική. Χωρίς νά είμαι γκρεκολόγος ή τεχνοκρίτης. προσωπικά νομίζω ότι άντινατουραλίστας καθώς ήταν. ήθελε ὁ Γκρέκο νά πνευματοποιήσει, νά ξεπεράσει τόν άνθρώπινο πόνο, νά τόν ἐξαϋλώσει, γι' αὐτό δέν ζωγράφιζε αίμα. Πρέπει νά μήν ξεχάσουμε ότι ήταν ο τελευταῖος τῶν μανιεριστῶν τοῦ 16ου καί 17ου αἰώνων ἄν δέν κάνω λάθος, κυρίως της Ίταλίας. Αὐτή ή ἐπιτήδευση τοῦ ϋφους άνάμεσα 'Αναγέννησης καί Μπαρόκ, μέ τίς ίδιοτροπίες της, φτάνει στήν παραδοξολογία, στά φανταστικά θέματα. Γιά τήν Ίσπανία ὁ Μοράλες καί ὁ Γκρέκο εἶναι τά ἄνθη τοῦ μανιερισμοῦ πού έτοιμάζεται νά ξεψυχήσει... Μικρά κεφάλια, μεγάλα μάτια, έντονο βλέμμα πού τρυπάει τά οὐράνια, πανύψηλα σώματα, ἀπίθανες προεκτάσεις, τεράστια φτερά άγγέλων, γυμνών ή ντυμένων. Γιά φύλο τῶν ἀγγέλων, δέν ξέρω ποιός είδικός ἔθεσε τέτοιο «πρόβλημα» καί μέ τό ἐρέθισμα ποιοῦ πίνακα τοῦ Γκρέκο, ξέρω μόνον ὅτι οἱ ἄγγελοι εἶναι κατά τή ΓραΦή όντα πνευματικά<sup>17</sup>, δέν ὑπάρχουν δηλαδή ἄγγελοι κοί ή θηλυκοί. ή ζωγραφική του ύπακούει στό καλλιτεχνικό του καί μόνο αἰσθητήριο καί δέν χειραγωνεῖται άπό κανένα θρησκευτικό, φιλοσοφικό ή άλλο σεκταρισμό, είχε δέ άρτια πνευματική καί φιλοσοφική συγκρότηση, όπως φαίνεται ἀπό τή μαρτυρία τοῦ ζωγράφου καί διανοούμενου Φραγκίσκου ντέ Πατσέκο, πού τόν συνάντησε στό Τολέδο στά 1611 καί τόν ἀποκαλεῖ «Μέγα Φιλόσοфо» 18

Ή θητεία του στή μελέτη φαίνεται καί από τα συγγράμματα Έλλήνων κλασικών (27 τόμοι), Λατίνων καί Ίταλών (67 τόμοι), Έκκλ. συγγραφέων, Παλαιάς καί Νέας Γραφής κ.λπ. πού περιγράφονται στήν Άπογραφή τῆς 12.4.1614 τοῦ γιοῦ του.

### Στό ἕκτο ἐρώτημα:

Είναι άλήθεια ὅτι σέ άρκετούς πίνακές του ὁ Γκρέκο ἐμφανίζει αὐτό πού ὁ κ. Πετρόπουλος ὀνομάζει «χειρονομίες», δηλαδή στήν ανοιχτή παλάμη του χεριού βρίσκονται ένωμένα τά δύο δάχτυλα άνάμεσα στό δείκτη καί στό μικρό δάχτυλο, πού μένουν έκτός ἐπαφῆς, ἐνῶ, όπως ξέρουμε, αὐτό είναι κάτι πού στό σύνηθες ἄπλωμα τῆς παλάμης δέν συμβαίνει. Αὐτό τό παρατήρησε ό 'Εσπόλιο, ή 'Αντονίνα Βαλεντίν κι ἔδωσε τήν ἐξήγηση ὅτι πρόκειται «γιά μυστική ύπογραφή τοῦ Γκρέκο» 19. Βλέπω από τήν ἔρευνα πού ἔκανα ὅτι ἡ διάταξη αὐτή τῆς παλάμης δέν ὑπάρχει στούς πίνακες «Νέα μέ τή γούνα», «'Η άγνωστος», «'Ο άνθρωπος μέ τό βιβλίο», «'Ο λοχαγός Τζουλιάν Ρομέρο», «'Ο "Αγιος Φραγκίσκος», «'Ο "Αγιος Λουδοβίκος», «'Ο Εὐαγγελισμός», «'Ο "Αγιος Ίερώνυμος μέ ἔνδυμα Καρδινάλιου», «'Ο Χριστός στό σταυρό». Βλέπω, λοιπόν, τό φαινόμενο σάν γοῦστο καί ἰδιοτροπία τοῦ καλλιτέχνη σέ συνδυασμό καί μέ τά παραπάνω πού εἴπαμε γιά τό μανιερισμό του κ.λπ.20.

Καί κάτι ἄλλο: Στόν πίνακα τοῦ Γκρέκο ὅπου πορτραιτάρεται ὁ ώραῖος νέος (ὁ γιός του, ὅπως λένε) μέ παλέτα στό ἀριστερό καί πινέλο στό δεξί χέρι, τό μικρό δάχτυλο καβαλάει ἀπίθανα τό διπλανό δάχτυλο!! 'Επομένως, δέν διακρίνω πουθενά καββαλιστικές ἢ ἄλλες μυστικές ἐπιρροές καί συνθήματα στό Γκρέκο, εἰδικά δέ, δέν βλέπω ἡ ἔνωση τῶν δύο δαχτύλων νά ἀποτελεῖ σύμβολο ἢ σημεῖο ἀναγνωρίσεως εἴτε κατά τήν ἰουδαϊκή εἴτε κατά τή χριστιανική Kabbale, ²¹ καὶ τέλος, ὁ Γκρέκο, ὅπως φαίνεται ἀπό τὴν ἀνυπαρξία καββαλιστικοῦ συγγράμματος στή βιβλιοθήκη του, δέν εἶναι πιθανό νά εἶχε ἀσχοληθεῖ μέ τόν καββαλισμό.

### Ή θρησκεία τοῦ Γκρέκο

άναμφισβήτητα "Ελληνας από την Κάντια της Κρήτης καί καθολικός έκ γενετής Γκρέκο μέ τό βαφτιστικό Ντομένικο (στά ίταλικά) καί Ντομίνικο ή Ντομίνγκο (στά ίσπανικά), έζησε τά μισά χρόνια τής ζωής του στήν Ίταλία καί Ίσπανία, γράφοντας πάντα στά έλληνικά τ' δνομά του χωρίς ποτέ νά χρησιμοποιήσει τό άντίστοιχο «Κυριάκος» πού έχουν οἱ ὁρθόδοξοι. "Εζησε καί πέθανε καθολικός, τό ίδιο κι ό άδελφός του Μανουήλ ή Μανέας ή Μανούσος (βενετικής καταγωγής όνομα ὅπως γράφει ὁ Στεφ. Ξανθουδίδης²². Ἦν ήταν ὀρθόδοξος θά λογιζόταν ώς σχισματικός καί ή Ίερή Ἐξέταση στερούσε στούς σχισματικούς τήν ταφή. Σημάδι ότι μπορεί νά ήταν γιός ή έγγονός (καί αὐτός καί ὁ ἀδελφός του) ἀπό γονεῖς ἤ πάππους ἄλλου θρησκεύματος ἤ δόγματος, δέν ύπάρχει από πουθενά. Ό Ίωάννης Βελούδος, άκάματος... ἐρευνητής τῆς ἱστορίας τῆς Ἑλληνικῆς ὁρθόδοξης παροικίας Βενετίας, δέν βρήκε τ' ὄνομά του στά ἔγγραφα τοῦ ναοῦ καί τοῦ 'Αρχείου τῆς παροικίας. Ούτε καί σέ Κρητική 'Ορθόδοξη "Ενωση έμφανίζεται. Αὐτός κι ὁ ἀδελφός του ήσαν ἐνορίτες τοῦ 'Αγ. Θωμᾶ τοῦ Τολέδου. Κατέφευγε σάν πιστός καθολικός γιά έπαγγελματική προστασία (ὅταν δέν τόν πλήρωναν τά ἐκκλησιαστικά συμβούλια, στίς άνώτερες άρχές του κλήρου καί στήν 'Αγία "Εδρα. Οὐδέποτε παρουσίασε καμιά θρησκευτική παρασπονδία ή ἀπιστία. Τά δύο ἀδέρφια, ὁ γιός του Γκρέκο, Γιώργης - Μανουήλ, οί δύο γυναϊκες πού παντρεύτηκε ('Αλφόνσα ντέ λός Μοράλες καί Γκρεγκόρια ντέ Γκουζμάν ἀπό καθολικές οἰκογένειες) καί τά παιδιά τους, θάφτηκαν μετά τό θάνατό τους κατά τό καθολικό τυπικό σέ καθολικά νεκροταφεῖα.

Ο Γκρέκο καί ή οίκογένειά του ύπηρξαν πολύ τυπικοί καί θρήσκοι στά τελετουργικά τους καθήκοντα κατά τό καθολικό τυπικό καί ίδιαίτερα τοῦ γιοῦ πρός τόν πατέρα του καί τήν ἀποβιώσασα πρώτη σύζυγό του μέ μνημόσυνα καί άφιερώματα γιά τήν άνάπαυση τῆς ψυχῆς τους, ὁ δέ γιός τους Γαβριήλ σέ ήλικία 18 χρόνων ἐπέλεξε τό μοναχικό βίο στό Μοναστήρι 'Αγ. Αὐγουστίνου, στό όποῖο καί ἀφιέρωσε ὁ πατέρας του Γιώργης Μανουήλ ὑπέρ τῆς «'Αγίας 'Εβδομάδος»<sup>23</sup>. Στίς 31.3.1614 μέ τήν έντολή τοῦ Γκρέκο καί τή φροντίδα τοῦ γιοῦ του συντάσσεται ή τελευταία του θέληση μέ τήν παρουσία καί τῶν Κρητικών φίλων του Κων/νου Φωκά καί Διογένη Παραμουλή ή Παραμουλιού, ώς μαρτύρων. Έκεῖ μέσα ὁ Γκρέκο ἐκφράζει τή συνήθη ὁμολογία πίστεως στήν 'Αγία Μητέρα Ἐκκλησία τῆς Ρώμης καί τήν Αγιωτάτη Τριάδα καί τά ἀκόλουθα: «Βεβαιώνω ὅτι ἔζησα καί πεθαίνω σάν καλός, πιστός καί Καθολικός Χριστιανός»<sup>24</sup>.

Σέ έφτά μέρες (7.4.1614) πέθανε, τήν κηδεία του άκολούθησαν οι ίερεῖς 'Αγ. Θωμᾶ μέλη φιλανθρωπικών άδελφοτήτων καί πολλοί φίλοι καί ένταφιάστηκε κάτω άπό το δάπεδο τῆς Ἐκκλησίας τοῦ 'Αγ. Δομηνίκου τοῦ Παλαιού, ὅπως φαίνεται ἀπό τό Βιβλίο Πράξεων Ταφής ἐτῶν 1601 - 1614 τοῦ 'Αγ. Θωμᾶ φύλλ. 332, ὅπου σημειώνεται ὅτι μετέλαβε τῶν ἀχράντων μυστηρίων «καί ἄφησε κεριά γιά τήν κηδεία του» ('Ανακάλυψη τοῦ Φοραντάντα Καστάν στά 1876). Ό τάφος μέ συμβόλαιο ἀπό τίς 26.8.1612 είχε παραχωρηθεί στό Γκρέκο καί τό γιό του γι' αὐτούς καί γιά τήν οἰκογένειά τους καί τούς ἀπογόνους των στό διηνεκές, μέ τόν όρο νά φτιάξουν πάνω κι ένα είκονοστάσι. "Υστερα ἀπό πέντε περίπου χρόνια, έξαιτίας μιας διαφοράς μεταξύ τοῦ Γιώργη - Μανουήλ καί τών παραχωρητών πάνω σέ κάποιο άρχιτεκτονικό έργο του (Μνημείο της 'Αγίας 'Εβδομάδος), οι παραχωρητές άκύρωσαν τό συμβόλαιο τοῦ ταφικοῦ παραχωρητηρίου



κι ό Γιώργης - Μανουήλ) άναγκάστηκε στίς 18.2.1619 ν' άγοράσει άλλο τάφο στό Σάν Τορκουάτο<sup>25</sup>. Έδω ό Γιώργης -Μανουήλ ἔστησε ἕνα βωμό μέσα στήν ἐκκλησία καί έθαψε στά 1629 τή δεύτερη γυναίκα του, πιθανολογείται δέ ὅτι στό νέο τάφο μεταφέρθηκαν καί τά λείψανα τῶν άλλων μελών της οἰκογενείας, άλλά ή ἐκκλησία τοῦ Σάν Τορκουάτο πολλά χρόνια άργότερα καταστράφηκε καί ή ἔλλειψη στοιχείων δέν ἐπέτρεψε τήν ἐξακρίβωση ἐάν καί τά λείψανα τοῦ Γκρέκο μεταφέρθηκαν ἀπό τόν πρῶτο στόν δεύτερο αὐτό τάφο ή παρέμειναν ἐκεῖ πού ήταν. Πιθανολογείται τό πρῶτο, κι αὐτό γιατί μέχρι τοῦ θανάτου στά 1631 τοῦ γιοῦ τοῦ Γκρέκο καί μετά τήν ἀνατροπή τῆς συμφωνίας του μέ τούς μοναχούς τοῦ Αγ. Δομηνίκ ου (Δομίνγκου) μεσολάβησε άρκετός χρόνος καί είχε εύχέρεια νά πραγματοποιήσει τή μεταφορά των λειψάνων του πατέρα του στό νέο οἰκογενειακό τάφο26

Έτσι, ἀπάντηση σίγουρη σ' αὐτό τό πρόβλημα δέν ὑπάρχει ἀκόμα, μιά καί ἡ ἔρευνα δέν ἔχει φτάσει «ἐπί τόν τύπον των ήλων». Πάντως δέν μπορώ νά καταλάβω πώς καί ἀπό ποιόν βγήκε ἡ εἴδηση καί πρωτογράφτηκε ὅτι «πέταξαν τό λείψανο του Γκρέκο από τό μοναστήρι όπου ήταν θαμένο». Κι αὐτό είναι άρμόδιος νά μᾶς τό πεῖ ὁ άρθρογράφος τοῦ ἄρθρου, μέ τό ὁποῖο ἀσχοληθήκαμε, μέ τήν έλπίδα ὅτι θά ἐπανέλθει σ' αὐτό καί τά ἄλλα κρίσιμα θέματα, ίδίως τό περί τῆς θρησκείας τοῦ Γκρέκο, πού νομίζω ὅτι ὁ καθολικισμός του, σύμφωνα μέ τά παραπάνω στοιχεῖα, είναι έξ ὑπαρχῆς δεδομένος. Δέν είναι δυνατόν με στοιχεία ύποθετικά νά θεμελιωθεί ή ἄποψη μερικῶν ὅτι πρόκειται περί ὁρθοδόξου πού ἔγινε καθολικός ή ἀκόμη καί περί ἐκχριστιανισθέντος Έβραίου (θέσεις Μωρίς Μπαρρές, Λουί 'Αρακουισταίν, Ούγκο Κέρερ, κ.ά.). "Οσο γιά τό Μάξ Νορντάου, δέν ξέρω ν' ἀσχολήθηκε μέ τόν Γκρέκο. ή κόρη του ΜΑΞΑ Νορντάου, ζωγράφος, (νομίζω σέ ἄρθρο της στό Λονδίνο στά 1953) μέ τόν Γκρέκο και υποστήριξε ότι είναι έβραϊκής καταγωγής, χωρίς όμως ἀποδεικτικά στοιχεῖα.

### ΣΗΜΕΙΩΣΕΙΣ

- 1. Judaica Ίερουσαλήμ, ἔκδ. 1978, τ.3, στῆλες 387 καί 1243.
- "Ο.π, τ.8, στήλες 1368, 1381 καί 1382.
- 3. Manuel Cossio, Lo Que No Se Sabe De La Vida Del Greco, Madrid, 1914, a. 48, 49, 93 & m. Francesco De Borja Y Fernan-dez De San Roman, El Greco En Toledo O Nuevas Investigaciones Acerga De La Vida Y Obras De Dominico Theotocopuli, Madrid, 1910, σ. 93 έπ. 100 · 101, 108 · 109 — Πρεβελάκης Παντελής, Τά βιογραφικά, 'Αθήνα, 1942, σ. 109 -115.
- 'O.π, т. 1, Index.
- 5. San Roman ő.п, De La Veda Del Greco, σ. 5 Emilio Villar,
- El Greco En Espana, Madrid, 1927, σ.10. 6. 'Αναφορά Ρεβ. Μαυρομιχάλη, 'Ο Γκρέκο καί τό Τολέδο, 'Αθήνα 1975, σ. 140. San Roman ὅ.π, 1910, σ. 20 - 21 καί 1927, ὅ.π.
  - 7. F. Willumsen, La Jeunesse Du Peintre El greco, Paris, 1927.
- 8. Cossio, ö.n. o. 55.
- 9. Raul Lefort, Histoire Des Peintres, Paris, 1893, o. 8.
- 10. Hannah Lynch, "Toledo, The Story of an Old Capital", London 1898, μετάφρ. Κίμ. Μιχαηλίδη στό περ. «Παναθήναια» τεῦ-
- λος 15.6.1903, σ. 518 Πρεβελάκης ὅ.π, σ. 65. 11. Willumsen, ὅ.π, σ. 582 Πρεβελάκης, ὅ.π, σ. 68, ἀναφέρονται στό Χρονικό τοῦ Χοσέ Σιγκουέντσα σελ. 17. 12. Ματθ. 27, 29 Μάρκ. 15,17. Προηγεῖται ὁ γνωστός «Διαμερι-
- σμός των Ιματίων».
- 13. 'Αναφορά Zarco Del Valle, Documentos Ineditos Para La Historia De Las Bellas Artes en Espana, ἀπό Collecion De Documentos Ineditos, t. IV. (1870), σ. 604 - 605. Πάντως στό δικαστήριο καί ὁ μάρτυρας Ντιέγκο ντέ 'Ορτένσε βεβαιώνει ώς γνωστό στό Τολέδο ὅτι ἡ παραγγελία τῶν πινάκων τοῦ Σάντο Ντομίνγκο ὑπῆρξε ἡ συμπτωματική ἀφορμή γιά νά ἔρθει ὁ Γκρέκο στήν 'Ισπανία — Σάν Ρομάν ὅ.π, 1910, σ. 27.
- 14. Έφ. Έλεύθερον Βήμα, 1.8.1931 καί «Ίσπανία» ἐκδ. ἄ, 1954. 15. Γίγαντες του πνεύματος, τ.2, 1968, ἔκδ. Μιχ. Σταφυλά, σ. 67 - 90. Αὐτά γύρω ἀπό τόν ESPOLIO.



Τό άτελιέ τοῦ Ζωγράφου στό σπίτι του, στό Τολέδο

- 16. Ρεβ. Μαυρομιχάλη, ὅ.π, σ. 125.
- 17. Mato. 22, 30.
- 18. El Arte De La Pintura, Σεβίλλη, 1649.
- 19. Dominico Theotocopoulo, London, 1954, σ. 113.
- 20. Ὁ καθηγητής Μαν. Χατζηδάκις, πού ρώτησα σχετικά μέ τηλεφώνημά μου στίς 19.10.1983, μέ πληροφόρησε ὅτι αὐτό δέν ἔχει βυζαντινή προέλευση καί ὅτι ὁ Γκρέκο θέλησε μ' αὐτό νά δώσει κομψότητα στό χέρι.
- 21. E. Muller, Histoire De La Mystique Juive, μετ. M. Davy, Paris,
- 22. Περ. 'Αθηνᾶ, τ. 38 (1926) σ. 131 135.
- 23. Ant. Campo, El Divino Greco, Madrid, 1974, σ. 25 26 San Roman, ö.π. 1910 σ. 203 209 Ρεβ. Μαυρομιχάλη ö.π., σ. 111 -139, ύποστηρίζουσα τήν ἀνέκαθεν ὀρθοδοξία Γκρ. χωρίς ἀποδεικτικά στοιχεία, θετικά ή άρνητικά, πρός ἀντίκρουση ἀντιθέτων ἀπόψεω — Κ. Καλοκύρης, Θεοτοκόπουλος ὁ Γκρέκο, 'Αθήνα 1964 σ. 21 γράφει ὅτι ἀπό πουθενά δέν βγαίνει προϋπαρξη ορθοδοξίας.
- 24. San Roman, ö.п, 1910, о. 185, 189 Cossio, ö.п, 1914, о. 77. 25. San Roman, ő.π, 1910, σ. 113, 179, 183 — Τοῦ ἴδιου: El Sepulcro De Los Theotocopouli En San Torquato De Toledo στό Archivo De Investigationes Historicos, Madrid, 1912, σ. 5 - 31. 26. San Roman, ö.π. 1910, σ. 212 καί 181.

### ΕΝΑ ΦΥΛΛΑΔΙΟ ΓΙΑ ΤΟ ΧΙΛΙΑΣΜΟ

# Οἱ Ἑβραῖοι καί ἡ ὀργάνωση

«ΟΡΘΟΔΟΞΟΣ ΤΥΠΟΣ»

πό ὲτῶν κυκλοφοροῦν διάφορα φυλλάδια πού προσπαθοῦν — χωρίς ἐπιτυχία — νά συνταυτίσουν τήν αἴρεση τῶν «Μαρτύρων τοῦ Ἰεχωβᾶ» μὲ τήν Ἰουδαϊκή θρησκεία ἡ τόν Σιωνισμό. Τά φυλλάδια αὐτά προέρχονται ἀπό παραεκκλησιαστικές θρησκευτικές ὀργανώσεις (κυρίως ἀπό μία πού δρᾶ μέ διαφορετικές ὀνομασίες). Ἡ ἐπίσημη Ἑλληνική Ὀρθόδοξη Ἐκκλησία, ἔχοντας συναίσθηση τῆς θρησκευτικῆς πραγματικότητος καί τῶν δογματικῶν ἀληθειῶν, δέν ἀσπάζεται αὐτό τόν ἐξωπραγματικό μύθο, ἀλλά δραστηριοποιεῖται στήν ἀντιμετώπιση τοῦ Χιλιασμοῦ μέ τά δικά της ἐπιχειρήματα. (Πρόσφατο παράδειγμα τό ἄρθρο «Πόσο ἐπικίνδυνοι είναι οἱ Χιλιαστές» στή «Φωνή τοῦ Κυρίου», ἀρ. φ. 48, 25 Νοεμβρίου 1984).

Μεταξύ αὐτῶν τὧν ἀντισημιτικῶν φυλλαδίων εΙναι κι ἐκεῖνο τοῦ 'Αρχ. Χ. Βασιλόπουλου, μέ τόν πομπώδη ὅσο κι ἐξωφρενικό τίτλο «"Εξω οί 'Ιεχωβάδες, εΙναι πολιτική ὀργάνωση τῶν 'Εβραίων» ("Εκδοση «'Ορθόδοξου Τύπου»).

Στό φυλλάδιο αὐτό ὁ συγγραφέας του θεωρεῖ σάν ἀποδεδειγμένα θέσφατα τά ὅσα φαντάζεται ἤ ἀρέσκεται νά ὑποστηρίζει (βάσει τῆς ἀρχῆς ὅτι ἀφοῦ αὐτός ἔτσι θεωρεῖ τά πράγματα, ἔτσι καὶ πρέπει νά είναι (!), ὁπότε οἱ σκέψεις ἤ οἱ πόθοι του μεταβάλλονται μέ τό ἔτσι θέλω σέ πραγματικά «γεγονότα»), ὑπάρχουν καὶ συνθήματα (ὅπως «Ἔξω ἀπό τή γῆ μας τό έβραϊκό φίδι»... «πίσω ἀπό τή μεγάλη συμφορά τῆς μαρτυρικῆς Κύπρου μας κρύβεται ὁ σκοτεινός ἑβραϊσμός») πού είναι καί νομικῶς ἀκόμη κολάσιμα.

"Όπως κατ' ἐπανάληψιν ἔχει δοθεῖ ἡ ἐὐκαιρία στό Κεντρικό 'Ισραηλιτικό Συμβούλιο 'Ελλάδος (ΚΙΣ) νά διευκρινήσει, δέν μᾶς ἐνδιαφέρει καί δέν μᾶς ἀφορᾶ ἡ ὅποια πολεμική κατά τῶν «Μαρτύρων τοῦ 'Ιεχωβά». 'Ο καθένας μπορεῖ καί πρέπει νά ὑποστηρίζει τή θρησκεία του. "Οχι ὅμως αὐτό νά γίνεται μέ συκοφαντίες καί διαβολές κατά τῶν πιστῶν ἄλλων θρησκειῶν!... Οἱ Χιλιαστές, ὅπως εἶναι παγκοσμίως γνωστό καί παραδεκτό, δέν ἔχουν καμιά ἀπολύτως σχέση οὕτε μέ τόν 'Ιουδαϊσμό, οὕτε μέ τό Σιωνισμό. Μόνο στήν 'Ελλάδα μερικοί, γιά τούς δικούς τους σκοπούς, ὑποστηρίζουν αὐτή τήν ἡθελημένη συκοφαντία.

"Όπως πρόσφατα γράφει κι ό κ. Ι.Μ. Χατζηφώτης, σύμβουλος Τύπου τῆς 'Αρχιεπισκοπῆς 'Αθηνῶν, «ὁ ἰδρυτής τῆς Βιβλικῆς καί Φυλλαδικῆς Έταιρείας «Σκοπιά» Τσάρλς Ταζή Ράσελ (1852 - 1916) ἀνῆκε στήν αἴρεση τῶν ἀντβεντιστῶν καί ὁ διάδοχός του στήν προεδρία τῆς Έταιρείας Τζόζεφ Φράνκλιν Ράδεφορντ (1869 - 1914) στήν αἵρεση τῶν βαπτιστῶν». (Περιοδικό «Ίστορία», Νοέμβριος 1984). Καί οἱ ἴδιοι ὅμως, οἱ Χιλιαστές ἀναφέρουν κατηγορηματικά:

«Οἱ Μάρτυρες τοῦ Ἰεχωβᾶ τονίζουν ἐπίσης μὲ τόν πιό ἔντονο καὶ κατηγορηματικό τρόπο ὅτι ὡς Χριστιανοί ἀφιερωμένοι στόν Θεό καὶ Πατέρα διά τοῦ Λυτρωτοῦ καὶ Σωτῆρος Ἰησοῦ Χριστοῦ Θέν ἔχουν καμιά ἀπολύτως σχέση μὲ τοὺς ἄνευ Χριστοῦ Ἰουδαίους ἢ Ἰουδαίζοντας ἡ Σιωνιστάς ἢ ἀλλους θρησκευτικούς, πολιτικούς ἤ κοινωνικούς ὁμίλους. Είναι μόνον Χριστιανοί καὶ ἡ

θρησκεία την όποίαν πρεσβεύουν είναι ή Χριστιανική θρησκεία και αὐτην ἀποδέχονται και όμολογοῦν ώς τη μόνη όδό τῆς ἐν Χριστώ σωτηρίας. 'Αντίθετες ἀπόψεις πού ἐπιδιώκουν νά παρουσιάσουν τοὺς Μάρτυρας τοῦ 'Ιεχωβά ὅτι ἔχουν πολιτικές ἐπιδιώξεις και μάλιστα κοσμοκρατορικές, ἐάν δέν είναι ἀφελεῖς ἐπινοήσεις ἀπληροφορήτων μισαλλοδόξων ἀνθρώπων, είναι πάντως καθολοκληρίαν ψευδεῖς και κακόβουλοι και δέν ἔχουν καμιά ἀπολύτως σχέση μέ τήν κρυσταλλίνης διαυγείας και καθαρότητος Χριστιανική θέση πού ἔχουν στόν κόσμο οἱ διάκονοι τοῦ Εὐαγγελίου τοῦ Χριστοῦ, οὶ Χριστιανοί Μάρτυρες τοῦ 'Ιεχωβά».

(Περιοδικό «Σκοπιά», 1973, σελ. 15)

Αὐτά ὅλα ὁ ΚΙΣ τά ἔχει φέρει στήν ἐπιφάνεια ἀπό χρόνια. Δέν παραλείπει μάλιστα καμιά εὐκαιρία γιά νά τά ἐπαναλάβει πρός ὅλες τίς κατευθύνσεις καί σ' ὅλους τους τόνους.

Έπειδή, λοιπόν, τό φυλλάδιο τοῦ Αρχ. Βασιλόπουλου, με τά ἄκριτα ἀντισημιτικά συνθήματα πού προτρέπουν σε διωγμούς κατά τῶν Έβραίων (Διωγμούς πού τόσο τούς πλήρωσε ἡ ἀνθρωπότητα καί στό παρελθόν άλλά καί πρόσφατα) εξακολουθεῖ νά κυκλοφορεῖ καί νά δηλητηριάζει τίς ψυχές ἀνυποψίαστων κι ἀθώων ἀνθρώπων, τό ΚΙΣ ζήτησε ἀπό τήν ὀργάνωση «᾿Ορθόδοξος Τύπος» νά τό ἀποσύρει ἀπό τήν κυκλοφορία.

\* Η όργάνωση « Όρθόδοξος Τύπος», μέ έξώδικη άπάντηση πού ύπογράφει ο πληρεξούσιος δικηγόρος της κ. 'Αθ. Σακαρέλλος, γνώρισε στό ΚΙΣ όσα ἀκολουθοῦν. Καί ἡ απάντηση αὐτή περιέχει άντισημιτικές νύξεις, ὅπως ἐπίσης, κατά τό γνωστό σύστημα, αποφαίνεται μέ κατηγορηματικότητα γιά τή δολοφονία τοῦ μοναχοῦ Φιλούμενου Χασάπη «ἀπό μεμονωμένους Ἑβραίους πολίτες». ὅπως γράφει. 'Ο «'Ορθόδοξος Τύπος» δηλαδή έγινε άνακριτής. είσαγγελέας καί δικαστής κι έβγαλε τήν τελεσίδικη απόφαση γιά τό ποιοί δολοφόνησαν τόν μοναχό Φιλούμενο. Έκεῖνο πού ἀπέτυχαν νά έντοπίσουν οἱ ἀνακριτικές ἀρχές του Ίσραήλ καί τό ίδιο τό Χριστιανικό Πατριαρχείο τῶν Ἱεροσολύμων, τό βρῆκε (κι ἐξέδωσε μάλιστα καί καταδικαστική ἀπόφαση!) ὁ «᾿Ορθόδοξος Τύπος» ἀπό τήν πλατεία Κάνιγγος των 'Αθηνών. 'Αγία άθωότητα, άλλά κι άστειότητα ή μήπως ένσυνείδητη άντισημιτική προπαγάν-

Έκεῖνο, πάντως, πού σημειώνουμε στήν ἀπάντηση τῆς όργανώσεως «'Ορθόδοξος Τύπος» είναι ὅτι:

 Παραδέχεται τήν ἀναγκαιότητα ἀναδιατυπώσεως τῶν σχετικῶν ἀπόψεων σέ περίπτωση τυχόν ἐπανεκδόσεως τοῦ φυλλαδίου, καί

2. Τήν κατηγορηματική διαβεβαίωση ὅτι τό ἐπιλήψιμο αὐτό φυλλάδιο «δέν κυκλοφορεῖ πλέον διότι ἔχει ἐξαντληθεῖ πρό ὀκταετίας».

Αὐτά τά δύο σημεῖα, τό ΚΙΣ εῖναι ἀποφασισμένο νά τά παρακολουθήσει μέ κάθε νόμιμο μέσο.

\* Τό κείμενο τῆς ἀπαντήσεως:

«Είς απάντησιν τοῦ από 8.11.84 καί κοινοποιηθέντος ἡμῖν τήν 15.11.84 ὑμετέρου Ἐξωδίκου, ἔχομεν τήν τιμήν νά σᾶς πληροφορήσωμεν ὅτι τό μνημονευόμενον φυλλάδιον «Ἔξω οἰ Ἱεχωβάδες...» ἔργον τοῦ ἀειμνήστου ἀρχιμ. Χαραλάμπους Βασιλοπούλου, δέν κυκλοφορεῖ πλέον, διότι ἔχει ἐξαντληθεῖ πρό ὀκταετίας. Εἰς περίπτωσιν τυχόν ἐπανεκδόσεώς του καί ἐπειδή δέν εὐρίσκεται ἐν ζωῆ ὁ συγγραφεύς του, θά ἐξετάσωμεν τό περιεχόμενόν του, διά νά ἰδωμεν ἐάν τοῦτο ἐμπίπτει ἤ ὄχι εἰς ἀπαγορευτικάς διατάξεις τῆς ἰσχυούσης νομοθεσίας τῆς Ἑλλάδος.

Προσέτι διαβεβαιούμεν ὅτι δέν θέλουμε νά θίξουμε κανέναν λαό, ἰδιαιτέρως τόν ἐβραϊκόν, ὁ ὁποῖος ἄλλωστε δέν μπορεῖ νά εὐθύνεται διά μεμονωμένας ἐνεργείας πολιτῶν του, ὅπως διά τήν στυγεράν δολοφονίαν τοῦ μάρτυρος ἀρχιμ. Φιλομένου Χασάπη ἤ ἄλλων σιωνιστικῶν ἐνερ

VEIWV».

# «'Ελληνοεβραία»

### Τῆς ΒΙΚΤΩΡΙΑΣ ΝΤΑΓΚΟΥΝΑΚΗ

ιά ἐφημερίδα, πού περηφανεύεται νά «ἀποκαλύπτει» σκάνδαλα, ἔγραψε ἕνα σχόλιο γιά τή Μαρία Ρεζάν. "Οχι. Δέν πρόκειται νά μιλήσω γιά τή Μαρία, Στό σχόλιο θά σταθώ. Κι ὄχι σ' ὅλο. Διότι τά «ἀπόκρυφα» πού φέρνει στό φως, δέν τά γνωρίζω καί δέν μπορώ νά πάρω θέση. Σέ μιά λέξη μόνον θά μείνω. Σέ μιά λέξη, πού μέ τρόμαξε...

"Εγραφε ή έφημερίδα: «'Η γνωστή ΕΛΛΗΝΟΕΒΡΑΙΑ δημοσιογράφος». "Ετσι τό 'γραφε. Μέ κεφαλαΐα. Μέ èπισήμανση. Μέ νόημα. Σάν νά μᾶς παρουσιάζει τό μεγάλο «μυστικό». Τό «κλειδί» τῆς ὑπόθεσης. Τήν αίτία

τής «συνωμοσίας» τής Μαρίας.

Έλληνοεβραία... Μέ τό ίδιο πνεύμα, σάν νά λέμε «φόνισσα», «πρακτόρισσα», «ἐπικίνδυνη», τέλος πάντων Έλληνοεβραία... Σάν νά πρόκειται γιά βρισιά... Σάν νά 'πρεπε νά ντρέπεται κανείς γι' αὐτό. Νά ντρέπεται γιά το θρησκευτικό του «πιστεύω»... Στό έτος

Γι' αύτό τρόμαξα. Γιατί θυμήθηκα τό αίμα πού έχει χυθεί ἀπό τέτοιους διαχωρισμούς καί συνάμα τέτοιες ομαδοποιήσεις: Αύτός είναι Γερμανός. Καί οί Γερμανοί ΚΑΠΟΤΕ ήθελαν νά κυριεύσουν τόν κόσμο. 'Απομονώστε τον. Αὐτός είναι Νέγρος. Καί οἱ Νέγροι ἔχουν ἄλλο χρώμα δέρματος από τό δικό μας. Σκοτώστε τον. Αύτός είναι Ίσραηλίτης. Καί τό Ίσραήλ πολεμά τούς Παλαιστίνιους. Κυνηνήστε τον. Αὐτός είναι Θεσσαλονικιός. Καί κάποτε, ένας Θεσσαλονικιός μας φέρθηκε άσχημα. "Αρα κι αὐτός είναι κακός. "Ολοι οί Κρητικοί είναι ἐκδικητικοί. "Ολοι οἱ Λευκαδίτες τρελλοί. "Ολοι οἱ...

Ελληνοεβραία... Γι' αὐτό τρόμαξα. Γιατί θυμήθηκα πως τούτο τό δεύτερο συνθετικό της λέξης, στάθηκε άφορμή να δολοφονηθούν 6.000.000 ἄνθρωποι. Καί ή

ντροπή, ἀκόμη μᾶς κυνηγά.

Έλληνοεβραία... Γι' αὐτό τρόμαξα. Γιατί, ὅσο κι ἄν ἔψαξα, δέν κατάφερα νά βρῶ τό τρομερό «μυστικό» που κρύβεται πίσω ἀπ' αὐτή τή λέξη. Έλληνοεβραία. Καί λοιπόν; Τί σημαίνει αὐτό; "Αν οί Έβραῖοι κάποιοι - κάποιοι Έβραῖοι - ἔκαναν ἕνα λάθος, σημαίνει ὅτι εὐθύνονται όλοι οί Έβραῖοι σέ κάθε γωνιά της Γης; "Αν ένας Έβραῖος, είναι «πράκτορας», κακός, ή κεφαλαιοκράτης, ή δεξιός (ἄν τό θεωρήσουμε κι αὐτό κακό), ση-

μαίνει ὅτι ὅλοι παντοῦ εἶναι τό ἴδιο; Κι ἄλλωστε μοναχά αὐτοί κάνουν κακό; Κανείς ἄλλος, κανένας λαός, κανένα σύστημα, καμιά κυβέρνηση, κανείς, άπ' τά δισεκατομμύρια τῶν ἀνθρώπων δέν μᾶς ἐνοχλεῖ καί σπεύδουμε νά μιλάμε συνέχεια γιά τούς Έβραίους; "Έτσι. Μέ περιφρόνηση καί «ρετσινιά»; «Αύτός είναι Έβραῖος...».

Έλληνοεβραία... Γι' αὐτό τρόμαξα. Γιατί θυμήθηκα τούς άγκυλωτούς σταυρούς πού έχουν ζωγραφίσει κάποιοι στίς γωνιές καί στούς δρόμους. Γιατί θυμήθηκα κάποιες «παράξενες» προκηρύξεις πού κυκλοφορούν από πόρτα σέ πόρτα καί μας προτρέπουν νά... σκοτώσουμε τούς 'Εβραίους. Γι' αὐτό τρόμαξα. Γιατί - στό όνομα τοῦ Θεοῦ - φτάνει πιά τό μίσος, ἡ διαστροφή, τό όμαδικό ἀνάθεμα σέ λαούς και πίστεις. Φτάνει πιά νά πατάμε στά ἴδια λάθη. Φτάνει πιά, νά στρώνουμε «κόκκινο χαλί» γιά τήν ὑποδοχή τῶν ὅποιων ἐπίδοξων... «Χίτλερ».

Έλληνοεβραία... Τρόμαξα γιατί, μέ τοῦτα καί μέ τ' άλλα, είναι άλήθεια πώς πολλοί Έβραῖοι φοβούνται. ναί, ἀκόμη φοβούνται, νά πούν ὅτι είναι Ἑβραῖοι. Σήμε-

ρα. Στίς μέρες μας. Στό ἔτος 2000...

Έλληνοεβραία. Γι' αὐτό τρόμαξα. Διότι, ὅταν τίς προάλλες, μιά όμάδα φασιστῶν πῆγε μόνη της νά γιορτάσει τήν έπέτειο τοῦ Μακρυγιάννη, μέ μπότες, πέτσινο καί χιτλερικούς χαιρετισμούς, όταν φώναξαν τά συνθήματα: « Εβραΐοι γουρούνια θά γίνεται σαπούνια», ἔπεσαν ὅλες οί... σοσιαλιστικές ἐφημερίδες νά τούς φᾶνε. Τούς τά ἔσουραν καί ΠΟΛΥ ΚΑΛΑ ΕΚΑΝΑΝ. "Ομως, τώρα μιά... σοσιαλιστική, ἐπίσης, ἐφημερίδα, κρατα τήν ίδια θέση. Γράφει τό «ύβριστικό», ή... Έλληνοεβραία. Καί κανείς δέν ἐνοχλήθηκε. 'Αντίθετα. 'Υπάρχουν ἄνθρωποι πού τήν διαβάζουν, δεῖγμα ὅτι πολλοί είναι οί... συνυπεύθυνοι.

Γι' αὐτό τρόμαξα. Γιατί ράβουμε καί κόβουμε τόν φασισμό στά μέτρα μας. Γιατί φασίστας είναι πάντα ό ἄλλος. Γιατί, ὄχι. Δέν μᾶς πειράζει ὁ φασισμός. Μᾶς πειράζει μόνο ἕνα συγκεκριμένο εἶδος φασισμοῦ, πού δέν συμπίπτει μέ τά δικά μας συμφέροντα.

Ναί. Γι' αὐτό τρόμαξα. Γι' αὐτό...

(Δημοσιεύθηκε στήν «'Ακρόπολη» 13.12.1984. 'Η έφημερίδα πού ἀναφέρεται στό κείμενο είναι ἡ ἀντισημιτική «Αὐριανή»).

### BIBAIA

# «Τό "Αουσβιτς μέ τά μάτια τῶν ES-ES»

\*«Τό "Αουσβιτς μέ τά μάτια τῶν ΕΣ-ΕΣ» (Ἐκδ. Γνώση)

είναι μιά διαφορετική μαρτυρία.

Γνωστοί βασανιστές τοῦ χιτλερικοῦ όλοκληρωτισμοῦ διηγούνται τήν πιό ἀπάνθρωπη ίστορία τῶν στρατοπέδων συγκεντρώσεως καί τῶν «μοντέρνων» μεθόδων ἐξόντωσης έκατομμυρίων άθώων άνθρώπων.

Δίνω ένα απόσπασμα τοῦ βιβλίου καί ίδιαίτερα από τήν «διαδικασία θανατώσεως» μέ τό παρασκεύασμα τοῦ κυανυδρικού όξέως «κυκλώνιο Β» πού ἔφερε σίγουρο καί γρήγορο θάνατο.

«'Η διαδικασία θανατώσεως γινόταν στό "Αουσβιτς μέ τόν έξης τρόπο: Οἱ Ἑβραῖοι πού προορίζονταν νά πεθάνουν, βάδιζαν πρός τά κρεματόρια χωριστά οἱ ἄνδρες άπό τίς γυναικες καί κατά τό δυνατόν άθορύβως. Είς τά αποδυτήρια οι κρατούμενοι - μέλη τοῦ είδικοῦ τμήματος τούς ἔλεγαν στήν ἴδια τή γλώσσα πώς εἴχαν ἔλθει γιά νά πλυθούν καί νά ἀπολυμανθούν. Τούς συνιστούσαν νά τακτοποιήσουν δμορφα τά ρούχα τους καί κυρίως νά θυμοῦνται τή θέση τους, ώστε νά μπορέσουν νά τά βροῦν γρήγορα μέ τήν απολύμανση. Τούς κρατουμένους τοῦ είδικου τμήματος τούς συνέφερε περισσότερο νά γίνει όλη ή ἐπιχείρησις ταχέως καί ἀπροσκόπτως. 'Αμέσως μετά τό γδύσιμο, οί 'Εβραῖοι ἔμπαιναν στό θάλαμο ἀερίων πού ήτο έξοπλισμένος μέ καταιωνιστήρες καί σωλήνες νεροῦ, ὥστε νά δίδει πλήρως τήν ἐντύπωση λουτροῦ. Οἱ γυναϊκες ἔμπαιναν πρώτες μαζί μέ τά παιδιά τους. 'Ακο-

### ΔΡΑΣΗ ΓΙΑ ΤΗΝ ΕΠΑΝΑΣΥΜΦΙΛΙΩΣΗ

ΑΜΒΟΥΡΓΟ: Τό 1960 ίδρύθηκε στή Δυτική Γερμανία ή όργάνωση μέ τήν έπωνυμία: «Δράση γιά τήν έπανασυμφιλίωση καί ύπηρεσία ύπέρ τῆς Εἰρήνης». Τά μέλη τῆς όργανώσεως ἔχουν σάν στόχο τήν έξιλέωση τῶν άμαρτημάτων πού διαπράχθηκαν έδῶ καί 40 χρόνια ἀπό τή Γερμανία, μέσω τῆς προσφορὰς έθελοντικῆς έργασίας. Νέοι ἀπό τή Γερμανία πού συμμετέχουν στά προγράμματα, έθελοντικῆς προσφορὰς τῆς όργανώσεως έργάζονται ἐπί 18 μῆνες στό Ἰσραήλ, τήν Ὀλλανδία, τό Βέλγιο ἢ τή Γαλλία, ποὐ ἐπίσης ὑπέφεραν ἀπό τή θηριωδία τοῦ πολέμου.

'Από τῆς συστάσεως της ἡ «Δράση γιά τήν ἐπανασυμφιλίωση» δραστηριοποιήθηκε στό 'Ισραήλ, ὅπου νέοι Γερμανοί προσέφεραν ἐργασία σὲ ὁποιοδήποτε τομέα τούς ζητοῦσαν. Σήμερα, τά προγράμματα ἐθελοντικῆς ἐργασίας ἀφοροῦν κυρίως κοινωνικούς τομεῖς, καί πολλοί Γερμανοί ἐθελοντές ἐργάζονται μὲ ἡλικιωμένα ἄτομα καί ἀναπήρους. Πολλοί εἶναι ἐπίσης ἐκεῖνοι πού προτιμοῦν νά ἐργασθοῦν γιά τό Γιαντ · Βασέμ, τό ῖ-δρυμα πού εἶναι ἀφιερωμένο στό τμῆμα τῶν 6 ἐκατομμυρίων θυμάτων, σὲ προγράμματα ἔρευνας γιά τίς Ἑβραϊκές κοινότητες στή Γερμανία πού κατεστράφησαν κατά τή διάρκεια τοῦ Β΄ Παγκοσμίου Πολέμου.

Πολλοί ἀπό τούς νέους ἔχουν τή δυνατότητα νά συναντήσουν καί νά συνομιλήσουν μέ διασωθέντες ἀπό τό 'Ολοκαύτωμα, ἀκούγοντας ἔτσι ἀπό πρῶτο χέρι τί ἀκριβῶς συνέβη στή διάρκεια τοῦ πολέμου στόν Εύρωπαϊκό 'Εβραϊσμό. «Είναι σημαντικό γιά μᾶς — λέει ἔνας ἀπό τούς ἐθελοντές — νά γνωρίσουμε τί πέρασαν αὐτοί οἱ ἄνθρωποι, καί είναι ἐπίσης

#### Συνέχεια ἀπό τή σελ. 30

λουθοῦσαν οἱ πάντοτε ὀλιγότεροι ἄνδρες. Αὐτό γινόταν κάθε σχεδόν φορά ἡρέμως, γιατί οἱ κρατούμενοι τοῦ εἰδικοῦ τμήματος καθησύχαζαν ὅσους φοβόντουσαν ἡ ἀμφέβαλλαν διά τήν τύχην των. "Αλλωστε, οἱ κρατούμενοι αὐτοί καί ἕνας ΕΣ - ΕΣ ἔμεναν πάντοτε μέχρι τήν τελευταίαν στιγμήν στό θάλαμο.

"Υστερα έκλειναν καί βίδωναν τήν πόρτα άστραπιαίως. Οἱ «ἀπολυμανταί», ἔτοιμοι ἤδη, ἔριχναν ἀπό τούς φεγγίτες τῆς όροφῆς τό κυκλώνιο πού ἔφθανε μέχρι κάτω. Χάρις στίς σωληνώσεις, τά ἀέρια ἐξαπλώνοντο ἀμέσως. ᾿Από τό παραθυράκι τῆς πόρτας μποροῦσε κανείς νά δεῖ πώς ὅσοι βρίσκονταν πλησιέστερον τῶν σωλήνων καθόδου τῶν ἀερίων ἐπεφταν ἀμέσως νεκροί. Μποροῦμε νά ποῦμε μέ βεβαιότητα γιά τό 1/3 τῶν ὑποψηφίων ὁ θάνατος ἡταν ἀκαριαῖος. Οἱ ἄλλοι τρέκλιζαν, φώναζαν, ζητοῦσαν ἀέρα. Οἱ κραυγές των γρήγορα μεταβάλλονταν σέ ρόγχο καί μετά ἀπό όλίγα λεπτά ἤσαν ὅλοι πεσμένοι στό πάτωμα. Μετά ἀπό 20 τό πολύ λεπτά δέν κουνιόταν πλέον κανένας.

Τό άέριο ἐπιδροῦσε σέ 5-10 λεπτά. Αὐτό ἐξαρτιόταν ἀπό τόν καιρό, ἄν δηλαδή ήτο ὑγρός ή ξηρός, ζεστός ή κρύος, ἀπό τήν σύνθεσιν τοῦ ἀερίου πού δέν ήτο πάντα ἡ ίδια, ἀπό τήν σύνθεσιν τῆς ἀποστολῆς, ἀν δηλαδή περιελάμβανε περισότερους ἡ όλιγότερους ἀρρώστους ἡ ὑγιεῖς, ἐνήλικες ἡ παιδιά. Οἱ ἄνθρωποι ἔχαναν τίς αἰσθήσεις μέ τήν ἀπόστασιν πού τούς χώριζε ἀπό τόν σωλήνα καθόδου τοῦ ἀερίου. Οἱ γέροντες, οἱ ἄρρωστοι, οἱ ἀδύναμοι, τά παιδιά καί ὅσοι φώναζαν, ἔπεφταν γρηγορότερον τῶν ὑγιῶν ἀτόμων καί τῶν νέων.

Μισήν ώρα μετά τήν διοχέτευσιν τοῦ ἀερίου, ἡ πόρτα ἄνοιγε καί ἔμπαινε σέ λειτουργία ὁ ἐξαεριστήρας. "Αρχιζε ἀμέσως ἡ ἐξαγωγή τῶν πτωμάτων.

('Απομνημονεύματα Ρούντολφ "Ες)

Κώστας Κοβάνης Πολιτικά Θέματα 14.12.84 σημαντικό γι' αὐτούς νά γνωρίσουν ἄν ή Γερμανία ἔχει άλλά-Εει».

Γιά πολλούς ἀπό τούς νέους ἡ ἐμπειρία αὐτή εἶναι ἡ πρώτη ἐπαφή πού ἔχουν ποτέ μέ τούς 'Εβραΐους, καθόσον ὁ 'Εβραῖκός πληθυσμός σήμερα στή Γερμανία εἶναι συγκριτικά μικρός. 'Υπάρχουν 30.000 περίπου 'Εβραῖοι, μέσα σ' ἔναν πληθυσμό 70 ἐκατομμυρίων.

(«Τζούῖς Γουήκ» — 2.11.1984)

### Η κ. ΣΑΝΤΑΤ ΓΙΑ ΤΗ ΣΥΝΘΗΚΗ ΕΙΡΗΝΗΣ ΜΕ ΤΟ ΙΣΡΑΗΛ

ΓΕΝΕΥΗ: «Είμαι ἕτοιμη νά πληρώσω ἀκόμη καί μὲ τή ζωή μου γιά τή διαφύλαξη τῆς εἰρήνη μὲ τό Ἰσραήλ, ὅπως ἔκανε καί ὁ σύζυγός μου». Ἡ παραπάνω δήλωση συμπεριλαμβάνεται σέ πρόσφατη συνέντευξη τῆς κ. Τζιχάν Σαντάτ, χήρας τοῦ δολοφονηθέντος προέδρου τῆς Αἰγύπτου ἀνουάρ Σαντάτ, πρός τό Ἑλβετικό γυναικεῖο περιοδικό «Μπουκέτ».

Ή κ. Σαντάτ ἀνέφερε ἐπίσης: «Τή μέρα πού σκοτώθηκε ὁ ἄνδρας μου, ἔχασα ὅ,τι πολυτιμότερο εἶχα στόν κόσμο. Συμφωνῶ, ὅμως, μὲ τή θυσία του ὑπέρ τῆς εἰρήνης...».

'Ως γνωστόν ὁ πρόεδρος Σαντάτ δολοφονήθηκε στίς 6 'Οκτωβρίου 1981.

(«Νιούς Σέρβις» - 21.11.1984)

### ΕΛΛΗΝΙΚΗ ΒΙΒΛΙΟΓΡΑΦΙΑ ΠΕΡΙ ΕΒΡΑΊΣΜΟΥ

Τό Κεντρικό Ίσραηλιτικό Συμβούλιο ἀνέλαβε τήν προσπάθεια συντάξεως καταλόγου βιβλίων σέ έλληνική γλώσσα, πού ἀναφέρονται στούς Έβραίους καί σέ έβραϊκά θέματα.

"Όποιος θά ήθελε νά βοηθήσει στήν προσπάθεια αὐτή, παρακαλοῦμε νά ἀπευθυνθεῖ στό Κ.Ι.Σ. γιά νά τοῦ δοθοῦν περισσότερα στοιχεῖα.

Εύχαριστούμε

### ΤΟ ΕΒΡΑΊ ΚΟ ΜΟΥΣΕΙΟ ΕΛΛΑΔΟΣ

Τό 'Εβραϊκό Μουσεῖο 'Ελλάδος στεγάζεται στή Λεωφ. Βασιλίσσης 'Αμαλίας 36, τηλ. 3231.577 κι είναι ἀνοικτό γιά τό κοινό κάθε μέρα 9 - 13, ἐκτός Σαββάτου.

# או XPONIKA זכרונות

### ΟΡΓΑΝΌ ΤΟΥ ΚΕΝΤΡΙΚΟΥ ΙΣΡΑΗΛΙΤΙΚΟΥ ΣΥΜΒΟΥΛΙΟΥ ΤΗΣ ΕΛΛΑΔΟΣ

Σουρμελή 2-104 39 ΑΘΗΝΑ τηλ.: 88.39.951 'Υπεύθυνος σύμφωνα μέ τό Νόμο: 'Ο Πρόεδρος τοῦ Κ.Ι.Σ. '**Ιωσήφ Λόβιγγερ** Σουρμελή 2

ΔΙΑΝΕΜΕΤΑΙ ΔΩΡΕΑΝ



# עץ חיים היא

Δένδρον ζωῆς είναι ή Τορά... (Παροιμ. 3:18)