# XPONIKA JUJJ

ΟΡΓΑΝΟ ΤΟΥ ΚΕΝΤΡΙΚΟΥ ΙΣΡΑΗΛΙΤΙΚΟΥ ΣΥΜΒΟΥΛΙΟΥ ΤΗΣ ΕΛΛΑΔΟΣ

ΕΤΟΣ Η' • ΤΕΥΧΟΣ 70 • ΣΕΠΤΕΜΒΡΙΟΣ 1984 • ΤΙΣΡΙ 5745

NENTPHON LEPAHALTHON I VEDOVALO



Τιμή στή Θεσσαλονίκη



# 'Ισραηλιτική Κοινότητα Θεσσαλονίκης



Σήμερα, 41 χρόνια μετά τόν ἀφανισμό τοῦ 96% τῶν μελῶν της, ἡ Ἰσραηλιτική Κοινότης τῆς Θεσσαλονίκης εἶναι ξανά μιά ζωντανή πραγματικότητα. Οἱ προαιώνιοι ψαλμοί ἀντηχοῦν στίς 3 Συναγωγές της.

Τα καινούργια βλαστάρια της φοιτοῦν σ' ἔνα ἄρτιο Δημοτικό Σχολεῖο. ἕνας ὑπερσύγχρονος Οἶκος Εὑγηρίας φιλοξενεῖ τούς ἀπόμαχους τῆς ζωῆς καί ἕνα Κοινοτικό Κέντρο συγκεντρώνει τήν Νεολαία.

Η πρόσφατη ἕναρξη τῆς λειτουργίας

τοῦ «Οἶκου τῆς Ἐλλάδος» τοῦ Πανεπίστημίου τῆς Ἱερουσαλήμ χάρισε καινούργια ἀκτινοβολία στήν ἱστορική αὐτή Κοινότητα, πού ἀνέλαβε τήν δαπάνη τῆς ἀνέγερσής του. Ἔτσι, παρά τήν τραγική δοκιμασία του στό 'Ολοκαύτωμα,

"Έτσι, παρά τήν τραγική δοκιμασία του στό 'Ολοκαύτωμα, ὁ 'Εβραϊσμός τῆς Θεσσαλονίκης κατάφερε νά ξαναγεννηθεῖ, προσφέροντας ἕνα ἁπλό παράδειγμα ζωτικότητας καί πνευματικῆς δύναμης.

# The Jewish Community of Thessaloniki today

Today, 41 years since the destruction of 96% of its members, the Jewish Community of Thessaloniki is a reality. The ancient and traditional hymns are once again heard at its three synagogues. Its new generation of children attend the modern communal Primary School. A beautiful and well aguiped Home for the Aged provides shelter for the elderly people, and a Communal Centre has become the home of its Youth. The recent inauguration of the "Hellenic House" at the Hebrew University in Jerusalem, financed by the Jewish Community of Thessaloniki, has shown that the Community follows its great and historic tradition in support of culture and education. Thus, in spite the tragic sufferings during the Holocaust. the Jewish Community of Thessaloniki has succeeded to reestablish itself and has given ample examples . of vitality and spiritual strength.

# ΠΕΡΙΕΧΟΜΕΝΑ

|                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | cc) (                                                                  |
|------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------|
|                  | <ul><li>Ή Έβραϊκή παρουσία στή Θεσσαλονίκη</li><li>ΠΟΡΕΙΑ ΜΕΣΑ ΣΤΟ ΧΡΟΝΟ</li></ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                | 5 - 18                                                                 |
| MEPOZ A'         | <ul> <li>Γενικά στοιχεῖα γιά τά 2.000 χρόνια τῆς ἱστορικῆς παρουσίας<br/>τῶν Ἐβραίων στήν Θεσσαλονίκη</li> <li>Πορεία μέσα στό χρόνο</li> <li>Στοιχεῖα ἱστορίας τῶν Ἱσραηλιτῶν τῆς Θεσσαλονίκης</li> <li>Γ. Μωραϊτόπουλου: Οἱ Ἐβραῖοι τῆς Θεσσαλονίκης</li> </ul>                                                                                                 | σελ. 6 – 11<br>σελ. 12 – 14<br>σελ. 15 – 17                            |
|                  | Η ΠΑΡΟΥΣΙΑ ΤΩΝ ΕΒΡΑΙΩΝ ΣΤΗ ΘΈΣΣΑΛΟΝΙΚΗ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 19 - 30                                                                |
| MEPOS B          | <ul> <li>Άδ. 'Αδαμαντίου: 'Η Βυζαντινή Θεσσαλονίκη</li> <li>Κωστῆ Μοσκώφ: 'Η 'Ισραηλιτική Κοινότητα</li> <li>'Απ. Παπαγιαννόπουλου: Οἱ 'Εβραῖοι στή Θεσσαλονίκη</li> <li>'Απ. Παπαγιαννόπουλου: Οἱ 'Εβραῖοι στή Θεσσαλονίκη</li> <li>Ππαρούχ Σιμπῆ: Μιά μικρή θεοκρατική ἑμπορική Δημοκρατία</li> <li>Γ. Χριστοδούλου: Οἱ 'Ισραηλίτες τῆς Θεσσαλονίκης</li> </ul> | σελ. 21 – 23<br>σελ. 24 – 25<br>σελ. 26 – 28                           |
| SALONICHI LITE   | ΟΙ ΕΒΡΑΙΟΙ ΤΗΣ ΘΕΣΣΑΛΟΝΙΚΗΣ ΜΕΣΑ ΑΠΟ ΤΑ ΚΕΙΜΕΝΑ ΞΕΝΩΝ ΠΕΡ                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                                                                        |
| MEPOS            | <ul> <li>Καθηγητοῦ Π. Ἐνεπεκίδη: Οἱ Ἐβραῖοι τῆς Θεσσαλονίκης<br/>στά χρόνια 1875 - 1912</li> <li>Γ. Ζωγραφάκη: Πῶς εἶδαν τούς Ἐβραίους τῆς Θεσσαλονίκης<br/>οἱ περιηγητές κατά τόν 18ο αἰώνα</li> </ul>                                                                                                                                                           | <b>31 - 44</b><br>σελ. 32 - 41<br>σελ. 42 - 44                         |
| Leastly a little | ΜΕ ΜΟΝΟ ΣΤΗΡΙΓΜΑ ΤΗΝ ΠΙΣΤΗ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 45 - 58                                                                |
| MEPOS A          | <ul> <li>Άλμπέρτου Νάρ: Ναοί στό σχῆμα τοῦ οὐρανοῦ</li> <li>Ζιζῆς Μπενβενίστε: "Ηθη καί ἕθιμα τῶν 'Εβραίων<br/>τῆς Θεσσαλονίκης</li> <li>Οἱ 'Εβραῖοι στή ζωή τῆς Θεσσαλονίκης</li> </ul>                                                                                                                                                                          | σελ. 52 - 57                                                           |
|                  | ΟΙ ΕΒΡΑΙΟΙ ΣΤΗ ΖΩΗ ΤΗΣ ΘΕΣΣΑΛΟΝΙΚΗΣ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 59 - 70                                                                |
| MEPOZ            | <ul> <li>Δ. Βαρδουνιώτη: Πύργος, ή νέα παράλιος καί λαμπρά συνοικία</li> <li>Τόλη Καζαντζή: Μιά 'Εβραϊκή οἰκογένεια στή Θεσσαλονίκη</li> <li>'Η ἐφημεριδογραφία στή Θεσσαλονίκη</li></ul>                                                                                                                                                                         | σελ. 61<br>σελ. 62 — 64<br>σελ. 64<br>σελ. 65 — 67<br>σελ. 68 — 69<br> |
|                  | ΤΟ ΟΛΟΚΑΥΤΩΜΑΤΩΝ ΕΒΡΑΙΩΝ ΤΗΣ ΘΕΣΑΛΟΝΙΚΗΣ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 71-83                                                                  |
|                  | <ul> <li>Βασίλη Βασιλικοῦ: Θύματα Εἰρήνης</li> <li>Γιώργου 'Ιωάννου: 'Εν ταῖς ἡμέραις ἐκείναις</li> <li>Ρούλας Παπαδημητρίου: Πικρός γυρισμός κι ἐλπίδες</li> <li>Γ. Βαφόπουλου: "Αουσβιτς' Ἐλεγεῖο σέ μιά ξανθή κοτσίδα</li> </ul>                                                                                                                               | σελ. 73 - 77<br>σελ. 78 - 82                                           |
|                  | ENGLISH SUPPLEMENT                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 84-90                                                                  |
| ALTNIKES         | <ul> <li>Dedication to Thessaloniki</li> <li>Historical survey of Jewish Presence at Thessaloniki</li> <li>A journey through the ages, by Alberto Nar</li> </ul>                                                                                                                                                                                                  | page 85 - 88                                                           |
|                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                                                                        |



# Η Έβραϊκή παρουσία στή Θεσσαλονίκη

άθε φορά πού γράφουμε γιά τή Θεσσαλονίκη πληγωνόμαστε. Ή συμπρωτεύουσα πού κάποτε ήταν «πόλη καί μητέρα τοῦ 'Ισραήλ» (μιά καί μέχρι τό 1922 τό 30 - 50% τοῦ πληθυσμοῦ της ήταν ὁμόθρησκοι), ἔχει τό τραγικό προνόμιο νά εἶναι σ' ὁλόκληρη τήν Εὐρώπη ἡ πρώτη πόλη στίς θυσίες τῶν Ἑβραίων: ἐπί 56.000 ὁμοθρήσκων τό 1943, ἐπέζησαν 1.950. Χάθηκε δηλαδή τό 96%.

Η Θεσσαλονίκη ήταν ή πόλη πού ύπεδέχθη μετά τό 1370 τούς όμοθρήσκους πού ξφυγαν άπό τίς χώρες τῆς Δυτικῆς καί Κεντρικῆς Εὐρώπης (καί κυρίως ἀπό τήν 'Ισπανία μετά τό 1492) γιά νά γλυτώσουν, γιά πολλοστή φορά, τούς έναντίον τους διωγμούς. ή Θεσσαλονίκη ύπηρξε στοργική μητέρα καί τροφός πού μας άγκάλιασε άνυπόκριτα. Καί μεῖς, γνήσια παιδιά της, της δώσαμε όλη τή δύναμη καί τή ζωντάνια πού διαθέταμε. Τήν τιμήσαμε ὅπως τῆς ἔπρεπε καί τῆς ἄξιζε. Πήραμε άπό τή Θεσσαλονίκη καί δώσαμε κοινωνική, πολιτιστική καί οἰκονομική βοήθεια, βοηθήσαμε, μαζί μέ τούς ἄλλους συμπολίτες μας, νά γίνει συμπρωτεύουσα, καμάρι τοῦ Έλληνισμοῦ, στολίδι

τῆς Εὐρώπης. Σταθήκαμε κοντά της σέ καιρούς χαλεπούς, κρίσιμους ἀλλά καί σέ ὡρες εὐτυχίας καί δόξας. Ἐκείνη μᾶς περιέθαλψε κι ἐμεῖς τήν ἀγαπήσαμε, τήν ὅμορφη Θεσσαλονίκη.

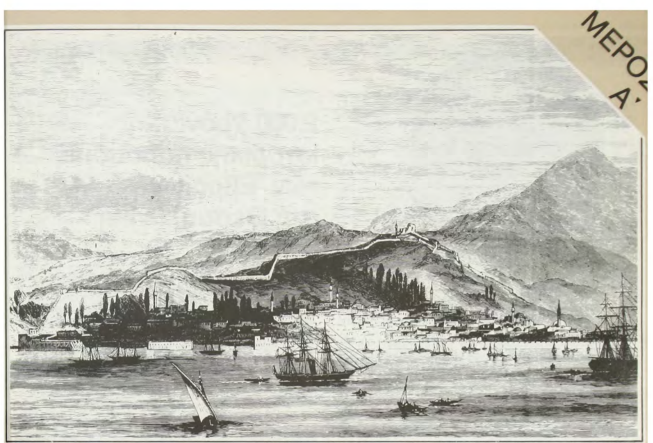
**Σήμερα**, μετά τή λαίλαπα τοῦ β' παγκοσμίου πολέμου, ἡ ἀριθμητική παρουσία μας στή πόλη αὐτή λιγόστεψε.

"Οσοι ζοῦμε ἐκεῖ, ἀδελφωμένοι πάντα μέ τούς συντοπίτες, ἐξακολουθοῦμε νά προσφέρουμε ὅ,τι κι ὅσα μποροῦμε. Κατευθυνόμενοι πάντα ἀπό τό ἰδιότυπο σέ θετικισμό βορειοελλαδίτικο πνεῦμα, δημιουργοῦμε.

Μόνο μας παράπονο είναι ὄτι ὁ Δῆμος Θεσσαλονίκης δέν ὑλοποίησε ἀκόμη τήν ἀπόφασή του γιά τήν ὀνομασία ἐνός δρόμου της στή μνήμη τῶν ἀθώων ἀδελφῶν μας πού χάθηκαν στά ναζιστικά στρατόπεδα σέ ὁδό «Ἑβραίων Μαρτύρων» ἤ «Ἑβραϊκοῦ 'Ολοκαυτώματος». Εἴμαστε βέβαιοι ὅτι κι αὐτό δέν θά ἀργήσει.

Μέ τό τεῦχος αὐτό τῶν «Χρονικῶν» χαιρετίζουμε, μέσα ἀπό τήν καρδιά μας, τή Θεσσαλονίκη καί συμμετέχουμε στά 2.300 χρόνια τῆς ἀδιάκοπης ζωῆς της.

ΕΙΚΟΝΑ ΕΞΩΦΥΛΛΟΥ: ή Παραλία τῆς Θεσσαλονίκης στά τέλη τοῦ 19ου αἰώνα.



Τό λιμάνι τῆς Θεσσαλονίκης

(Γκραβούρα τοῦ βρετανικοῦ περιοδικοῦ «Είκονογραφημένα Νέα» τοῦ Λονδίνου 1842 — 1885)

# Πορεία μέσα στό χρόνο

Μιά ίστορία πού διαρκεί 2.000 χρόνια

 Εβραῖοι καί ἕλληνες. ἕλληνες καί Ἑβραῖοι ἕζησαν μαζί στήν Θεσσαλονίκη στό μεγάλο μῆκος τῆς ἱστορικῆς περιόδου τῆς μακεδονικῆς πολιτείας. Παρόντες στίς μεγάλες καί μικρές ὦρες της, στίς μεγάλες χαρές καί στίς πικρές λύπες της, συμώθηκαν στούς αἰῶνες, ἕζησαν ἀρμονικά, συνεργάσθηκαν στενά, ἀλληλεκτιμήθηκαν, μέχρι τήν ὡρα τοῦ ξαφνικοῦ χωρισμοῦ. Αὐτή τήν κοινή πορεία μέσα στούς αἰῶνες δίδουν τά δημοσιευόμενα κείμενα ἀπό:

— Τήν Ἐγκυκλοπαίδεια Judalca — Α. ΝΑΡ: Πορεία μέσα στό χρόνο

— ΑΠ. ΒΑΚΑΛΟΠΟΥΛΟΥ: Στοιχεῖα Ιστορίας τῶν Ἰσραηλιτῶν τῆς Θεσσαλονίκης

- Γ.Κ. ΜΩΡΑΊΤΟΠΟΥΛΟΥ: ΟΙ Έβραῖοι τῆς Θεσσαλονίκης

# ΓΕΝΙΚΑ ΣΤΟΙΧΕΙΑ



Ολο πού οἱ ἱστορικές πηγές γιά τήν πρώτη ἐγκατάσταση τῶν Ἐβραίων στή Θεσ/νίκη δέν εἶναι σαφεῖς, πιστεύεται ὅτι γύρω στό 140 π.Χ. ἔφτασε στή Θεσ/νίκη μιά ὀμάδα Ἐβραίων ἀπό τήν Ἀλεξάνδρεια, ποὐ ἀποτέλεσε τήν πρώτη Ἐβραϊκή Κοινότητα τῆς πόλης.

Από πολλές πηγές μαθαίνουμε γιά τήν ὕπαρξη καί τήν ἀνάπτυξη τῆς Ἐβραϊκῆς Κοινότητας τῆς Θεσ/νίκης στή διάρκεια τῆς ἑλληνιστικῆς καί τῆς ρωμαϊκῆς περιόδου. Γνωρίζουμε ὅτι ὁ Ἀπόστολος Παῦλος μίλησε στή συναγωγή τῆς πόλης τρία συνεχόμενα Σάββατα. Οἱ Ρωμαῖοι πρόσφεραν αὐτονομία στήν Ἐβραϊκή Κοινότητα ποὑ τά μέλη της, ζώντας σἑ μιά συνοικία κοντά στό λιμάνι, εἶχαν τήν εὐκαιρία τῆς σύναψης στενῶν ἐμπορικῶν δεσμῶν, μέ πολλά μέρη τοῦ κόσμου. Οἱ Ἐβραῖοι τῆς Θεσ/νίκης εἶχαν ἐκείνη τήν ἐποχή ἑλληνικά ὀνόματα καί μιλοῦσαν τήν ἐλληνική γλώσσα.

Βυζαντινή περίοδος: Μέ τή διαίρεση της Ρωμαϊκής Αύτοκρατορίας (325 μ.Χ.) ή Θεσ/νίκη έγινε ή σημαντικότερη πόλη τοῦ Βυζαντινοῦ Κράτους, μετά τήν Κω/νπολη. Οἱ Βυζαντινοί αυτοκράτορες στήν προσπάθειά τους νά έκχριστιανίσουν τούς άλλοθρήσκους ύπηκόους τους φέρθηκαν έχθρικά στούς Έβραίους της Θεσ/νίκης. Ό Μέγας Κων/νος (306-337) καί ό Θεοδόσιος ό 2ος ό Μικρός (527-565) έξέδωσαν άντιεβραϊκούς νόμους, ο Ήράκλειος (610-642) ἀπαγόρευσε τίς θρησκευτικές τελετές καί ὁ Βασίλειος ό 1ος (866-886) καί ό Λέων ό 3ος ό Σοφός διέταξαν τούς Έβραίους νά βαπτιστούν ή νά έγκαταλείψουν τήν πόλη. Ένας από τούς λίγους Βυζαντινούς αὐτοκράτορες πού φέρθηκε φιλικά στούς Έβραίους ήταν ό Άλέξιος ό 1ος ό Κομνηνός πού στή διάρκεια της πρώτης Σταυροφορίας ελάττωσε τά φορολογικά βάρη πού είχαν επιβάλλει στούς Έβραίους οι προκάτοχοί του. Στήν ίδια περίοδο (1096) ή Μεσσιανιακή κίνηση πού γεννήθηκε στή Γερμα-νία, μετά τίς σφαγές τοῦ Μάϊντς, διαδόθηκε καί στή Θεσ/νίκη. Τό 1169 ό Βενιαμίν τῆς Τουδέλας ἐπισκέφθηκε τήν πόλη καί βρηκε έκει 500 'Εβραίους.

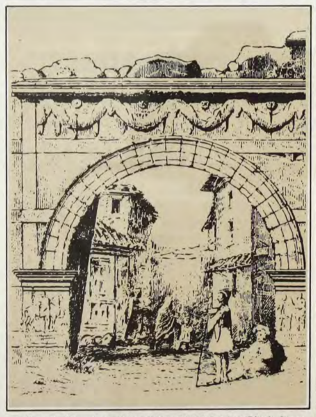
Τά βάσανα τῶν Ἐβραίων συνεχίστηκαν στή διάρκεια τῆς κατοχῆς τῆς πόλης ἀπό τούς Λατίνους τῆς τετάρτης Σταυροφορίας (1204) καί ἀπό τόν Δεσπότη τῆς ἘΗπείρου Θεόδωρο Δούκα Ἄγγελο πού κατεῖχε τή Θεσ/νίκη ἀπό τό 1223 μέχρι τό 1230. Στή διάρκεια τοῦ δευτέρου μισοῦ τοῦ 14ου αἰώνα, ἐγκαταστάθηκαν στήν πόλη Ἐβραῖοι ἀπό τήν Οὐγγαρία. Τό 1423 ὁ κυβερνήτης τῆς Θεσ/νίκης ᾿Ανδρόμα χος πούλησε τήν πόλη στούς Βενετούς οἱ ὁποῖοι φορολόγησαν βαρειά τούς Ἐβραίους κατοίκους της.

Μέ δλες τίς παραπάνω δυσκολίες, ή Έβραϊκή κοινότητα τῆς Θεσ/νίκης συνέχισε νά μεγαλώνει καί όἱ πιό πολλοί Έβραῖοι ἀσχολοῦνταν μέ τό ἐμπόριο. Πρέπει νά σημειωθεῖ ὅτι ἡ ἀρχαιότερη συναγωγή τῆς Θεσ/νίκης (ἡ «Ἔτς ᾿Αχάϊμ βέ ἔτς ᾿Αδαάτ»), πού ὑπῆρχε ὥς τίς ἀρχές τοῦ 20ου αἰώνα, χρονολογεῖται ἀπό τή Βυζαντινή περίοδο.

Τουρκική Κατάκτηση — Ἐγκατάσταση τῶν Σεφαραδίμ: Οἱ Τοῦρκοι κατέλαβαν τήν Θεσ/νίκη τό 1430. Ταυ-

# 2.000 χρόνια ίστορικῆς παρουσίας τῶν Ἐβραίων στή Θεσσαλονίκη

τόχρονα διαδοχικά κύματα 'Εβραίων μεταναστῶν ἄρχισαν νά ἕρχονται στήν Πόλη. Τό 1470 Βαυαροί 'Εβραῖοι ϊδρυσαν τήν «'Ασκεναζίμ» Κοινότητα, δίπλα στήν ὑπάρχουσα Ρωμανιωτική. Οἱ δύο κοινότητες διέφεραν σέ δλα: ἐνδυμασία, τρόπο παρασκευῆς φαγητοῦ, θρησκευτική λατρεία, προσευχολόγιο, βιβλία κ.λπ. 'Η Κοινότητα τῶν 'Ασκεναζίμ διατηρήθηκε ὡς τίς ἀρχές τοῦ 20ου αἰώνα γιατί τά μέλη της δέν ἀφομοιώθηκαν ἀπό τίς ἅλλες 'Εβραϊκές ὁ-



Ή Χρυσή Πύλη, γνωστή ὡς Πύλη τοῦ Βαρδαρίου (δέν ὑπάρχει τώρα πιά) σύμφωνα μέ τό σχέδιο τοῦ Ντωμέ.

μάδες τῆς πόλης. Στή διάρκεια τοῦ 15ου καί τοῦ 16ου αἰώνα καί ἰδιαίτερα τό 1492 καί τό 1536, ἐγκαταστάθηκαν στή Θεσ/νίκη χιλιάδες Ἐβραῖοι ἐξόριστοι τῆς Ἰσπανίας, Πορτογαλίας, Ἰταλίας, Σικελίας καί Γαλλίας καθώς καί πρόσφυγες ἀπό τή Βόρεια Ἀφρική. Ἀρχικά ἴδρυσαν ξεχωριστές κοινότητες καί συναγωγές πού πῆραν τό ὄνομά τους

άπό τόν τόπο προέλευσης τῶν μελῶν τους (π.χ. Σισίλια, Καλαβρία, Μαγιόρκα, Λισμπόν, Καταλάν κ.λπ.). Ό ραβίνος Γιωσέ Μπέτ 'Αλεβή ἀναφέρει σχετικά «στή Θεσ/νίκη ὁ κάθε 'Εβραῖος μιλᾶ τή δική του γλώσσα. Κάθε γλωσσική ὁμάδα σχημάτισε τή δική της χωριστή κοινότητα, πού ὑποστηρίζει τούς ἀπόρους της καί ἀποτελεῖ μιἁ μικρή ἀνεξάρτητη πολιτεία».

'Η Θεσσαλονίκη δέχθηκε ἀκόμα καί ἕνα μεγάλο ἀριθμό ἀπό Πορτογάλους Μαρράνος. Τό 1514 ἡ ἡγετική τριανδρία τῶν ραβίνων τῆς πόλης (Τριουμβιτάτσ), μέ εἰδική «ἀσκαμά» (ἀπόφαση), ἀναγνώρισε τούς Μαρράνος σάν γνήσιους 'Εβραίους καί τό 1555, ὅταν οἱ Μαρράνος τῆς 'Αγκώνας θανατώθηκαν ἀπό τόν Πάπα Παῦλο τόν 4ο, οἱ 'Εβραῖοι ἕμποροι τῆς Θεσ/νίκης ἀποφάσισαν νά μποῦκοτάρουν τό λιμάνι τῆς πόλης αὐτῆς. Ύπῆρχαν, σέ μικρή ἕκταση καί μεταναστευτικά κύματα ἀπό τή Θεσ/νίκη γιά ἄλλους τόπους. Οἱ λόγοι τῶν μεταναστεύσεων ἤταν πυρκαγιές καί ἐπιδημίες πού ἕπληξαν τήν πόλη τό 1543, 1545 καί 1548. 'Υπολογίζεται ὅτι τό 1553 ζοῦσαν στή Θεσ/νίκη 20.000 'Εβραῖοι.

'Η τοποθεσία τῆς πόλης, σέ θέση κλειδί πάνω στούς διεθνεῖς ἐμπορικούς δρόμους πού συνέδεαν τήν 'Ανατολή μέ τή Δύση, βοήθησε σημαντικά τήν προσέλκυση νέων μεταναστῶν. Προϊόντα τῆς 'Ανατολῆς ἔφταναν στό λιμάνι τῆς Θεσ/νίκης καί ἀπό ἐκεῖ μεταφέρονταν στή Δύση ἤ καί ἀντίθετα.

Οι Έβραιοι μετανάστες διατηρώντας τούς δεσμούς τους μέ τούς όμοθρήσκους τους των τόπων τής καταγωγής τους (Γαλλία, Φλάνδρα, Αἴγυπτο καί εἰδικά μέ τά ίταλικά λιμάνια καί τή Βενετία) είχαν πρόσθετο πλεονέκτημα στήν ἄσκηση τῆς ἐμπορικῆς τους δραστηριότητας σέ διεθνή κλίμακα. Δέν ἕλειψαν οἱ δυσκολίες πού προέρχονταν άπό τούς πειρατές καί τούς ληστές. Οι Έβραϊοι τῆς Θεσ/νίκης ἀνέπτυξαν ἐπίσης τήν ὑφαντουργία καί ή πόλη έγινε φημισμένη γιά τά μεταξωτά, μάλλινα καί βαμβακερά της ύφάσματα. Πολλοί Έβραῖοι ἑργάζονταν στά χρυσορυχεία πού ύπήρχαν κοντά στήν πόλη καί άλλοι άσχολούνταν μέ τήν κοσμηματοποιΐα. Οι Έβραῖοι τῆς Θεσ/νίκης κατοικοῦσαν σέ τρεῖς κύριες συνοικίες. Ἡ πρώτη ήταν κοντά στό τεῖχος καί δίπλα στή μεγάλη ἑμπορική άρτηρία. Ή δεύτερη ήταν ὁ «φραγκομαχαλάς» ὅπου ἕμεινε ή άριστοκρατία, καί ή τρίτη ήταν κοντά στό ίπποδρόμιο.

Η όργάνωση της Έβραϊκης ζωης στή Θεσ/νίκη είχε έναν ίδιαίτερο χαρακτήρα. Ύπῆρχαν περίπου 30 ἀνεξάρτητες κοινότητες πού όταν τό επέβαλλαν τά κοινά συμφέροντα μπορούσαν νά ένωθούν σ' ένα σώμα. Οι «τακανότ» (κοινοτικές ἀποφάσεις) τοῦ σώματος αὐτοῦ, πού ἔπρεπε νά γίνουν δεκτές άπ' όλες τίς κοινότητες, άναφέρονταν στά δικαιώματα τῆς γυναίκας, σέ ἡθικά ζητήματα, θρησκευτικά θέματα κ.λπ. καί βασίζονταν στίς «τακανότ», του Τολέδο (1305), τῆς ᾿Αραγώνας (1335) καί τῆς Καστίλλης (1432). Οι ήγέτες κάθε κοινότητας όνομάζονταν «παρνασίμ», «μεμουνίμ», «νιβραρίμ», ἤ «ἄνσεϊ μααμάντ» καί ἐκλέγονταν από όλα τά μέλη. Μία ἐπιτροπή, πού ἔβγαινε ἀπό τούς «παρνασίμ» όλων των κοινοτήτων, απεφάσιζε για τήν κατανομή τῶν φόρων πού ἕπρεπε νά πληρωθοῦν στίς τουρκικές άρχές, άνάλογα μέ τίς οἰκονομικές δυνατότητες τών μελών της κοινότητας. Οι χήρες γυναϊκες, οι άποροι καί τά όρφανά ἀπαλλάσονταν.

Κάθε κοινότητα διατηροῦσε ὀργανώσεις ὅπως «Χεβρά κεδοσά»: ἤ «Χεβρά Κεβαρίμ», «γκεμιλούτ ἀσαδίμ» (φιλανθρωπικά ἰδρύματα), «μπικούρ χολίμ» (νοσηλευτικά ἰδρύματα) «γεσιβά» καί «μπέτ ντίν». Ό θρησκευτικός ἡγέτης κάθε συναγωγῆς (καάλ καδός) ὀνομαζόταν «μαρπίτς τορά» ἤ «χαχάμ σαλέμ». Ἐκλεγόταν γιά μιά ὀρισμένη περίοδο, δίδασκε στήν κοινοτική γεσιβά, ἕκανε κηρύγματα τό Σάββατο καί τίς μεγάλες γιορτές καί συχνά ἐκδίκαζε τίς διαφορές τῶν μελῶν τῆς κοινότητας γιατί, κατά τήν « Άλλαχά», ἀπαγορεύονταν στούς Ἐβραίους νά προσφεύγουν στίς τοπικές άρχές γιά ἐκδίκαση θεμάτων πού άφοροῦσαν κληρονομιές ἤ γαμήλια σύμφωνα (Κετουμπότ). ή Σχολή «Ταλμούδ Τορά» ήταν κοινή γιά ὅλες τίς κοινότητες. Ἐκεῖ σπούδαζαν, ντύνονταν καί σιτίζονταν χιλιάδες μαθητές.

Η Θεσ/νίκη έξελίχθηκε σέ μεγάλο κέντρο διδασκαλίας τῆς Τορά καί τράβηξε σπουδαστές ἀπ' ὅλο τόν κόσμο. Στή διάρκεια τοῦ 16ου αἰώνα, ζοῦσαν στήν πόλη μεγάλοι ραβίνοι, πού ή φήμη τους ξεπερνοῦσε τά ὄρια τῆς πόλης καί τῆς 'Οθωμανικῆς αὐτοκρατορίας. 'Ανάμεσά τους ήταν ό Σολομών 'Αλκαμπέζ ποιητής τοῦ «Λεχά Ντοντί», ὁ Ἰσαάκ Ανταρμπί συγγραφέας τοῦ «Ντιβρέϊ ριβότ», ὁ Μωσέ Άλμοσνίνο καί ο Σαμουέλ ντι Μεδίνα πού έγραψε 1000 περίπου «ρεσπόνσα» και οι νομοδιδασκαλικές άποφάσεις του, δημιουργούσαν νόμο. Η Θεσ/νίκη έπίσης ήταν καί σπουδαΐο κέντρο καβαλιστικών μελετών. Έκτός από τίς ραβινικές σχολές ύπῆρχαν στή διάρκεια τοῦ 16ου αἰώνα, ἕνα «μπέτ - μιδράς» γιά διδασκαλία «πιγιουτίμ» καί ἕνα «μπέτ μιδράς» γιά έξωθρησκευτικές σπουδές όπου διδάσκονταν ίατρική, φυσική, ἀστρονομία, φιλοσοφία κ.λπ. Στή σχολή αύτή δίδαξε, μετά τήν έγκατάστασή του στή Θεσ/νίκη καί ό διάσημος γιατρός 'Αμάτο Λουζιτάνο. "Ετσι ή Θεσσαλονίκη τῆς ἐποχῆς ἑκείνης ἤταν, κατά τόν ποιητή Σαμουέλ Ούσκουε «Μητρόπολη του Ίσραήλ, πόλη τής δικαιοσύνης, μητέρα του Ίσραήλ ὅπως ἡ Ἱερουσαλήμ».

17ος Αίώνας: Στίς άρχές τοῦ 17ου αίώνα ἡ Θεσ/νίκη δοκιμάσθηκε ξανά ἀπό ἐπιδημίες καί πυρκαγιές (1604, 1609, 1610, 1618, 1620) πού ἀνάγκασαν πολλούς ἀπό τούς Έβραίους κατοίκους της νά τὴν ἐγκαταλείψουν. Παρ' ὅλα αὐτά, στά μέσα στοῦ 17ου αἰώνα, ζοῦσαν στὴν πόλη 30.000 Έβραῖοι, δηλαδή τό μισό τοῦ συνολικοῦ πληθυσμοῦ.

Παρά τήν παρακμή τῆς Βενετίας, πού ήλθε σάν ἀποτέλεσμα τῆς κατάκτησης τῆς Κρήτης ἀπό τούς Τούρκους καί τίς βιαιότητες τῶν γενιτσάρων, οἱ Ἑβραῖοι τῆς Θεσ/‹κης συνέχιζαν νά ἐμπορεύονται καί νά ἐξάγουν δημητριακά βαμβάκι, μαλλί, μετάξι κ.λπ. Πολλοί στράφηκαν στήν ἀναπτυσσομένη τότε κατεργασία τοῦ καπνοῦ.

Στό τέλος τοῦ αἰώνα, ὁ περιορισμός τῶν ὀρίων τῆς 'Οθωμανικῆς Αὐτοκρατορίας, ποὐ εἶχε ἐμπλακεῖ σέ συνεχεῖς πολέμους μέ πολλές χῶρες, είχε σάν ἀποτέλεσμα τὴν ὕφεση τῆς ἑμπορικῆς δραστηριότητας. Στή διάρκεια τοῦ 17ου αἰώνα ἑζησαν στήν πόλη ὁ διάσημος νομοδιδά σκαλος Χαΐμ Σαμπετάῖ συγγραφέας τοῦ «Τοράτ ἅ Χαΐμ» καί ἅλλοι σημαντικοί θρησκευτικοί ἡγέτες ὅπως ὁ 'Αρών ὰ Κοἑν Περαχιά καί ὁ Δαυίδ Κονφόρτε.

Τό μεγάλο γεγονός του 17ου αίώνα ήταν ή έμφάνιση τοῦ ψευτομεσσία Σαμπετάϊ Σεβή που διωγμένος ἀπό τήν πατρίδα του Σμύρνη, ἔφτασε στή Θεσ/νίκη τό 1657. 'Αρχικά οι Έβραῖοι τόν καλοδέχτηκαν και τόν ἄφησαν νά ίερουργήσει στή συναγωγή «Σαλώμ». "Οταν όμως διακήρυξε ότι είναι ό άληθινός Μεσσίας, διώχτηκε μέ απόφαση τών ραβίνων τῆς πόλης. 'Αργότερα ἀσπάστηκε τόν 'Ισλαμισμό καί 13 χρόνια μετά τό θάνατό του μία όμάδα άπό πιστούς του, περίπου 300 Έβραϊκές οἰκογένειες, ἀσπάστηκε κι αὐτή τήν θρησκεία τοῦ Ἰσλάμ (1683) καί σχημάτισε τήν αίρεση τῶν Ντονμέδων. Τό πέρασμα τοῦ Σαμπετάϊ Σεβή άπό τήν πόλη καί ή κατοπινή άποστασία του, άναστάτωσαν τούς Έβραίους τῆς Θεσ/νίκης. Τότε ἀκριβῶς ἀρχισε νά γίνεται έπιτακτική ή άνάγκη της ένοποίησης. "Ετσι τό 1680 οί 30 κοινότητες ένώθηκαν σέ μία. Τήν ένωμένη πιά κοινότητα διοικούσε ένα συμβούλιο πού τό άποτελοῦσαν τρεῖς ραβίνοι καί ἑπτά προύχοντες. Οἱ τρεῖς ραβίνοι έκλέγονταν γιά öλη τους τή ζωή καί μόνο μετά τόν θάνατο καί τῶν τριῶν μποροῦσε νά ἑκλεγεῖ μία νέα τριανδρία πού θά τούς διαδεχόταν. Τήν πρώτη τριανδρία (τριουμβιτάτο) ἀποτέλεσαν οἱ ραβίνοι Μωσέ μπέν Χαῖμ Σαμπετάϊ, 'Αβράμ ντί Μποτόν, καί Ἐλιγιά Κόβο. Ἐνα ἀλλο σημαντικό βήμα ήταν ή συγχώνευση των ραβινικών συμβουλίων σέ τρία σώματα μέ τίς ἀκόλουθες δικαιοδοσίες:

 Γάμοι, 2) κτηματολογικά (χαζακότ) καί 3) τελετουργικά (ίσσούρ βέ χέτερ) θέματα.

Κάθε «μπέτ - ντίν» τό ἀποτελοῦσαν τρεῖς ραβίνοι διορισμένοι ἀπό τό τριουμβιτάτο. Οἱ ραβίνοι αὐτοἱ φημίζονταν γιά τή δικαιοσύνη τους καί πολλοί "Ελληνες καί Μουσουλμάνοι προτιμοῦσαν νά ἐκδικάζουν αὐτοἱ τίς ἀντιδικίες τους μέ τούς Έβραίους καί ὅχι τά 'Οθωμανικά δικαστήρια.

18ος - 19ος Αἰώνας: 'Η συνεχιζόμενη κατάπτωση τῆς 'Οθωμανικῆς Αὐτοκρατορίας είχε σάν ἀποτέλεσμα τήν ὑφεση τῆς οἰκονομικῆς δραστηριότητας στή Θεσ/νίκη. Τό 1720 - 1730 Πορτογάλοι, Μαρράνος, πού ὀνομάστηκαν «Φράνκος», ἐγκαταστάθηκαν στήν πόλη. Οἱ περισσότεροί τους ῆταν ἑμποροι καί τραπεζίτες καί ἐπειδή ῆταν διερμηνεῖς καί προστατευόμενοι τῶν ξένων προξενείων, δέν πληρώσουν καὶ τὸν καθιερωμένο ἀροο (πέτσια) στήν 'Ισραηλιτική Κοινότητα, ἀλλά ὕστερα ἀπό συνεννοήσεις μέ τό Κοινοτικό Συμβούλιο, ὑπαναχώρησαν.

Ο Έβραϊκός πληθυσμός ἀνερχόταν τότε σέ 25 - 30.000. Ἡ καλλιέργεια τῶν θρησκευτικῶν καί πολιτικῶν σπουδῶν ἄρχισε νά παρακμάζει μέ ἐξαίρεση τήν μελέτη τῆς Καβάλλα που ἑξακολουθοῦσε νά ἀνθεῖ.



Ένδυμασίες Έβραίων τῆς Θεοσαλονίκης τοῦ περασμένου αἰώνα

Τέλη 19ου καί άρχές 20ου Αἰώνα: Στό τέλος τοῦ 19ου αἰώνα, οἱ Τοῦρκοι κυβερνῆτες ἐγκαινίασαν μιά σειρά μεγάλων δημοσίων ἔργων. Τό 1889 δημιουργήθηκε ἕνα καινούργιο λιμάνι πού βοήθησε στό ζωντάνεμα τῆς ἐμπορικῆς ἀνάπτυξης. "Αρχισαν τότε νά καλλιεργοῦνται στή Θεσ/νίκη ἡ εὐρωπαϊκή τεχνολογία καί διανόηση. Τά σημάδια τῆς «δυτικοποίησης» αὐτῆς ἕγιναν πιό φανερά στούς 'Εβραίους. Τό 1872 ἡ «Alliance Israélite Universelle» ἴδρυσε τό πρῶτο της σχολεῖο στή Θεσ/νίκη. Γιατροί πού σπούδασάν στήν Εὐρώπη καταπολέμησαν τίς ἐπιδημίες καί τό 1886 ἰδρύθηκε ἡ «Τράπεζα τῆς Θεσ/νίκης». 'Αποτέλεσμα



Θαμώνες καφενείου στή Θεσσαλονίκη του 1900.

τῆς «δυτικοποίἡσης» ἦταν καί ἡ διάδοση ἀνάμεσα στούς Έβραίους, τῶν ἰδεῶν τοῦ φιλελευθερισμοῦ. "Ολα αὐτά ὅμως δέν ἄλλαξαν τήν παραδοσιακή δομή τῆς κοινότητας. 'Ιδρύθηκαν πολλές καινούργιες «γεσιβότ» καί τό 1899 ἰδρύθηκε καί ἡ ὀργάνωση «Χεβρά Καδίμα» ποὑ εἶχε σκοπό τἡ διάδοση τῆς Έβραϊκῆς γλώσσας. Τότε δίδαξε Έβραϊκά στή Θεσ/νίκη ὁ διάσημος καθηγητής 'Ισαάκ Ἐβραϊκά Χανιά Κόβο ἀνέλαβε Χαμάμ - Μπασί. Τό 1900 οἰ Ἑβραῖοι τῆς Θεσ/νίκης ἀριθμοῦσαν 80.000 ψυχές σέ συνολικό πληθυσμό 173.000.

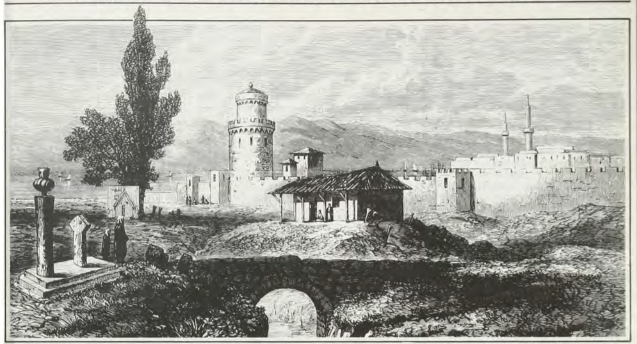
Θά πρέπει νά ἀναφέρουμε ἐπίσης ὅτι ὅταν τό 1847 ὁ Σουλτάνος ᾿Αβδούλ Μετζίτ ἐπισκέφθηκε τή Θεσ/νίκη καί ἕγινε ἐγκάρδια δεκτός ἀπό τόν ἀρχιραβίνο ᾿Ασέρ Κόβο καί τούς Ἐβραίους μαθητές, δώρησε 25.000 πιάστρα στά Ἐβραϊκά σχολεῖα καί 26.000 πιάστρα στούς ἀπόρους τῆς κοινότητας.

Τό 1908 πολλοί 'Εβραῖοι ὑποστήριξαν τήν ἐπανάσταση τῶν Νεοτούρκων ἐνάντια στόν Σουλτάνο 'Αβδούλ Χαμίτ. Μία ἀπό τίς πρῶτες ἐνέργειες τῶν Νεοτούρκων, ὅταν κατέλαβαν τήν ἐξουσία, ῆταν ἡ κατάταξη ὅλων τῶν μή Μουσουλμάνων στόν τουρκικό στρατό. Πολλοί 'Εβραῖοι μετανάστευσαν τότε στίς ΗΠΑ γιά νά ἀποφύγουν τή στράτευση.

Έπειδή οἱ Έβραῖοι πίστευαν ὅτι τό νέο καθεστώς ἦταν πιό φιλελεύθερο ἀπό τό προηγούμενο ἄρχισαν νά δραστηριοποιοῦνται ἀνοιχτά στόν σοσιαλισμό καί στόν συνδικαλισμό. Ταυτόχρονα ἑμφανίσθηκαν καί οἱ πρῶτες Σιωνιστικές ὀργανώσεις, «'**Αγουδά Μπνέϊ Σιών**» καί «**Μακαμπή**» ποὑ ἑφθασαν τίς εἴκοσι μέχρι τήν ἕναρξη τοῦ Β΄ παγκοσμίου πολέμου. 'Η Νεοτουρκική Ἐπανάσταση σήμανε μιά χρυσή ἐποχή γιά τοὑς Ἑβραίους τῆς Θεσ/νίκης. Μποροῦσε τότε ὁ καθένας νά συναντήσει Ἑβραίους σἑ κάθε ἐπάγγελμα. 'Υπῆρχαν ἕμποροι, καπνεργάτες, δικηγόροι, γιατροί καί καθηγητές. Πασίγνωστοι ἕγιναν οἱ Ἑβραῖοι στιβαδόροι τῆς Θεσ/νίκης. Τά Σάββατα ὅλη ἡ πόλη ἑρήμωνε καί κάθε κίνηση στό λιμάνι σταματοῦσε, καθώς οἱ Ἑβραῖοι λιμενεργάτες ἀπεῖχαν ἀπό κάθε ἑργασία.

Τό 1912 ό έλληνικός στρατός απελευθέρωσε τήν

5



ΘΕΣΣΑΛΟΝΙΚΗ: τόν 17ο αιώνα

('Από τό βρετανικό περιοδικό GRAPHIC του Λονδίνου)

Θεσ/νίκη. 'Ο βασιλιάς Γεώργιος Α' διακήρυξε τότε ὄτι οί 'Εβραΐοι ὅπως καί οἱ ἄλλες μειονότητες, θά είχαν τά ἶδια δικαιώματα μέ τούς 'Έλληνες. Ύστερα ἀπό τίς συνοριακές διαρρυθμίσεις τῶν βαλκανικῶν πολέμων, ἡ Θεσ/νίκη δέν μποροῦσε πιά νά εἶναι τό κύριο λιμάνι γιά τό ἐμπόριο τοῦ ἐσωτερικοῦ τῆς Βαλκανικῆς Χερσονήσου. Μ' δλα αὐτά ἡ ἑμπορική ἀνάπτυξη συνεχίστηκε.

Στή διάρκεια τοῦ Α' παγκοσμίου πολέμου ἡ Θεσ/νίκη ἔγινε ἕδρα στρατηγείου τῆς 'Αντάντ.

Τό 1917 μιά μεγάλη πυρκαγιά κατέστρεψε τό κέντρο τῆς πόλης ἀφήνοντας ἄστεγους 50.000 'Εβραίους. Πολλοί ἀπ' ἀὐτούς μετανάστευσαν στίς ΗΠΑ, Γαλλία, 'Ιταλία καί Αῖγυπτο. 'Η καθιέρωση τῆς κυριακάτικης ἀργίας (1922) δημιούργησε ἕνα νέο κῦμα μεταναστεύσεων. Μερικοί προτίμησαν τήν Παλαιστίνη, ἐνῶ οἱ πιό πολλοί ἐγκαταστάθηκαν στό Παρίσι ὅπου σχημάτισαν μιά σημαντική παροίκία.

Τό 1932, ὁ συνοικισμός Κάμπελ, πού τόν κατοικοῦσαν ἀποκλειστικά Ἐβραῖοι, πυρπολήθηκε ἀπό ἐξτρεμιστικά στοιχεῖα καί πολλοί ἀπό τούς κατοίκους του μετανάστευσαν στήν Παλαιστίνη.

Τό 1935 ζοῦσαν στή Θεσ/νίκη 60.000 Έβραῖοι καί συνέχιζαν νά διατηροῦν τίς θέσεις τους στήν οἰκονομική δραστηριότητα τῆς πόλης, παρά τίς διάφορες ἀντιξοότητες.

Περίοδος Όλοκαυτώματος: Οἱ πρῶτες γερμανικές μονάδες μπῆκαν στή Θεσ/νίκη στίς 9 'Απριλίου 1941. Δύο μέρες ἀργότερα σταμάτησε τήν ἕκδοσή της ή Έβραϊκή ἑφημερίδα «Messagero», τό μοναδικό δημοσιογραφικό ὄργανο σέ γλώσσα Λαδίνο πού είχε ἐπιζήσει ὤς τότε καί ἐπιτά χθηκε τό Έβραϊκών σσοκομεῖο «Χίρς» καί ἕνας μεγάλος ἀριθμός 'Εβραϊκών σπιτιῶν, γιά τίς ἀνάγκες τοῦ στρατοῦ κατοχῆς. Στίς 15 'Απριλίου οἱ Γερμανοί φυλάκισαν τά μέλη τοῦ Κοινοτικοῦ Συμβουλίου καί λεηλάτησαν τά κοινοτικά γραφεῖα. Τήν ἐπομένη ἑβδομάδα ἀπαγορεύτηκε ἡ είσοδος καί παραμονή 'Εβραίων σέ καφενεῖα, ζαχαροπλα στεῖα, ἑστιατόρια κ.λπ. καί ὅλοι οἱ 'Εβραῖοι διατάχθηκαν νά παραδόσουν τὰ ραδιόφωνά τους. Στό μεταξύ ἀρχισε νά ἐκδίδεται μιά νέα ἑφημερίδα «Κουῖσλιγκ», ἡ «Νέα Εὐρώπη» πού ἀφιέρωνε ἕνα μεγάλο μέρος τῆς ὕλης της εἰς ἀντισημιτική προπαγάνδα. Οἱ Γερμανοί διόρισαν ἕνα νέο πρόεδρο τῆς κοινότητας (τόν Σάμπυ Σαλτιέλ) γιά νά μεταβιβάζει τίς ἐντολές τους.

Τό καλοκαίρι τοῦ 1942 ὅλοι οἱ ἀνδρες Ἐβραῖοι ἀπό 18 ὡς 45 χρονῶν διατάχθηκαν νά παρουσιαστοῦν στήν πλατεία Ἐλευθερίας. Ἐπτά χιλιάδες Ἐβραῖοι στάθηκαν ὅλη τήν ἡμέρα κάτω ἀπό τόν καυτό ἤλιο, κυκλωμένοι ἀπό στρατιῶτες ὁπλισμένους μέ αὐτόματα ὅπλα, ὑφιστάμενοι ἀπερίγραπτα μαρτύρια. Στή συνέχεια οἱ Γερμανοί τούς ἔστειλαν σέ καταναγκαστικά ἕργα ὅπου δούλευαν δέκα ὡ ρες τήν ἡμέρα κάτω ἀπό φρικτές συνθῆκες διαβίωσης. Πολλοί προσβλήθηκαν τότε ἀπό ἑλονοσία καί μέσα σἑ δἑκα ἑβδομάδες τό 12% τῶν συλληφθέντων εἶχε πεθάνει.

Ταυτόχρονα οι Γερμανοί λεηλάτησαν τίς βιβλιοθηκες καί τίς συναγωγές της πόλης καί ἕστειλαν τό περιεχόμενο της λεηλασίας στή Φραγκφούρτη ὅπου οι θησαυροί τῶν Έβραϊκῶν γνώσεων κατάλληλα διαστρεβλωμένοι, μποροῦσαν νά χρησιμεύσουν γιά τήν ἀντισημιτική προπαγάνδα.

`Αργότερα οἱ Γερμανοί ἕπαψαν τόν πρόεδρο - μαριονέτα καί τοποθέτησαν στή θέση του τόν ἀρχιραβίνο δρ. Σεβῆ Κόρετς, πού δέν καταγόταν ἀπό τή Θεσ/νίκη. Οἱ 'Εβραῖοι πίστεψαν τότε ὅτι ἀφοῦ ὁ νέος τους πρόεδρος μιλοῦσε γερμανικά θά ἤταν πιό ἱκανός στίς διαβουλεύσεις του μέ τίς ἀρχές καί θά μποροῦσε νά μετριάσει τή γερμανική σκληρότητα. 'Αντίθετα ὅμως ὁ νέος ἡγέτης τῶν 'Εβραίων τῆς Θεσ/νίκης δέν περιορίστηκε μόνο στήν ἀπλή μεταφορά τῶν γερμανικῶν διαταγῶν, ἀλλά ἀνάγκασε τό ποίμνιό.του σέ τυφλή ὑπακοή σέ αὐτές.

Στίς ἀρχές τοῦ 1943 εἶχε ὁλοκληρώθεῖ ὁ μηχανισμός γιά τήν ἐκτόπιση τοῦ Ἐβραϊκοῦ πληθυσμοῦ. Στίς 6 Φεβρουαρίου, μιά ἐπιτροπή μέ τόν Ντῆτερ Βισλιτσένη καί τόν Ἀλόϊς Μπρύνερ, ἔφτασε στή Θεσ/νίκη μέ σκοπό νά ἑ φαρμόσει τούς ρατσιστικούς νόμους. Δύο μέρες ἀργότερα οἱ Ἐβραῖοι ὑποχρεώθηκαν νά φοροῦν τό κίτρινο ἀστρο τοῦ Δαυίδ καί νά κατοικήσουν σέ ὀρισμένες μόνο συνοικίες τῆς πόλης. Τούς ἀπαγορεύτηκε ἐπίσης ἡ χρήση τηλεφώνων, τράμ ἡ ἄλλων δημοσίων μεταφορικῶν μέσων.

Οι ναζί, κρύβοντας τίς πραγματικές τους προθέσεις, έ-

λεγαν ὄτι ἀποβλέπουν στήν ἀναδιοργάνωση τῆς Ἰσραηλιτικῆς κοινότητας σέ μιά ἡμιαυτόνομη περιοχή τῆς πόλης ὅπου καί θά ὑπῆρχε Ἐβραῖος δήμαρχος καί Ἑβραϊκό Ἐμπορικό Ἐπιμελητήριο. Σχημάτισαν ἐπίσης μία Ἑβραϊκή πολιτοφυλακή γιά τήν τήρηση τῆς τάξης.

Στήν πραγματικότητα οἱ Γερμανοί ἤθελαν νά ἀπομονώσουν τούς Έβραίους γιά νά τούς μεταφέρουν πιό εὔκολα στά στρατόπεδα του θανάτου. Στή συνέχεια οί Έβραῖοι διατάχθηκαν νά συντάξουν λεπτομερεῖς δηλώσεις τῆς άτομικής τους περιουσίας. Στίς 13 Μαρτίου οι Ναζί άνέθεσαν στήν κοινότητα τήν ἐκποίηση τῆς περιουσίας τῶν Έβραίων καί τήν κατάθεση του προϊόντος σέ είδικό τραπεζικό λογαριασμό. Κράτησαν ἀκόμη, σάν ὅμηρους 104 προύχοντες καί ἀπαγόρευσαν τήν ἕξοδο τῶν Ἐβραίων ἀπό τά γκέττο. Πρίν ἀπό μισό αἰώνα ὁ Βαρῶνος Χίρς είχε χρηματοδοτήσει τήν ανέγερση ένός αριθμού σπιτιών, κοντά στόν σίδηροδρομικό σταθμό, γιά τή στέγαση τῶν προσφύγων τῶν ρωσικῶν πογγρόμ. Ἐκεῖ θά στηνόταν τό σκηνικό γιά τήν τελευταία πράξη της τραγωδίας. Ό συνοικισμός πού είχε πληθυσμό 2500 άνθρώπους πού κατοικούσαν σέ 593 δωμάτια, διαχωρίστηκε από τήν υπόλοιπη πόλη μ' ἕνα φράκτη. Ύπῆρχαν μόνο τρεῖς εἴσοδοι καί προβολείς μέ πολυβολεία έλεγχαν τό χώρο πού θά δεχόταν τό άνθρώπινο κοπάδι προτού όδηγηθεί στή σφαγή άπό 300 άδεια βαγόνια πού περίμεναν στό σταθμό.

Στίς 14 Μαρτίου οἱ κάτοικοι τοῦ συνοικισμοῦ συγκεντρώθηκαν στή συναγωγή τους. Ἐκεῖ ὁ δρ. Κόρετς τούς πληροφόρησε ὅτι πρόκειται νά μεταφερθοῦν στήν Πολωνία, ὅπου θά ἔβρισκαν μιά καινούργια στέγη ἀνάμεσα σέ δικούς τους ἀνθρώπους. Τά θύματα μποροῦσαν νά ἀνταλλάξουν τά ἑλληνικά χρήματα μέ πολωνικά ἀλλά δέν μποροῦσαν νά πάρουν μαζί τους χρυσάφι, ἀσήμι ἤ ὅποιο ἅλλο ἀντικείμενο ἀξίας.

Τό άλλο πρωΐ οι κάτοικοι τοῦ συνοικισμοῦ ὁδηγήθηκαν στόν σταθμό καί στοιβάχτηκαν ἀσφυκτικά στά βαγόνια πού, άφου σφραγίστηκαν έρμητικά, ξεκίνησαν γιά τόν Πολωνία. Ο άδειανός συνοικισμός Χίρς, ήταν τώρα έτοιμος νά δεχτεί τήν καινούργια αποστολή. Λίγες ώρες αργότερα οί Γερμανοί μπλοκάρισαν τό γκέττο τοῦ συνοικισμοῦ τῆς Άγίας Παρασκευῆς καί διέταξαν τούς κατοίκους νά έγκαταλείψουν τά σπίτια τους σέ 20 λεπτά. "Ανδρες, γυναϊκες ἕγκυες, γέροι καί παιδιά, όδηγήθηκαν στόν συνοικισμό Χίρς. Τήν άλλη μέρα προστέθηκαν καί οι κάτοικοι τοῦ γκέτο τοῦ «Μικροῦ Σταθμοῦ». Στίς 17 Μαρτίου ἡ νέα άποστολή ξεκίνησε κάτω άπό τίς ίδιες συνθήκες μέ τήν προηγούμενη. Οί σκηνές αὐτές ἐπαναλαμβάνονταν μέρα παρά μέρα. Διαδοχικές όμάδες Έβραίων κλίνονταν στό Χίρς, γιά νά ἀποτελέσουν τίς νέες ἀποστολές πού ἔφευναν ή μία μετά τήν άλλη, μεταφέροντας κάθε φορά άπό 2.800 ătoµa.

Στά μέσα τοῦ Μάη οἱ Γερμανοί ζήτησαν ἕναν ἀριθμό Έ βραίων γιά καταναγκαστικά ἕργα. Οἱ περισσότεροι ὅμως προτίμησαν τήν ἐκτόπιση πιστεύοντας ὅτι θά ἄρχιζαν μιά καινούργια ζωή σἑ κάποια μακρυνή χώρα. ᾿Αποτέλεσμα τῆς αἰσιοδοξίας αὐτῆς ἤταν μιά πραγματική ἐπιδημία γάμων.

Δέν ξέρουμε πολλές λεπτομέρειες γιά τό τί συνέβη στούς ἐκτοπισμένους στή διάρκεια τοῦ τραγικοῦ ταξιδιοῦ τους. Πάντως ἡ τύχη τους ἤταν πάντα ἡ ίδια. Ἡ ὑπόσχεση γιά μιά νέα ζωή στή Πολωνία ἤταν μιά φάρσα. Τά τραῖνα κατευθύνονταν τό ἕνα μετά τό ἄλλο στό "Αουσβιτς καί στό γειτονικό Μπιργκενάου. Ἐκεῖ ἑξοντώθηκαν ὅλοι οἰ Θεσ/νικεῖς Ἐβραῖοι, ἐκτός ἀπό ἕναν ἀσήμἀντο ἀριθμό. Ἐννἑα ἀποστολές ἀναχώρησαν τόν ᾿Απρίλη καί ἄλλες δύο στίς ἀρχές τοῦ Μάη. Μέ τίς ἀποστολές αὐτές ἕφυγαν καί οἱ Ἐβραῖοι τῶν ἄλλων πόλεων τῆς Μακεδονίας καί τῆς Θράκης. Ἔμειναν μόνο ὅσοι ἐπέζησαν ἀπό τά καταναγκαστικά ἕργα πού μαστιζόμενοι ἀπό τήν ἑλονοσία, μισόγυμνοι καί ἑξαντλημένοι, ἑκτοπίστηκαν στίς 7 Αὐγούστου. Μέσα σἑ λίγους μῆνες 56.000 Ἐβραῖοι, τό 96% τοῦ πληθυσμοῦ, ἐξορίστηκαν στήν Πολωνία, ὅπου καί ἐξοντώθηκαν. Μιά χούφτα συνεργάτες τῶν κατακτητῶν, μάζί μέ τόν δρ. Κόρετς, πού πέθανε τήν παραμονή τῆς ἀπελευθέρωσης, στάλθηκαν στό στρατόπεδο τοῦ Μπέργκεν - Μπέλσεν. Ἄλλοι 5.000 Ἐβραῖοι μπόρεσαν μέ τήν βοήθεια τοῦ χριστιανικοῦ πληθυσμοῦ νά καταφύγουν στά γειτονικά χωριά ἤ στήν Ἀθήνα.



Ή καμάρα (ἡ Πύλη τοῦ Γαλερίου) ἀπό carte postale τοῦ 1916.

Οἱ ἑλληνικές καί συμμαχικές δυνάμεις ἀνακατέλαβαν τήν Θεσ/νίκη τόν 'Οκτώβριο τοῦ 1944. Οἱ λίγοι 'Εβραῖοι πού ξαναγύρισαν βρῆκαν τά σπίτια τους κατειλημμένα, τήν περιουσία τους λεηλατημένη καί τίς περισσότερες ἀπό τίς 19 συναγωγές τους καταστραμμένες. Μέσα ἀπό τά ἑρείπια τά ὑπολείμματα αὐτά, ἄρχισαν νά οἰκοδομοῦν τήν καινούργια τους ζωή.

Σύγχρονη περίοδος: Μετά τόν πόλεμο οἱ ἐπιζῶντες Έ βραῖοι τῆς Θεσ/νίκης, μαζί μέ τά ὑπολείμματα τῶν μικρο-



τέρων κοινοτήτων πού ἐγκαταστάθηκαν ἐκεῖ, μιλοῦσαν ἑλληνικά. Ἡ Λαδίνο δέν ἦταν πιά καθομιλουμένη γλώσσα τῶν μελῶν τῆς κοινότητας. Ὁ ἀριθμός τῶν Ἐβραίων ἔπεσε ἀπό 2000 τό 1946, σέ 1500 τό 1971. Ἡ μείωση αὐτή ἦταν ἀποτέλεσμα τῆς μετανάστευσης στό Ἱσραήλ καί σέ μικρότερο βαθμό, σέ ἄλλες χῶρες. Τό 1971 ὑπῆρχε μιά ὀργανωμένη κοινότητα καί δύο συναγωγές. Οἱ θρησκευτικές τελετές πραγματοποιοῦνται στίς μεγάλες Ἐβραϊκές γιορτές καί ὑπάρχει «μινιάν» γιά τό Σάββατο. Τά Ἐβραιόπουλα σπουδάζουν σέ ἑλληνικά σχολεῖα καί διδάσκονται Ἐβραϊκά ἀπό δασκάλους πού μετακαλοῦνται ἀπό τό Ἱσραήλ. Ὑπάρχει ἀκόμα ἕνα κέντρο νεολαίας καί ὁ Ἀθλητικός Σύλλογος «Μακαμπή».

Ή μεγαλύτερη συλλογή ἀρχειοθετημένου ὐλικοῦ γιά τήν Ἰσραηλιτική κοινότητα Θεσ/νίκης βρίσκεται στό «Ἰνστιτοῦτο Μπέν Τσβῆ» στά «Κεντρικά ἀρχεῖα τοῦ Ἑβραϊκοῦ λαοῦ» στήν Ἱερουσαλήμ καί στό «Ἰνστιτοῦτο «Arias Montano» τῆς Μαδρίτης.

Οἱ Ἐβραῖοι τῆς Θεσ/νίκης ἀποτέλεσαν μι, μεγάλη «ἀλιγιά» μετά τόν Α΄ παγκόσμιο πόλεμο. Ἐκαναν δραστήρια τήν παρουσία τους στίς Σεφαραδικές κοινότητες τῆς Παλαιστίνης καί ἔπαιξαν ἕνα σημαντικό ρόλο στήν οἰκοδόμηση τοῦ Τέλ - Ἀβίβ. Ἀνάμεσα στίς σημαντικές οἰκογένειες τῆς Θεσ/νίκης πού ἐγκαταστάθηκαν στό Ίσραήλ εἶναι οἰ Φλωρεντίν, Ρεκανάτι, Μόλχο καί Οὐζιέλ. Ὁ Λέων Ρεκανάτι ἴδρυσε τήν «Israel Discount Bank» μιά ἀπό τις μεγαλύτερες τράπεζες τοῦ Ἰσραήλ καί ἡ συνοικία «Φλωρεντίν» τοῦ Τέλ - ᾿Αβίβ εἶναι ἔργο τῶν Ἐβραίων μεταναστῶν τῆς Θεσ/νίκης. Τό 1914 ἦλθε στή Θεσσαλονίκη ὁ Ἰτσχάκ Μπέν Τσβῆ γιά νά ξεσηκώσει τούς Ἐβραίους ναυτεργάτες νά μεταναστεύσουν στό Ἰσραήλ. Ἡ ἕκρηξη τοῦ Α΄ παγκοσμίου πολέμου ματαίωσε τό σχέδιο.

Τό 1924 όμως πάνω ἀπό 40 ψαράδες τῆς Θεσ/νίκης μετανάστευσαν στήν Παλαιστίνη καί ἐγκαταστάθηκαν ἀρχικά στήν "Ακρα. Τό 1933, μετά τήν ἐπίσκεψη τοῦ "Αμπα Χουσί στή Θεσ/νίκη, 300 ναυτικοί, στιβαδόροι καί λιμενεργάτες μέ τίς οἰκογένειἐς τους ἐγκαταστάθηκαν στή Χάῖφα καί ἡταν ἡ πρώτη ὁμάδα Ἐβραίων ἐργατῶν πού κατάφερε νά εἰσχωρήσει στό λιμάνι της. 'Αργότερα ἐνώθηκαν μαζί τους καί ἄλλες οἰκογένειες. Τό 1936 λιμενεργάτες τῆς Θεσ/νίκης δημιούργησαν τίς λιμενικές ἐγκαταστάσεις τοῦ τέλ - ᾿Αβίβ καί τό 1937 Θεσσαλονικεῖς Ἐβραῖοι ἴδρυσαν τό «μοσάβ ἘΟβντίμ» Ζούρ Μωσέ στή πεδιάδα τῆς Σαρών πού είχε 400 κατοίκους τό 1970.

(Ἐγκυκλοπαίδεια Judaica τ. 14, σ.699 κ.έ. μετάφραση στά ἑλληνικά ᾿Αλμπ. Νάρ).



<sup>«</sup>Αποψη τῆς παραλιακῆς λεωφόρου καί τῆς προκυμαίας ἀπό τήν στροφή τοῦ ἰππήλατου τράμ στήν πλατεία Ἐλευθερίας (Ἀπό τό βιβλίο «Θεσσαλονίκη 1900 — 1917» τοῦ Ν. Μουτσόπουλου)



# ΙΣΡΑΗΛΙΤΙΚΗ ΚΟΙΝΟΤΗΤΑ ΤΗΣ ΘΕΣΣΑΛΟΝΙΚΗΣ :

# Πορεία μέσα στό χρόνο

Α ναφερόμαστε πολλές φορές στήν καταξιωμένη ίστορικά παρουσία τῶν Ἰσραηλιτῶν στήν πόλη τοῦ 'Αγίου Δημητρίου.

Πέρασαν πάνω ἀπό δύο χιλιετίες ἀπό τότε πού μία μικρή ὁμάδα ἀπογόνων τοῦ ᾿Αβραάμ διάλεξε τήν Θεσσαλονίκη γιά καινούργια της ἐστία.

'Από τότε κύλησε κάμποσο νερό στήν κοίτη τοῦ 'Αξιοῦ. 'Η πόλη γνώρισε τούς Ρωμανιῶτες 'Εβραίους, πού έ-Θρεψε ὁ «'Ελληνικός καινούργιος κόσμος, μέγας». Τούς 'Ασκεναζίμ τῆς Μεσευρώπης, τούς καταδιωγμένους τῆς 'Ιβηρικῆς. Γέννησε τούς μυστικούς μελετητές τῆς Καβάλλα καί τοῦ Ζοχάρ, τούς ντονμέδες τοῦ Σαμπετάϊ Σεβή, τοῦς νεωτεριστές τοῦ κύκλου τῆς 'Αλλιάνς, τούς σιωνιστές τῆς Μίζραχή καί τῆς Καδίμα, τούς σοσιαλιστές τῆς Φεντερασιόν. "Εζησε τή σκληρή ἄνοιξη τοῦ '43, τά μυριάδες κίτρινα ἀστέρια, τήν πληγή πού χάραξε ὁ θρηνος στήν ἄσφαλτο τῆς πλατείας 'Ελευθερίας.

Καί ή διαδρομή μέσα στήν 'Ιστορία, συνεχίζεται μέχρι σήμερα. "Ισως ή έρμηνεία τοῦ συγκεκριμένου Ιστορικοῦ γεγονότος καί τῶν πιθανῶν ἐπιπτώσεων πού αὐτό προκάλεσε, νά ἀνήκει στό χῶρο τῆς ἐπιστημονικῆς ἕρευνας. 'Η ἀξιολόγηση ὅμως καί ή ἐπισήμανσή του θά ἀποτελέσουν σίγουρα τό πρῶτο βῆμα.

"Ας θεωρηθεϊ, λοιπόν, ὄτι αὐτός ἀκριβῶς εἶναι κι ὁ στόχος τῆς σύντομης τούτης ἀναφορᾶς, στήν πορεία τῆς Ἰσραηλιτικῆς Κοινότητας τῆς Θεσσαλονίκης μέσα στό χρόνο:

315 π.Χ.: Ίδρυση τῆς Θεσσαλονίκης ἀπό τόν βασιλιά τῆς Μακεδονίας Κάσσανδρο.

168 π.Χ.: Μάχη τῆς Πύδνας. Ἡ Θεσσαλονίκη καταλαμβάνεται ἀπό τούς Ρωμαίους.

140 π.Χ.: Πιθανή πρώτη ἐγκατάσταση Ἑβραίων στή Θεσσαλονίκη.

53 μ.Χ.: Ό 'Απόστολος Παῦλος ἐπισκέπτεται τή Θεσσαλονίκη καί κηρύσσει τή νέα θρησκεία στήν 'Εβραϊκή Συναγωγή « Έτς 'Αχάϊμ», ἐπί τρία συνεχῆ Σάββατα.

306: Μαρτύριο τοῦ 'Αγίου Δημητρίου.

329: Χιλιάδες κάτοικοι τῆς πόλης σφάζονται στόν Ίππόδρομο ἀπό Γότθους μισθοφόρους, ὕστερα ἀπό διαταγή τοῦ αὐτοκράτορα Θεοδοσίου τοῦ Α΄.

904: "Αλωση τῆς πόλης ἀπό τούς Σαρακηνούς τοῦ Λέοντα Τριπολίτη.

1096: Ραββίνος Τωβία μπέν Ἐλιέζερ. Ἐντονη Μεσσιανική κίνηση ἀνάμεσα στούς Ἑβραίους τῆς πόλης.

1169: Ό Ραββίνος Βενιαμίν τοῦ Τολέδο ἐπισκέπτεται τήν πόλη. Βρίσκει μιά οργανωμένη κοινότητα μέ 50 μέλη πού μιλοῦν τήν ἑλληνική γλώσσα (Ρωμανιῶτες).

1185: "Αλωση τῆς πόλης ἀπό τούς Νορμανδούς.

1204: "Ιδρυση τοῦ λατινικοῦ βασιλείου τῆς Θεσσαλονίκης ἀπό τόν Βονιφάτιο τοῦ Μομφερᾶ. 1222: 'Ο Θεόδωρος "Αγγελος ἀνακαταλαμβάνει τή Θεσσαλονίκη.

1244: 'Η πόλη παραδίδεται στόν 'Ιωάννη Βατάτση, Αὐτοκράτορα τῆς Νίκαιας.

1342 - 49: Ἐπανάσταση τῶν Ζηλωτῶν.

1376: 'Εβραῖοι τῆς Κεντρικῆς Εὐρώπης (Οὐγγαρίας, Γερμανίας) ἐγκαθίστανται στήν πόλη καί ἱδρύουν τήν πρώτη 'Ασκεναζική συναγωγή.

1423: 'Ο διοικητής τῆς πόλης 'Ανδρόνικος πουλā τήν πόλη στούς Βενετούς.

1423: Ἐγκατάσταση στήν πόλη Ἑβραίων τῆς Βενετίας καί ἄλλων πόλεων τῆς Βόρειας Ἱταλίας. ἕΙδρυση συναγωγῆς «Ἰτάλια Γιασάν».

1430: "Αλωση τῆς Θεσσαλονίκης ἀπό τούς Τούρκους.

1492: Γύρω στίς 20.000 Έβραῖοι τῆς Ἰσπανίας, διωγμένοι ἀπό τούς Φερδινάνδο καί Ἰσαβέλλα ἐγκαθίστανται στή Θεσσαλονίκη.

'Ιδρύουν γύρω στίς 30 συναγωγές. Ἐπιβάλλουν τή γλώσσα τους καί μεταβάλλουν τήν Θεσσαλονίκη σέ ἕνα σπουδαῖο κέντρο διδασκαλίας τῆς Τορά. ᾿Ανάπτυξη τῆς ὑφαντουργίας.

1496: Ἐγκατάσταση στήν Πόλη Ἑβραίων ἀπό τήν Πορτογαλία πού διώχτηκαν ἀπό τόν βασιλιά Ἐμμανουήλ.

1512: Ό Δόν Γιουδά Γκεδάλια ίδρύει τό πρῶτο τυπογραφείο στή Θεσ/νίκη.

1520: "Ιδρυση τοῦ σχολείου καί τῆς συναγωγῆς «Ταλμούδ - Τορά 'Αγκαδόλ».

1536: Ἐγκαθίστανται στή Θεσσαλονίκη οἱ βίαια ἐκχριστιανισθέντες Ἐβραῖοι τῆς Πορτογαλίας, οἱ ὀνομαζόμενοι «Μορράνος».

1537: Ό Σαμουέλ Οὕσκουε, Έβραῖος ποιητής ἀπό τή Φερράρα, χαρίζει στή Θεσσαλονίκη, τόν τίτλο τῆς «πόλης μητέρας τοῦ Ἰσραήλ».

Χρυσός αἰώνας τῶν Ἑβραίων τῆς Θεσσαλονίκης.

1540 · 1580: Έβραῖοι τῆς Θεσσαλονίκης ἀξιοποιοῦν τά μεταλεῖα ἀργύρου τῆς Σιδηρόκαψας.

1545: Οἱ Τοῦρκοι ὀνομάζουν τόν Βαρούχ ἡγεμόνα τῶν Έβραίων τῆς Θεσσαλονίκης.

1556: Οἱ Ραββίνοι τῆς πόλης ἀποφασίζουν νά μποϋκοτάρουν τό λιμάνι τῆς ᾿Αγκώνας, γιατί οἱ ἀρχές τῆς πόλης αὐτῆς θανάτωσαν Ἐβραίους τῆς Θεσσαλονίκης.

1568: Μέ σουλτανικό διάταγμα, ή κοινότητα ἀποκτα τό προνόμιο νά πληρώνει τόν κεφαλικό φόρο σέ είδος καί συγκεκριμένα σέ ὑφάσματα γιά τίς στολές τοῦ στρατοῦ.

1638: Οἱ Τοῦρκοι ἐκτελοῦν τόν ᾿Αρχιραββίνο τῆς Θεσσαλονίκης Γιουδā Κόβο γιατί θεωροῦν ἀνεπαρκή σέ ποιότητα καί ποσότητα τά ὑφάσματα πού πρόσφερε ἡ κοινότητα ὡς φόρο.

# Πορεία μέσα στό χρόνο

1655: Ό ψευτομεσσίας Σαμπετάϊ Σεβή ἀπό τή Σμύρνη ἐμφανίζεται στή Θεσσαλονίκη. Προσελκύει πολλούς ὀπαδούς.

1666: Ό Σαμπετάϊ Σεβή προσχωρεί στό Μωαμεθανισμό.

Τόν ἀκολουθοῦν γύρω στίς 300 ἑβραϊκές οἰκογένειες τῆς Θεσσαλονίκης πού ὀνομάζονται ἀπό τούς Τούρκους, Ντονμέδες.

1680: Οἱ ὡς τότε 30 ἀνεξάρτητες 'Ισραηλιτικές Κοινότητες, τῆς Θεσσαλονίκης (ἀντίστοιχες μέ τόν τόπο προέλευσης τῶν μελῶν τους) ἑνοποιοῦνται.

1715: Ἐγκαθίστανται στή Θεσσαλονίκη Ἑβραῖοι ἕμποροι τῆς Ἰταλίας οἱ λεγόμενοι «Φράγκος».

1821: Έλληνική Έπανάσταση. Οἱ Τοῦρκοι ἐκτελοῦν πολλούς Χριστιανούς προύχοντες τῆς Θεσσαλονίκης.

1826: Μέ διαταγή τοῦ Σουλτάνου Μαχμούτ Β΄ ἐκτελοῦνται 20.000 γενίτσαροι (3.000 στή Θεσσαλονίκη).

1836: Μέ σουλτανικό διάταγμα, ό 'Αρχιραββίνος Θεσσαλονίκης ἀποκτᾶ τόν τίτλο τοῦ «Χαχάμ - Μπασί».
 1856: Οἱ μή Μουσουλμάνοι ὑπήκοδι τῆς 'Οθωμανικῆς Αὐ-

1856: Οί μή Μουσουλμάνοι ὑπήκοδι τῆς 'Οθωμανικῆς Αὐτοκρατορίας ἀποκτοῦν γιά πρώτη φορά κάποια πολιτικά δικαιώματα. "Ιδρυση τῆς 'Οθωμανικῆς Τράπεζας.

1858: "Ιδρυση τῶν ἀλευρόμυλων «'Αλλατίνη». ('Αρχή τῆς ἐκβιομηχάνισης τῆς πόλης).

1865: 'Ο Ραββίνος Γιουδά Νεχαμά ἐκδίδει τήν «El Lounar» πρώτη ἐφημερίδα στή Θεσσαλονίκη.

1866: Κατεδάφιση τοῦ παραλιακοῦ τείχους.

**1869:** Ό Σουλεϊμάν Σούντι όνομάζεται δήμαρχος τῆς πόλης.

1870: | «Ιδρυση τοῦ πρώτου ἑλληνικοῦ τυπογραφείου τοῦ Σ. Βασιλειάδη .

**1870:** Σχηματισμός τοῦ πρώτου Διοικητικοῦ Συμβουλίου τῆς Κοινότητας.

1871: Κυκλοφορεῖ ἡ πρώτη ἐλληνική ἐφημερίδα «Ό Έρμῆς» τῶν ἀδελφῶν Καρμπολᾶ.

1871: Ό Βαρῶνος Χίρς ἀναλαμβάνει τήν κατασκευή τῆς σιδηροδρομικῆς γραμμῆς πού ἐνώνει τή Θεσσαλονίκη μέ τά Σκόπια.

1876: Σφαγή τῶν προξένων Μουλέν (Γαλλίας) καί "Αμποτ (Γερμανίας) ἀπό τουρκικά πλῆθη.

1876: "Ιδρυση Σχολῆς τῆς «Alliance Israélite Universelle» στή Θεσσαλον(κη.

1878: "Ιδρυση τοῦ νηματουργείου Σαῖας. (Μπροστά ἀπό τή σημερινή Μητρόπολη).

1882: Ό καθηγητής Ότολέγκι, ἀπό τό Λιβόρνο, ἀναλαμβάνει τή διεύθυνση τῆς Σχολῆς Ταλμούδ Τορά, τήν ὁποία ἐκσυγχρονίζει. Τόν διαδέχεται (1800) ὁ καθηγητής Ἐπστάϊν.

1880: Σιδηροδρομική σύνδεση τῆς Θεσ/νίκης μέ Βελιγράδι καί Εὐρώπη.

1883: "Ιδρυση κεραμοποιϊου «'Αλλατίνη».

1888: Ίδρύεται ή πρώτη κλινική τοῦ ὑγειονομικοῦ ἱδρύματος «Μπικούρ Χολίμ».

1888: "Ιδρυση τῆς «Banque de Salonique» τῶν ἀδελφῶν 'Αλλατίνη. (Τό κτίριο στήν Πλ. Χρηματιστηρίου διατηρεῖται μέχρι σήμερα).

1890: Πυρκαϊά καταστρέφει τό κέντρο τῆς πόλης, ὅπου ἡ ἑβραϊκή συνοικία.

1891: "Αφιξη Ρώσων Έβραίων τό θρήσκευμα προσφύγων. "Ιδρυση συνοικισμῶν Βαρώνου Χίρς - Καλαμαριᾶς.

1891: Τό πρῶτο Ιπποκίνητο τράμ. Ίδρύεται τό Χαρίσειο Γηροκομεῖο καί εἰσάγεται ὁ ἡλεκτρισμός.

1895: Σιδηροδρομική σύνδεση μέ Κωνσταντινούπολη.

1897: "Εργα στό λιμάνι. "Υδρευση μέσα στά σπίτια.

1899: 'Ιδρύεται ή πρώτη Σιωνιστική ὀργάνωση «Καδιμά».1901: 'Ίδρυση τῆς «Οὐνιόν Σπορτίβ».

1902: Ίδρύεται ή Φιλανθρωπική όργάνωση «Ματανώθ Λα-

ΧΡΟΝΙΚΑ - ΣΕΠΤΕΜΒΡΙΟΣ 1984

εβιονίμ».

1903: "Εναρξη λειτουργίας όρφανοτροφείου «Παπάφη».

1904: 'Εγκαίνια τοῦ νέου κτηρίου τῆς συναγωγῆς «Ταλμούδ Τορά 'Αγκαδόλ» τῆς μεγαλύτερης πού είχαν ποτέ οἰ 'Εβραῖοι τῆς Θεσσαλονίκης (Διαστάσεις: 38μ. μῆκος, 24μ. πλάτος, 14μ. ὕψος).

1888 - 1907: 'Αρχιραββινεία 'Ιακώβ Χανανιά Κόβο.

1907: Ἐγκαίνια νοσοκομείου Χίρς - ἀρχιραββινεία Ἰακώβ Μεΐρ.

1908: "Ιδρυση τῆς «Μακαμπή» Γ.Σ.

1908: Ἐγκαίνια ἀσύλου φρενοβλαβῶν «Λιέτο Νόαχ».

1908: "Ιδρυση τοῦ «Ἡρακλῆ» Γ.Σ.

1908: Νεοτουρκική ἐπανάσταση - σύλληψη καί φυλάκιση τοῦ Σουλτάνου Ἀβδούλ Χαμίτ στή Βίλλα Ἀλλατίνη.

1909: "Ιδρυση τῆς Ἐργατικῆς Ὁμοσπονδίας «Φεντερασιόγ» ἀπό τόν Ἀβραάμ Μπεναρόγια.

1911: Ό Σουλτάνος Μεχμέτ Ρεσάτ ἐπισκέπτεται τή Θεσσαλονίκη.

20/10/1912: 'Απελευθέρωση τῆς Θεσσαλονίκης.

19/11/1912: Ό Βασιλιάς Γεώργιος Α΄ δέχεται τόν ἀρχιραββίνο Ἰακώβ Μεΐρ καί στελέχη τῆς κοινότητας.

5/3/1913: Δολοφονία τοῦ Βασιλιά Γεωργίου τοῦ Α'.

1915: 'Ο Στρατηγός Σαράϊγ διοικητής τῆς στρατιᾶς τῶν συμμάχων πού ἀποβιβάζονται στή Θεσσαλονίκη.

1916: Τό κίνημα τῆς Ἐθνικῆς ἘΑμύνης τοῦ Ἐλευθερίου Βενιζέλου.



Εβραΐοι ἕμποροι τῆς Θεσσαλονίκης

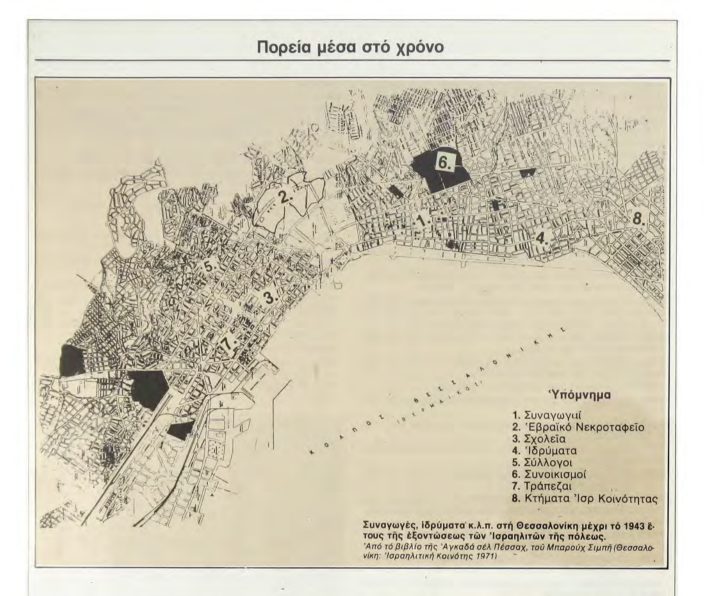
19/8/1917: Μεγάλη πυρκαϊά καταστρέφει τό κέντρο τῆς Θεσσαλονίκης.

Καίγεται στό σύνολό της ή έβραϊκή συνοικία. Καταστρέφονται 34 ίστορικές συναγωγές, τά διοικητικά κτίρια τῆς κοινότητας, 10 γεσιβότ (Θεολογικές σχολές), 11 σχολεῖα. "Αστεγοι 73.448 Θεσσαλονικεῖς. `Απ' αὐτοὺς οἱ 53.737 εἶναι Ἐβραῖοι.

1920: Δημοσίευση τοῦ Ν. 2546 «Περί Ἰσραηλιτικῶν Κοινοτήτων», ἀναφορικά μέ τίς κοινότητες τῶν τότε νέων χωρῶν.

1920: Ό Γάλλος ἀρχιτέκτονας Ἐμπράρ ἐκπονεῖ τά νέα σχέδια τῆς Θεσσαλονίης.

1922: "Αφιξη καί ἐγκατάσταση στήν πόλη χιλιάδων Μικρασιατῶν προσφύγων.



1920 - 22: 'Αρχιραββινεία Μπενσιών Οὐσιέλ.

1923 - 25: 'Αρχιραββινεία 'Εμμανουέλ Μπροῦδο.

1925 - 33: 'Αρχιραββινεία Χαΐμ Χαμπίμπ.

1920 - 25: Ίδρύονται τό ἀρφανοτροφεῖο Ἀμποάβ, τά ἰατρεῖα «Χασσίδ» καί «Πίγχας» καί οἱ συνοικισμοί «6», «Καραγάτς» καί «151».

1926: "Ιδρυση 'Αριστοτελείου Πανεπιστημίου καί Διεθνοῦς Ἐκθέσεως Θεσσαλονίκης.

1931: Ἐξτρεμιστικά στοιχεῖα πυρπολοῦν τόν Ἐβραϊκό συνοικισμό «Καμπέλ».

1932 - 33: Γύρω στίς 20.000 Θεσσαλονικεῖς Έβραῖοι μεταναστεύουν στό Ίσραήλ.

1932: "Ιδρυση Γηροκομείου «Σαούλ Μοδιάνο».

1933 - 43: 'Αρχιραββινεία δρ. Σβή Κόρετς.

8/5/1936: Συγκρούσεις τῆς ἀστυνομίας μέ ἀπεργούς καπνεργάτες. Ἡ ἀπεργία καί οἱ συγκρούσεις γενίκεύονται μέ ἀποτέλεσμα 12 νεκροί (οἱ 2 Ἐβραῖοι).

28/10/1940: Έλληνοϊταλικός πόλεμος.

28/10/1940: Οἱ Ἐβραῖοι τῆς Ἐλλάδας στελεχώνουν τόν ἑλληνικό στρατό μέ 12.898 στρατιῶτες καί 343 ἀξιωματικούς. Οἱ περισσότεροι Θεσσαλονικεῖς.

9/4/1941: Οι Γερμανοί μπαίνουν στή Θεσσαλονίκη.

15/4/1941: Σύλληψη μελών τοῦ Κοινοτικοῦ Συμβουλίσυ ἀπό τούς Ναζί.

11/7/1942: Οἱ Γερμανοί συγκεντρώνουν τούς ἄρρενες Έ βραίους στήν πλατεία Ἐλευθερίας, τούς στέλνουν σέ κάτεργα γιά νά τούς ἀπελευθερώσουν ὕστερα ἀπό καταβολή λύτρων.

Δεκέμβριος 1942: Ό ἀρχιραββίνος Κόρετς ἀναλαμβάνει πρόεδρος τῆς κοινότητας.

Φεβρουάριος 1943: Πέριορισμός τῶν Έβραίων σέ γκέτο. Ύποχρέωση νά φοροῦν τό κίτρινο ἄστρο. Ἀπογραφή καί άρπαγή περιουσιῶν. Καταστροφή νεκροταφείου.

15/3/1943: 'Αναχωρεϊ ἀπό τή Θεσσαλονίκη ὁ πρῶτος συρμός μέ προορισμό τό "Αουσβιτς.

7/8/1943: 'Αναχώρηση τελευταίας ἀποστολῆς. Σύνολο ἐκτοπισμένων περίπου 48.000 στά στρατόπεδα «'Άουσβιτς» Μπιργκενάου καί Μπέργκεν - Μπέλσεν.

'Απ' αὐτούς θά ἐπιστρέψουν γύρω στίς 2.000.

28/10/1944: 'Απελευθέρωση τῆς Θεσσαλονίκης ἀπό τούς Γερμανούς.

Δεκέμβριος 1944: Ἐπανασύσταση τῆς κοινότητας.

ΑΛΜΠΕΡΤΟΣ ΝΑΡ

# Στοιχεῖα ἱστορίας τῶν ἰσραηλιτῶν τῆς Θεσσαλονίκης



Ανάγλυφο έπιτύμβιο έλληνιστικῆς ἐποχῆς ἐντοιχισμένο σέ βυζαντινό πύργο τοῦ λιμανιοῦ. Φωτ. Χ. Μπακιρτζῆ

Οί Έβραῖοι ἀπό τῆν ἐγκατάστασῆ τους στή Θεσσαλονίκη μέχρι τόν 17ο αίωνα ἀποτελοῦσαν τό μισὅ πληθυσμό τῆς μακεδονικῆς πρωτεύουσας. (Περιοδικό «Άρχαιολογία», Μάἴος 1983)

#### Τοῦ κ. ΑΠΟΣΤΟΛΟΥ ΒΑΚΑΛΟΠΟΥΛΟΥ

#### 'Εγκατάσταση τών πρώτων 'Εβραίων.

χι μόνο ξένες λατρεῖες εἰσέδυσαν νωρίτατα στή Θεσσαλονίκη, άλλά καί διάφοροι κάτοικοι τῆς 'Ανατολης έγκαταστάθηκαν προσωρινά ή καί μόνιμα σ' αὐτήν, τραβηγμένοι ἀπό τό ζωηρότερο κάθε χρόνο ἑμπόριό της καί πρώτοι άπ' όλους άσφαλώς οι 'Εβραίοι. Οι ίστορικές μαρτυρίες δέν μας λέγουν βέβαια τίποτε γιά τόν χρόνο τῆς ἐγκαταστάσεως τῶν πρώτων Έβραίων στή Θεσσαλονίκη ούτε καί γιά τόν τόπο της προελεύσεώς τους. Πότε λοιπόν ήρθαν καί ἀπό ποῦ, είναι ἀκόμη δυό ίστορικά προβλήματα. Νομίζω ὄμως, ότι δέν θά πέσουμε έξω ώς πρός τή χρονολόγηση, άν έχοντας ύπόψη μας τήν επίδοση του εμπορίου της πόλης, τοποθετήσουμε τόν πρώτο μικρό συνοικισμό τών Έβραίων - τόν πρώτο μικρό πυρήνα τῆς τόσο μεγάλης ἔπειτα ἑβραϊκῆς κοινότητας τῆς Θεσσαλονίκης — στίς πρῶτες κιόλας μετά τήν κτίση της δεκαετηρίδες. "Αλλωστε οι Έβραιοι μετά τόν θάνατο τοῦ Μεγάλου Άλεξάνδρου κατοικοῦσαν κιόλας στίς μεγάλες έμπορικές πόλεις τῆς Μεσογείου. Ήταν λοιπόν δυνατόν ή Θεσσαλονίκη, πού είχε έμπορικές σχέσεις μέ όλες αὐτές τίς πόλεις, νά είναι ἄγνωστη στούς Έβραίους, στούς γεννημένους αὐτούς ἑμπόρους; Τούς γνώ-ριζε πολύ καλά ὁ Στράβων, ὅταν ἔγραφε γι' αὐτούς' «... τόπον οὕκ ἔστι ραδίως εύρεῖν τῆς οἰκουμένης ὄς οὐ παραδέδεκται τουτο τό φυλον (των 'Ιουδαίων), μηδ' επικρατειται ύπ' αύτου».

# Νέα έγκατάσταση Έβραίων καί οἱ περιπέτειες τῆς πόλης τόν 1 π.Χ. αἰώνα.

ραγδαία ἀνάπτυξη τῆς πόλης μετά τήν ὑποταγή της στούς Ρωμαίους ήταν δυνατόν νά μή προσελκύσει νέες πολυπληθέστερες όμάδες Έβραίων από τίς άλλες έμπορικές πόλεις τῆς Μεσογείου; Τότε θά συγκροτήθηκε ή μεγάλη καί τόσο γνωστή στήν έποχή του Χριστού έβραϊκή κοινότητα τῆς Θεσσαλονίκης, στήν παραλία της, κοντά στό λιμάνι, γιατί σύμφωνα μέ τήν παράδοση, κοντά στή θάλασσα ή σέ ποτάμι ἕπρεπε νά βρίσκονται καί οἱ συναγωγές τους. Καί πράγματι ή πρώτη συναγωγή, όπου κήρυξε ό 'Απόστολος Παῦλος, πιστεύει ὁ Β. Δημητριάδης ὅτι ἦ-ταν ή Ets - ha - Haim (Ez - Haim στά τουρκικά δεφτέρια), πού βρισκόταν πίσω ἀπό τό παραλιακό τεῖχος, στόν δρόμο Ez -Haim Havrasi (σημερινό Θεοδώρου Λασκάρεως). Πρός τή Θεσσαλονίκη δέν θά ἕπαψαν βέβαια νά προσέρ-χονται κατά καιρούς καί ἄλλοι Έβραῖοι. Ώστε οἰκονομι-κοί κυρίως λόγοι καί ὄχι πολιτικοί, ὅπως πιστεύει ὁ Dr. L.S. Emmanuel, προκάλεσαν τήν άθρόα μετανάστευση τῶν Έβραίων πρός τή Θεσσαλονίκη. Καθώς ἕρχονταν λίγοι - λίγοι, ήταν επόμενο νά δεχθοῦν τίς ἰσχυρές πολιτιστικές ἐπιδράσεις. Τότε ἡ γλώσσα τους ἡταν ἡ ἑλληνική, πού τή χρησιμοποιούσαν ακόμη καί στίς επιτύμβιες επιγραφές.

#### Νέος ἀποικισμός Ἐβραίων στή Θεσσαλονίκη

Οι σουλτάνοι φροντίζοντας γιά τόν άνασυνοικισμό τῆς Θεσσαλονίκης δείχνονται πρόθυμοι νά δεχθοῦν τό φίλεργο καί δραστήριο αὐτό στοιχεῖο. Γι' αὐτό τόσον ὁ Μουράτ Β', ὄσο καί οἱ διάδοχοί του φάνηκαν καλοί ἀπέναντι ἐκείνων, πού θέλησαν νά ἐγκατασταθοῦν στήν πόλη. Οἱ Ἐβραῖοι, ὅπως καί οἱ ¨Ελληνες, κατοικοῦν στό κάτω μέρος τῆς πόλης, στόν λεγόμενο Κάμπο, κάτω ἀπό τήν Ἐγνατία. Ἡ εὐνοϊκή διάθεση τῶν σουλτάνων ἀπέναντί τους προσείλκυσε πολλούς Ἐβραίους τῆς Οὑγγαρίας καί τῆς Γερμανίας, πού ἑφευγαν τότε τούς διωγμούς τῶν ἡγεμόνων τῶν χωρῶν ἐκείνων. Εἶναι οἱ λεγόμενοι ᾿Ασκεναζίμ (Aschkenazim `Aschkenaz = Γερμανία). Ἡ παρουσία τῶν Ἐβραίων αὐτῶν προσφύγων ἀπό τίς γερμανικές χῶρες διαμορφθώθηκε ὀριστικά μετά τό διώξιμο τῶν Ἐβραίων τῆς Βαυαρίας στά 1470.

'Η μεγαλύτερη ὄμως ὀμάδα τῶν νέων 'Εβραίων ἀποίκων, πού ἑδωσε τό χρῶμα τῆς 'Εβραιούπολης στή Θεσσαλονίκη, είναι ἐκείνη πού ἐγκαταστάθηκε σ' αὐτή ἐπί Βαγιαζίτ Β' (1481 - 1512). Προερχόταν ἀπό τήν 'Ισπανία καί ἔφευγε τοὺς δίωγμοὺς τοῦ Φερδινάνδου καί τῆς 'Ισαβέλλας (1492). 'Από τοὺς 40.000 'Ισπανοεβραίους μετανάστες, ποὺ ἐγκαταστάθηκαν στίς κυριότερες πόλεις τῆς Τουρκίας (Κωνσταντινούπολη, 'Ανδριανούπολη καί Θεσσαλονίκη), οἱ περισσότεροι πιθανόν νά βρῆκαν ἄσυλο στή μακεδονική πρωτεύουσα. 'Εδῶ ἐπίσης κατέφυγαν καί πολλοί 'Εβραίοι τῆς Σικελίας (1493), τῆς Παρτογαλίας (1497) καί τῆς Προβηγκίας. Είναι οἱ λεγόμενοι μέ ἕνα ὄνομα 'Ισπανοεβραῖοι, οἱ **Σεφαρδίμ** (Sepharadim' Sepharad = 'Ισπανία). Δύο νέες λοιπόν ὀμάδες (cema' at) 'Εβραίων συνοικίζουν τή Θεσσαλονίκη, οἱ πρόσφυγες τῶν γερμανικῶν χωρῶν, τῆς Alaman καί τῆς Espaηνα.

Οἱ προερχόμενοι κυρίως ἀπό τήν 'Ισπανία κρατοῦσαν σέ ἀπόσταση τούς ἄλλους μετανάστες καί αὐτούς ἀκὀμη τούς ἰθαγενεῖς ἀδελφούς των, γιατί θεωροῦσαν τούς ἑαυτούς των περισσότερο πολιτισμένους καί ἐξευγενισμένους. Είχαν πραγματικά καλούς τρόπους, ῆταν κομψοἱ καί ἑκφράζονταν μέ λεπτότητα καί καθαρότητα ὕφους. Είχαν σέ ὅλο τους τό είναι κάτι ἀπό τόν πολιτισμό τῆς 'Ισπανίας καί ἀπό τίς σχέσεις τους μέ τοὺς εὐγενεῖς καί τὴν αὐλὴ της.

Νέες λοιπόν έβραϊκές κοινότητες συστήθηκαν και νέες συναγωγές Ιδρύθηκαν, πού διαφύλαξαν τά ήθη καί ἕθιμα, καθώς καί τούς τύπους τῆς λατρείας τῶν Ιδιαιτέρων τους πατρίδων. Διαταράχθηκε ή παλιά όμοιογένεια τῶν ¨Έβραίων τῆς ἀρχαίας καί βυζαντινῆς Θεσσαλονίκης, τῶν ὀλιγαριθμότερων Ρωμαιοεβραίων, τῶν Romaniotes (500 εἶχε βρεῖ ὁ Βενιαμίν ὁ Τουδέλης κατά τό δεύτερα μισό τοῦ 12ου αἰ.), πού μιλοῦσαν μεταξύ τους ἑλληνικά, ποῦ εἶχαν

ΧΡΟΝΙΚΑ - ΣΕΠΤΕΜΒΡΙΟΣ 1984

# Στοιχεία τῆς ἱστορίας τῶν ἰσραηλιτῶν τῆς Θεσσαλονίκης

ονόματα έλληνικά ή έβραϊκά έξελληνισμένα καί δικό τους τύπο λατρείας, τόν έπονομαζόμενο Machzor Romania. Αύτοί δχι μόνο δέν μπόρεσαν νά έπηρεάσουν τούς νεοέγκαταστημένους, άλλ' άντίθετα μέ τήν έπικοινωνία καί μέ τίς έπιγαμίες γρήγορα άφομοιώθηκαν άπ' αὐτούς. "Εχασαν τήν έλληνική γλώσσα καί ἀκόμη τόν ξεχωριστό τύπο λατρείας τους. "Ετσι ἀπό τά τέλη τοῦ 16ου αἰώνα πιθανόν ἐπιβάλλεται ἡ ἑβραιοϊσπανική ὡς γλώσσα τῶν 'Εβραίων τῆς Θεσσαλονίκης, ὅπως τή γνωρίσαμε ὡς τά τελευταῖα ἀκόμη χρόνια. Σύγχρονα ὅμως χάθηκε καί κάθε ἰχνος τῆς ἑβραϊκῆς κοινότητας τῶν ἀρχαίων καί βυζαντινῶν χρόνων.

Οι Ισπανοεβραίοι είναι έκεινοι κυρίως, πού έγιναν οι φορεῖς τῆς μεγάλης οἰκονομικῆς προόδου τῆς Θεσσαλονίκης. Άντίθετα πρός τούς έργάτες καί βιοτέχνες, τούς έριουργούς τῆς βυζαντινῆς ἑβραϊκῆς κοινότητας, πού συνεχίζουν την παράδοση κάνοντας τίς μάλλινες φορεσιές των γενιτσάρων, αύτοί, ἕμποροι τολμηροί καί φιλόπονοι, μέ τα μεγάλα τους ταξίδια καί μέ τη στενή τους έπαφή μέ τή Βενετία, τή Γένουα, τό "Αμστερνταμ καί όλες τίς χανσεατικές πόλεις συνετέλεσαν στή γρήγορη οίκονομική άνάπτυξη καί εύημερία της Θεσσαλονίκης. Αύτοί έφεραν τήν πόλη κοντά στήν Εύρώπη. Αύτοί τή μεταμόρφωσαν καί πάλι σ' ένα ζωηρό κέντρο έμπορίου, δπως ήταν στή ρωμαϊκή καί στή βυζαντινή έποχή. Σχετικά μέ τήν έμπορική δραστηριότητα τῶν Έβραίων τῆς Θεσσα ιονίκης στά 1507 ο Βάιλος Ίάκωβος Contarini, ἐπιστρέφοντας στή Βενετία από την Κωνσταντινούπολη, μέσω Θεσσαλονίκης μιλεί γιά τόν πυκνό πληθυσμό της άπό Έβραίους (10.000 σπίτια, ὅπως τοῦ εἶπαν), πού ἀσχολοῦνται μέ τήν ἐριουργία, μέ τήν παραγωγή μάλλινων ύφασμάτων, μέ τήν κατασκευή πυρίτιδας καί μέ πολλές άλλες έργασίες. "Ωστε τήν έποχή έκείνη ή κατασκευή των έριούχων είναι ή μόνη άξιόλογη βιοτεχνία τῆς Θεσσαλονίκης, ἡ ὁποία συνεχίζεται ώς τίς άρχές του 19ου αίώνα. Τό έμπορικό αὐτό έβραϊκό περιβάλλον, νομίζω, ύπηρξε σοβαρός είδικός λόγος, πού επέδρασε εύνοϊκά στήν οίκονομική άνοδο τών Έλλήνων κατοίκων, άνεξάρτητα άπό τά άλλα γενικότερα αίτια τῆς οίκονομικής τους άναπτύξεως, πού άρχίζει άπό τίς άρχές τού 17ου αίώνα καί ή όποία, ὅπως είναι γνωστό, προλειαίνει καί ύποθάλπει τήν έθνική τους άφύπνιση.

Κατά τά μέσα του 16ου αιώνα ή πόλη εύμερει, έχει πολύ πλούσιους Έβραίους έμπόρους, πολλές συνοικίες καί 80 συναγωγές. Άπό τίς συνοικίες της μόνο ή Rogoz (μέσα 17ου αι.) βρισκόταν πάνω άπό την Έγνατία, μεταξύ τῶν όδῶν Βενιζέλου καί 'Αγ, Νικολάου, 'Εκτός ἀπ' αὐτή ἀναφέρονται άλλες 15 ώς τά τέλη του 19ου αι.: Ez - Haim τῶν βυζαντινῶν χρόνων, Baru, Pulya, Leviye, (μεταξύ 1493 1560), Aguda, Yeni, Havlu, Kadi, Kulhan, Findik, Salhane, Tophane, Malta (μέσα 16ου αι.), Aya Sofya καί Kaldirgoc (μεταξύ 18ου - 19ου αι.). Τό έβραϊκό γενικά στοιχείο έπικρατεί και άριθμητικά: στά 1519, σύμφωνα μέ τουρκικές άρχειακές πληροφορίες, ή Θεσσαλονίκη είχε 1.375 μουσουλμανικές οίκογένειες, 1.087 χριστιανικές καί 3.143 έ-Ήταν χάσι τοῦ σουλτάνου μέ εἰσόδημα βραϊκές. 3.506.762 άκτσέδες. Ο πληθυσμός της κατά τά τέλη του αίώνα αὐξάνεται ἐκπληκτικά, ὄσο καί ἄν ὁἱ ἀριθμοί τῶν κατοίκων πού μας δίνονται μπορούν νά θεωρηθούν ύπερβολικοί.

Οἱ 'Ισπανοεβραῖοι ἀναδεικνύουν μεγάλους λογίους καί έπιστήμονες, κυρίως γιατρούς, ὅπως τόν Salamon ben Habib (+ 1504) Isaak Busalo (+ 1525) (+ 1530), Salamon Abobiente 1525), Salomon Caballero (+ 1530), Slamon Abodiente (+ 1541) κ.α. Ξεχωριστά πρέπει νά μνημονευθεϊ ό Salomon Lebeth Halevy, πού γιά τή σοφία του τιμᾶται μέ τόν τίτλο τοῦ maestro. "Ολοι αὐτοί προάγουν πνευματικά καί ἀργανώνουν ὑποδειγματικά τήν ἑβραϊκή κοινότητα καί τήν κάνουν ἀληθινό «κράτος ἐν κράτει»' ἔχουν συναγωγές, καλά σχολεΐα, ραβινικά σεμινάρια, βιβλιοθῆκες, ἱδρύματα κοινωνικῆς πρόνοιας κ.λπ. Ο De la Croix (1684) λέγει ὅτι ἔχουν δύο κολλέγια καί 10.000 μαθητές πού συρρέουν ἐκεῖ ἀπό ὅλα τά μέρη τῆς ὁθωμανικῆς αὐτοκρατο-

16

ρίας. Ή ἐποχή αὐτή είναι ὁ χρυσός αἰώνας τοῦ ἰσπανοεβραϊκοῦ πολιτισμοῦ μέσα στή Θεσσαλονίκη. "Οχι μόνο ἡ δημογραφική τους ὑπεροχή, ἀλλά καί τό ὑψηλό πνευματικό τους ἐπίπεδο συνετέλεσαν, ὥστε οἱ 'Εβραῖοι μιλώντας γι' ἀὐτήν τήν ἑλληνική πόλη νά τήν ὀνομάσουν «Μητέρα τοῦ 'Ισραήλ». "Ετσι οἱ 'Εβραῖοι τῆς διασπορᾶς βρῆκαν ἕνα φιλόστοργο ἄσυλο στή Θεσσαλονίκη καί ἐκεῖ συσσωρευμένοι, κατά καιρούς, πολλαπλασίασαν τά μέλη τῆς παλιᾶς βυζαντινῆς ἑβραϊκῆς κοινότητας, ποὑ ἀνανεώνεται καί γνωρίζει μέρες μεγάλης οἰκονομικῆς εὑημερίας καί λαμπρῆς πνευματικῆς ἀναπτύξεως. Στίς ἀρχές μάλιστα τοῦ 16ου αἰ., συγκεκριμένα στά 1506, ἰδρύουν τυπογραφεῖο καί ἀργότερα καί ἅλλα, ἐνῶ οἱ Τοῦρκοι καί οἱ "Ελληνες μόλις στόν 19ο αἰ. ἀπέκτησαν τυπογραφεῖο στήν πόλη.

#### Τό Μεσσιανικό κήρυγμα του Σαμπατάϊ Σεβη και ή άπήχησή του στή Θεσσαλονίκη

Στά 1655 τή γαλήνη καί τή συνεκτικότητα τῆς ἑβραϊκῆς κοινότητας, ἀλλά καί τήν ἡσυχία ὅλης γενικά τῆς κοινωνίας τῆς Θεσσαλονίκης ῆλθε νά ταράξει τό μεσσιανικό κήρυγμα τοῦ Σαμπατάῖ Σεβῆ. Αὐτός γεννήθηκε καί μορφώθηκε στή Σμύρνη. Αὐστηρός ἀσκητής καί μυστικιστής φαντάστηκε καί πίστεψε, ὅτι ἤταν ὁ ἀναμενόμενος ἀπό τούς ὁμοεθνεῖς τους Μεσσίας. Τό κήρυγμά του βρῆκε μεγάλη ἀπήχηση ὄχι μόνο στούς 'Εβραίους τῆς Θεσσαλονiκης, ἀλλά καί ἀπομακρυσμένων χωρῶν, ὅπως τῆς Γερμανίας, Γαλλίας, Πολωνίας, Αἰγύπτου καί Περσίας. 'Ο ίδιος ταξίδεψε σἑ ὅλες τίς ἀκτές τῆς 'Ανατολικῆς Μεσογείου, ὅπου ὑπῆρχαν ἑβραϊκές παροικίες, καί παντοῦ ἑγινε δεκτός μἑ παραληρήματα θρησκευτικοῦ ἑνθουσιασμοῦ καί μυστικόπαθου φανατισμοῦ.

Ο νέος Μεσσίας, ὀνόμαζε τόν ἑαυτό του «βασιλέα τῶν βασιλέων» καί μιλοῦσε γιά τήν ἀνασύσταση τοῦ βασιλείου τοῦ Δαβίδ καί τήν ἐκθρόνιση τοῦ σουλτάνου. Οἱ τουρκικές άρχές, άνήσυχες άπό τά γεγονότα, τόν ἕπιασαν, τόν φυλάκισαν στήν Κωνσταντινούπολη και άργότερα τον έφε-ραν έμπρός στόν σουλτάνο στήν Ανδριανούπολη. Τότε ό ψευτομεσσίας, γιά νά μή θανατωθεί, άναγκάστηκε νά δεχτει τόν μουσουλμανισμό (1666). Τό παράδειγμά του τό άκολούθησαν πολλές χιλιάδες Έβραίων καί ίδίως έκατον-τάδες πλούσιων καί έπιφανῶν οἰκογενειῶν τῆς Θεσσαλονίκης. "Ετσι δημιουργήθηκε μιά ιδιότυπη κοινότητα άνθρώπων, ἕνα ψηφί στό πολύχρωμο μωσαϊκό τοῦ πληθυσμοῦ τῆς Θεσσαλονίκης, οἱ Ἰουδαιομουσουλμάνοι, οἱ γνωστοί κυρίως μέ τό τουρκικό ὄνομα Ντονμέδες (donme = ἀποστάτες), πού κατοικοῦσαν στήν πόλη ὡς τά 1923, όπότε μέ την άνταλλαγή των έλληνοτουρκικών πληθυσμών άκολούθησαν τούς Τούρκους ώς Τοῦρκοι. Οἱ 'Ιουδαιομουσουλμάνοι στά φανερά ἀκολουθοῦσαν τούς τύπους τῆς μουσουλμανικής θρησκείας, ένῶ στά κρυφά ἀσκοῦσαν ἕνα είδος Ιουδαϊκού μυστικισμού. Αύτοι όνόμαζαν τούς έαυτούς των maminim (άληθινούς πιστούς, στόν ένικό mamin), ένῶ οἱ όμοεθνεῖς τους Έβραῖοι τούς ἀποκαλοῦσαν minim (αίρετικούς). Οι Ντονμέδες τῆς Θεσσαλονίκης, πρίν φύγουν, ήταν 15 - 16 χιλιάδες καί μιλούσαν πιά τά τουρκικά, γιατί είχαν έγκαταλείψει τό γλωσσικό ίδίωμα της Καστίλλης πού μιλούσαν οι πρόγονοί τους.

#### Οἰκονομική παρακμή τῶν Ἐβραίων

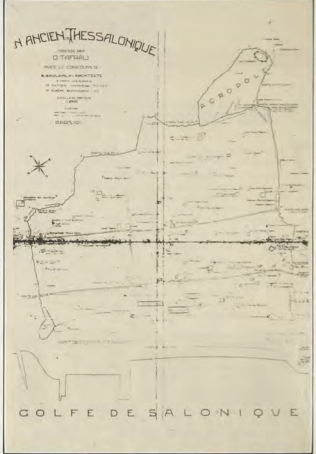
Δέν είναι όμως μόνο τό κήρυγμα τοῦ Σαμπατάϊ Σεβῆ, πού συγκλονίζει τήν έβραϊκή κοινότητα τῆς Θεσσαλονίκης κατά τήν ἐποχή αὐτή, ἀλλά καί ἕνα ἄλλο γεγονός, οἰκονομικῆς φύσης αὐτό, πού φέρνει σοβαρή στασιμότητα στίς ἐμπορικές ἐργασίες τῶν μελῶν της καί προκαλεῖ τήν παρακμή τοῦ ἐμπορίου τῆς πόλης. "Οχι μόνο τό ἐμπόριο τῆς Θεσσαλονίκης, ἀλλά καί γενικά ὁλόκληρο τό ἐμ πόριο τῆς 'Ανατολῆς κλονίζεται πρός μεγάλη ζημιά τῶν ἑ βραϊκῶν, βενετικῶν καί γαλλικῶν ἐμπορικῶν κύκλων, γιατί οἱ "Αγγλοι καί οἱ 'Ολλανδοί είχαν ἐγκαινιάσει τήν τακτική πιά συγκοινωνία μἑ τίς 'Ινδίες παραπλέοντας τίς ἀφρικανικές ἀκτές καί τό ἀκρωτήριο τῆς Καλῆς 'Ελπίδας καί ἕ-

# ΑΠΟΣΤΟΛΟΥ ΒΑΚΑΛΟΠΟΥΛΟΥ

παιρναν τά προϊόντα τῆς 'Ανατολῆς ἀπευθείας ἀπό τίς χῶρες τῆς παραγωγῆς. Δέν βρίσκονται πιά στήν ἀνάγκη νά τά παραλαμβάνουν ἀπό τά λιμάνια τῆς ἐγγύς 'Ανατολῆς, ὅπου ἐφταναν μέ καραβάνια. 'Επομένως δέν ἔχουν τήν ἀνάγκη τῶν ἑμπόρων καί ἐφοπλιστῶν της, κυρίως τῶν 'Εβραίων, Βενετῶν καί Γάλλων. Τά ἑμπορεύματα τῶν 'Ινδιῶν τώρα, ἀντί νά καταλήγουν μέ τά καραβάνια στίς ἀκτές τῆς 'Ανατολικῆς Μεσογείου, ἀκολουθοῦν τούς θαλανστινούς δρόμους μέ λιμάνια τελικοῦ προορισμοῦ τό Λονδίνο καί τό "Αμστερνταμ. Τό κέντρο τοῦ βάρους τοῦ παγκόσμιου ἑμπορίου μετατοπίζεται πιά ὀριστικά στόν 'Ατλαντικό, στίς δυτικές ἀκτές τῆς Εὐρώπης, πού είναι πιό κοντά πρός τίς 'Ινδίες καί πρός τήν 'Αμερική.

Τόν άντίκτυπο τῆς οἰκονομικῆς αὐτῆς ἀναστατώσεως τόν δοκιμάζουν πρῶτοι οἱ Βενετοί, οἱ κυρίαρχοι τοῦ ἐμπορίου τῆς Μεσογείου, πού ταυτόχρονα δέχονται καί ἕνα ἄλλο ἐπίσης μεγάλο πλῆγμα: χάνουν τήν Κρήτη ὕστερ' ἀπό ἕνα μακροχρόνιο καί ἐξαντλητικότατο πόλεμο μέ τούς Τούρκους (1645 - 1669). Ἡ Βενετία βαδίζει πιά πρός τόν δρόμο τῆς παρακμῆς. Οἱ Ἑβραῖοι, ποὑ εἶχαν ἕνα ζωηρό ἑμπόριο μαζί της, συμπαρασύρονται στό βάραθρο τῆς οἰκονομικῆς κρίσης καί πτώσης.





Χάρτης τῆς Ἀρχαίας Θεσσαλονίκης σχεδιασμένος ἀπό τόν Ο. Tafrali.

'Από τή σύγχυση αὐτή ἐπωφελοῦνται οἱ "Ελληνες τῆς Θεσσαλονίκης καί τῆς Σμύρνης, πού βρίσκονται στήν ἀνοδό τους καί ἐπικοινωνοῦν μέ τό ἐξωτερικό, καί κατορθώνουν νά πάρουν ἀπό τά χέρια τῶν 'Εβραίων τήν ὑπεροχή καί τήν πρωτοβουλία τῆς διεξαγωγῆς τοῦ ἐμπορίου μέ τίς ἀλλες χῶρες τῆς ὀθωμανικῆς αὐτοκρατορίας. Οἱ "Ελληνες ἀκόμη μεταφέρουν ἐμπορεύματα ἀπό διάφορα ἐμπορικά κέντρα τῶν βαλκανικῶν χωρῶν στή Θεσσαλονίκη, στό Δυρράχιο ἤ στή Ραγούζα καί ἀπ' ἐκεῖ τά διαβιβάζουν στίς διάφορες χῶρες τῆς Εὐρώπης.

Οι Έβραΐοι γνωρίζουν χρόνια βαθμιαίας παρακμῆς καί δυστυχίας, πού διαρκεῖ δύο όλόκληρους αἰῶνες, ώσότου μετά τό 1848 πράκτορες τοῦ μεγάλου ἑβραῖκοῦ συνδέσμου Alliance Israélite τούς ξυπνοῦν ἀπό τόν λήθαργο, τούς μορφώνουν καί τούς μυοῦν στόν εὐρωπαϊκό πολιτισμό, πού τόν εἶχαν ἑγκαταλείψει ἕνα αἰώνα μετά τὴν ἑγκατάστασή τους στήν Τουρκία. Ἄς σημειωθεῖ ὅμως ὅτι ἡ παρακμή της αὐτή εἶναι τόσο ἀνεπαίσθητη, ῶστε ἀκόμη στά 1726, ὅταν περνᾶ ὁ Ρῶσος μοναχός Βασίλειος Barskij ἀπό τή Θεσσαλονίκη, βρίσκει τούς Έβραίους, ὅπως λέγει ὑπερβολικά, πολύ πλούσιους, νά ἀπασχολοῦνται ἀκόμα μέ ἑμπορικές πράξεις, νά ἔχουν πάνω ἀπό 60 σχολεῖα, πολλούς λογίους καί μιά ἀκαδημία, ὅπου διδάσκονταν διάφορες ἑπιστῆμες καί πρό πάντων φιλοσοφία.

'Αποσπάσματα ἀπό τό βιβλίο του «Ίστορία τῆς Θεσσαλονίκης» (Θεσσαλονίκη 1983)

ΧΡΟΝΙΚΑ - ΣΕΠΤΕΜΒΡΙΟΣ 1984



# 'Από βιβλίο τοῦ 1882

'Από τό βιβλίο τοῦ Γ.Κ. Μωραϊτόπουλου «Ἡ Θεσσαλονίκη» (Πρός χρῆσιν τῶν Δημοτικῶν Σχολῶν τῆς πόλεως) — 'Εν 'Αθήναις ἐκ τοῦ τυπογραφείου «Αὶ Μοῦσαι» — 1882, ἀναδημοσιεύουμε τὰ παρακάτω στοιχεῖα:

ÓN TĽ

XV

φ

KI

PI

VE

τί

H

TT

J:

VE

τή

K

PI

KI

15

Vŧ

λi

O Y O E E W TE KO T

V٤

π

(H)

τi

VC

τć

To

(1)

Kf

BI

3.

ai

K

B

έī

H

A

br

ó

τć

KC

K

Y

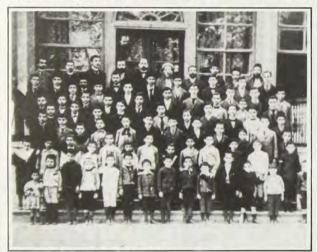
As

DI 18

16

ά έν Θεσσαλονίκη, τουρκικά τεμένη μικρά καί μεγάλα είσί 59, τῶν ὁποίων οἱ λευκοί μιναρέδες ἐμποιοῦσι λαμπράν ἐντύπωσιν εἰς τόν μακρόθεν θεώμενον τήν Θεσσαλονίκην, καί ὀλίγα μέν ἐξ αὐτῶν ἰδρύθησαν μετά τήν κατάκτησιν, τά πλεῖστα ὅμως, ἐν οἶς τά σπουδαιότατα, ὡς ἡ ʿΑγία Σοφία, ὁ ¨Αγιος Δημήτριος (Κασσημιέ), ἡ ʿΑγία Παρασκευή (Ἐσκῆ Τζουμᾶ) κ.τλ. μετεποιήθησαν, ὡς ἀνω τέρω εἶδομεν, ἐκ χριστιανικῶν ναῶν.

\*Εβραίοι. \*Εκ τῶν διαφόρων ἐθνῶν τῶν οἰκούντων τήν Θεσσαλονίκην ἐπικρατέστεροί εἰσιν οἰ 'Εβραίοι συμποσούμενοι εἰς 50.000 περίπου. Οἱ πλειστοι τῶν 'Εβραίων κατάγονται ἐκ τῆς 'Ισπανίας, ἐξ ῆς ἐδιώχθησαν κατά τό ἔτος 1.500 μ.Χ. διό καί σήμερον ὁμιλοῦσι διεφθαρμένην τινά ἰσπανικήν γλώσσαν ἀναμεμιγμένην μετά λέξεων τουρκικῶν, ἑλληνικῶν καί ἑβραϊκῶν. Εἶναι φιλόπονοι καί ὀλιγαρ-



Μαθητές σέ έβραϊκό σχολείο

κεῖς. Μή ἀγαπῶντες τόν ἐν τοῖς χωρίοις βίον μηδέ τήν καλλιέργειαν τῆς γῆς ζῶσι πάντοτε ἐν τῆ πόλει διακρινόμενοι διά τό ἐμπορικόν αὐτῶν πνεῦμα. Εἰσίν ἕμποροι, βιομήχανοι, κτηματίαι, τραπεζῖται, μεσῖται, μικρέμποροι, πωληταί διαφόρων μικρῶν πραγμάτων καί τροφίμων, λεμβοῦχοι, ἀχθοφόροι κ.τλ.

Κατέχουσι δέ τό πλεϊστον μέρος τῆς παραλίας καί τάς περί τήν ἀγοράν συνοικίας. Ό πληθυσμός ἐν ταῖς ἰουδαϊκαῖς συνοικίαις εἶναι πυκνότατος πολλῶν οἰκογενειῶν κατοικουσῶν ἐν μιᾶ καί τῆ αὐτῆ οἰκία, αἱ δἑ ὁδοί κατά τάς συνοικίας των εἰσί στεναί ἀκανόνιστοι καί στεροῦνται δυστυχῶς καί τῆς ἐλαχίστης περιποιήσεως, οὖσαι ρυπαρώταται:

Οί ίερεῖς αὐτῶν καλοῦνται ραββίνοι (χαχάμιδες) καί εἶναι πολυάριθμοι ό δέ ἀνώτατος θρησκευτικός ἀρχηγός αὐτῶν καλεῖται ἀρχιρραβῖνος (χαχάμπασσης) καί ἔχει, ὡς ὁ ἡμἑτερος Μητροπολίτης θρησκευτικήν καί πολιτικήν ἐξουσίαν. Συμβούλιο ἀποτελούμενον ὑπό Ραββίνων καί προκρίτων 'Ιουδαίων δικάζει ὑπό τήν προεδρία αὐτοῦ τάς ἀναφυομένας διαφοράς μεταξύ τοῦ ἔθνους των. Μετά θρησκευτικῆς δέ πεποιθήσεως ἀποδέχεται ὁ λαός τάς ἀποφάσεις τοῦ ἀρχιρραβίνου του (χαχάμπασση).

Τά μέρη ἕνθα συνέρχονται οἱ Ἐβραῖοι κατά τάς ἑορτάς διά νά προσευχηθῶσι καλοῦνται συναγωγαί. Τοιαύτας ἔχουσι μικράς καί μεγάλας 42. Συναγωγαί τινες φέρουσι πρός ἀνάμνησιν τῆς ἐν Ἱσπανία διαμονῆς τῶν Ἐβραίων τά ἀνόματα διαφόρων χωρῶν τῆς Ἰσπανικῆς Χερσονήσου π.χ. Ἀραγών, Καστίλια, Πορτουγάλ, Καταλάν Γιασάν, Καταλάν - Χαγάς Λισβώνα - Γιασάν, Προβένσα, Πεσκαδόρες κ.τλ.



<sup>\*</sup> Απόφοιτοι Έβραϊκῆς Σχολῆς. Τό ἴδιο κτίριο ἀργότερα στέγασε τήν Φιλοσοφική Σχολή τοῦ Πανεπιστημίου Θεσσαλονίκης ('Από τό βιβλίο τοῦ Ν. Μουτσόπουλου «Θεσσαλονίκη 1900 - 1917»)

Σχολαί 'Εβραϊκαί. 'Ενοριακά σχολεῖα ἑβραϊκά ὑπάρχουσι περίπου 80. 'Εν αὐταῖς διδάσκονται ἀπλῆν ἀνάγνωσιν καί γραφήν, φοιτῶσι δέ εἰς ἀπαντα μαθηταί περί τάς 4.000. Μέγας χαβρᾶς. Τό σχολεῖο τοῦτο ἀριθμεῖ 1.500 μαθητάς καί 30 κληρικούς διδασκάλους (ραβίνους). Διδάσκεται ἐν αὐτῶ ἀνάγνωσις ἐκ τῆς παλαιᾶς γραφῆς μετά μικρᾶς ἑρμηνείας, γραφή καί ἀριθμητική.

Εἰς τά σχολεῖα ταῦτα φοιτῶσι μόνο οἱ παῖδες τῶν ἀπόρων Ἐβραίων' ἀνώτερα δέ σχολεῖα αὐτῶν εἰσί δύο: ἕν τῶν ἀρρένων καί ἕν τῶν θηλέων, ἀμφότερα ὄντα ὑπό τήν προστασίαν καί ἐπιτήρησιν τῆς Παγκοσμίου Ἰσραηλιτικῆς Κοινότητος.

 Σχολεῖον ἀρρένων τῆς Παγκοσμίου 'Ισραηλιτικῆς Κοινότητος. Εἰς τό σχολεῖον τοῦτο φοιτῶσι μαθηταί 260. Διδάσκονται δέ αἱ ἑξῆς γλῶσσαι: 'Εβραϊκή, Γαλλική, 'Ιταλική, Τουρκική καί 'Ελληνική, διάφορα ἄλλα ἐγκύκλια μαθήματα καί ἐμπορικά. 'Εν τῆ σχολῆ ταὐτη φοιτῶσιν οἱ παῖδες τῶν εὑπόρων 'Ιουδαίων πληρώνοντες καί δίδακτρα. Διδάσκουσι δέ ἐν αὐτῆ καθηγηταί 10.

2) Σχολεῖο τῶν κορασίων τῆς Παγκοσμίου Ἰσραηλιτικῆς Κοινότητος. Μαθήτριαι 200. Διδάσκαλοι 4. Ἐν τῶ σχολεῖω τούτω ὑπάρχει καί ἄριστα κατηρτισμένον Νηπιαγωγεῖον.

'Εκτός τῶν σχολείων τούτων ὑπάρχουσι καί πολλά ἀλλα ἰδιωτικά, ὡς τό τοῦ Φρειδερίκου Οὐφελάνδου, εἰς ὅ διδάσκεται ἰδίως ἡ ἰταλική γλώσσα, καί πολλά ἄλλα μικρότερα.



MEPON.

ή ἀψίδα τοῦ Γαλερίου τόν 19ο αἰώνα

# Ή παρουσία τῶν Ἑβραίων στή Θεσσαλονίκη

Καί ατοῦ 'Ισραήλ, θά ὀνομάσουν – καί θά γνωρίσουν – οἰ 'Εβραῖοι τήν Θεσσαλονίκη. Καί στούς αἰῶνες τῆς παραμονῆς τους ἐκεῖ θά δουλέψουν γιά τήν ζωή τους καί τήν εὐτυχία καί μεγαλουργία τῆς πόλης τους, πού γιά πολλούς καί γιά πολλές γενιές ἦταν ταυτόσημη μέ τήν 'Ιερουσαλήμ, «πόλη λατινική στή σκέψη της, 'Ισραηλιτική στή μόρφωσή της» (Νεχαμā Ριζάλ). Στό δεύτερο αὐτό κεφάλαιο ἱστορεῖται ἡ παρουσία τῶν Ἐβραίων στή Θεσσαλονίκη ὅπως προκύπτει μέσα ἀπό κείμενα τῶν:

ΑΔ. ΑΔΑΜΑΝΤΙΟΥ: ΟΙ Έβραῖοι μετά τούς Βαλκανικούς πολέμους τό 1882
 ΚΩΣΤΗ ΜΟΣΚΩΦ: Ή Ίσραηλιτική Κοινότητα
 ΑΠ. ΠΑΠΑΓΙΑΝΟΠΟΥΛΟΥ: ΟΙ Έβραῖοι τῆς Θεσσαλονίκης
 ΜΠΑΡΟΥΧ ΣΙΜΠΗ: Μιά μικρή ἐμπορική θεοκρατική Δημοκρατία

– Γ.Κ. ΧΡΙΣΤΟΔΟΥΛΟΥ: ΟΙ 'Ισραηλίται τῆς Θεσαλονίκης



Δύο χρόνια μετά ἀπό τήν εἴσοδο τοῦ Ἑλληνικοῦ Στρατοῦ στή Θεσσαλονίκη, ἔπειτα ἀπό τούς νικηφόρους Βαλκανικούς πολέμους (1912 - 1913), γράφει τά παρακάτω ὁ καθηγητής τοῦ Πανεπιστημίου 'Αδ. Ι. 'Αδαμαντίου στό δεύτερο κεφάλαιο τοῦ βιβλίου του «'Η Βυζαντινή Θεσσαλονίκη» ('Αθῆναι: «Σύλλογος πρός διάδοσιν ὡφελίμων βιβλίων», 1914).

«Περί τῶν Έβραίων, οἴτινες ἀποτελοῦν τόν πολυαριθμότατον καί πολύ έργατικόν πληθυσμόν, καί μετ' αὐτῶν θά έλθουν οι "Ελληνες καί οι διοικήσεις μας είς στενάς σχέσεις, πρέπει νά είπω περισσότερα τινά. Έπληθύνθησαν οῦτοι πολύ τά τέλη τοῦ ΙΕ' αἰ, ὅτε ἐξεδιώχθησαν ἐκ τῆς 'Ισπανίας ὑπό τῆς 'Ιερᾶς 'Ἐξετάσεως ἐπί τῆς βασι-λείας Φερδινάνδου τοῦ Καθολικοῦ, τό 1492 καί εὐρον καταφύγιον είς τήν Τουρκίαν, είς τήν Κωνσταντινούπολιν καί μάλιστα εἰς τήν Θεσσαλονίκην. Ἡ γλώσσα τήν ὁποίαν όμιλοῦσιν, είναι ή Ίσπανική, έννοεῖται ὄχι ή καθαρά Καστιλλιάνικη, άλλά κοινή Ίσπανική, άναμεμιγμένη μέ λέξεις έβραϊκάς καί τουρκικάς, γράφεται δέ μέ χαρακτήρας τουρκικούς. Είς τήν Θεσσαλονίκην συναντας ώραῖον τόν έβραϊκόν τύπον, ίδίως είς τάς γυναίκας· μεγάλος όφθαλμός, σκοτεινοί, γλυκεΐς, μορφαί ώσειδεΐς, λεπταί και μέ χάριν ώχράν, άλλά καί χαύνωσιν τινα χαρακτηρίζουν τό όλον ύφος. Οι 'Ισπανοί ούτοι 'Ιουδαΐοι, οι 'Ισραηλίται, öπως άγαποῦν νά καλοῦν ἑαυτούς, φέρουν χιτῶνα ποδήρη, καφτάνι, αί δέ γυναϊκες των έχουν γραφικόν ένδυμα, ἀφήνουν τό στήθος πολύ άνοικτόν καί φέρουν κόμμωσιν ποικιλόχρωμον καί πολλάκις πολύτιμον.

Πνευματικός άρχηγός των είναι ό Μέγας Ραβϊνος, τελοῦν δέ τά τῆς λατρείας των εἰς τριάκοντα περίπου συναγωγάς. 'Ως πρός τήν ἐκπαίδευσιν αὐτῶν ἐργάζεται ἀπό καιροῦ ἐπιτυχῶς ἡ «Alliance Israélite Universelle». Τό πλεῖστον τῶν 'Εβραίων τῆς Θεσσαλονίκης ζοῦν ἐν πευ χρότητι, ἀσχολεῖται εἰς τό μικροεμπόριον, ὀλίγιστοι είναι οἱ μεγάλοι ἕμποροι. "Αν καί δέν ἔφθασαν εἰς τήν εὐμάρειαν, τήν ὁποίαν ἀπέκτησαν οἱ 'Εβραῖοι τῆς Δύσεως, οἱ 'Ι-

ΚΑΘΗΓΗΤΗ ΑΔ. ΑΔΑΜΑΝΤΙΟΥ

άπό τό βιβλίο του ή ΒΥΖΑΝΤΙΝΗ ΘΕΣΣΑΛΟΝΙΚΗ

# «Οἱ Ἐβραῖοι θά λάβουν νέαν ζωήν ὑπό τήν προστασίαν τῆς ἑλληνικῆς Διοικήσεως».



Έβραῖες τῆς ἀστικῆς κοινωνίας

σπανοί ούτοι 'Ισραηλίται τῆς 'Ανατολῆς προξενούν καλυτέραν ἐντύπωσιν ἀπό τούς Γερμανούς καί τούς Πολωνούς 'Εβραίους' είναι καθαρώτεροι ἀπό ἐκείνους εἰς τήν ἑξωτερικήν των ἑμφάνισιν, ἡθικότεροι καί περισσότερον μορφωμένοι, νέαν δέ ζωήν θά λάβει ἡ κοινότης αὐτῶν ὑπό τήν προστασίαν καί τήν ἑλευθερίαν τῆς Έλληνικῆς διοικήσεως».



16



άνα τοῦ 'Ισραήλ», «δευτέρα 'Ιερουσαλήμ», θά {{ όνομάσει ό Ούσκουε τή Θεσσαλονίκη στά 1527 «πόλη λατινική στή σκέψη της, ίσραηλιτική στή μόρφωσή της» θά τήν δει καί ο Νεχαμα - Ριζάλ στά 1912. Καταφύγιο τῶν διωγμένων τῶν Ἰσπανικῶν κτήσεων. τῆς Ἰβηρικῆς καί τῆς Ἰταλίας, ἡ πόλη δέχεται κάπου 15.000 Ίσραηλιτες άνάμεσα 1492 και 1580 πού προστίθενται στήν παληότερη βυζαντινή έβραϊκή κοινότητα τῆς Θεσσαλονίκης από τά 1500 ώς τήν εγκατάσταση των προσφύγων στά 1922 οι Ίσραηλιτες θά άποτελουν τά 30-50% τοῦ πληθυσμοῦ τῆς πόλης — θά κατοικοῦν ὅλο τό κεντρικό κάτω τμήμα της, ανάμεσα στίς έλληνικές συνοικίες άνατολικά καί τήν άγορά μέ τό λιμάνι δυτικά. Σέ ἕνα τέτοιο ίδιότυπο γκέττο δέν θά έχουν μόνον οἱ ἄλλοι, ὑποχρεωτικά ή ὄχι, ἀποκλείσει τούς Ίσραηλῖτες' ἐκεῖ οἱ ἴδιοι θά ἀποδεχτοῦν νά ὀχυρώνονται, δεμένοι σέ ἕναν πολιτισμό πού ύπάρχει - άνεξάρτητα ἀπό φυλή. Τό ἀπεγνωσμένο ἀγκίστρωμα στήν προγονική ίδεολογία - αὐτό τούς όδηγεί νά κρατήσουν μέσ' τούς αίωνες έκεινο πού κοινωνιολόγοι καί άνθρωπολόγοι θά όνομάσουνε «βασική προσωπικότητα». Ό πολιτισμός αὐτός διακρίνεται ἀπό τό ὅτι δέν εἶναι ριζωμένος σέ ἕναν τόπο ἡ καλύτερα, ἀπό τό ὅτι εἶναι κακά ριζωμένος, προσωρινά πάντα στόν τόπο αύτό - ξεφεύγει έτσι από τίς προσταγές καί τίς έντελέχειες μιας γεωγραφίας καί μιας γεωπολιτικής σταθερής, ελίσσεται άκόμα μέσα στά γεγονότα, τά άκολουθει ή τά διαφεύγει, κάποτε, μέ πρόγραμμα καί συνείδηση - καταφέρνει έτσι πάντοτε μέσα στίς πιό τραγικές καταστάσεις νά ἐπιζήσει.

Αὐτή ἡ πόλη γεννοβολā aὐτόνομa θαρρεῖς, τίς μυστικές ἐξάρσεις — ἀνάμεσα στούς ἡσυχαστές τοῦ 14ου aἰώνα καί τούς κολλυβάδες τοῦ 18ου καί 19ου, τούς γνήσιους ὀρθοδόξους ἤ τήν «᾿Απολύτρωση», πιό πρόσφατα, ὑπάρχουν οἱ μυστικιστές τοῦ Ταλμούδ. Ἡ Ισραηλιτική κοινότητα προσφεύγει γρήγορα, πληγωμένη ἀπό τά δεινά τοῦ διωγμοῦ καί τῆς προσφυγιᾶς, μπρός στά παντοῦ ἀδιέξοδα, στόν μυστικισμό<sup>°</sup> βιβλίο της, πολύ περισσότερο ἀπό τήν Διαθήκη, γίνεται — ἰδίως μετά τήν ἕλευση τῶν μαράνος, τῶν πορτογάλλων ἑβραίων, — ἡ Ζοχάρ, «τό βιβλίο τῆς Μετάληψης τοῦ θνητοῦ μέ τόν "Άχρονο», μέ τό θεῖο.

«Τά Ισραηλιτικά σπίτια δίχως αὐλές, πυκνοκτισμένα καί στενόχωρα, εἶναι ἀπό μέσα βαμένα γαλάζια» γιά νά θυμίζουν τόν οὐρανό, «πηγή ἐλπίδας καί σιγουριᾶς» ὅπως τό θἕλουν οἱ μυστικοί τῆς ἐποχῆς' ἀντίθετα μέ τίς τουρκάλες ἤ τίς ρωμηές, οἱ Ισραηλίτισσες γυναῖκες ἔχουν περισσότερο ἐλεύθερο καιρό, γιά νά διαλογίζονται, - μαγειρεύουν μιά φορά μόνο τήν ἑβδομάδα, ἕνα ξεχωριστό φαῖ γιά κάθε μέρα - ἀπασχολοῦν ἔτσι περισσότερο τήν ψυχή τους μέ τήν ἀγωνία τῆς ζωῆς, πλησιάζουν περισσότερο, ἐντρυφοῦν, καί διαποτίζουν ὀλόκληρη τήν οἰκογενειακή ζωή, μέ τά θεῖα.

'Η προσμονή τῆς Σωτηρίας δέν μετατίθεται ώστόσο πάντα στήν ἄλλη ζωή. Οῦτε αὐτός ὁ Μοσσέ 'Αλμοσνίνο ὁ μεγάλος δάσκαλος τῆς ἡθικῆς, μυστικός καί οὑμανιστής συνάμα, ἡγετική μορφή στούς πέντες σχεδόν αἰῶνες τῆς πλούσιας ζωῆς τῆς 'Ισραηλιτικῆς Θεσσαλονίκης ξεφεύγει ἀπό τίς Μεσσιανικές προλήψεις' καί αὐτός θά περιμένει τόν Μεσσία ὅπως ὅλοι στά 1568 - τόν γυιό αὐτό τοῦ Θεοῦ

# 'Η 'Ισραηλιτική Κοινότητα

Τοῦ κ. ΚΩΣΤΗ ΜΟΣΚΩΦ

οί περισσότεροι τόν βλέπουν ἄλλωστε ήδη ἐνσαρκωμένο στό πρόσωπο τοῦ Ἐβραίου δούκα τῆς Νάξου Ἰωσήφ Νάζη. Τόν Μεσσία τόν ἀντικαθιστᾶ κάποτε καί ἡ Γη τῆς Ἐπαγγελίας' «πάντοτε στό λιμάνι τῆς πόλης ὑπάρχει τό πλοῖο γιά τήν Παλαιστίνη» γράφει ὁ Ἰωσήφ Νεχαμᾶ.

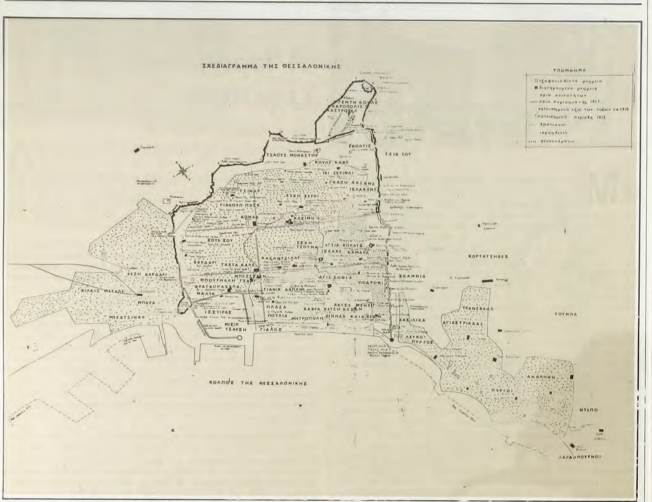
Ή πόλη θά δώσει τούς σοφούς της στόν πολιτισμό τῆς πρώτης Βίβλου, τόν Μπενζαμίν Χαλεβή Έσκενάζι, τόν Μοσσέ 'Αλμοσνίνο, τόν 'Αρόν 'Αφία ἐγκαταστώντας ἀπό τά 1515 τό δεύτερο τυπογραφεῖο στά Βαλκάνια, 28 χρόνια άφοῦ ἐγκατέστησε τό πρῶτο τυπογραφεῖο καί στήν Κωνσταντινούπολη. Ή πνευματική άκτινοβολία τῆς Θεσσαλονίκης θά φθάσει έτσι σέ όλη τήν Μεσόγειο, όλη τήν Εύρώπη, όπου υπάρχουν ίσραηλιτικές κοινότητες, Οίκογένειες όλόκληρες από γενιά σέ γενιά θά έξειδικευτούν σέ χωριστούς τομείς πνευματικής καί μορφωτικής δράσης. Ύπάρχουν οί παιδευμένοι και πλούσιοι Γιαχία, ποιητές, οί τυπογράφοι Σοντσίνο, Γιουντά Γκουενταλία, Γιαχβέτ, Βάτ Σεβάχ, ἀπό τίς ἀρχές οἱ δύο πρῶτοι τοῦ 16ου αἰώνα, ἀπό τά μέσα του οί δύο τελευταΐοι, οι νομικοί Σαλτιέλ, Φαραντζή. Μοδιάνο γνωστοί σέ όλη τήν καθ μας 'Ανατολή στά κατοπινά χρόνια.

Τό μεγάλο πνευματικό γεγονός στή ζωή τῆς ἰσραηλιτικής κοινότητας είναι ή διδασκαλία του Σαμπατάϊ Σεβή. «βασιλέα τῶν βασιλέων, νέο μεσσία» ὅπως θά τόν ὀνομάσουν γοητευμένα τά πλήθη τῆς ἐποχῆς. Τό κήρυγμα τοῦ Σαμπατάϊ Σεβή παίρνει ἀκόμα μεγαλύτερες διαστάσεις μετά τά 1666, μέ τήν προσχώρησή του στό 'Ισλάμ. Οι Σαβατιανοί, ὅπως θά ἀποκληθοῦν οἱ ὀπαδοί του, θά χωριστοῦν ἔκτοτε σέ τρεῖς ἰδεολογικές τάσεις, τούς «μαμινίν», τούς «ντονμέ» καί τούς «μινίμ», έκτουρκισμένους σταδιακά ώς τίς άρχές τοῦ αἰώνα μας' στά 1912 ἀνέρχονται στό σύνολό τους σέ 5-8000, στό πέμπτο περίπου ἀπό τόν τουρκικό πληθυσμό τῆς πόλης. Μέσα τους καταφεύγει μεγάλο μέρος ἀπ' ὅτι πνευματικότερο διαθέτει ἡ ἰσραηλιτική κοινότητα της Θεσσαλονίκης - ἀπό τίς τάξεις τους θά γεννηθεί στόν όθωμανικό χώρο τό τεκτονικό κίνημα, άπό έκεί, όπως θά δούμε, καί ό έκμοντερνιστικός νεοτουρκισμός.

Τό ίσραηλιτικό στοιχεῖο θά φέρει τόσο στήν Πόλη δσο καί στή Θεσσαλονίκη τήν τυπογραφεία, αὐτό θά ἀναπτὐξει ἐκεῖ τήν ὑφαντική τοῦ μαλλιοῦ καί τοῦ μεταξιοῦ, τήν πυροβολική τέχνη ἀκόμα' μέ τήν ἐγκατάστασή τους στήν Αὐλώνα στίς ἀρχές τοῦ 16ου αἰώνα θά φτιάξουν τήν ἴδια τήν πόλη. Πολύγλωσσοι καί κοσμοπολῖτες δέν εἶναι ὡστόσο μέ κανέναν τρόπο ἀπάτριδες — τό 'Ισραήλ μετακινεῖται μέσα στόν χῶρο ὅπως ἀντέχει καί στόν χρόνο.

Η δύναμη τῆς ἰσραηλιτικῆς κοινότητας βασίζεται ἀρχικά είδαμε στό ἀποκτημένο ἀπό τά 1568 προνόμιο νά πληρώνει τόν κεφαλικό φόρο σέ είδος, μέ ὑφάσματα τῆς ὑφαντουργίας τῆς τσόχας, οὶ ἰθύνοντές της προτιμοῦν νά κρατοῦν τήν προνομιακή δυνατότητα ποὺ τοὺς ἔχει δοθεῖ — τμῆμα τοῦ παληοῦ προνομίου — νά ἀγοράζουν σέ τιμή χαμηλή, ὁρισμένη ἀπό τό δημόσιο, τό 1/4 τοῦ μαλλιοῦ ποὺ ἑμπορευματοποιείται μέσα ἀπό τή Θεσσαλονίκη' ἡ τιμή αὐτή είναι 12 ἄσπρα ἕναντι 32 ἄσπρα τῆς τιμῆς στήν ἀγο-

# ΚΩΣΤΗ ΜΟΣΚΩΦ



Σχεδιάγραμμα τῆς Θεσσαλονίκης τοῦ 1915

ρω στά τέλη τοῦ 18ου αἰώνα.

Μετά τά 1650 καθώς προχωρεί ή κοινωνική μέσα στην κοινότητα διαφοροποίηση, οι Έβραιοι της Θεσσαλονίκης, άρχιναν νά γυρίζουνε στή Δύση' ένα πρώτο κύμα φέρνει χιλιάδες στο Λιβόρνο πάλι, έκει άπ' όπου έκατό χρόνια πρίν είχε ξεκινήσει ή ίταλόφωνη άριστοκρατία τῆς ίσραηλιτικής κοινότητας τής Θεσσαλονίκης. Η κρίση όφείλεται εἴδαμε στίς καινούργιες συνθῆκες πού ἔχουν δημιουργηθεί στό όθωμανικό κράτος, στήν σταδιακή έπιβολή, της εύρωπαϊκής έπικυριαρχίας, μέσα από την άνισόμερη άνάπτυξη τοῦ ἐμπορίου. Ἡ ισραηλιτική κοινότητα δέν θά ἐνδώσει όμως χωρίς μάχη στήν πραγματικότητα αύτη. Τό ίσραηλιτικό στοιχείο τῆς πόλης ἀντέδρασε ὡς τά 1685 στήν ίδρυση ένός γαλλικού προξενείου' φοβόταν έκτός άπό τήν γενικότερη προώθηση των εύρωπαϊκών έμπορευμάτων - είδικώτερα τήν αύξηση της τιμής στό βαμβάκι καί στό μαλλί πού μέ μιά αὕξηση τῆς ζήτησης ιό γαλλικό έμπόριο θά προκαλούσε - σέ βάρος τῆς δικῆς τους προνομιακής ύφαντικής βιοτεχνίας.

Ή κατάργηση ή ὁ μοιρασμός τῶν προνομίων τῆς κοινότητας γίνεται μέσα ἀπό πιέσεις τοῦ γάλλου πρεσβευτοῦ Villeneuf στά 1731 — ὡς τότε δέν ἔπαψαν νά δημιουργοῦνται ζητήματα ἀνάμεσα στήν Ισραηλιτική κοινότητα καί τή Γαλλία. Ἡ Ισραηλιτική κοινότητα ἀποδέχεται μόνο μετα τά 1730 τό ἀναπόφευκτο τῆς εὐρωπαϊκῆς οἰκονομικῆς κυριαρχίας — μέ τήν πλήρη ἐμπειρία της τῶν αἰώνων κοιτᾶ μάλιστα τό πῶς καλύτερα νά προσαρμοστεῖ σέ αὐτήν. Ἀπό τά 1720 νέοι δεσμοί ἀναπτύσσονται μέ τή Γαλλία — κύρια ἐμπορική δύναμη στήν περιοχή\* ὅπως εἴδαμε ὅλοι σχεδόν οἱ ὑπομεσῖτες τοῦ γαλλικοῦ ἐμπορίου εἶναι ἰσραηλῖτες αὐτή τήν ἐποχή.

Τούς ἑμπορικούς δεσμούς μέ τή Γαλλία, ἀκολουθοῦν καί δεσμοί πολιτιστικοί. Ἡ παληώτερη ἰσραηλιτική ἀριστοκρατία κυρίως «λιβορνέζοι», μιλοῦσε σάν κύρια γλῶσσα της τά ἰτολικά — ἡ νεώτερη, πού δημιουργεῖται εἴτε μέσα στόν 18ον αίῶνα εἴτε μετά τίς κρίσεις τοῦ 1790-1800 μιλᾶ ἰσπανοεβραϊκά καί γαλλικά. Γρήγορα, κάτω ἀπό τήν ἐπιρροή τῆς γαλλικῆς κουλτούρας, λαϊκίστικης καί ριζοσπαστικῆς — ἰδίως στά χρόνια αὐτά — τά ἡγετικά στελέχη τῆς κοινότητας ἑπιρρεάζονται ἀπό τόν φιλελευθερισμό.

Στήν διείσδυση τῆς προωθημένης εὐρωπαϊκῆς σκέψης στά πλαίσια μέσα τῆς ἰσραηλιτικῆς κοινότητας πρωταρχικό ρόλο ἕπαιξαν τά σχολεῖα τῆς 'Αλλιάνς 'Ισραελίτ Ούνιβερσέλ πού ἰδρύονται στά 1873 — ἐπιτροπή τῆς 'Αλλιάνς είχε ἰδρυθεῖ στήν πόλη ἤδη ἀπό τά 1864. 'Από τά 1880 ἡ κοινοτική ἐπιτροπή ἐκλέγεται ἔτσι μέ καθολική ψηφοφορία. Τήν 'Ισραηλιτική κοινότητα Θεσσαλονίκης ἀπαρτίζουν τήν ἐποχή αὐτή 15.000 οἰκογένειες, ἀπό τίς ὁποῖες

# Η Ίσραηλιτική Κοινότητα

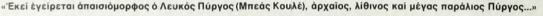
μόνο 1.000 συνεισφέρουν καί ψηφίζουν. Ή διοίκηση τῆς κοινότητας είναι μιά σημαντική δύναμη' ὁ κοινοτικός προϋπολογισμός τοῦ Δήμου ὁλοκλήρου' οἱ φτωχογειτονιές τοῦ Βαρδάρι καί τῆς Καλαμαριᾶς κτίζονται λίγο ἀργότερα ἀπό τήν κοινότητα πού τίς διαχειρίζεται. Στήν κοινότητα ἀνήκει καί πλῆθος ἄλλων ἰδρυμάτων, διδασκαλεῖο, 4 γυμνάσια μέ 2.000 μαθητές, 15 δημοτικά σχολεῖα μέ 8.000 μαθητές, 1 κολλέγιο ἀνωτέρων σπουδῶν' ἐδῶ φοιτοῦν τά μεσαῖα ἰσραηλιτικά στρώματα — ἐνῶ στά «εὐρωπαϊκά σχολεῖα» φοιτᾶ συχνά ἀποκλειστικά ἡ ἰσραηλιτική ἀριστοκρατία' ἀκόμα, δέκα λέσχες, 30 συναγωγές, ἡ ἐφημερίδα ὁ «'Ανεξάρτητος», ὅργανο τῆς κοινότητας, στά γαλλικά. ᾿Από μέλη της ἐκδίδεται στά 1912 ὁ «Φιλελεὐθερος», ἡ «Ἐλ Λιμπεράλ» καί τὁ «Μέλλον», ἡ «Ἐλ Ἀβενίρ»' ἡ τελευταία σιωνιστική ἑπίσης ἡ σοσιαλιστική «'Ἀβάντι» — «Ἐμπρός»' ὅλες αὐτές στά ἰσπανοεβραϊκά.

Μόνο μετά τά 1890 ή ύπόθεση Ντρέϋφους σπάει τήν πολιτιστική μονοκρατορία τῆς Γαλλίας. Τώρα νέες ἐπιρροές ἐμφανίζονται' τό ἀντιρωσικό πνεῦμα πού ἐπικρατεῖ ἕνεκα τῆς ἀντισημιτικῆς πολιτικῆς τῆς τσαρικῆς κυβέρνησης εὐνοεῖ τήν ἐξάπλωση μέσα στό ἰσραηλιτικό στοιχεῖο τῆς γερμανοφιλίας' ὁ τεκτονισμός καί ὁ θετικισμός τοῦ Κόντ, ὑπόβαθρο τῆς νεωτερικῆς σκέψης στήν 'Αστική Εὐρώπη τῆς ἐποχῆς, γίνεται ἑδῶ φιλοσοφικός συρμός: σέ αὐτόν πρόσκειται ή μορφωμένη μερίδα τῆς κοινότητας στό σύνολό της. Ή μεγάλη μάζα τῆς κοινότητας μένει ὅμως πάντα πιστή στίς έβραϊκές παραδόσεις άλλά σάν στοιχείο χαρακτηριστικό τῆς κληρονομίας της, καί ὄχι σάν ἀποκλειστικό σύστημα σκέψης. Ή σιωνιστική κίνηση στή Θεσ/νίκη έπεκτείνεται - καί πάλιν όμως συναντά τήν άντίδραση τών σοσιαλιστικών όργανώσεων όσο καί της 'Αλλιάνς' τόν ίδιο καιρό παρατηρούνται όμαδικές μεταναστεύσεις τόσο τῶν Ἱσραηλιτῶν πρός τήν Μασσαλία ὅσο καί Ντον-μέδων στό Ἰκόνιο καί στήν Προῦσσα. Τό κύριο ἰδεολογικό ρεύμα πού έπικρατεί μέσα στούς κόλπους της ίσραηλιτικης κοινότητας είναι όμως άπό τά 1908 ήδη ό ούμανιστικός σοσιαλισμός' αὐτός κατακτά τά ἐργατικά στρώματα, αὐτός ἐκτοπίζει καί τόν φιλελευθερισμό ἀπό τήν διανόηση. ή γένεσή του καί τά πρῶτα βήματά του θά είναι, öπως θά δουμε, καί ή ίδια ή ίστορία της ίσραηλιτικης κοινότητας στά χρόνια πού ἀκολουθοῦν - ὡς τήν ἀπελευθέρωση άλλά καί μετά.

(Τό παραπάνω κείμενο είναι ἀπό τό βιβλίο «Θεσσαλονίκη - Τομή τῆς μεταπρατικῆς πόλης», τόμος α', Β' ἐκδοση ἀναθεωρημένη. ('Αθήνα: Στοχαστης, 1978, σ. 136 κ.έ.).



XPONIKA - SENTEMBP.UZ



#### 'Απ. Παπαγιαννόπουλος

# Οι Έβραιοι στή Θεσσαλονίκη

π' τήν έλληνιστική, ἀκόμα, περίοδο διαπιστώνεται μιά μικρή παρουσία ἀνήσυχων καί τολμηρῶν Έ βραίων ἐμπόρων στή Θεσσαλονίκη. Τόν 1ο π.Χ. αἰώνα, μάλιστα, ἐπί Ρωμαιοκρατίας, πολυάριθμοι Ἑβραῖοι κατοικοῦν σ' ὅλα σχεδόν τά μεγάλα λιμάνια τῆς Μεσογείου, ὅπου δημιουργοῦν ἀκμάζουσες οἰκονομικά κοινότητες.

'Η Θεσσαλονίκη, ὅπως καί ὁλόκληρη ἡ 'Ελλάδα, δέχτηκε εὐνοϊκά ἀπ' τήν ἀρχή τήν ἐγκατάσταση καί δραστηριότητα τῶν 'Εβραίων στήν πόλη. 'Αντίδραση ἐναντίον τῶν 'Εβραίων ὅημιουργήθηκε ἀπ' τούς "Ελληνες τῆς πόλης μόνο ὅταν, στά χρόνια τῶν Ρωμαίων, οἱ 'Εβραῖοι κινήθηκαν μέ στόχο νά πάρουν τό ἑμπόριο ἀποκλειστικά στά χέρια τους καί νά γίνουν κυρίαρχοι τῆς οἰκονομικῆς ζωῆς τῆς πόλης. Τότε, παρά τήν ἀντίδραση τῶν Θεσσαλονικέων, οἱ Ρωμαῖοι εὐνόησαν τούς 'Εβραίους ἐμπόρους τῆς πόλης καί τούς κατοχύρωσαν μέ πολλά εἰδικά διατάγματα, μιά καί ἡ δραστηριότητά τους καί ἀποδοτική ἤταν γιά τἡ Ρώμη καί χρήσιμη σάν ἀντίβαρο τῆς ἀντίδρασης τῶν 'Ελλήνων κατά τῶν κατακτητῶν τους'.

'Απ' τίς «Πράξεις τῶν 'Αποστόλων» καί ἀπό ἀλλες ἱστορικές πηγές, πληροφορούμαστε ὅτι τό πρῶτο μισό τοῦ 1ου μ.Χ. αἰώνα ὑπάρχει στή Θεσσαλονίκη ἀκμάζουσα ἑβραϊκή κοινότητα μέ δική της «συναγωγή», ὅπου δίδαξε καί ὁ 'Απόστολος Παῦλος κατά τόν ἑρχομό του στήν πόλη τό 50 μ.Χ. "Ενας, μάλιστα, ἀπ' τούς λόγους πού ἕκαναν τόν Παῦλο νά ἐπιλέξει τή Θεσσαλονίκη σάν πρῶτο σταθμό τῆς διδασκαλίας τοῦ Χριστιανισμοῦ στήν Εὐρώπη ἤταν ή ὕπαρξη στήν πόλη ἑβραϊκῆς κοινότητας καί «συναγωγῆς».

Οι πρωτοι Έβραιοι τῆς Θεσσαλονίκης, κατά τή ρωμαϊκή περίοδο, διακρίνονταν μεταξύ τῶν κατοίκων τῆς πόλης νιά τόν ἐντυπωσιακό σεβασμό τους πρός τίς θρησκευτικές τους δοξασίες καί, ἀκόμα, γιά τή γαλήνια ἀτμόσφαιρα μέσα στήν ὁποία τελοῦσαν τίς μεγάλες τους γιορτές. Οἰ Ἐβραιοι, πιστοί στή θρησκευτική τους παράδοση, δέ συμμετεῖχαν στίς εἰδωλολατρικές ἐκδηλώσεις τῶν «ἐθνικῶν» καί δέν ἔπαιρναν μέρος στίς «θυσίες<sup>3</sup> καί ἀλλες τελετουργίες τῶν Ρωμαίων καί τῶν Ἐλλήνων. Μέ ἔντονη τή διάθεση «διαλογισμοῦ» ἕμεναν μακριά ἀπ' τά ἐπίγεια ἀναζητώντας καί προσμένοντας τή «σωτηρία», ἔστω κι ἀν οἱ περιστάσεις τούς ὀδήγησαν μακριά ἀπ' τή «Γῆ τῆς Ἐπαγγελίας», τήν πατρίδα τους.

Τήν έβραϊκή κοινότητα τήν συναντᾶμε νά ὑπάρχει, περισσότερο όλιγάριθμη ἀλλά τό ἴδιο εὑημεροῦσα, καί στά χρόνια τῆς βυζαντινῆς Θεσσαλονίκης. Σέ ἱστορικό κείμενο τοῦ 7ου αἰώνα ἀναφέρεται ἕνα μέρος τῆς πόλης μέ τό ὄνομα «βρόγθοι» (ποὑ δέν προσδιορίστηκε ἡ θέση του στήν πόλη), ὅπου ὑπῆρχε συνοικία Ἑβραίων («παίδες Έ-



# Οί Έβραιοι στή Θεσσαλονίκη

βραίων ἄφθοροι κατά τό λεγόμενον τῶν βρόχθων μέρος έθεάσαντο»). Τό 12ο αίώνα έπισκέπτεται τή Θεσσαλονίκη ό περίφημος περιηγητής καί ραββίνος Έβραϊος Βενιαμίν της Τουλέδας. Ο Βενιαμίν, άναλαμβάνοντας, φαίνεται, μιά τεράστια σέ ἕκταση ἀποστολή καταγραφής τῶν ἑβραϊκών κοινοτήτων πού ήσαν κατασπαρμένες σ' όλο τόν κόσμο, θεώρησε σκόπιμο νά περάσει καί από τή Θεσσαλονίκη, όπου μέτρησε 500 Έβραίους. Η Θεσσαλονίκη ήταν τότε ή δεύτερη (μετά τή Θήβα) πόλη του βυζαντινου έλλαδικού τμήματος πού είχε ένα σημαντικό άριθμό Έβραίων κατοίκων. ή προτίμηση τῆς Θεσσαλονίκης ἀπό τούς Έβραίους είναι φανερή. ή πόλη ἀποτελοῦσε ἀπό τό δεύτερο σέ πληθυσμό μεγάλο άστικό κέντρο τῆς βυζαντινῆς αὐτοκρατορίας, σημαντικό συγκοινωνιακό κέντρο καί λιμάνι τής Βαλκανικής καί τής Κεντρικής Εύρώπης, καθώς καί κυρίαρχο κέντρο διαμετακομιστικοῦ ἑμπορίου στό χῶρο τής Μεσογείου.

Τόν 15ο αἰώνα τό ἑβραϊκό στοιχεῖο τῆς διασπορᾶς δέχεται ἕνα μεγάλο πλῆγμα στή Δυτική Εὐρώπη ἀπό θρησκευτικούς φανατισμούς καί προκαταλήψεις. Ἐπίκεντρο τῶν διωγμῶν ἡ Ἐσπανία τοῦ Φερδινάνδου καί τῆς Ἐσβέλλας.



Τό Ίσραηλιτικό νεκροταφεῖο στή Θεσσαλονίκη

'Εκδιώχτηκαν τότε σάν ἀνεπιθύμητοι, μόνο ἀπ' τήν 'Ισπανία, 120.000 περίπου 'Εβραῖοι, πού διασκορπίστηκαν σέ διάφορες πόλεις καί ἐπαρχίες τῆς ὁθωμανικῆς αὐτοκρατορίας. 'Απ' αὐτούς 15.000 περίπου, προερχόμενοι ἀπ' τίς χῶρες τῆς Εὐρώπης, ἡρθαν καί ἐγκαταστάθηκαν σταδιακά στήν πόλη τῆς Θεσσαλονίκης. Πολλοί ἡρθαν ἀπ' τήν Ούγγαρία καί Γερμανία, ίδιαίτερα ἀπό τή Βαυαρία (1470). Είναι οἱ λεγόμενοι «'Ασκεναζίμ» (Aschkenazim, ἀπό τό Aschkenaz = Γερμανία). Οἱ πιό πολλοί, ὅμως, ἡρθαν ἀπό τήν 'Ισπανία, ἀπ' ὅπου διώχτηκαν τό 1492, ὅταν σουλτάνος στήν ὀθωμανική αὐτοκρατορία ἦταν ὁ Βαγιαζήτ Β΄ (1481 -1512). 'Επίσης ἤρθαν στή Θεσσαλονίκη 'Εβραῖοι ἀπ' τή Σικελία καί Κάτω 'Ιταλία (1493), Πορτογαλία καί Προβηγκία (1497). Αὐτοί είναι οἱ λεγόμενοι «'Ισπανοεβραῖοι», οἱ «Σεφαρδίμ» (Sepharadim, ἀπ' τό Sepharad = 'Ισπανία).

Οι Έβραῖοι αὐτοί, πού ἤρθαν στή Θεσσαλονίκη στά τέλη τοῦ 15ου αἰώνα δημιούργησαν στήν πόλη νέες ἐκτεταμένες συνοικίες, χάρη στήν ὑποστήριξη καί τά προνόμια ποὐ ἔγκαιρα τοὑς παραχώρησαν οἱ Τοῦρκοι.

Οι Έβραϊοι δέ θεωροῦνταν ἀπ' τούς Τούρκους κατακτητές «ραγιάδες», δηλαδή ὑπόδουλοι, ὅπως οι "Ελληνες καί οι ἄλλοι σκλαβωμένοι λαοί τῶν Βαλκανίων. <sup>7</sup>Ηταν «μουσαφίρηδες», δηλαδή φιλοξενούμενοι, μ' ὅλα τά σχετικά ἑπακόλουθα<sup>2</sup>. "Ετσι γρήγορα ἀναπτύχτηκαν καί οἰκονομικά καί κοινωνικά, προπαντός στόν τομέα τοῦ ἑμπορίου καί τῆς μεταποίησης (ὑφαντά καί μεταξωτά) μεταφέροντας στό βάρβαρο καθεστώς τοῦ σουλτάνου τή γνώση καί τήν πείρα τῶν προηγμένων χωρῶν τῆς Δύσης ἀπ' τίς ὁποῖες προῆλθαν.

Νέες συνοικίες Έβραῖων θά δημιουργηθοῦν τότε στή Θεσσαλονίκη ἀνάμεσα στίς ἐλληνικές. Μάλιστα ἀπό κάποια συνείδηση ὑπεροχῆς, οἱ νέοι αὐτοἱ κάτοικοι τῆς πόλης δέ θά συνδεθοῦν παρά μόνο χλιαρά μέ τοὑς ὁμόθρησκους Ἐβραίους τῆς παλιᾶς ἑβραῖκῆς κοινότητας τῆς Θεσσαλονίκης.

Μέ κύρια γλώσσα άρχικά τήν ἱταλική, πού ἐπέβαλλε στήν κοινότητα ή ἑβραϊκή ἀριστοκρατία τῶν Ἐβραίων τοῦ Λιβόρνο (Τοσκάνης), οἱ διωγμένοι ἀπ' τή Δύση Ἐβραῖοι θά βελτιώσουν τίς συνθῆκες διαβίωσης στήν ὁθωμανική αὐτοκρατορία καί γρήγορα θά γίνουν οἱ κύριοι οἰκονομικοἰ παράγοντες τῆς Θεσσαλονίκης. Ἡ οἰκονομική, κοίνωνική καί πολιτιστική ἀνάπτυξη τοῦ ἑβραϊκοῦ στοιχείου τῆς Θεσσαλονίκης θά συμβάλει οὐσιαστικά καί στή γενικότε ρη ἀνάπτυξη καί προβολή τῆς πόλης σέ πανευρωπαϊκό μάλιστα ἑπίπεδο.

Οἱ ἑβραϊκές συνοικίες τοῦ ἑμπορικοῦ τομέα καί τῆς περιοχῆς «'Ιπποδρομίου», ποῦ ἀρχικά ἑμφάνιζαν εἰκόνα φτώχειας καί στερήσεων, θ' ἀρχίσουν νά βελτιώνονται σταδιακά, καθώς ραγδαῖα βελτιώνεται καί τό βιοτικό ἐπίπεδο τῶν κατοίκων τους. Έτσι ἡ-ἑβραϊκή κοινότητα, ἰδιαίτερα τόν αἰώνα πού ἀκολούθησε (16ος αἰώνας), θά γίνει ὸ φορέας τῆς οἰκονομικῆς καί πολιτιστικῆς ἀνάπτυξης τῆς πόλης, γεγονός πού ἑδωσε στή Θεσσαλονίκη τή δυνατότητα νά ἑμφανιστεῖ καί πάλι ἀκμάζουσα ἀκόμα καί σ' αὐτή τήν πρώτη χρονική περίοδο τῆς δουλείας στούς Τούρκους δυνάστες.

'Η Θεσσαλονίκη, μέ τήν εύημεροῦσα ἑβραϊκή κοινότητα, θά ὀνομαστεῖ «Μάνα τοῦ 'Ισραήλ» καί ἀκόμα «δεύτερη 'Ιερουσαλήμ». Θά γίνει ή «Σελενίκ» (Selenik) τῶν 'Εβραίων, ὅπως συνήθιζαν νά τήν ὀνομάζουν ἀκολουθώντας τούς Τούρκους, πού τήν ἤθελαν νά λέγεται ὅχι «Θεσσαλονίκη» ἀλλά «Σελανίκ» (Selanik) ἀπ' τό ὄνομα τοῦ Ρωμαίου πρίγκιπα Σελανίκ, ὅπως ἀναφέρει στό «'Οδοιπορικό» του ο Τοῦρκος περιηγητής Ἐλβιά Τσελεπῆ (17ος αἰώνας).

3. Πολλά όνόματα πῆρε κατά καιρούς ἡ πόλη τῆς Θεσσαλονίκης. Στήν ἀρχαιότητα ὀνομάστηκε «Θεσσαλονικεία», «Θεσσαλονίκη», «Θεσσαλονικέων πόλις», «Σαλονικέων πόλις».

'Αργότερα, στό «χρονικό τοῦ Μορέως», ἀναφέρεται σάν «Σαλονίκιον», ἐνῶ σέ λατινικό ἔγγραφο τοῦ 1185 γράφεται «Salonica».

Οἱ Βούλγαροι την ὀνόμαζαν «Saloun» ἢ «Seloun» καὶ οἱ Κουτσόβλαχοι «Saruna» ἢ «Saryna».

Οἰ Τοῦρκοι ἑδωσαν στήν πόλη πολλά ἀνόματα, μεταξύ τῶν ὁποίων: «Se Ianik», «Seranik», «Salnek», «Salonik» κ.ἄ. Στά νεότερα χρόνια ἀνομάστηκε ἀπ' τοῦς 'Ιταλοῦς «Salonico», ἀπ' τοῦς Γάλλους «Salonique» κι ἀπ' τοῦς 'Άγγλους «Salonica»

Σήμερα ἐπίσημη ξενική ὀνομασία τῆς πόλης είναι: «Thessalonique» καί «Thessaloniki».

(Τό κείμενο είναι άπό τήν «Ίστορία τῆς Θεσσαλονίκης» (Θ/νίκη: Ίω. Ρέκου καί Σία Ο.Ε., 1982), σ. 135 κ.ε.).

 <sup>&#</sup>x27;Ο 'Εβραΐος ίστορικός τοῦ 1ου μ.Χ. αἰώνα 'Ιώσηπος, στό βιβλίο του «'Ιουδαϊκή ἀρχαιολογία» ὅπου πραγματεύεται τήν Ιστορία τοῦ ἐβραϊκοῦ λαοῦ ὡς τό 66 μ.Χ. μᾶς ἔχει ἀφήσει πολλά στοιχεῖα γιά σειρά διαταγμάτων ποῦ ἐξέδωσαν οἱ Ρωμαῖοι γιά τήν προστασία τῶν 'Εβραίων στά ὅρια τῆς ἐπικράτειάς τους.

τῆς ἐπικράτειάς τους.
2. Οἰ Ἐβραῖοι, ἀπό τὴν ἀρχή τῆς ἐγκατάστασῆς τους στή Θεσσαλονίκη, ἀσχολήθηκαν συστηματικά μέ τὴν ὑφαντική τοῦ μαλλιοῦ καί τοῦ μεταξιοῦ. Τό 1568 κατόρθωσαν νὰ ἔχουν αὐτόν τόν κλάδο ἀποκλειστικά στά χέρια τους μέ τό προνόμιο τῆς δυνατότητας νὰ πληρώνουν τόν «κεφαλικό φόρο» (κοινῶς «χαράτσι»), σέ είδος. ᾿Ακόμα κατόρθωσαν νὰ ἀγοράζουν ἀπ' τὴν τουρική διοίκηση τό μαλλί στό 1/4 τῆς τιμῆς τοῦ ἐλεῦθερου ἐμπορίου, γεγονός ποὺ τοῦς ἑδωσε πρόσθετες προῦποθέσεις, ῶστε σύντομα νὰ ἑπικρατήσουν στὴν ἀγορά.

Όταν, τό 1685, έγκαταστάθηκε γαλλικό προξενείο στή Θεσσαλονίκη μέ στόχο τήν κατάκτηση τής σημαντικής άγορᾶς τής πόλης άπ' τό γαλλικό έμπόριο, οι 'Εβραίοι άντέδρασαν ἕντονα. 'Αργότερα, μετά τό 1730, οι 'Ε βραίοι συνεργάστηκαν συστηματικά μέ γαλλικούς έμπορικούς οίκους, γεγονός πού ἕκανε δυνατό νά γίνει γνωστή στή Θεσσαλονίκη ή γαλλική κουλτούρα σάν συνέπεια τοῦ στενοῦ δεσμοῦ τής πόλης μέ τά γαλλική έμπορικά συμφέροντα καί των συχνών ἕπαφῶν πού άκολούθησαν.



## ΜΠΑΡΟΥΧ ΣΙΜΠΗ

# Μιά μικρή θεοκρατική ἐμπορική Δημοκρατία

στά πλαίσια τῆς 'Οθωμανικῆς Αὐτοκρατορίας

Εβραίοι έμποροι της Θεσσαλονίκης

ανένας ἀπό τούς ἀσχολούμενους μέ τήν Ιστορία. τῶν Ἰσραηλιτῶν τῆς Θεσσαλονίκης, δέν ἐμελέτησε μέ λεπτομέρειες τήν ὀργάνωση τοῦ ἐμπορίου τῆς πόλεως κατά τούς τελευταίους τέσσερις αἰῶνες, ἀπό τῆς ἀπόψεως τοῦ ρόλου ποὐ διεδραμάτισαν οἱ Θεσσαλονικεῖς Ἰσραηλῖτες στή διεξαγωγή τοῦ τότε διεθνοῦς ἐμπορίου.

Η μελέτη τῶν τόμων «Σεελόθ Οὐτεσουβότ»<sup>(1)</sup> τῶν ραββίνων τῆς πόλης, τυπωθέντων κυρίως στά τυπογραφεῖα τῆς Θεσσαλονίκης, καί μερικά στήν Κωνσταντινούπολη, Βενετία καί ἀλλοῦ, ἀνερχομένων σέ μερικές ἐκατοντάδες, μᾶς ἐπιτρέπει νά ἀναπαραστήσωμεν τήν εἰκόνα τῆς ἐμπορικῆς Θεσσαλονίκης κατά τούς τελευταίους αἰῶνες. Ό i στοριογράφος τῆς Θεσσαλονίκης 'Ιωσήφ Νεχαμᾶ<sup>(2)</sup> ἐχει μελετήσει αὐτούς τούς τόμους καί ὀφείλομεν στήν εὐγέ νειἀν του πολλά ἀπό τά στοιχεῖα τῆς παρούσης μελέτης. Τά στοιχεῖα αὐτά εἶναι ἀκόμα ἀσυναρμολόγητα καί ἀνέκδοτα.

Είναι γνωστό πώς μέ τήν ἄφιξη μεγάλων ρευμάτων καταδιωγμένων ἀπό τή Δύση Ἐβραίων, στό τέλος τοῦ 13ου αίωνα καί στίς ἀρχές τοῦ 16ου, ἀλλοιώθηκε ἐντελῶς ἡ σύνθεση τοῦ πληθυσμοῦ τῆς πόλης.

Σχετικά, ό Α. Λέτσας, στό ἕργο του Πο**ϊα έλατήρια ώθησαν τόν Κάσσανδρο νά ίδρύσει τήν «Θεσσαλονίκη»**, γράφει τά έξῆς:

«Περί τά τέλη τοῦ 15ου αἰώνα, νέος πληθυσμός ἔρχεται νά πληρώσει «τά κενά δημιουργηθέντα ἀπό τήν ἑξολόθρευση τοῦ 'Ελληνικοῦ στοιχείου ἀπό τούς Τούρκους, ἑξακολουθήσας νά καταφθάνει καί μέχρι τέλους τοῦ 19ου αἰῶνα. Είναι οἱ 'Εβραῖοι, οἴτινες ἑξώρμησαν ἀπό τήν 'Ισπανίαν, Πορτογαλίαν, Προβιγγίαν, Σικελίαν καί 'Απουλίαν καί ἡλλοίωσαν ἑκ βάθρων τήν μορφήν καί τήν σύνθεσιν τῆς Θεσσαλονίκης. Μέ τήν φυλετικήν των ὑπόστασιν καί τήν Ισπανικήν γλῶσσαν, ἑδωκαν εἰς τὴν νέαν πατρίδα των τόν χαρακτήρα πόλεως 'Ισραηλιτικῆς καί 'Ισπανικῆς, ἐντός τῆς 'Ελληνικῆς Χερσονήσου».

Οί συνεχεῖς πόλεμοι καί ἡ ὁριστική ἄλωση τῆς Πόλης ἀ πό τόν Μουράτ Β' στίς 29 Μαρτίου 1430, εἶχαν προκαλέσει μεγάλη μείωση τοῦ πληθυσμοῦ, κι ὅταν ὁ Φερδινάνδος καί ἡ 'Ισαβέλλα ἡ Καθολική, ἕδιωξαν τούς 'Εβραίους ἀπό τήν 'Ισπανία, τό 1492, ὁ Σουλτάνος Βαγιαζήτ Β' τούς πρόσφερε ἄσυλο στήν Αὐτοκρατορία του, εἰπών καί τήν περίφημη φράση: «Λένε, πώς ὁ Φερδινάνδος εἶναι ἕνας σοφός βασιλιάς. "Όμως φτωχαίνει τά ἑδάφη του γιά νά πλουτίσει τά δικά μου».<sup>(3)</sup>

Μ' αύτόν τόν τρόπον, ἀπό τοῦ 1492 καί δῶθε προσετέθησαν στόν παληό ἑβραϊκό πληθυσμό τῆς πόλης, ὅπως τό θυμίζει ὁ κ. Λέτσας, χιλιάδες Ἐβραῖοι ἀπό τήν Ἰσπανία, Πορτογαλία, Ἰταλία, Προβιγγία κτλ.

Στά άρχεῖα τῆς Βενετικῆς Δημοκρατίας, ὑπάρχει τό ἡμερολόγιον τοῦ Μαρίν Σανοῦτο, Βενετοῦ ταξειδιώτη ποὑ ἀναφέρει πώς ὑπῆρχαν στήν Θεσσαλονίκη τό 1584, δέκα χιλιάδες ἑβραϊκά σπίτια... Ό ἱερέας Θολοΐτης ἀπό τήν Θεσ/νίκη, ἀνέφερε στόν Γερμανό ἱστορικό Κρούσιο (Κράους) τόν ἴδιον χρόνο, ὅτι ὑπῆρχαν 84.000 Ἐβραῖοι στήν πόλη. Ὁ ᾿Αλεσάνορο Μπιζάνι, Βενετός κι' αὐτός, ὑπολογίζει, τό 1783, τούς Ἐβραίους κατοίκους σέ 23.000 ἔναντι 20.000 Ἑλλήνων, καί οὕτω καθεξῆς.<sup>(4)</sup>

Έν πάσει περιπτώσει, είναι γνωστόν πώς ύπῆρχε στήν Θεσσαλονίκη μιά Έβραϊκή Κοινότης, χρονολογημένη ἀπό τῶν πρό τοῦ 'Αποστόλου Παύλου χρόνων (μέσα Α' αἰ.) ἐνισχυθεῖσα πολύ μέ τήν ἄφιξη καταδιωγμένων ἀπό τήν Δύση καί τήν Κεντρική Εὐρώπη.

Από τὴν Δύση, οἱ Ἑβραῖοι ἔφεραν μαζί τους, ἐκτός ἀπό τίς βιβλιοθῆκες τους, καί τά ἀργαλειά τους καί πολύ γρήγορα, δημιούργησαν ὁλόκληρο δίκτυο Ἱδρυμάτων μορφωτικῶν καί εὐαγῶν ὡς καί μιάν ἀξιόλογη ἐριοβιομηχανία, γενόμενοι καί προμηθευτές τοῦ Ὁθωμανικοῦ στρατοῦ σἑ τσόχα γιά τίς στρατιωτικές στολές.

'Η θέση τῆς Θεσσαλονίκης, σάν σταυροδρόμι τῶν ὀδῶν ξηρᾶς\_καί θαλάσσης πού ἀδηγοῦσαν ἀπό τήν 'Ανατολή πρός τή Δύση κατέστησε τήν πόλη, γιά πολύν καιρό: «ἀποθήκη» Έβραίων πού ἕρχονταν ἀπό τίς χῶρες τῆς Δύσεως, γιά νά σκορπίζονται κατόπιν στίς διάφορες ἐπαρχίες τῆς 'Οθωμανικῆς Αὐτοκρατορίας.

Μ' αὐτόν τόν τρόπο, δημιουργήθηκαν πολλές ἑβραϊκές Κοινότητες σ' αὐτές τίς ἑπαρχίες, μέ κέντρο πνευματικῆς, θρησκευτικῆς καί ἐμπορικῆς ἀκτινοβολίας τήν 'Ισραηλιτική Κοινότητα Θεσσαλονίκης.

Πρώτη δημιουργηθεϊσα άπό τή Θεσσαλονίκη, Κοινότης, ήταν ἐκείνη τῆς Νήσου Ρόδου, τό 1521, κατά ἐπιτακτικόν αἴτημα τοῦ Σουλτάνου Σουλεϊμάν τοῦ Μεγαλοπρεποῦς, πού χορήγησε, στούς νεοφερμένους, διάφορα προνόμια, καί ἰδιαίτερα τούς ἀπήλλαξε ἀπό κάθε φορολογία. Οἱ ἐγκατασταθέντες ἕτοι στή Ρόδο, Ἑβραῖοι εἰσήγαγαν στό νησί τήν βιομηχανία ὑφασμάτων καί τήν 'Ισπανική γλώσσα.

Στίς ἀρχές τοῦ 17ου αἰώνα (1620) ἐγκατεστάθηκαν Θεσσαλονικεῖς Ἐβραῖοι στή Σμύρνη δημιουργοῦντες τήν ἐκεῖ Κοινότητα, γιατί, μέ τό συνεχές κλείσιμο τῶν Στενῶν τῶν Δαρδανελίων ἀπό τό βενετικό στόλο, μέρος τοῦ ἐμπορίου τῆς Κωνσταντινουπόλεως μεταφέρθηκε σ' αὐτό τό λιμάνι.

Παράλληλα άλλοι Θεσσαλονικεϊς Έβραϊοι, δημιούργησαν παροικίες (κοινότητες) σ' όλόκληρη τήν 'Ανατολική Μακεδονία, στή Δυτική Θράκη στήν παληά Βουλγαρία, στήν παληά Σερβία, καί μέχρι τῆς Βοσνίας καί Ἐρζεγοβίνας. "Ετσι δημιουργήθηκαν οἱ κοινότητες Σερρῶν, Δράμας, Καβάλας, Κομοτηνῆς, Ξάνθης, Σόφιας, Ρουστσούκ, Βάρνας, Σεραγέβο, Σκόπια, Νίς, κ.λπ. Στήν Κομοτηνή οἱ Τοῦρκοι ἐγκατέστησαν μάλιστα τούς Ἐβραίους, ἐντός τῆς περιοχῆς τοῦ φρουρίου.

Έβραῖοι τῆς Θεσσαλονίκης δημιούργησαν καί τήν κοινότητα Λαρίσης, ἀπό τόν 16ου αἰῶνα, καί, λίγο ἀργότερα, τήν κοινότητα Τρικάλων.

Τό έκτεταμένο αὐτό δίκτυο ἰσραηλιτικῶν κοινοτήτων, δημιουργηθέν ἀπό τίς ἀνάγκες τῆς διεξαγωγῆς ἐμπορίου σέ ἐπαρχίες μή ἐκμεταλλευόμενες ἐπἀρκῶς ἀπό αὐτή τήν ἄποψη, ἐπέτρεπε στήν Θεσσαλονίκη, νά συγκεντρώνει μέγα μέρος τῆς παραγωγῆς τῶν Βαλκανίων καί τῆς Δαλματίας καί νά ἔρχεται σέ ἄμεσες ἑμπορικές σχέσεις μέ τά μεγάλα ἑμπορικά κέντρα τῆς ἐποχῆς, ὅπως ἦσαν ἡ ᾿Αλεξάνδρεια, ἡ Ραγοῦσα, ἡ ᾿Ανκόνα, καί, ἰδίως, ἡ Βενετία.

Ο έβραϊκός έμπορικός κόσμος τῆς Θεσσαλονίκης διώριζεν ἀπό ἕναν ἀντιπρόσωπον σέ κάθε μεγάλο ἐμπορικόν κέντρο τῆς Δύσης. Αυτός ὁ ἀντιπρόσωπος λεγόταν «πρόξενος» (κόνσολο) καί ἐπιμελεῖτο γιά τά συμφέροντα τῶν ἐντολέων του.

Τά προϊόντα τοῦ Θεσσαλικοῦ κάμπου διοχευτεύονταν

## Μιά μικρή θεοκρατική έμπορική Δημοκρατία

μέσω Λαρίσης καί Τρικάλων, στό λιμάνι τῆς Χαλκίδος (Νεγροπόντε) καί ἀπό ἐκεῖ στή Σμύρνη καί στήν ᾿Αλεξάνδρεια. Γιά τήν διευκόλυνση αὐτοῦ τοῦ ἑμπορίου, οἱ Λαρισινοί Ἐβραῖοι δημιούργησαν ἀργότερα, τόν 19ον αἰώνα, μιάν παροικία στό λιμάνι τοῦ Βόλου, ἐπωφελούμενοι καί ἀπό τόν ἑμφύλιο ἀμερικανικό πόλεμο ποὑ προκάλεσε μεγάλη ὕψωση τῆς τιμῆς τοῦ βάμβακος τῆς Θεσσαλίας.

Τά Σκόπια είχαν ἐξελιχθεῖ σέ ἐμπορικόν κέντρο τῆς Σερβίας. ᾿Από ἐκεῖ ξεκινοῦσαν οἱ ὁμάδες Ἱσραηλιτῶν καί ἐγκαθίσταντο στίς διάφορες σερβικές πόλεις (Μοναστήρι, Ἱστόπ, Νίς).

'Η Θεσσαλονίκη δέν άρκέστηκε στήν δημιουργία μόνον τῶν παροικιῶν πού ἀναφέραμε παραπάνω. Δημιούργησε καί μιἀν ἰσχυρή παροικία στήν ἴδια τή Βενετία ὅπου ὑπῆρχον ήδη δύο ἄλλες, μιά Γερμανική (Germanica) καί μιά δυτική (Ponentina) ἀπό τήν λέξη Ponenta ποὑ σημαίνει ἀύση). 'Η Θεσσαλονικιώτικη παροικία λεγόταν Lebantina, ἀπό τήν λέξη Lebanta ποὑ σημαίνει «'Ανατολή» καί, χάρη στή δράση αὐτῆς, ἡ Θεσσαλονίκη ἕγινε ἕνα είδος 'Υποκαταστήματος τῆς Βενετίας στά Βαλκάνια, συγκεντρώνουσα στά χέρια της ὅλο τό ἑμπόριο τῆς Χερσονήσου πρός Βενετίαν. Συγκέντρωνε ἀκόμα καί ὅλα τά προϊόντα τῆς Ραγούσας μέσω μιᾶς παροικί~ς ἀπό 'Εβραίους ποὑ είχαν ἕρθει ἐκεῖ κατ' εὐθείαν ἀπό τὴν 'Ισπανία.

'Από τοῦ 1520, ἡ Ραγούσα πλήρωνε φόρον ὑποτελείας στόν Σουλτάνο. Τοῦτο τήν διευκόλυνε στή συγκέντρωση δλου τοῦ ἐμπορίου τῆς Δαλματίας, τό ὁποῖον διοχετευόταν πρός τό λιμάνι τῆς Θεσσαλονίκης, μέ ἐνδιάμεσο σταθμό τό 'Ιατί, πού ἦταν ἕνα είδος ὑποκαταστήματός της.

Γιά τήν έξασφάλιση τῆς ὁμαλῆς καί ἀρμονικῆς λειτουργίας αὐτοῦ τοῦ δικτύου Κοινοτήτων στόν ἐμπορικό τομέα, ἡ Θεσσαλονίκη ἴδρυσε ἰσχυρές παροικίες καί στή Βιέννη, καί στήν Κωνσταντινούπολη μέ δικές τους συναγωγές. Μέ αὐτόν τόν τρόπο, ἡ Θεσσαλονίκη κατέστη μιά ἐμπορική δημοκρατία πού ἦταν θεοκρατική, ἀφοῦ τίς κοινότητες διοικοῦσαν οἱ ραββίνοι καί ἐξαρτῶντο ἀπό τούς «Χαχμέ-Σαλονί,«» (Ραββίνους Θεσσαλονἶκης). Ἡ δημοκρατία αὐτή ἔφτασε σć σημεῖο νά ἀσκεῖ πιέσεις ἐπί τῶν παπικῶν πόλεων καί νά ἐπηρεάζει ἡγεμόνες τῆς Δύσεως μέ τήν προστασίαν τῶν ἰσραηλιτῶν ἐναντίον τῆς σκληρότητος τῆς Ἱερᾶς Ἐξετάσεως καί τῶν συκοφαντιῶν φανατικῶν χριστιανικῶν στοιχείων.

Ή περίπτωση τῆς 'Ανκόνας καί τοῦ 'Ερρίκου Γ' τῆς Γαλλίας μᾶς δίνει τό μέτρο τῶν ἐπεμβάσεων αὐτῶν.

Δύο Έβραῖοι ἀσκοῦσαν μεγάλην ἐπιρροή στήν αὐλή τοῦ Σουλτάνου, τόν 16ον αἰώνα. Ὁ Ἰωσήφ Ἀνασῆ (1504-1579) καί ὁ Σολομών Ἀσκεναζῆ (1520-1602).

Ο 'Ιωσήφ 'Ανασῆ ἤ 'Ιωσήφ τῆς Νάξου ἀνῆκε στήν οἰκογένεια Νασῆ - Μενδές, πού ἔφυγε ἀπό τήν 'Ισπανία τό 1492 γιά νά ἐγκατασταθῆ στήν Πορτογαλία. Μετά τή δημοσίευση τοῦ διατάγματος ἀπελάσεως ἐκ Πορτογαλίας τό 1497, ἡ οἰκογένειά του βαπτίστηκε γιά τό θεαθῆναι γιά νά μπορέσει νά παραμείνει στή χώρα. Ό 'Ιωσήφ γεννήθηκε στά πρῶτα χρόνια τοῦ 16ου αίώνα καί πῆρε τό ὄνομα Χοάο Μιγουέθ. Οἱ θεῖοι του ἦσαν πλούσιοι τραπεζίτες πού είχαν ἕνα ὑποκατάστημα στήν 'Αμβέρσα, ὡς καί μεγάλα συμφέροντα σέ διάφορες χῶρες, ἰδία στήν Γαλλία, καί στή Βενετία. "Όταν πέθανε ὁ θεῖος του Φρανθέσκο Μενδές, ἕφυγε γιά τήν 'Αμβέρσα, τό 1535, μέ τή χήρα αὐτοῦ, Βεατρίκη Μενδέσια, γνωστή σά Δόνα Γράσια (μετάφραση τοῦ ἐβραϊκοῦ ὀνόματος Χανά), ποὺ ἑδωσε ἀργότερα, στήν Κωνσταντινούπολη, τήν κόρη του Ρέινα, γιά γυναίκα στόν 'Ιωσήφ.

'Από τήν 'Αμβέρσα, ή οἰκογένεια πῆγε, μέσω Βενετίας στήν Κωνσταντινούπολη, ὅπου μποροῦσε ἐλεύθερα πιά νά ἐπανέλθει στή μωσαϊκή θρησκεία. Τό 1553, ὁλόκληρη ἡ οἰκογένεια συγκεντρώθηκε στήν 'Οθωμανική πρωτεύουσα.

'Εκεῖ βοήθησε πολύ τά γεσιβόθ, ἴδρυσε ἕνα ἑβραϊκό τυπογραφεῖο καί ἀνέπτυξε τή διδασκαλία τῆς Τορά.



Μετά τήν πυρκαγιά τῆς Θεσσαλονίκης στό στρατόπεδο Zeitennick μιά οίκογένεια Έβραίων.

(Προσφορά τοῦ ἰατροῦ κ. 'Αλ. Καρίπη)

Ο 'Ιωσήφ ἔγινε σύμβουλος τοῦ Σουλτάνου Σουλεϊμάν Β' καί συνδέθηκε μέ μεγάλη φιλία μέ τόν υἰόν του Σελίμ πού ἀνέβηκε ἀργότερα, στόν αὐτοκρατορικό θρόνο.

Ο Σελίμ τοῦ παρεχώρησε ώρισμένα νησιά τοῦ Αἰγαίου καί τοῦ 'δωσε τόν τίτλο «Δούξ τῆς Νάξου». 'Επίσης τοῦ δωσε δικαιώματα καί ἐπί τῆς πόλεως τῆς Τιβεριάδος καί ἑξι ἄλλων γύρω πόλεων. 'Ο 'Ιωσήφ ἀπεφάσισε νά ἀνοικοδομήση τήν Τιβεριάδα καί νά συγκεντρώσει ἐκεῖ 'Εβραίους τῆς Διασπορᾶς. Τό κτίσιμο τῶν τειχῶν τελείωσε τό 1565 καί ἀρχισε ἡ φύτευση μουριῶν γιά τή δημιουργία μιᾶς βιομηχανίας μεταξιοῦ καί μιᾶς ἄλλης μαλλίνων ὑφασμάτων. 'Αλλά τό πρῶτο καράβι πού ἑφερε 'Εβραίους μετανάστες συνελήφθη ἀπό πειρατές. Τοῦτο καί ǎλλες ταλαιπωρίες ἀποθάρρυναν τόν 'Ιωσήφ καί τό μεγάλο ὄνειρό του ἐγκαταλείφθηκε.

Σά δεξί χέρι τοῦ Σουλτάνου Σαλίμ, ὁ ἀωσήφ διεδραμάτισε σπουδαΐον ρόλο σέ ὅλες τίς διαπραγματεύσεις μεταξύ τῆς Ὁθωμανικῆς Αὐτοκρατορίας καί τῶν Εὐρωπαϊκῶν Κρατῶν. Ἐπωφελήθηκε τῆς ἐκρήξεως τῆς πυριταδαποθήκης τῆς Βενετίας στήν Κύπρο γιά νά στείλει στρατεύματα σ' αὐτό τό νησί καί νά μειώσει τήν βενετική ἐπιρροή στήν ᾿Ανατολική λεκάνη τῆς Μεσογείου. Ἄλλη φορά, κατέσχε γαλλικά πλοΐα μέ τά ἐμπορεύματά τους στήν ᾿Αλεξάνδρεια καί τά πώλησε γιά νά εἰσπράξει χρέη τῆς Γαλλίας πρός αὐτόν. Οἱ ξένοι πρεσβευτές κατάλαβαν ἕτσι ὅτι ἔπρεπε νά χαίρουν τῆς φιλίας του ἅν ἦθελαν νά ἐπιτύχουν στίς ἀποστολές τους.

Αύτός ὑπῆρξεν ὁ Ἰωσήφ Δούξ τῆς Νάξου. Μεταξύ τῶν δραστηριοτήτων του ὑπέρ τῶν καταδιωγμένων Ἐβραίων, ἀναφέρεται κι ὁ ἀγώνας πού ἀνέλαβε, μαζί μέ τήν κοινότητα Θεσσαλονίκης, ἐναντίον τῆς παπικῆς πόλεως Ἀνκόνα καί ἐναντίον τοῦ Πάπα Παύλου Δ΄.

Στήν 'Ανκόνα ύπῆρχαν πολλοί Μαρράνοι που ἀκολουθοῦσαν τόν 'Ιουδαϊσμό. 'Η 'Ιερά 'Εξέταση συνέλαβε τόν Αῦγουστο 1555, πολλούς ἀπό αὐτοὺς, καί κατέσχε τίς περιουσίες τους.

Τῆ προτροπῆ τοῦ Ἰωσήφ, ὁ Σουλτάνος Σουλεϊμάν ἐζή-

# Μιά μικρή θεοκρατική έμπορική Δημοκρατία

τησε νά άφεθούν έλεύθεροι οι 'Οθωμανοί ύπήκοοι, άπειλώντας τόν Πάπα, έν έναντία περιπτώσει, νά λάβει σκληρά μέτρα έναντίον των Χριστιανών τῆς ἐπικρατείας του. Ο Πάπας άναγκάστηκε να υποχωρήσει, άλλά πάλιν έκαψε στήν πλατεία τῆς 'Ανκόνας εἴκοσι τέσσερους μαρράνους πού δέν δέχθηκαν ν' άπαρνηθούν τόν 'Ιουδαϊσμό. Μέ τά γεγονότα αυτά, ὁ Ἰωσήφ καί ἡ θεία του ἀπεφάσισαν νά κηρύξουν οίκονομικό πόλεμον έναντίον τῆς 'Ανκόνας. "Ηταν ή πρώτη φορά άπό δεκαπέντε αιώνων πού οι 'Eβραΐοι δέν άπαντοῦσαν στίς σφαγές μέ θρήνους. Οὶ κοινότητες τῆς 'Οθωμανικῆς αὐτοκρατορίας μέ ἐπικεφαλῆς τῆν Θεσσαλονίκη, μποϊκόταραν, τό λιμάνι τῆς 'Ανκόνας καί ἕστειλαν πιά τά έμπορεύματά της μέσω τοῦ λιμένα τῆς Πεζάρου. Πολύ γρήγορα, ή Άνκόνα ἕπεσε οίκονομικά γιά νά μήν ξανασηκωθεϊ πιά<sup>(5)</sup>

Παράλληλα μέ τη δράση του 'Ιωσήφ 'Ανασή ύπέρ των Έβραίων, ο Σολωμόν 'Ασκεναζή βοήθησε να γίνη Βασι-λιάς τής Πολωνίας ο Έρρίκος ντ' 'Ανζού, κι όταν ο Έρρίκος έγινε καί Βασιλιάς τῆς Γαλλίας, θυμήθηκε τόν εὐεργέτη του καί πήρε μέτρα προστασίας ύπέρ των 'Ισραηλιτών τής Γαλλίας. 'Αναφέρεται σχετικά καί ἕνα διάταγμά του τής 11 Νυεμβρίου 1574, πρώτου έτους τής βασιλείας του, ύπέρ των Ίσραηλιτών τῆς Μπορδώ, πού ὑπέφεραν ἀπό τίς συκοφαντίες τών Χριστιανών συμπολιτών τους.

Ο 'Ασκεναζή ύπέγραψε τήν συνθήκη εἰρήνης μέ τήν Βενετία ἐκ μέρους τῆς Τουρκίας τό 1576. 'Ο Δόγης δέν θέλησε άρχικῶς νά δεχθή τήν ὑπογραφή ένός 'Εβραίου, άλλά μπροστά στήν έπιμονή του Σουλτάνου, άναγκάστηκε νά ὑποχωρήση<sup>(6)</sup>. Τό 1573 είχεν ἐπιτύχει ἀπό τόν Δόγη τήν άκύρωση τοῦ διατάγματος πού προέβλεπε τήν ἐκδίωξη τῶν Ἐβραίων ἀπό τή Βενετία.

Η οίκονομική άκμή της Θεσσαλονίκης του 10ου αίώνα καί 17ου, συζητιέται πλατειά στή Δύση. Ο Γερμανός οἰκονομολόγος Βέρνερ Ζόμπαρτ άναφέρει στό βιβλίο του «Οί Έβραῖοι καί ή οἰκονομική ζωή» (κεφάλαιον 10) ἀπόσπασμα έκθέσεως του Γάλλου πρεσβευτή της Γαλλίας στή Χάγη του 1692, στήν όποία σημειώνεται επίσημα ότι οι Έβραϊκές παροικίες άνά τήν Εύρώπη συνεργαζόταν μεταξύ τους στό έμπόριο καί ότι ή «'Εβραϊκή παροικία της Θεσσαλονίκης συνέδεε τήν 'Ανατολή μέ τό Νότο μέ τήν Δύση, μέσω τῆς Βενετίας, ἡ ὁποία μαζί μέ τήν Ἑβραϊκή παροικία τοῦ "Αμστερδαμ, ἤλεγχε τό παγκόσμιο ἐμπόριο».

Στήν είσαγωγή τοῦ βιβλίου του ὁ Ζόμπαρτ λέγει πώς οἱ μεταβολές στήν οίκονομική ζωή της Εύρώπης μετά τόν 15ον αίώνα πού μετατόπισαν τό οίκονομικόν κέντρον τῶν Νοτισευρωπαϊκών χωρών πρός τίς Βορεισδυτικές χώρες, ή ταχεία παρακμή τῆς Ἰσπανίας καί ἡ παράλληλη ταχεία άκμή της 'Ολλανδίας όφείλονται στά μεταναστευτικά ρεύματα τῶν Ἐβραίων, οἱ ὁποῖοι ἑξασφάλιζαν τήν οἰκονομική άνοδο των χωρών καί των πόλεων στίς όποιες έγκαθίσταντο. ή έκδίωξη τών Έβραίων προκαλούσε ταυτόχρονα καί τήν οικονομική παρακμή των πόλεων καί των χωρών πού έγκατέλειπαν. Σέ τοῦτο, κατά τόν Ζόμπαρτ, ὀφείλεται ή τεράστια έπιρροή πού ἄσκησαν οι Έβραῖοι καί πού ύπερβαίνει όλες τίς άλλες ἐπιρροές στήν ἐξέλιξη τῆς σύγχρογης οίκονομίας καί ταυτόχρονα τοῦ πολιτισμοῦ.

Τό 1648, ό κόμης — δούξ ντέ 'Ολιβάρες πρότεινε σά λύση τοῦ οἰκονομικοῦ προβλήματος τῆς 'Ισπανίας «τήν ἐπάνοδο τῶν Ίσραηλιτῶν τῆς Θεσσαλονίκης στήν Ἱσπανική Χερσόνησο». 'Ασφαλώς ό Ντέ 'Ολιβάρες μιλοῦσε τότε ὑπό τήν έπίδραση τῆς ἐμπορικῆς ἐπιτυχοῦς δραστηριότητος τών Ίσραηλιτών Θεσσαλονίκης πού άποτελούσαν, μέ τό εύρύ δίκτυο τῶν κοινοτήτων πού είχαν δημιουργήσει στήν Οθωμανική αύτοκρατορία, μιάν αύτόνομη θεοκρατική έμπορική δημοκρατία έντός τῆς Αὐτοκρατορίας.

4. 'Αρχεία τής Βενετικής Δημοκρατίας.

5. & 6. Ίακώβ Ρεζνίκ, «Ό Δούξ Ίωσήφ της Νάξου», Παρίσι 1936, Karrier, «Negotiations de la France au Levant», Ούίλλιαμ Μίλλερ, «Ή Φραγκοκρατία στήν Έλλάδα», 'Αθηναι 1960.



Ο σιδηροδρομικός σταθμός Θεσσαλονίκης τό 1888

('Η είκόνα είναι ἀπό τήν συλλογή τοῦ κ. Π. 'Ενεπεκίδη)

 <sup>«</sup>Σεελότ Ούτσουβόθ» έξεδόθησαν άπό όλόκληρη σειρά ραββίνων τῆς
 Θεσσαλογίκης, μεταξύ τῶν ὁποίων οἰ Ἰωσήφ Μπέν - Λέρ καί Σαμουέλ Μεδίνα ντέλ Κάμπο (Μοαρασσάμ) τόν 16ον αίώνα, Μοαράς (Χαήμ Σαμπετάϊ), Μοασάχ (Σολομών 'Ακοέν) τόν 17ον αίώνα, 'Αμαρίλιο, Περαχιά, και 'Ισάκ Μπεσαντζή τόν 18ον αι. Σαρρμάνο, Μόλχο τόν 19ον αι κ.λπ. 2. 'Ο Ίωσήφ Νεχαμά έγραψε μεταξύ άλλων «La Ville

Convoiteé» πού άναφέρεται στήν ιστορία τῆς Θεσσαλονίκης, μέ τό ψευδώνυμο P. 'Risal (Παρίσι), μιά πολύτομη ιστορία των 'Ισραηλιτών Θεσσαλονί-

κης και άλλα έργα. 3. Τοῦτο ἀναφέρεται ἀπό τόν Ραββῖνον Καψάλη, τῆς Κρήτης, σύγχρονον τοῦ Βανιαζήτ



Οἰκογένεια Ἐβραίων σέ κυριακάτικο περίπατο

ίστορία τοῦ ἐμπορίου τῆς Θεσσαλονίκης δέν θά ἦτο πλήρης ἐάν δέν ἀνεφέραμεν περί τῶν 'Ισραηλιτῶν κατοίκων αὐτῆς, οἴτινες, ἰδίως κατά τόν ΙΣΤ' καί κατά τόν ΙΘ' αἰώνα ἀπετέλεσαν τό σπουδαιότερον ἐμπορικόν στοιχεῖον τῆς πόλεως.

Οἱ πρῶτοι 'Ισραηλίται ἐγκατεστάθησαν εἰς τήν Θεσσαλονίκην κατά τήν Μακεδονικήν περίοδον καί ἰδίως ἐπί 'Αντιγόνου Γονατά. 'Ήσαν Έλληνόφωνοι ἐξ Αἰγύπτου, πατριῶται τῶν μεταφραστῶν τῆς Παλαιᾶς Διαθήκης τῶν 70, καί ἤσαν κατά τό πλεῖστον τεχνῖται.

'Εκ τῶν πράξεων τῶν 'Αποστόλων καί τῆς πρός Θεσσαλονικεῖς ἐπιστολῆς τοῦ 'Αποστόλου Παύλου, συνάγομεν ὅτι κατά τήν Ρωμαϊκήν περίοδον καί περί τά μέσα τοῦ Α' αἰώνος μ.Χ., ὑπῆρχε Κοινότης 'Ισραηλιτῶν ἐν Θεσσαλονίκŋ.

κη. ή πρώτη όμως άκριβής ίστορική πηγή περί ύπάρξεως κοινότητος Ίσραηλιτών έν Θεσσαλονίκη, προέρχεται ἀπό τούς χρόνους τῆς πρώτης σταυροφορίας. Είναι μιά ἐπιστολή Ίσραηλίτου, εύρεθείσα είς τό Κάϊρον της Αίγύπτου καί ήτις είχεν ἀποσταλεῖ ἀπό τήν Τρίπολιν εἰς Κωνσταντινούπολιν. Είς αὐτήν γίνεται λόγος ὅτι ἡ Ἰσραηλιτική Κοινότης Θεσσαλονίκης άπηλλάγη τῆς πληρωμῆς τοῦ φόρου ύπό τοῦ Αὐτοκράτορος ᾿Αλεξίου τοῦ Κομνηνοῦ. Ἡ γενναιοδωρία αὕτη τοῦ Αὐτοκράτορος ὡφείλετο εἴτε εἰς τήν μεγάλην πενίαν των 'Ισραηλιτών τῆς Θεσσαλονίκης κατ' αὐτήν τήν ἐποχήν, εἴτε ἴσως καί τό πιθανότερον, εἰς τόν φόβον του 'Αλεξίου μήπως ούτοι ταχθούν μέ τό μέρος τῶν σταυροφόρων, οἴτινες κατά τήν ἑποχήν εἶχον καταλάβει πόλεις τινάς του Βυζαντίου, ἐπεδίωκε δέ διά του μέτρου τούτου, ὅπως προσελκύσει τούς 'Ισραηλίτας πρός τό μέρος του.

Κατά τό 1170 ὁ Βενιαμίν ἐκ Τουδέλα, ἐπισκεφθείς τήν Θεσσαλονίκην, εὐρε εἰς αὐτήν 500 'Ισραηλίτας, οἴτινες πτωχοί κατά τό πλεῖστον, ἀπέζων ἐκ τῆς χειροτεχνίας καί τῶν βαναύσων ἐπαγγελμάτων. Οἱ 'Ισραηλίται ἐπί Βυζαντινῶν, ἔχαιρον τῆς προστασίας τῶν νόμων καί ἐπετρέπετο εἰς αὐτούς νά συγκατοικοῦν εἰς τάς ἰδίας συνοικίας μέ τούς Χριστιανούς. Ἐπίσης, προῖστατο αὐτῶν προϊστάμενος ἤ ἔφορος διοριζόμενος ὑπό τῆς κυβερνήσεως. Οὕτω, εἰς μίαν ἐπιστολήν τοῦ Εὐσταθίου, Ἐπισκόπου Θεσσαλονίκης κατά τόν ΙΒ' αἰώνα πρός τόν Πατριάρχην Κωνσταντινουπόλεως, παραπονεῖται οὖτος ὅτι ἐπετράπη εἰς τούς 'Ισραηλίτας τῆς Θεσσαλονίκης νά κατοικοῦν χριστιανικάς οἰκίας, εἰς τάς ὁποίας ὑπῆρχον χριστιανικαί εἰκόνες.

Μεταξύ τῶν Ἰσραηλιτῶν τοῦ ΙΔ' αἰώνος, ὑπῆρχον διανοούμενοι καί μορφωμένοι, οἴτινες εἶχον μεγάλας σχέσεις μέ τούς χριστιανούς, τούς ὁποίους ὑπέβλεπον οἱ φανατικοί χριστιανοί κατηγοροῦντες τούτους ἐπί ἰουδαῖσμῶ.

Κατά τόν ΙΓ' καί ΙΔ' αἰώνα, ἡ 'Ισραηλιτική Κοινότης ηὐξήθη διά τῆς ἀφίξεως μεγάλου ἀριθμοῦ μεταναστῶν ἐκ Γερμανίας, Γαλλίας καί 'Ιταλίας, οἵτινες ἔφευγον τήν δίωξιν τῶν χριστιανῶν βασιλέων καί κληρικῶν. Οἱ ἐξ 'Ιταλίας 'Ισραηλίται συνέστησαν δύο κοινότητας, τήν Σικελιανήν καί τήν 'Απουλιανήν.

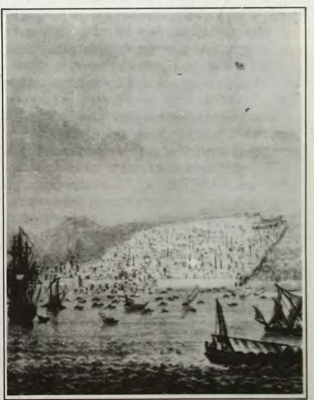
# Οἱ ἰσραηλίται τῆς Θεσσαλονίκης

Τού ΓΕΩΡΓ. Κ. ΧΡΙΣΤΟΔΟΥΛΟΥ

Πολλάκις ἱεράρχαι τῆς Θεσσαλονίκης ἐπροστάτευσαν τούς Ἰσραηλίτας κατά τοῦ φανατισμοῦ τοῦ ὄχλου τῆς πόλεως. Οῦτω οἱ Ἰσραηλίται ἐπένθησαν ἐπί μίαν ἐβδομάδα τόν θάνατον τοῦ ἀρχιεπισκόπου Συμεών διά τήν προστασίαν τὴν ὀποίαν τοῖς παρεῖξε ὁ ἱεράρχης οὕτος, ὅστις ἀπέθανε κατά τό 1429.

Νέα ἐποχή ἀνθήσεως τῆς Ἰσραηλιτικῆς κοινότητος ἀνέ τειλε, κατά τήν κατάληψιν τῆς πόλεως ὑπό τῶν Τούρκων τό 1430. Εἰς τούς Ἰσραηλίτας ὁ Ἀμουράτ παρεχώρησε τά αὐτά δικαιώματα, ὡς καί εἰς τοῦς ἄλλους μή Μουσουλμάνους κατοίκους. Οἱ δὲ ραβίνοι ἀπέκτησαν τά αὐτά δικαιώματα καί προνόμια, τά ὁποῖα παρεχωρήθησαν εἰς τούς ἀρχηγούς τῆς χριστιανικῆς θρησκείας.

'Η εὑημερία τήν όποίαν ἀπελάμβανον οἱ 'Ισραηλίται ἐν Θεσσαλονίκη κατά τόν ΙΔ΄ αἰώνα, περιγράφεται εἰς ἐπιστολήν τοῦ 'Ισαάκ Ζαρφατῆ ἀποσταλεῖσαν κατά τά τέλη τοῦ ΙΕ' αἰώνος εἰς 'Ισραηλίτας τῆς Γερμανίας καί ἐν τῆ ὁποία συμβουλεύει αὐτούς ὅπως μεταναστεύσουν εἰς τήν Τουρκίαν. Τήν συμβουλήν ταύτην ἡκολούθησαν πολλοί ἐκ



Άποψη τῆς Θεσσαλονίκης τοῦ 1800 ἀπό τόν Θερμαϊκό.

Γερμανίας, οΐτινες ἐγκατεστάθησαν εἰς Θεσσαλονίκην, χάριν δέ αὐτῶν ὁ Benjamin ha Levy τῆς Νυρεμβέργης συνέταξεν ἰδιαίτερον λειτουργικόν.

'Ο ΙΕ' αἰών εἶναι ὁ χρυσοῦς αἰών τῆς 'Ισραηλιτικῆς Κοινότητος Θεσσαλονίκης. Κατά τῶ 1492 τῆ προτάσει τοῦ Τορκεμάδα, ὁ βασιλεύς τῆς 'Ισπανίας ὑπέγραψε διάταγμα ἐξώσεως τῶν 'Ισραηλιτῶν ἑξ 'Ισπανίας.

`Εκ τῶν 600.000, ὅπως ὑπολογίζονται ὑπό τοῦ Dr. Ἰσάκ 'Αβραβανέλ, ὑπουργοῦ τοῦ 'Αλφόνσου τοῦ E', ὅστις συνεμερίσθη τήν τύχην τῶν ὁμοθρήσκων του, οἱ ἐκδιωχθέντες Ἰσραηλῖται, περί τούς 20.000 ἤλθον εἰς Θεσσαλονίκην. Ἐπίσης περί τούς 10.000 προήρχοντο ἑξ Ἰταλίας καί Πορτογαλίας. Μεταξύ αὐτῶν ὑπῆρχον τινές ἀνήκοντες εἰς ἀνωτέραν τάξιν καί μορφωμένοι.

Ο Σουλτάνος Βαγιαζήτ, ἐδέχθη τούς ἐξορίστους μέ εὐμένειαν. Οὕτω δέ οἱ ἐγκατασταθέντες εἰς τήν Θεσσαλονίκην, ἔδωκαν ὥθησιν εἰς τήν ὑλικήν καί πνευματικήν πρόοδον τῆς πόλεως, ἤτις εἶχε καταπέσει ἀπό τῆς ἀλώσεως.

Σχολαί Ταλμουδικαί ἰδρύθησαν, αἴτινες ἀπέκτησαν τοιαύτην φήμην, ὥστε ὁ Ἰσάκ Ἀβραβανέλ, ἔστειλε τόν υἰόν του Σαμουήλ νά σπουδάσει εἰς Θεσσαλονίκην.

'Επίσης ἰδρύθησαν βιβλιοθῆκαι χάριν τοῦ λαοῦ ὑπό τοῦ Γιουδā Μπενβενίστε, υἰοῦ τοῦ πρώην ὑπουργοῦ τῶν Οἰκονομικῶν τῆς 'Ισπανίας.

Έκτός τῆς Έλληνικῆς Συναγωγῆς καλουμένης El-Kahal de los Yavanim, ὑπῆρχον 30 ἄλλαι διά τούς ἐξ Ίσπανίας, Πορτογαλίας καί Γερμανίας καί εἰς τάς ὁποίας διετηροῦντο τά ἑθιμα καί τά λειτουργικά τῆς χώρας τῆς προελεύσεως αὐτῶν.

Ο ποιητής τῆς ἐποχῆς Samuel Usque, μέ ζωηρά χρώματα περιγράφει τήν εὐμάρειαν τῆς Θεσσαλονίκης, τήν όποίαν ἀποκαλεῖ μητέρα τοῦ Ἰουδαϊσμοῦ.

«Μέγας ἀριθμός καταδυναστευομένων καί καταδιωκομένων 'Ισραηλιτῶν, λέγει», ἐγκατεστάθη εἰς Θεσσαλονίκην, ὅπου ἐγένοντο δεκτοί ὡς νά ἤτο ἡ πατρίς αὐτῶν 'Ιερουσαλήμ».

Τό 1545 ήτο άτυχές ἕτος διά τήν πόλιν καί τούς 'Ισραηλίτας. Μεγάλη πυρκαϊά κατέστρεψε 8.000 οἰκίας, 18 συνα-



Καφενεία στήν πλατεία Ἐλευθερίας (ʿΑπό τὄ βιβλίο τοῦ Ν. Μουτσόπουλου «Θεσσαλονίκη 1900 - 1917»)

γωγάς καί είχε περί τά 200 θύματα.

Έπειδή ἐπροκαλοῦντο ρήξεις και ταραχαί μεταξύ τῶν κατοίκων Τούρκων καί τῶν ἐξ Ἱσπανίας ἰδίως, Ἱσραηλιτῶν, οἴτινες ἀγαπῶντες τήν ἐπίδειξιν τοῦ πλούτου των, ἔφεραν ἀμφιέσεις μεταξωτάς καί κοσμήματα τά ὀποῖα μετά φθόνου ὑπεβλέποντο ὑπό τοῦ ὄχλου, ἡ Ἀρχιρραβινεία ἀπηγόρευσε ἐπί 10 ἔτη τάς πολυτελεῖς ἀμφιέσεις εἰς τάς ὀδούς, καί τά κοσμήματα ἐκ χρυσοῦ καί πολυτίμων λίθων. Ἐπίσης ἀπηγορεύθησαν αἰ γαμήλιοι πομπαί καί παρελάσεις εἰς τάς ὀδούς κατά τήν νύκτα. ὡς καί al μουσικαί, οἱ χοροί τῶν δύο φυλῶν καί τά τυχερά παίγνια.

Κατά τό 1515, ίδρύθη ὑπό τοῦ Judal Gedaliah, τό πρῶτον τυπογραφεῖον ἐν Θεσσαλονίκη, μέ στοιχεῖα τά όποῖα μεταφέρθησαν ἐκ Λισσαβῶνος. Τό πρῶτον βιβλίον τό ὸποῖον ἐξῆλθε ἐκ τῶν πιεστηρίων, ἤτο τό βιβλίον τοῦ Ἰώβ. Μετά τὴν ἐκδοσιν 3-4 ἔργων, τό τυπογραφεῖον ἔπάυσε νά ἐργάζεται.

Κατά τό 1560, νέον τυπογραφεῖον ἱδρύθη ὑπό τῶν ἀδελφῶν Σολομών καί Ἰωσήφ Γιαμπέζ.

Τό 1592, μέ τήν οἰκονομικήν βοήθειαν πλουσίων 'Ισραηλιτῶν τῆς Βενετίας, τυπογραφεῖον μέ καλλίτερα στοιχεῖα ἰδρύθη ὑπό τῶν υίῶν Ματθία.

Μία κατάπτωσις ύλική καί πνευματική τῶν 'Ισραηλιτῶν Θεσσαλονίκης, ἐπῆλθε μέ τό κήρυγμα τοῦ ψευδομεσσία Σαμπετάϊ Σεβῆ κατά τό 1655, τό ὁποῖον εὖρε γόνιμον ἔδαφος διαδόσεως εἰς τήν Θεσσαλονίκην, ἤτις ἤτο τότε τό κέντρον τῶν καβαλιστικῶν μελετῶν καί τοῦ Μεσσιανισμοῦ.

Οἱ ραββῖνοι ἕλαβον μέτρα περιστολῆς τοῦ κακοῦ, καί ἐπροκάλεσαν τήν ἑξορίαν τοῦ ψευδομεσσία ἀπό τήν πόλιν, ἀλλά εἰς τό τέλος ὑπό τήν πίεσιν τοῦ ἀμαθοῦς καί φανατικοῦ ὄχλου ὑπεχώρησαν καί ἡ Θεσσαλονίκη ἑγινε τό θέατρον στάσεων.



Ο Σαμπετά Σεβη.

Τό κήρυγμα τοῦ Σαμπετάϊ

έδημιούργησε τήν αἴρεσιν τῶν ντονμέδων, οἴτινες ἐκάλουν ἑαυτούς Maaminim (πιστούς), haberim (συντρόφους), Baale Mil Hamali (στρατιῶτας), ἀργότερον ὅμως γνωστοί ὑπό τό ὄνομα Ντονμέδων (ἀποστᾶται).

'Ακολουθοῦντες τό παράδειγμα τοῦ ἀρχηγοῦ αὐτῶν οί ντονμέδες ἑξωτερικῶς μέν ἐξήσκουν τόν ἰσλαμισμόν, ἐν τῶν κρυπτῶ ὅμως διετήρουν τάς ἰουδαϊκάς ἱεροτελεστίας, καί ἀπετέλουν ἰδιαιτέραν Κοινότητα ἀποκαλοῦντες τούς λοιπούς 'Ισραηλίτας Κοφερίμ (ἀπίστους).

Ή α(ρεσις αὐτή τοῦ Σαμπετά), συνετέλεσε εἰς τήν κατάπτωσι τῶν ἰσραηλιτῶν μεταξύ τοῦ 1650-1750, ἤτις καταφαίνεται ἐκ τῆς διακοπῆς τῆς λειτουργίας τῶν τυπογραφείων μεταξύ 1628-1651.

Κατά τόν ΙΗ΄ αίώνα, ίδρύθηκαν 2 τυπογραφεῖα, τοῦ Leir Askenazi καί Rafail Kalai.

'Από τά μέσα δέ τοῦ ΙΘ' αἰῶνος, ἡ ὑλική καί πνευματική κατάστασις τῆς ἰσραηλιτικῆς Κοινότητος ἤρχισε νά βελτιοῦται. Τοῦτο ὀφείλεται, κατά μέγα μέρος, εἰς πλουσίας ἰσραηλιτικάς οἰκογενείας ὡς τοῦ Φερνανδές καί 'Αλλατίνι αίτινες ἴδρυσαν σχολάς.

Κατά τό 1873, ή Alliance israelite ἕκτισε τήν πρώτην σχολήν της. Μετά δύο ἕτη, ἄλλαι δύο σχολαί λειτουργοῦσαι κατά τό εὐρωπαϊκόν ἐκπαιδευτικόν σύστημα ίδρύθησαν ὑπό τοῦ 'Αλλατίνι.

('Από τό βιβλίο «Θεσσαλονίκη: πόλις τοῦ 'Εμπορίου», Τυπ. Ν. Νικολαίδου, 1933, κεφάλαιο γ΄ σ. 225 κ.έ.).



# Οί Έβραιοι της Θεσσαλονίκης μέσα ἀπό τά κείμενα ξένων περιηγητῶν

ί Έβραῖοι τῆς Θεσσαλονίκης κράτησαν γιά όλόκληρες έκατονταετίες τόν έμπορικό καί οἰκονομικό σφυγμό της πόλης καί της εύρύτερης περιοχής της. Τραπεζίτες άλλά καί χαμάληδες, σαμαράδες, κετσετζήδες, έργάτες άλλά καί μεγαλοβιομήχανοι καί μεγαλέμποροι, σφράγισαν μέ τήν παρουσία τους τήν ζωή τῆς Θεσσαλονίκης καί συνέβαλαν σημαντικά στήν ἀνάπτυξη τῆς πόλεως. Μεταφερμένοι ἀπό διάφορους τόπους ἔφτιαξαν σύντομα ἕναν ἑλληνικό τύπο πού δέθηκε μέ τόν χῶρο, ποῦ τόν ἀγάπησε καί τόν ύπερασπίσθηκε και μέ τήν ζωή του όταν χρειάστηκε. Αὐτό δέν είναι τώρα πιά ἕνας ἁπλός ἰσχυρισμός άλλά μιά αίματοβαμμένη άλήθεια. Στά κείμενα πού ἀκολουθοῦν παρατίθενται σελίδες ἀπό:

Τό βιβλίο τοῦ Καθηγητοῦ Π. ΕΝΕΠΕΚΙΔΗ: Ἡ Θεσσαλονίκη στά χρόνια 1875 — 1912
 Γ. ΖΩΓΡΑΦΑΚΗ: Πῶς εἶδαν τούς Ἐβραίους τῆς Θεσσαλονίκης οἱ ξένοι περιηγητές κατά τόν 18ο αἰ.

ΚΑΘΗΓΗΤΟΥ Π. Κ. ΕΝΕΠΕΚΙΔΗ

# Οἱ Ἐβραῖοι τῆς Θεσσαλονίκης στά χρόνια 1875-1912

Χαρακτηριστική φωτογραφία τῶν κοινωνικῶν ἀλλαγῶν στή ζωή τῶν 'Εβραίων τῆς Θεσσαλονίκης. 'Η μητέρα μὲ τήν παραδοσιακή ἐνδυμασία ἐνῶ ἡ κόρη είναι ντυμὲνη μὲ τήν παριζιάνικη μόδα

«Μέ βάση τίς λαϊκές μάζες καί τόν γενικό της χαρακτήρα θά μποροῦσε ἡ Θεσσαλονίκη νά εἶναι θαυμάσια μιά πόλη τοῦ 'Ισραήλ καί θά ἕπρεπε μέ τό δίκιο της νά ὀνομάζεται Σαμάρεια, ἀφοῦ ἀπό τούς 70.000 τό πολύ κατοίκους της 30 - 36.000 είναι 'Εβραῖοι καί ἀποτελοῦν πάνω - κάτω 6.200 οἰκογένειες».

γνώμη αὐτή τοῦ Φαλλμεράγιερ πού ἕμεινε στή Θεσσαλονίκη τό 1842 πέντε ἑβδομάδες, είναι ἡ διάχυτη ἐντύπωση πού κυριαρχεῖ ὄχι μόνο στή γερμανική ἱστοριογραφία καί γεωγραφία τῶν βαλκανικῶν χωρῶν τοῦ 19ου αἰώνα, ἀλλά καί σ' ὅλη τήν ταξιδιωτική φιλολογία τῶν Εὐρωπαίων. «Ἐβραιοὑπολη» τήν ἀποκαλοῦν οἱ Γερμανοί («Judenstadt») χωρίς ὁ χαρακτηρισμός νά μπορεῖ νά κρύψει ὁλότελα καί πολύ πρίν ἀπό τόν Χίτλερ τήν πικρή ἑ κείνη γεὑση τῆς λέξης ποὑ ὁδήγησε τελικά κατά τήν ἐποχή μας στίς γνωστές σκηνές τῆς ᾿Αποκαλύψεως. Ἡ «Judenstadt» ἔγινε «Judenfrei» — ἕχασε τοὑς Ἐβραίους της, ἀλλά τό μίσος κατά τῶν Ἐβραίων, τό «Judenhass», ἕμεινε στίς λέξεις αὐτές καί στίς καρδιές πολλῶν ἀκόμη σάν ἕνα ἀλλόκοτο, διεστραμμένο προπατορικό ἁμάρτημα.

Γι' αὐτό καί παρουσιάζουν ἰδιαίτερο ἐνδιαφέρον τά ἄρθρα τοῦ Κάρλ Μπράουν γιά τούς 'Εβραίους τῆς Θεσσαλονίκης πρίν ἐκατό χρόνια. Γερμανός ὁ ἰδιος, φιλελεύθερος πολιτικός τοῦ Βίσμαρκ ὑπαινίσσεται στήν ἀνύποπτη ἐκείνη γιά θηριωδίες ἐποχή τόν ἀντισημιτισμό ποὑ ὑπῆρχε καί στήν πατρίδα του. Οἱ πληροφορίες του ώστόσο καί ἡ προσωπική του ἀντίληψη σάν πολιτικοῦ καί ἐν ἐνεργεία βουλευτοῦ, δείχνουν πώς ἀνάμεσα στούς προοδευτικούς συμπατριῶτες του δέν ἔλειπαν κι ἐκείνοι πού ἑπρόκειτο ἐπί Χίτλερ νά πεθάνουν μαζί μέ τούς 'Εβραίους στά ἑθνικοσοσιαλιστικά στρατόπεδα τοῦ θανάτου.

Η ἀφήγηση τοῦ Μπράουν είναι μιά ζωντανή προσωπική μαρτυρία γιά τούς Ἐβραίους τῆς Θεσσαλονίκης μέ προεκτάσεις στήν ἱστορία τους καί τή μοίρα τους γενικότερα. Ἐκτοτε γνωρίζομε φυσικά περισσότερα ἐπί τοῦ θέματος.

32



'Εκείνους πού ἐνδιαφέρονται γιά τό όλοκαύτωμα τῶν 'Εβραίων τῆς Θεσσαλονίκης κατά τόν τελευταῖο πόλεμο καί τή σπουδαιότερη διεθνή βιβλιογραφία γιά τήν ἱστορία τους στήν συμπρωτεύουσα, ἄς μᾶς ἐπιτραπεῖ νά τούς παραπέμψουμε στό βιβλίο μας: «Οἱ διωγμοί τῶν 'Εβραίων ἐν 'Ελλάδι», 'Επί τῆ βάσει τῶν ἀρχείων τῶν Ἔς Ἔς. 'Αθῆναι 1969 (ἘΚδόσεις Παπαζήση).

### Τραπεζίτες άλλά καί χαμάληδες

Δίνουμε τό λόγο στόν Κάρλ Μπράουν. Γράφει στά ἀπομνημονεύματά του ἀπό τή Θεσσαλονίκη, ὅπου βρισκόταν τό 1875:

«Οἱ εἰκόνες πού θέλω νά δώσω ἀπό τή Θεσσαλονίκη θά παρουσίαζαν ἕνα μεγάλο κενό ἄν δέν θά μιλοῦσα λεπτομερῶς γιά τούς «Σεφαρντίμ», δηλαδή γιά τούς Ἑβραίους πού ἦρθαν ἀπό τήν Ἰσπανία στήν Ἀνατολή. Τίς ἱστορικές τους περιπέτειες, πού εἶναι ἄκρως ἐνδιαφέρουσες, θά τίς ἐκθέσω σ' ἕνα ἄλλο εἰδικό κεφάλαιο.

<sup>2</sup>Ανάφερα σέ προηγούμενο ἄρθρο, πώς οἱ Σεφαρντίμ ἀ ποτελοῦν τό μεγαλύτερο ποσοστό τῶν κατοίκων τῆς Θεσσαλονίκης. <sup>4</sup>Η κοινωνική τους τοποθέτηση παρουσιάζει μεγάλες ἀνισότητες. Μεταξύ τους βρίσκονται τραπεζίτες καί μεγαλέμποροι μέ τέλεια εὐρωπαϊκή μόρφωση. Τό μεγαλύτερό τους ὅμως μέρος, ἕχει ἐλάχιστους πόρους καί ζεῖ σέ ἄθλια νοικιασμένα σπίτια πού ἀνήκουν σέ Τούρκους κτηματίες καί οἱ ὁποῖοι ἀφήνουν τά σπίτια νά καταρρέουν μέ τή συνηθισμένη ἀδιαφορία τους. Κάθε ἑβραϊκή οἰκογένεια χαίρεται γιά τό παιδομάνι πού ἑχει, γι' ἀυτό καί μπορεῖ κανείς νά φαντασθεῖ πῶς ζοῦνε στοιβαγμένοι οἱ φτωχοί αὐτοί ἄνθρωποι, στούς στενούς χώρους ὅπου κατοικοῦν.

Θυμαμαι πού είχα διαβάσει σέ μιά έβραιοφάγο έφημερίδα τόν διίσχυρισμό, πώς οι Έβραιοι, ἤ ὅπως λένε τώρα άν θέλει κανείς νά ἐκφρασθεῖ μέ «λεπτότητα» — οι «Σημίτες», είναι γιά κάθε σωματική ἐργασία ἀνίκανοι καί ὅτι τήν ἀποστρέφονται. "Αν ὁ ἐν λόγω δημοσιογράφος, θέλει νά είναι καλύτερα πληροφορημένος, τότε ἅς κοπιάσει νά ἔρθει στή Θεσσαλονκη. Στήν πόλη αὐτή ὑπάρχει ἕνας μεγάλος ἀριθμός Ἑβραίων χαμάληδων καί καϊκτσήδων, πού ἑγώ προσωπικά δέν θά είχα τό θάρρος νά τούς συναγωνισθῶ μέ σωματική ρώμη μολονότι είμαι χριστιανογερμανικῆς καταγωγῆς καί είμαι προικισμένος καί μέ ἀρκετή μυ-

Από τό βιβλίο του Καθηγητού του Πανεπιστημίου τῆς Βιέννης κ. Π.Κ. Ένεπεκίδη, «Ή Θεσσαλονίκη στά χρόνια 1875 · 1912» (Θεσσαλονίκη: Έκδοτικός οίκος Άφων Κυριακίδη, 1981), άναδημοσιεύονται διάφορα κεφάλαια, συνοδευόμενα καί ἀπό τή σχετική είκονογράφηση. Ό κ. Ένεπεκίδης, ό όποῖος έντάσσει αὐτό του τό βιβλίο σέ μιά σειρά ἐκ-

Ό κ. Ένεπεκίδης, ό όποῖος ἐντάσσει αὐτό του τό βιβλίο σἑ μιά σειρά ἐκδόσεων γιά Πηγές και Μελέτες γιά τήν Ιστορία τῆς Τουρκοκρατίας στις ἑλληνικές χώρες, μεταφέρει ἐντυπώσεις κι ἀπόψεις κυρίως τοῦ Γερμανοῦ βουλευτοῦ Βίσμαρκ Κάρλ Μπράουν (1822 - 1893), ὁ ἀποῖος ἐπεσκέφθη τῆ Θεσσαλονίκη τά χρόνια 1875 - 6, καθώς και ἄλλων ταξιδιωτών.

# Οί Έβραΐοι τῆς Θεσσαλονίκης στά χρόνια 1875 - 1912

κή δύναμη. Που νά δείτε όκτώ Έβραίους χαμάληδες νά πηναίνουν χορευτά, φορτωμένοι καμιά είκοσαριά καντάρια βάρος, πάνω σέ άνώμαλους δρόμους της Θεσσαλονίκης, σκοντάφτοντας κι όμως νά δίνουν τήν έντύπωση πώς χορεύουν πόλκα φρανσαίζ. Τέσσερεις από τούς όκτώ πανε μπροστά, οἱ ἄλλοι τέσσερεις πίσω. Κάθε τετράδα πλέκει τά χέρια της κατά τέτοιο τρόπο, πού νά δίνουν όλοι μαζί τήν έντύπωση ένός συλλογικού προσώπου, σταθεροποιώντας ἕτσι τή φορτωτική τους δύναμη, ή κάνοντάς την άλληλέγγυα. Χωρίς νά τό θέλει κανείς, σκέφτεται, βλέποντάς τους ἕτσι, τή δέσμη τῶν ράβδων μέ τήν ἑπιγραφή: «Ή όμόνοια γεννάει δύναμη (ή ὅπως λένε στό Βέλγιο: L'union fait la force). Στούς ένωμένους όκτώ ὤμους τῆς μπροστινής τετράδας καί στούς ένωμένους όκτώ ώμους τής πισινής τετράδας, είναι τοποθετημένα έλαφριά μακριά κοντάρια ἀπό εὐλύγιστο ἰνδικό καλάμι, σέ τρόπο πού νά ένώνουν τούς ώμους όριζόντια. Πάνω σ' αυτά τά κοντάρια βάζουν τά πράγματι ἀπίθανα φορτία.

### Καί ή πόλκα ἀρχίζει...

Καθώς λοιπόν οἱ ὀκτώ χαμάληδες προχωροῦν μέ τόν ῖ-διο βηματισμό καί τόν ἶδιο χορευτικό ρυθμό, ἀρχίζουν τά κοντάρια νά δονοῦνται ἀρμονικά καί μαζί τους καί τά φορτία πού είναι δεμένα σ' αύτά. "Ετσι γίνεται ή μεταφορά τους πιό εὕκολη. "Αν γίνει ὄμως ή δόνηση προχωρώντας ίσχυρότερη, τότε ύπάρχει ό κίνδυνος νά διασπάσει τούς χαμάληδες, γι' αὐτό καί κάνουν ξαφνικά μιά όλιγόλεπτη παύση. 'Αφοῦ ἀποκατασταθεῖ ἡ ταραγμένη ἀρμονία, άρχίζουν καί πάλι μέ τό μαλακό νά προχωρούν μόλις ξαναβρούν τόν ρυθμικό τους βηματισμό. Τό θέαμα αύτό είναι τόσο ώραιο, θά μπορούσα νά πῶ τόσο άρμονικό, πού ξεχνάει όλότελα κανείς τή μεγάλη καταβολή σωματικών δυνάμεων πού άπαιτει καί θέλει νά τό παρακολουθει έπί ώρες μέ εύχαρίστηση άπό καμιά σκιερή γωνιά του λιμανιού. Καί νά σκεφτεί κανείς, πώς οι χαμάληδες είναι κατά τή μεταφορά ζωηροί κι εὕθυμοι καί κουβεντιάζουν μεταξύ τους άνάλογα, σάν νά μήν κάνουν καμιά βαριά δουλειά, άλλά μαλλον νά έπιδίδονται σέ κανένα χαρούμενο σπόρ. Καί ή ὅλη ὑπόθεση ἀρχίζει νά μᾶς φαίνεται αἰνιγματική ἄν σκεφθούμε πώς οι χαμάληδες αύτοι είναι χειμώνα - καλοκαίρι σχεδόν γυμνοί καί δέν τρῶνε κατά κανόνα τίποτε ἄλλο παρά μιά κόρα ψωμί καί λίγα κρεμμύδια ή σκόρδα ή μερικές φέτες πεπόνι. Γιά ξηρούς καρπούς, άλατισμένες έλιές, αύγά καί μέλι πού συνηθίζουν νά τρώνε έδω οι μεσαΐες τάξεις, δέν φτάνει τό βαλάντιο των χαμάληδων. Τό ώραιότερό τους ὄνειρο δέ είναι νά φάνε μιά παλιά κότα μέ ρύζι.

### Διατροφή καί σωματική δύναμη

Θά ήταν καθῆκον τῶν καθηγητῶν μας τῆς φυσιολογίας νά ἐρευνήσουν πῶς κατορθώνει τό ἀνθρώπινο σῶμα νά σηκώνει τέτοια βάρη μέ τόσο ἀνεπαρκῆ τροφή καί προσβαλλόμενο ἀπό ἕνα ὕπουλο ζεστό κλίμα, γεμᾶτο πσρετούς. Ἐπίσης, δέν θά ῆταν ἄσχημο, ἄν ὁ ἑβραιοφάγος τῆς ἑφημερίδας μας θά ῆθελε νά προσχωρήσει σάν ὀγδοος στυλοβάτης σ' ἕνα τέτοιο κονσόρτσιουμ χαμάληδων γιά νά δοκιμάσει ὁ ἴδιος ἄν ἀντέχει κι ἀν τοῦ ἀρέσει τόσο μιά σωματική διαδικασία, ὅπως τήν ἀντέχουν αὐτοί οἱ «Σημίτες», οἱ ὁποῖοι ἐννοεῖται δέν ξέρουν οὕτε νά γράψουν οὖτε καί νά διαβάσουν μιά ἑφημερίδα.

Όχι λιγότερες σωματικές δυνάμεις καταβάλλει καί ό Έβραῖος καϊκτσῆς πού κατευθύνει τή μυτερή καί γρήγορη σάν βέλος βάρκα του πρός τό καράβι καί τανάπαλιν μέ τή βοήθεια δύο τεράστιων μακριῶν κουπιῶν μέ ἀξιοθαύμαστη ταχύτητα, διασχίζοντας τά φουντωμένα κύματα τοῦ κόλπου, φορτωμένος ἀποσκευές καί ἐπιβάτες, ἤ ὅταν περνάει μέ τή βάρκα του τόν εὐρύ ὅρμο ἀπό τή μιἀ ἄκρη στήν ἄλλη.

### Σαμαράδες - Βαφεῖς - Τενεκετζηδες

Ανάμεσα στους σεφαρντιμιτης σουσταλύντες, σαμαρά-τούμε καί τεχνίτες, συγκεκριμένα πλύντες, σαμαράνάμεσα στούς σεφαρντίμ της Θεσσαλονίκης συνανδες, κετσετζήδες, βαφιάδες, ύφαντές (μολονότι ή μεγάλη ταπητουργική βιομηχανία πού άνθοῦσε άλλοτε έδῶ έχει σημαντικά ύποχωρήσει), καί τενεκετζήδες. Μέ λίγα λόγια έχουν τά έπαγγέλματα πού μετέρχονται καί οἱ αλλοι άνθρωποι καί ίσως καί στή δυτική Εύρώπη νά ήσαν άκριβῶς έτσι τά πράγματα, ἄν δέν θά ἀπέκλειαν ἐκεῖ τούς Έ βραίους καθ' όλο τό μεσαίωνα άπό τίς συντεχνίες και τά έπαγγελματικά σωματεία καί δέν θά τούς άπαγόρευαν έτσι τίς πρακτικές τέχνες καί τίς ἄλλες χειρωνακτικές καί σωματικές έργασίες γιά νά τούς περιορίσουν κατ' αύτόν τόν τρόπο στήν συνδιαλλαγή μέ τό χρήμα καί τίς πιστώσεις, ώστε καί στήν περίπτωση αύτή νά έπαληθεύεται τό παλαιό ρητό: «Πρώτα τόν καθιστοῦν ἕνοχο κι ἕπειτα θέλουν κι όλας από πάνω νά τόν τιμωρήσουν».

Οι σεφαρντίμ ἕχουν τή γνώμη πώς είναι οι φορείς τῆς πιό καθαρῆς ἰουδαϊκῆς διδαχῆς. Πιστεύουν πώς ἀποτελοῦν μέσα στόν περιούσιο λαό τούς πιό περιούσιους Έβραίους. Διίσχυρίζονται ἀκόμη, ὅτι ὁ ἀρχιραββίνος τους στέκεται ἱεραρχικά πιό ψηλά ἀπό τόν ραββίνο τῆς Κωνσταντινουπόλεως κι ὅτι είναι ὁ ἀνὼτερος γενικά στήν ᾿Ανατολή, ἅν ὅχι σ᾽ ὁλόκληρο τόν κόσμο.

### Ντονμέ: Οι Έβραῖοι Μουσουλμάνοι

Μιά ίδιαίτερη αϊρεση ἀποτελοῦν πάλι οἱ Ντονμέ ἡ Μαμίνι, οἱ ὀποῖοι ἡσαν ἀναμφισβήτητα ἀρχικά καί αὐτοί σεφαρντίμ, ἀναγνωρίζουν ὅμως τώρα σάν θρησκεία τή μουσουλμανική πίστη. 'Ο ἀριθμός τους ἀνέρχεται στή Θεσσαλονίκη περίπου σέ 4.000 ψυχές. Γιά τήν αϊρεση αὐτή κυκλοφοροῦν οἱ πιό ἀπίστευτες φῆμες. 'Ο γενικός πρόξενος φόν Χάν, ἕκανε στή Θεσσαλονίκη τήν Ιδια, γιά τοὐς ντονμέ τίς πιό λεπτομερεῖς ἕρευνες. 'Από τή σχετική ἕκθεση πού ὑπέβαλε στήν αὐτοκρατορική 'Ακαδημία τῶν Ἐπιστημῶν τῆς Βιέννης ἀποσπῶ τά κάτωθι:

Ή αἴρεση τῶν ντονμέ ἤ μαμίνι φαίνεται τώρα νά ἔχει στή Θεσσαλονίκη τήν ἰδιοτυπία της. Ἐξωτερικά ἀνήκουν τά μέλη της στό Ἰσλάμ, στά κρυφά ὅμως στόν Ἰουδαῖαμό. Ζοῦν ὅσο μποροῦν μακριά ἀπ' τούς ἅλλους καί ἐπισκέπτονται τά τζαμιά μόνο ἄν εἶναι ἀνάγκη γιά νά κρατήσουν τούς ἐξωτερικούς τύπους. Μέ τήν πρόθεση αὐτή πηγαίνει κάπου - κάπου ἕνας ντονμέ γιά προσκύνημα στή Μέκκα. Δέν παντρεύονται οῦτε μέ Τούρκους οῦτε καί μέ Ἐβραίους, ἀκόμη καί ἀνάμεσα στίς δύο αἰρέσεις στίς ὁποῖες διαιροῦνται δέν γίνονται ἀμοιβαίως γάμοι.

### Καβαγιέρο καί Κόνγιο

Δέν ξέρομε τίποτε γιά τό περιεχόμενο τῆς πίστης τους, ώστόσο συμβουλεύονται, σέ περιπτώσεις διαφωνίας πάνω σέ θέματα θρησκευτικά καί νομικά, τούς ραββίνους τῆς ἐμπιστοσύνης τους. Διαιροῦνται σέ δύο αἰρέσεις: τούς κόνγιο καί τούς καβαγιέρο. Δείχνουν μιά ἀμοιβαία ἀποστροφή σέ τέτοιο βαθμό, πού κανένας ἀπό τούς καβαγιέρο δέν θέλει νά κάθεται μ' ἕναν κόνγιο στό ἴδιο σπίτι ἡ νά φάει στό ἴδιο τραπέζι, οὕτε κάν νά πιεῖ ἀπό τό ἴδιο ποτήρι ἀπ' ὅπου ἤπιε ὁ ἄλλος. Ό ἕνας κατηγορεῖ τόν ἅλλο γιά τήν κακόφημη ἡθική του πού ἐπιτρἑπει μάλιστα καί τήν παιδεραστία.

Οἱ καβαγιέρος εἶναι ἕμποροι καί γραμματεῖς. Σχεδόν δλοι οἱ δημόσιοι γραφεῖς καί ὑπάλληλοι γραφείων τῆς Θεσσαλονίκης ἀνήκουν σ' αὐτή τήν αῖρεση. Οἱ πιό γραμματισμένοι καταλαβαίνουν καί ἑβραϊκά. Ἔχουν τά μαγαζιά τους σ' ἐκείνη τήν περιοχή τοῦ παζαριοῦ ποῦ λέγεται Μισίρ τσαρσί (αἰγυπτιακή ἀγορά) καί κάθονται σἑ μιά ξεχω-

### Π. ΕΝΕΠΕΚΙΔΗ

ριστή συνοικία κοντά στήν Πόρτα Νουόβα (Νέα Πύλη - Γενή Καπού). Οἱ κόνγιο εἶναι φτωχοί μαστόροι, μεροκαματιάρηδες καί χαμάληδες καί ζοῦν σκορπισμένοι ψηλά στίς ἀνατολικές συνοικίες.

### Ο ίδρυτής Σαμπετάι Σεβή

Ο Ιδρυτής τῆς αἴρεσης τῶν ντονμέ εἶναι ἕνας λόγιος ραββίνος ὀνόματι Σαμπετάἴ Σεβή, ἀπό τήν 'Ανδριανούπολη. 'Εμφανίσθηκε ἐκεῖ γύρω στά 1667 σάν κήρυκας μιᾶς νέας ἰουδαϊκῆς διδασκαλίας καί ἀφοῦ ἀπέκτησε μεταξύ τῶν 'Εβραίων πολλούς ὀπαδούς, ὅχι μόνο στήν πατρίδα του ἀλλά καί στά Σκόπια, τή Θεσσαλονίκη, τή Σμύρνη καί ἀλλοῦ, ἀνεκήρυξε τόν ἑαυτό του γιά Μεσσία καί μετοίκησε ἀπό τήν 'Αδριανούπολη στή Δαμασκό. Οἱ τρομαγμένοι 'Εβραῖοι ξεσηκώθηκαν ἐναντίον του καί ἀπαίτησαν ἀπό τήν 'Υψηλή Πύλη τήν κατάργηση τοῦ νεωτερισμοῦ αὐτοῦ. Κατάφεραν μάλιστα νά στείλει ἢ Πύλη ἕναν εἰδικό μουμπασίρ (ἐντεταλμένο) στή Δαμασκό μέ ἕνα ἕνταλμα συλλήψεως, ὁ ὁποῖcς καί ἕφερε τόν Σαμπετάἴ στήν Κωνσταντινούπολη.

Όταν τόν παρουσίασαν μπροστά στόν μέγα βεζύρη, τότε τοῦ ψιθύρισε ἕνας 'Εβραῖος τῆς ὑπηρεσίας τοῦ βεζύρη ὅτι μπορεῖ νά σώσει τή ζωή του μόνο ἄν ἀλλαξοπιστήσει καὶ γίνει μουσουλμάνος. Σ' αὐτό τό πνεῦμα μίλησε ὁ Σαμπετάϊ ὅταν τόν ἔφεραν μπροστά στόν μέγα βεζύρη, ποὑ τόν ρώτησε γιά τόν μεσσιανισμό του καί δέχτηκε τήν μωαμεθανική θρησκεία, δηλώνοντας πώς ὅλη ἡ συμπεριφορά του εἶχε σάν μοναδικό σκοπό νά τραβήξει τὴν προσοχή τῆς Ύψηλῆς Πύλης πάνω στό πρόσωπό του. Μ' αὐτό τόν τρόπο μπόρεσε νά σώσει τή ζωή του καί νά τόν ἀπολύσουν ἀφοῦ τοῦ ἔδωσαν πλούσια δῶρα.

Όταν ἕγινε γνωστή ή εἶδηση γιά τόν προσηλυτισμό τοῦ Σαμπετάϊ στό 'Ισλάμ, ἀκολούθησε τό μεγαλύτερο μέρος, τῶν ὀπαδῶν του στίς πόλεις πού ἀναφέραμε — ὑπολογίζονται σέ 1.000 οἰκογένειες — τό παράδειγμα τοῦ δασκάλου τους καί δέχθηκε ἐξωτερικά τόν μουσουλμανισμό. Μέ τόν καιρό ὅμως, ἐπέστρεψαν πολλοί στόν 'Ιουδαϊσμό καί μέ ξένα ὀνόματα πῆγαν στήν Παλαιστίνη γιά νά δηλώσουν ἐκεῖ μετάνοια. Τά τελευταῖα ὑπολείμματα τῶν ὀπαδῶν τοῦ Σαμπετάι εἶναι οἱ κόνγιο τῆς Θεσσαλονίκης.



Εβραϊκή οἰκογένεια τῆς Θεσσαλονίκης

#### 'Επί σκηνῆς ὁ Μπερζελάϊ

Δώδεκα χρόνια μετά τήν ἐμφάνιση τοῦ Σαμπετάϊ, βγῆκε ἕνας ἀπό τούς μαθητές ἤ συμφοιτητές του, ὀνόματι Μπερζελάϊ κηρύσσοντας περίπου τήν ἴδια διδασκαλία öπως ἐκεῖνος. Τράβηξε πολλούς ὀπαδούς ἀλλά προσχώρησε ἀργότερα μέ 400 ὥς 500 οἰκογένειες κι αὐτός στόν ἰσλαμισμό. Περισσότερα πράγματα γιά τίς περιπέτειες τῆς ζωῆς του δέν είναι γνωστά. 'Απ' αὐτόν βγῆκε ἡ ταῖρεση τῶν καβαγιέρο.

Αὐτοί διαθέτουν ἕνα σπίτι ὅπου συγκεντρώνονται καί πού περιβάλλεται ἀπ' ὅλες τίς πλευρές μέ τείχη καί εἶναι αὐστηρά κλειστό. Ὁ διοικητής τῆς Θεσσαλονίκης Χουσνί πασᾶς διέταξε πρίν λίγο καιρό νά κάνουν ἔρευνα σ' αὐτό



Ο Λευκός Πύργος πρός τό τέλος του περασμένου αίώνα.

('Από τό βιβλίο τοῦ Καθηγητοῦ κ. 'Ενεπεκίδη)

## Οι Έβραΐοι τῆς Θεσσαλονίκης στά χρόνια 1875 — 1912

τό σπίτι. Βρῆκαν μέσα σ' αὐτό μιά γριά γυναίκα, πού εἶπε πώς τήν ἔχουν ὁρίσει νά κρατάει τά κλειδιά. Στή μεγάλη αἴθουσα ὅπου εἶναι τοποθετημένα γύρω - γύρω ντιβάνια, κρεμόντουσαν στόν τοῖχο ἕνα πανάρχαιο περσικό ξίφος κι ἕνα μακρύ μαχαίρι. Σ' ἕναν ὑπόγειο χῶρο βρῆκαν ἕνα μαστίγιο, κατά τά ǎλλα ἤταν τό σπίτι ǎδειο.

Πρίν μερικά χρόνια παρουσιάστηκε στόν καδή τῆς Θεσσαλονίκης ἕνας νεαρός ντονμέ καί δήλωσε ὅτι θέλει νά γίνει μωαμεθανός γιατί ἀνήκει (ώς τώρα) στόν ἰσλαμισμό μόνο γιά τά μάτια. Ό καδής τόν ἕστειλε στόν πασά κι αύτός τόν ἀπέλυσε μέ τή συμβουλή νά σκεφθει τήν πρόθεσή του ἀκόμη μερικές μέρες κι ἄν ἐπιμένει ἀκόμη, τότε νά ξανάρθει. Ό νέος δέν ξαναεμφανίσθηκε και ή υπόθεση θά είχε ξεχασθεί, αν ό καδής δέν θά τήν είχε ξαναθυμηθεί τυχαία ἕπειτα ἀπό μερικές βδομάδες. "Εκαναν ἕρευνες καί οί ντονμέ είπαν στήν άρχή πώς ὁ νέος είχε φύγει ἀπό τήν πόλη καί βρισκόταν σέ ταξίδι. Όταν όμως ἕκαναν ἕλεγχο στό τμήμα διαβατηρίων καί δέν βρήκαν τό ὄνομα του νέου, τότε όμολόγησαν οι ντονμέ πώς ό νέος είχε πεθάνει. Όταν λοιπόν ξέθαψαν τό πτώμα, είπαν πώς βρέθηκαν σ' αύτό ίχνη στραγγαλισμού. Όπως καί νά έχει ή ύπόθεση, οί ντονμέ χρειάσθηκε νά καταβάλουν τίς μεγαλύτερες προσπάθειες γιά νά διευθετήσουν τό πράγμα.

#### Οι ὄμορφες Έβραιοπούλες

Ενικά οἱ σεφαρντίμ, ἄνδρες καί γυναϊκες, είναι ἀρκετά ώραῖοι ἄνθρωποι. Μπορεῖ νά τούς ἀναγνωρίσει κανείς μέ τήν πρώτη ματιά καί νά τούς ξεχωρίσει ἀπό τούς ἄλλους κατοίκους τῆς Θεσσαλονίκης. Οἱ πιό ὡραῖοι είναι οἱ γέροι πού ἔχουν τήν ὄψη προφητῶν τῆς Παλαιᾶς Διαθήκης — καθὡς καί οἱ 'Εβραιοποῦλες. Οἱ τελευταῖες ἀὐτές ἐνῶ κατά τά ἄλλα κρύβουν τά θέλγητρά τους μέ αὐστηρότητα καί σκεπάζουν ὀλότελα εἰδικά τά ὡραῖα μαῦρα μαλλιά τους, ἔχουν τό στῆθος τους ἐντελῶς ἀκάλυπτο. "Ενας "Ἐλληνας πού τόν ρώτησα σχετικά μ' αὐτή τή συνήθεια, μοῦ εἰπε:

— "Ω, ή ἑξήγηση είναι πολύ ἁπλή. Είναι πιό ἄνετο γιά τίς ἴδιες καί γιά τά παιδιά τους. Σπάνια τυχαίνει νά μήν κρατᾶνε ἕνα μωρό γιά βύζαγμα...

Δέν ξέρω ἄν ή ἐξήγηση είχε σοβαρότητα ἤ ἤταν ἕνα κα κό ἀστεῖο. Γιατί οἱ Ἐλληνες καί οἱ Ἐβραῖοι δέν ἀγαπιοῦνται γιά τό λόγο ὅτι στό ἐμπόριο βρίσκονται σέ ἰσχυρό ἀνταγωνισμό.

Ό Γάλλος ταξιδιωτικός συγγραφέας Isambert σημειώνει πώς οι γυναϊκες τῶν Ἐβραίων τῆς Θεσσαλονίκης φημίζονται γιά τήν ὀμόρφιά τους. Μπορεῖ κανείς νά ὀμολογήσει, πώς αὐτό είναι σωστό ὄσον ἀφορᾶ τίς γυναῖκες τῆς ἀνωτέρας κοινωνικῆς τάξεως, οἱ ὁποῖες συναγωνίζονται σέ ᠔μορφιά τίς γυναϊκες τῆς ᾿Αραβίας καί τῆς Ἰσπανίας συνάμα καί ἔχουν εἰδικά πολύ μεγάλα ὄμορφα μάτια καί γεμᾶτα φωτιά. Στίς λαϊκές τάξεις ώστόσο, δέν βρίσκει ἐντελῶς ἐφαρμογή ἡ παρατήρηση τοῦ Ἱζαμπέρ. Συγκεκριμένα γερνᾶνε οἱ γυναῖκες αὐτές πολύ γρήγορα γιατί γεννᾶνε πολλά παιδιά καί λόγω τοῦ ἀνθυγιεινοῦ κλίματος μέ τούς πολλούς πυρετούς καί ἑξαιτίας τῆς ἀνεπαρκοῦς διατροφῆς.

#### Ένας γέρος Προφήτης

ιά νά σας μεταδώσω μιά προσωπική σκηνή, θά διαλέξω τυχαΐα μερικούς τύπους τοῦ δρόμου. Νά, ἐκεῖ πέρα λόγου χάριν, κάθεται ἕνας γέρος σεφαρντίμ πάνω στό κατώφλι τοῦ τείχους τοῦ φρουρίου πού παρουσιάζει πολύ ἔντονα σημάδια ὅτι καταρρέει, ἀλλά ἐξακολουθεῖ νά είναι ἀκόμη ἐκτυφλωτικά λευκό. Ὁ γέρος ἔχει βάλει τό ἀριστερό πόδι του πάνω ἀπ' τό δεξιό γόνατο. Τό ἀριστερό του χέρι ἀναπαύεται πάνω στά γόνατα, τό δεξί του στηρίζεται στό κάτω μέρος τοῦ προσώπου. Τρώει τό νύχι του ἀπό τόν

δείκτη καί μέ τό μικρό του δάκτυλο ξύνει τά γένεια του. Τό πρόσωπο δείχνει κουρασμένο, σχεδόν νυσταλέρ κι όμως στοχαστικό κι ἕξυπνο. Είναι βέβαιο, ὅτι ὁ ἄνθρωπος φιλοσοφεί πάνω σέ κάτι, είτε κάποιο μπερδεμένο παράδειγμα έμπορικής άριθμητικής είναι, είτε κάποιο δύσκολο καί σοφιστικό χωρίο του Ταλμούδ. Τά χαρακτηριστικά του προσώπου του είναι εύγενικά, σχεδόν άριστοκρατικά. Μόνο πού ή μύτη του είναι κάπως μακριά καί λίγο κρεμαστή. Άλλά πολύ μακρύτερα καί πολύ πιό κρεμαστά είναι τά σταχτιά του γένια πού καταλήγουν σέ μιά αίχμηρή καί άσπρη ἄκρη ὄχι μακριά πάνω ἀπό τόν ὀφαλό. Τό κεφάλι του είναι σκεπασμένο μέ ἕνα παρδαλό λινό πανί - θά τό λέγαμε μαντήλι. Είναι δεμένο άτακτα, όχι ὅπως ἕνα τούρκικο τουρμπάνι, προσφέρει όμως τίς ίδιες ύπηρεσίες. Φοράει ένα γιλέκο μέ κόκκινες κάθετες λωρίδες, φαρδειά πανταλόνια πού κατεβαίνουν ώς τά γόνατα, τούρκικες παντόφλες, ἄσπρες κάλτσες πού ή ἄψογη λευκότητά τους, ἄν σκεφτεί κανείς τούς ακάθαρτους δρόμους καί τά στενόχωρα σπίτια, προκαλούν τόν θαυμασμό μου. Πάνω άπ' αύτή τήν ἐπένδυση πού κατά τή γνώμη μου είναι, σχετικά μέ τήν έποχή καί τόν τόπο, πολύ ζεστή, φοράει μιά μεγάλη μακριά μέ φαρδιά άνοίγματα καί μέ γούνα πιμπιλομένη ρόμπα. Αυτή δέν είναι όμως μπροστά κλειστή όπως τό καφτάνι των Ρώσων, άλλά άνοικτή καί οι πλευρές ριγμένες πάνω ἀπό τά σκέλη ώσάν ὁ ἀγαθός μας ἄνθρωπος νά φοβόταν πώς θά κρυώσει μ' αὐτή τή ζέστη. Μιά ζέστη πού στόν άνθρωπο τοῦ βορρά ξυπνοῦσε τήν ἐπιθυμία νά μπορει νά περπατάει δώθε - κειθε μέ σκέτο πουκάμισο».



Ο άρχιρραβίνος τῆς Θεσσαλονίκης Μέϊρ κατά τήν ἀπελευθέρωση τῆς πόλεως. ('Από τό βιβλίο τοῦ Καθηγητοῦ κ. Ἐνεπεκίδη)

# Π. ΕΝΕΠΕΚΙΔΗ

'Η σκηνή πάντοτε σ' ἕνα ἀπό τά χαλασμένα κράσπεδα τοῦ Φρουρίου τῆς Θεσσαλονίκης. 'Ἐκεῖ «μαρκάρει» ή καταπληκτική παρατηρητικότητα τοῦ Κάρλ Μπράουν μιά ώραία βιβλική μορφή 'Ἐβραίου τῆς συμπρωτεύοὑσας πρίν ἑκατό χρόνια. 'Αν ὁ 'Ἐβραίος θά ἡταν νεώτερος, θά μᾶς θύμιζε, ῖσως τό περίΦημο γλυπτό τοῦ Ροντέν «'Ο στοχαστής»: 'Αλλά βιβλικές μορφές καί 'Ἐβραίους τοὑς φανταζόμαστε πάντοτε σἑ μιά πατριαρχική ἡλικία ἤ καί σέ κείνη τών προφήτῶν ποὑ δἕν πάει κι αὐτή πίσω. «'Ο Γερμανός καί ὁ προφήτῆς» θά προτείναμε ἑμεῖς σάν τίτλο στόν πίνακα τοῦτον ποὑ ἔχει στά σκαριά ὁ Κάρλ Μπράουν καί ζωγραφίζει μέ λέξεις ἀλλά καί μέ ἰδιαίτερο κέφι. Γράφει στή συνέχεια τῆς ἀφήγησής του:



Όμάδα ἀπό Ἐβραῖες τῆς Θεσσαλονἰκης μέ τά παιδιά τους τό 1930,

#### Έβραιοπούλα μέ τόπλες

«Η βυθισμένη στή ρέμβη ήρεμία τοῦ φιλοσόφου πού ἤδη τόν περιέγραψα, διακόπτεται ἀπό τή ζωηρή, θά έλεγα μάλιστα γεμάτη τεμπεραμέντο όμιλία ένός νέου κοριτσιού, τής έγγονής, ίσως καί τής δισέγγονής του, γιατί σ' αὐτή τήν πόλη ή μιά γενιά ἀκολουθεῖ τήν ἄλλη πολύ γρήγορα. "Ότι τό νέο καί νόστιμο πλασματάκι είναι παντρεμένο φαίνεται από τό ότι έχει ακάλυπτο τό στήθος του. Οι άγαμες συνηθίζουν νά καλύπτουν τά στήθη τους μέχρι πάνω στό λαιμό. Είναι τό πολύ δέκα πέντε χρονών. Τά πάντα τρέμουν, σαλεύουν στήν περδικοπατούσα ἀπό τό νά μήν μπορεί νά περιμένει. Δείχνει νά κάνει στό γέρο αύστηρές παρατηρήσεις ἀπό τίς ὑποῖες ὁ ἄλλος, εἰδικά ἑξαιτίας τῆς ζέστης, θά γινόταν νευρικός. Ἀλλά ό γέρος δέν χάνει τά νεῦρα του. Ἀκούει μέ τό καλοσυνάτο χαμόγελο τού πρόπαππου καί μέ την ρεμβώδη ήρεμία του φιλοσόφου. Δέν ένοχλειται ούτε κάν στήν απασχόλησή του πού συνιστάται, ὅπως ἤδη ἀνέφερα, στό νά χαϊδεύει τά γένεια του καί στό νά τρώει λιγάκι τά νύχια του. Τό κοριτσόπουλο είναι όμορφο. Έχει μεγάλα άμυγδαλωτά μάτια μέ μαῦρες βλεφαρίδες πού λάμπουν ένῶ τά κάπως βαριά, στό χρώμα του μαρμάρου μεγαλόπρεπα βλέφαρά της, ρίχνουν τή σκιά τους στά μάτια. Έχει μιά τυπική έλληνική μύτη καί τό στόμα της κουμπί ζώνεται άπό φουσκωτά χείλη κι από πίσω τά μυτερά άσπρα δόντια. Στό κεφάλι της φέρνει ένα θαυμάσιο χρυσό διάδημα. 'Αλλά τά φαινόμενα άπατούν. Στήν πραγματικότητα είναι άπλως ένα κομμάτι χαρτόνι, πού τήν πάνω του πλευρά τήν έχουν ντύσει μέ ένα κίτρινο ντενεκέ. Τήν άλλη πλευρά του διαδήματος τήν έχουν γεμίσει μέ πράσινο μεταξωτό ὕφασμα, πού καταλήγει πρός τά πίσω, περνώντας τόν τράχηλο καί τή ράχη, σ'

ένα μακρουλό δίσκο. Ή κάτω ἄκρη αὐτοῦ τοῦ δίσκου είναι διακοσμητικά κεντημένη μέ χρυσές καί ἀργυρένιες κλωστές. Τά κεντήματα φαίνονται ἀπό μακριά σάν γράμματα τοῦ ἑβραϊκοῦ ἀλφάβητου, ὅταν ὅμως τά δοῦμε ἀπό κοντά μᾶς πείθουν πώς πρόκειται γιά φανταστικά ἀραβουργήματα. Μ' αὐτό ὅμως δέν θέλω νά πῶ πώς δέν ἐχουν γίνει μέ βάση μιά κάποια ρήση γραμμένη μέ τό πανάρχαιο ἑβραϊκό ἀλφάβητο. Πάνω ἀπό τήν καλύπτρα αὐτή τῆς κεφαλῆς, είναι τυλιγμένο ἕνα ἐλαφρό, σάν πέπλο, ἀνοικτοῦ χρώματος ὕφασμα πού δένεται κάτω ἀπό τό πηγούνι σέ κόμπο ἤ σέ φιόγγο. Κατ' αὐτό τόν τρόπο μένουν τά μαλλιά ἐντελῶς σκεπασμένα.

#### Η άμφίεση

Θεωρεῖται ἀπό τίς γυναῖκες αὐτές ἀναισχυντία νά δείχνουν τά κάλλη τους, ἀπό τίς παντρεμένες ὅμως ἀντίθετα ἀπαιτεῖ ἡ αἰδώς νά δείχνουν γυμνά τά στήθη τους. Ἔτσι ἀλλάζουν ἤθη καί ἔθιμα μέ τά γεωγραφικά πλάτη χωρίς κανένας νά μπορεῖ νά πεῖ ποιός ἔχει δίκιο.

Τό κάλυμμα τῆς κεφαλῆς πού περιέγραψα πρό ὀλίγου. είναι πολύ κατάλληλο νά τονίσει τό όβάλ του προσώπου καί τό άσυνήθιστο λεπτό, κέρινο χρῶμα του. Ή νέα φοράει ἕνα ἀνοικτό φόρεμα ἀπό λινό πού ἕχει στούς καρπούς τῶν χεριῶν νταντέλλες. Ἡ μέση τοῦ φορέματος κάθεται τόσο ψηλά πού θυμίζει τή μόδα της έποχης του γαλλικου Διευθυντηρίου καί της ώραίας κυρίας Ταλλιέν. ή μέση κρατιέται μέ μιά μετάλλινη ζώνη. Άπό πάνω φορανε ἕνα σκούρο χιτώνα μέ κίτρινη μετάξινη γαργιτούρα. Τά πόδια χάνονται μέσα σέ κομψά έλληνικά στιβαλέτα, μέ κορδόνι πού δείχνουν ώραια πόδια κάτω ἀπό τό ψηλά σηκωμένο φουστάνι. Κάτι τέτοιο όμως ἀποτελεῖ ἑξαίρεση. Ό κανόνας είναι κάτι κακόσχημα τσαρουχοειδή πού φοράνε οί Τουρκάλες καί μάλιστα ὄχι πρός ὄφελός τους, γιατί ἀποκτοῦν μ' αὐτά ἕνα πολύ βαρύ, σουρνάμενο βηματισμό πού θυμίζει πάπια, ένῶ οἱ νέες γυναϊκες τῶν σεφαρντίμμέ τά στιβαλέτα τους βαδίζουν πράγματι σάν τίς νυναϊκες της 'Ανδαλουσίας, μολονότι κάτι τέτοιο δέν είναι μικρή ύπόθεση, ἄν ὅπως ἀνέφερα ἤδη συχνά, σκεφθοῦμε τήν κατάσταση τῶν δρόμων τῆς περίφημης ἐμπορικῆς σκάλας πού λέγεται Θεσσαλονίκη.

Σᾶς περιέγραψα μέ τήν εὐσυνειδησία ἐνός ράφτη τό φόρεμα μιᾶς νέας γυναίκας. "Αν στήν περίπτωση αὐτή δεῖτε τά πράγματα μέ εὐρωπαϊκά κριτήρια θά μοῦ πεῖτε: ὅλα αὐτά εἶναι ψύλλοι στ' ἄχυρα, χρυσόσκονη γιά τά μάτια, ὄχι σοβαρές ἱστορίες. Μπορεῖ — ἀλλά ώστόσο εἶναι ώραῖα. Καί θά θελα πολύ νά παρακολουθήσω ἀκόμη περισσότερο τόν διάλογο ἀνάμεσα στή νέα κοπέλλα καί τό γέρο φιλόσοφο, ἄν καί καταλάβαινα πολύ λίγα ἀπ' ὅσα λέγαν καί μολονότι πρός τό τέλος εἶχε χαμηλώσει ὁ τόνος τῆς συζήτησης, ἅν δέν μέ είχαν πάρει γιά μιά ξενάγηση στήν πόλη.

#### Η σκληραγώγηση των νέων

Καί οἱ νέοι ἀπό τούς σεφαρντίμ ἀξίζει τόν κόπο νά μᾶς ἀπασχολήσουν. Μόλις πατήσουν κι ὅλας τό ὄγδοο ἔτος τῆς ἡλικίας τους, συνηθίζουν οἱ νέοι σέ βαριά σωματική ἑργασία καί είναι ὑποχρεωμένοι νά φροντίσουν οἱ ίδιοι γιά τἡ διατροφή τους — πράγμα ποὑ δέν ὡφελεῖ καθόλου τήν σωματική τους ἀνάπτυξη. Καί ὅμως τὰ σώματὰ τους είναι τόσο σφιχτοδεμένα κι ἔχουν ἀναπτυχθεῖ τόσο ἀρμονικά, ποὑ θά μποροῦσαν νά σταθοῦν σ' ἕνα γλὑπτη μοντέλα.

'Εξέφρασα ἀπό γερμανικῆς πλευρᾶς τίς ἀντιρρήσεις κατά τῆς πολύ πρώιμης χρησιμοποίησης τῶν νέων σέ πολύ βαριές σωματικές ἐργασίες — ἀντιρρήσεις πού πρόκειται καί στή δική μας περί ἐργοστασίων νομοθεσία, νά βροῦν παντοῦ πρακτική ἑφαρμογή.

Ξέσπασαν σέ κοροϊδευτικά γέλια.

### Οί Έβραῖοι τῆς Θεσσαλονίκης στά χρόνια 1875 — 1912

— Πιστεύετε στ' άλήθεια, μοῦ εἶπαν, πώς ὅταν ἕνας νέος πού δέν ἕχει μάθει σέ πολύ νέα ἡλικία νά δουλεύει, νά μήν ἕχει προσαρμόσει στή δουλειά τό σῶμα του, τό πνεῦμα του, τίς χειρωνακτικές του δεξιοτεχνίες καί συνάμα νά τίς ἕχει γυμνάσει, πιστεύετε πώς αὐτός ὁ νέος μπορεῖ ἀργότερα νά ἀναπληρώσει τήν εὐκαιρία πού ἕχασε; Σωματική ἐργασία δέ μαθαίνεται πιά σέ ὥριμα χρόνια, τό ἶδιο καί ἡ πνευματική.

'Επίσης καί τό ὑπηρετικό προσωπικό, εἰδικά τό ἀνδρικό, ἀποτελεῖται ἐδῶ ἀπό 'Εβραίους. Τό ἴδιο διεπίστωσα, ἄν καί ὅχι σ' αὐτή τήν ἕκταση, στήν Κωνσταντινούπολη καί τήν 'Αδριανούπολη. Οἱ 'Εβραῖοι ὑπηρέτες θεωροῦνται ἐπιδέξιοι καί σβέλτοι. Στή Θεσσαλονίκη ὑπάρχει μέν μιά ἑβραϊκή συνοικία, ἀλλά ὀνομάζεται ἕτσι γιά τό λόγο καί μόνο ὅτι πράγματι οἱ περισσότεροι ἀπ' τούς κατοίκους της είναι Έβραῖοι. Οἱ ὁποῖοι κατοικοῦν καί σἑ ἄλλες συνοικίες τῆς πόλης. Δηλαδή δέν ὑφίσταται ἑξαναγκασμός ἤ περιορισμός.

#### Τούρκοι - Έβραῖοι - ἕλληνες

Η μεγάλη έβραϊκή κοινότητα αὐτοδιοικεῖται μέ ὑποδειγματική τάξη. Οἱ λίγοι πλούσιοι παρέχουν στούς πολυάριθμους φτωχούς πολύ γενναιόδωρη ὑποστήριξη. Καί κατά τά ὑπόλοιπα ὑπάρχει μεταξύ τῶν σεφαρντίμ μιά πολύ στενή συνοχή, εἰδικά στήν ἄμυνα κατά τῶν ἀδικιῶν. "Αν κάποιος, λόγου χάριν διώξει ἕναν Έβραῖο ὑπηρέτη, ἤ τόν κακομεταχειρίζεται γιά νά φύγει ὁ ἴδιος του, αὐτό γίνεται γνωστό στήν κοινότητα, ἡ ὁποία καί, ἀποφασίζει νά ἀπαγορεύσει τήν ἀνάληψη ὑπηρεσίας στό σπίτι τοῦ ἀδική σαντος. Κι ἕτσι θά ψάχνει ὁ ἕνοχος ἀδικα νά βρεῖ ἄλλον ὑπηρέτη, ὅπωσδήποτε δέν θά ξαναβρεῖ πιά ἕναν Έβραῖο ὑπηρέτη, ὡς τή στιγμή πού θά ἐπανορθώσει τήν ἀδικία πού ἕκανε στόν ἄλλον.

#### Ο γάμος φυλετική ἀνάγκη

ιά κύρια φροντίδα τῆς ἑβραϊκῆς κοινότητας εΙναι τέλος τό πάντρεμα τῶν μελῶν της καί ὁ πολλαπλασιασμός τῆς φυλῆς. Τό ἔθιμο ἀπαιτεῖ νά μή μένει κανείς ἐργένης. Τά κορίτσια παντρεύονται ήδη στά 13 ή 14 τους χρό-νια, τά άγόρια τό άργότερο στά 15. Η κοινότητα ἐπεμβαίνει μέ τό κύρος της, άν παραστεί άνάγκη, ώστε νά μήν παραμεληθεί τό έθιμο αὐτό. Είδικά στίς χήρες καί στούς χηρεύσαντες γίνονται συστάσεις, ἄν δέν είναι ήλικιωμένοι, γιά νά ξαναπαντρευτούν. Οι προσπάθειες αύτές είχαν άριστα άποτελέσματα. Οι δρόμοι είναι γεμάτοι άπό παιδιά τῶν σεφαρντίμ πού τά ἀναγνωρίζει κανείς ἀπό τήν φτωχική τους ἀμφίεση καί τά μεγάλα τους ζωηρά μαῦρα μάτια, ένῶ οἱ περισσότερες ἀπό τίς νέες γυναϊκες κουβαλοῦν τό βρέφος μαζί τους καί δέν διστάζουν καθόλου νά τό θηλάζουν παρουσία τοῦ κοινοῦ. Ἐτσι, δέν εἶναι διόλου παράξενο ἄν ὁ ἀριθμός τῶν Ἐβραίων κατοίκων ἀνεβαίνει πολύ γρήγορα καί ύπολογίζεται τώρα (1875) άπό τούς είδικούς ήδη τουλάχιστον σέ 50.000 ψυχές.

#### Ένας έβραϊκός γάμος

έλος θέλώ νά σᾶς περιγράψω ἕναν ἑβραϊκό γάμο, στόν όποῖο εῖχα τήν εὐκαιρία νά παρευρεθῶ.

Τό τελετουργικό μέρος καί τά ξθιμα είναι σέ γενικές γραμμές τά ίδια δπως καί στούς 'Εβραίους συμπολίτες μας στή Γερμανία. "Οπως μοῦ είπαν, ὁ γαμπρός ἦταν 15 χρονῶν καί ἡ νύφη 13. 'Ησαν ὅμως σωματικά ἤδη ἀρκετά ἀνεπτυγμένοι, ἀλλά τά καμώματά τους ἦσαν παιδικά σέ τέτοιο βαθμό, πού ἕνα «φράγκικο» μυαλό ἦταν ἀδύνατο νά καταλάβει πῶς αὐτό τό ὁμολογουμένως ἀρκετά ὡραῖο, ὅμως ἀκόμη λιγάκι παιδικό ζευγάρι, μποροῦσαν νά τό παντρέψουν ἀντί νά τό στείλουν στό σχολεῖο. 'Η νύφη ἦταν συνεχῶς πολιορκημένη ἀπό ἕνα πλῆθος ἡλικιωμένων κυρῶν (ἕνας λιγότερο εὐγενής θά ἕλεγε: ἀπό κάτι γριές κυράτσες) πού τῆς ἕκαναν γαμήλιες παραδόσεις μέ μεγά-



λη ἐπιμονή, καί τήν δασκάλευαν μέ λεπτομέρειες γιά τά γαμήλια δικαιώματα καί καθήκοντά της (χωρίς νά ἀποκλείουν καί τά σεξουαλικά, ὅπως μοῦ είπαν — nam naturnalia non sunt turbia, ἐπειδή, ὅτι είναι φυσικό δέν είναι ἄσχημο).

Τό κοριτσάκι χαμογελοῦσε συχνά μέ μιά γλυκειά ντροπαλότητα, άλλά κατά τά ἄλλα ήταν ζωηρό καί εύδιάθετο. Η ύπόθεση ήταν διαφορετική όσον άφορα τόν μνηστήρα ή τό νέο σύζυγο. Αὐτός ἔδειχνε πώς δέν θεωροῦσε πολύ εύκολα τά συζυγικά καθήκοντα. Οι παρευρισκόμενοι έδιναν πάλι τήν έντύπωση ότι τοῦ θύμωναν λιγάκι γιά τή μελαγχολική στάση του, σάν συνέπεια πιθανόν τῆς πεποίθησής του καί πού τήν πρόδιδε άκούσια. Πάντως τοῦ ἔγιναν μερικές πνευματικές καί σωματικές ένθαρρύνσεις, μερικές σκουντιές, ἄν ἐπιτρέπεται νά κάμω χρήση τοῦ εὐφημισμού αύτου. Προσωπικά είχα άλλη γνώμη καί έδινα στό βάθος τῆς καρδιᾶς μου ὅλο τό δίκιο στόν γαμπρό. Σκεπτόμουν: «Μά είναι δυνατόν αὐτός ὁ ἀδαής πιτσιρίκος 'Αβραμίκος Σολομών νά είναι σέ θέση μέ τά 15 του χρόνια νά θρέψει μιά όλόκληρη οίκογένεια ένῶ ἐμεῖς στήν τόσο πολιτισμένη γερμανική μας πατρίδα, κοτζάμ άνδρες 30 χρόνών δέν είμαστε άκόμη σέ θέση, άν καί τελειώσαμε όλες τίς άνώτατες καί κατώτατες σχολές καί δώσαμε όλες τίς έξετάσεις, καί τίς διπλωματικές καί τίς περάσαμε μέ τό άριστα, summa cum laude!... \*Ω φτωχέ μου, καταπονημένε καί κοπιών, δυστυχισμένε «εύτυχισμένε γαμπρέ!».

#### Σωκρατική φιλοσοφία

Οταν ἕκανα αὐτόν τό μονόλογο μέσα μου, δέν σκεφτόμουν φυσικά ὅτι οἱ ἑδῶ συνθῆκες εἶνἁι ἐντελῶς ὅιαφορετικές ἀπό τό βορρᾶ καί πόσα λίγα χρειἀζεται ἑδῶ ὁ ἀνθρωπος γιὰ νά μπορέσει νά ζήσει. Θυμηθεῖτε τήν παλιά ἕριδα γύρω ἀπό τό ἑρώτημα: Ποιός εἶναι πλουαιότερος; Ἱεκεῖνος πού ἕχει τά περισσότερα, ἡ ἐκεῖνος πού χρειἀζε ται τά λιγότερα. Ἐδῶ στή Θεσσαλονίκη ἡ ἔριδα αὐτή τῶν Ἐλλήνων φιλοσόφων ἕκλεισε σύμφωνα μέ τό πνεῦμα τοῦ Σωκράτη: Πλουσιότερος είναι ἐκεῖνος πού χρειἀζεται τά λιγότερα. Μιὰ ἀνάλογη ἀπόφαση ὑπάρχει καί στό Κοράνι πού περιλαμβάνει τή ρήση: «Εὐτυχισμένος ἕίναι ὅποιος ἕχει χίλιους ὑπηρέτες, ἀκόμη πιό εὐτυχισμένος ἕίναι ἐκεῖνος πού δέν χρειἀζεται οῦτε ἕνα κάν ὑπηρέτη».

Σ' αύτά πρέπει νά προστεθεί άκόμη και τό άλλο, ότι στήν κοινότητα τῶν σεφαρντίμ τῆς Θεσσαλονίκης βρίσκει τό νεαρό ζεύγος τών νεονύμφων μέσα στό σύνολο μιά παρόμοια ύποστήριξη πού ἕβρισκε ὁ νεαρός ἄποικος στά παλιά χρόνια των γερμανικών φυλών, στήν κοινότητα τής μαρκιωνίας ή του χωριου. Όπως τότε είχε έκεινος τό δικαίωμα χρήσεως τής κοινής ίδιοκτησίας, τής νομής τών ζώων του στό βοσκοτόπι τῆς κοινότητας, τό δικαίωμα νά παίρνει άπό τό δάσος τοῦ χωριοῦ τά ξύλα γιά τό σπίτι του καί νά τόν βοηθοῦν οἱ γείτονες στά μαστορέματα, ἕτσι κι ό σεφαρντίμ της Θεσσαλονίκης δέχεται κατά τό γάμο του άπ' όλες τίς πλευρές δώρα κι όλοι προσπαθούν νά του βρούν δουλειά και πόρους, ένῶ τό πνεύμα εὐποιίας τῶν πλουσίων όμοπίστων προστατεύει μέ έκούσιες καί μέ διάκριση παρεχόμενες δωρεές τόν φτωχό, τουλάχιστον νά μήν πεθάνει άπό τήν πείνα.

#### Η ἐπίδειξη τῆς παρθενίας

Τό πιό ἐνδιαφέρον μέρος τοῦ γάμου ἤταν ἡ τελευταία πράξη. Στήν ἀρχή πῆγε ἡ νεαρή νεόνυμφη στόν νυμφικό θάλαμο πού οἱ πόρτες του βλέπουν στόν ἐξώστη καί στή στοά ὅπου εἶχαν συγκεντρωθεῖ οἱ καλεσμένοι. Τή νύ φη τῆν συνόδευε μιά μεγάλη πομπή ἡλικιωμένων κυριῶν. Βάδιζε σάν νά είχε φτερά στά πόδια της. "Επειτα ἤρθε ἡ σειρά τοῦ νεαροῦ γαμπροῦ. Χρειάστηκε νά τόν πῶνε σχεδόν σηκωτό ὡς τὴν πόρτα καί ὁ παρακαθήμενός μου στό τραπέζι, ἕνας γερμανοαυστριακός, εἶπε μάλιστα πὡς είδε

38

δάκρυα στά μεγάλα άθωα παιδικά μάτια του γαμπρου.

Έπειτα άπό μισή ώρα άκούστηκε ἕνας φρενητιώδης άλαλαγμός χαρᾶς. Σάν εύσεινήδητος ταξιδιωτικός συγγραφέας είμαι ὑποχρεωμένος νά ἑξηγήσω τήν αίτία τῆς ἀγαλλίασης. Διότι είναι χαρακτηριστικά γιά τά ἑθιμα πού περιγράφω καί δέν μοῦ ἐπιτρέπεται νά παρασιωπήσω τό περιστατικό αὐτό καί γιά τόν πρόσθετο λόγο ὅτι κανείς ἀπό τούς πολιάριθμους συγγραφεῖς πού ἔχουν ἀσχοληθεῖ μέ τή Θεσσαλονίκη — σάν κλασικούς καί τούς πιό ἀξιόπιστους θεωρῶ πάντοτε τόν «ἀποσπασματογράφο» Φαλλμεράγιερ καί τόν γενικό πρόξενο Χάν — δέν τό ἀναφέρουν. Ώστόσο τίς ὑπερβολικά τρυφερές ψυχές πού γνωρίζουν ὁρισμένα πράγματα ὅμως δέν θέλουν νά τ' ἀκοῦν μέ τό ὄνομά τους, τίς συμβουλεύω ρητῶς νά μή διαβάσουν τίς κάτωθι γραμμές.

Η αίτία λοιπόν τοῦ ἀλαλλαγμοῦ ἤταν αὐτή:

'Από τόν νυφικό θάλαμο βγήκε μιά γριά γυναίκα μ' ἕνα ἄσπρο σεντόνι πού είχε πάνω του μερικά Ιχνη αίματος. Τά Ιχνη δέν θεωρήθηκαν μόνο σάν ἀπόδειξη τοῦ ὅτι ὅπως ἕλεγαν οἱ Γερμανοί μας πρόγονοι — «ἡ κρεββατοβασία δημιουργεῖ δικαιοδοσίαν», ἀλλά κάτι πολύ πιό ἀνώτερο, πιό καθαγιασμένο, δηλαδή σάν ἀπόδειξη τῆς τελείας παρθενίας τῆς νεαρῆς γυναίκας. Πιό δυνατά ἀπ' ὅλους κραύγαζαν χαρμόσυνα οἱ συγγενεῖς τῆς κοπελίτσας, ἀλλά καί οἱ συγγενεῖς τοῦ νεαροῦ γαμπροῦ δέν πήγαιναν πίσω. 'Απ' ὅλες τίς πλευρές σπρωχνόντουσαν οἱ καλεσμένοι γύρω ἀπό τό σεντόνι, ὁ παρακαθήμενός μου δέ διῖσχυριζόταν μάλιστα, πώς ἀφοῦ μποῦν σφραγίδες καί ὑπογραφές στό σεντόνι, γιά νά ἐπιβεβαιωθεῖ μ' αὐτό τόν τρόπο ἡ ταυτότητα καί ἡ γνησιότητά του, θά κατατεθεῖ τελικά στό οἰκογενειακό ἀρχεῖο τῶν γονιῶν τῆς νεαρῆς γυναίκας.

Δέν ξέρω ἄν ὅλ' αὐτά εἶναι ἀλήθεια, ἀφοῦ δέν τό 'βρισκα σωστό νά σπρώχνομαι μέ τούς συνωστιζόμενους γιά νά παρακολουθῶ ἕτσι τί συνέβαινε στόν στενότερο κύκλο. Μαλλον θεωρῶ σωστό, ἀπέναντι τῶν μυστηρίων καί τῶν συνηθειῶν ἄλλων θρησκευτικῶν κοινοτήτῶν, νά δεικνύουμε σεβασμό καί νά εἴμεθα συγκρατημένοι. "Ημουν σέ θέση νά γνωρίζω ἐπίσης ἀρκετά ἀπό τό παλαιό μωσαϊκό δίκαιο\* τό ὁποῖο ἑδῶ σ' αὐτή τήν περίπτωση τῆς «καθαρᾶς καί ἀδόλου διδαχῆς» βρίσκεται ἀκόμα ἐν πλήρει ἰσχύι, γιά νά μπορέσω νά ἐξηγήσω τὰ συμβαίνοντα. ("Οποιος θέλει νά ξχει περισσότερες πληροφορίες γι' αὐτά πού ἀκολουθοῦν, τόν παραπέμπω στό ἕργο «Μωσαϊκό δίκαιον» τοῦ παλαιοῦ καθηγητοῦ στό πανεπιστήμιο τῆς Γοττίγης 'Ιωάννου Δαυῖδ Μichaelis (1717 - 1719) καί δή μέ τόν ἕνα ἀστερίσκους στόν ἴδιο τόμο σελ. 158).

#### Η παρθενία κατά τό Μωσαϊκό Δίκαιο

ύμφωνα μέ τό παλαιό μωσαϊκό δίκαιο, τό όποιο όμως Σύμφωνα με το παλαιο μωσαικό οικαιό, ή περιέπεσε σέ άτονία, είχε τό δικαίωμα ό νέος σύζυγος νά έκδιώξει όχι μόνο τή γυναίκα στήν όποία δέν βρηκε τό γνωστό σύμπτωμα τῆς πλήρους παρθενίας καί νά τήν ἐπιστρέψει (στούς συγγενείς της) καί νά άπαιτήσει τήν επιστροφή τῶν χρημάτων πού κατέβαλε γιά τήν ἀγορά της, ἀλλά ἐπίσης καί νά τήν καταγγείλει δριμύτατα όπότε, άν ή ἀπόφαση θά ἕβγαινε είς βάρος της, θά ἐκτελεῖτο διά λιθοβολισμοῦ. Καί ἄν ὁ παλαιός καθηγητής Μιχαέλις ἔχει δίκιο στά συμπεράσματά του\*\*, τότε ὁ κανόνας αὐτός, ἐφόσον πρόκειται άπλως περί του αίτίου του διαζυγίου (δηλαδή χωρίς τήν έφαρμογή του ποινικού δικαίου, του λιθοβολισμού κ.λπ.) έχει έπιβεβαιωθεί άπό τόν Χριστό (Ματθ. V, 31.32) μολονότι τό σημερινό ἐκκλησιαστικό δίκαιο τῶν διαφόρων χριστιανικών δογμάτων θέλει νά τό άγνοει αύτó.

Δέν μποροῦμε σ' ἐκεῖνο τόν κανόνα τοῦ παλαιοῦ μωσαϊκοῦ δικαίου, παρά νά δοῦμε μιά ἀπόδειξη μίᾶς ὑψηλῆς ἡθικῆς καθαρότητας καί σεβασμοῦ τοῦ γυναικείου φύλου,

### Οί Έβραΐοι τῆς Θεσσαλονίκης στά χρόνια 1875 — 1912

είδικά όταν σκεφθοῦμε τά διαφορετικά ἤθη ἄλλων ἀνατολικῶν λαῶν τῆς ἐποχῆς ἐκείνης.

<sup>•</sup>O 'Ηρόδοτος, λόγου χάριν, μᾶς διηγεῖται στό πρῶτο βιβλίο τῶν 'Ιστοριῶν του ὅτι κάθε γυναίκα στή Βαβυλώνα πρίν ἀποκτήσει τό δικαίωμα νά παντρευτεῖ, ἡταν ὑποχρεωμένη νά παραδοθεῖ μιά φορά στό ναό τῆς θεᾶς Μελύττας στόν πρῶτο τυχαῖο ἄνδρα ποὑ θά ἑρχόταν καί θά πλήρωνε στή θεά ἡ μᾶλλον στοὑς ἱερεῖς της ἕνα γενναιόδωρο φιλοδώρημα. Αὐτό φαίνεται νά ὑπῆρξε ἕνα τελευταῖο ὑπόλειμμα ἐκείνης τῆς κοινότητας γυναικῶν ἀπό τήν ὁποία ἡ παρθένος ἡταν ὑποχρεωμένη νά ἐξαγοράσει τήν ἀποσπασή της μέ μιά θυσία ποὑ ἀπαιτεῖ ἡ ἐπίσημη ἀναγνώρισή της, στό βωμό τῆς θρησκευτικῆς καί ἐθνικῆς κοινότητας μέσω τοῦ πρώτου τυχαίου (Quilibet ex populo).

Όταν ὁ καθηγητής Μιχαέλις ἐκφράζει τή γνώμη πώς ὁ θεσμός αύτός καθιερώθηκε «ἐπειδή δέν θά μπορούσε νά βρεθεί ἕνα καλύτερο μέσον νά καταργηθοῦν ὅλες οἱ ἀπαιτήσεις γιά μιά σωματική διαμόρφωση πού μέ την άνερχόμενη ἕκλυση τῶν ἡθῶν γινόταν ὅλο καί πιό σπάνια, ἀπό τό νά καταργήσουν τελικά τήν παρθενία θυσιάζοντάς την κατά διαταγήν προηγουμένως σ' ἕνα θεό» μεῖς νομίζουμε ὄτι τό πρώτο σκέλος τῆς ἀντίληψης τοῦ καθηγητοῦ εἶναι ἄν όχι ἀσεβής, πάντως ἐντελῶς ἀνιστόρητη γνώμη ἀφοῦ παραγνωρίζει τό γεγονός πώς στά άρχικά στάδια της έξέλιξης του πολιτισμού ήσαν οι γυναϊκες και τά παιδιά κοινή iδιοκτησία τῆς φυλῆς κι ὅτι ἡ κατάσταση αὐτή ἄλλαξε τότε μόνον όταν έγινε είσαγωγή γυναικών πού δέν άνῆκαν στή φυλή καί μέ τό άλλο περιστατικό ότι ἐπειδή τίς είχαν ἀποκτήσει μέ ληστεία ή μέ χρήματα έγιναν πραγματική ίδιωτική ίδιοκτησία του καθενός χωριστά.

Μολονότι λοιπόν τό ἀρχαίο μωσαϊκό δίκαιο ἡ ἀρχή αὐ τή τῆς ἀγορᾶς γυναικῶν ἔχει διατυπωθεῖ μέ πολλή σαφήνεια καί ἐπιτρέπεται καί ἡ πολυγαμία, αὐτό καί μόνο ἀποδεικνύει τή σημασία πού ἔδιναν στήν παρθενία ('Ησαῖας III, 16.18.20. ἀναφέρει ἕνα ἰδιότυπο μέσο γιά τή διατήρησή της), καί ἀκόμη πόσο οἱ 'Εβραῖοι είχαν προχωρήσει περισσότερο ἀπό τούς γειτονικούς τους λαούς καί ἤσαν κατά τό πνεῦμα αὐτό ἕνας πράγματι «περιούσιος λαός», ὁ ὁ ποῖος κατάφερε μέ ἀνοιχτόκαρδη καί ἀνεπιφύλακτη διδασκαλία καί μέ ἕγκαιρο γάμο νά προλάβει κάθε κίνδυνο παραχάραξης τῆς οἰκογενειακῆς ζωῆς καί τῆς ἀντικατάστασης τῆς πολυγαμίας μέ τήν «πολυανδρία».



<sup>•</sup>Η κ. Σαλέμ. Τύπος ἀστῆς Ἐβραίας. (᾿Από τό βιβλίο τοῦ Ν. Μουτσόπουλου «Θεσσαλονίκη 1900 - 1917»)

#### Έβραϊκή Κοινότης Θεσσαλονίκης

'Η «Σαμάρεια» τῆς 'Ανατολῆς εἶχε τό 1888 περίπου 80.000 ὡς 90.000 Ἐβραίους. 'Η ἔξοδός τους ἀπό τήν 'Ισπανία. Ἐβραϊκά ἐπαγγέλματα στή Θεσσαλονίκη. Τά ἤθη καί ἕθιμά τους. Οἱ γραφικές τους ἐθνικές ἐνδυμασίες. Οἱ ὅμορφες Ἐβραιοποῦλες πού μαραίνονται ὅμως γρήγορα.

Η ίστορία τῆς Έβραϊκῆς Κοινότητας τῆς Θεσσαλονίκης ἕχει γίνει ἕνα σύμφυμα τῆς γενικῆς ἱστορίας τῆς συμπρωτεύουσας, είδικότερα κατά τά μεταβυζαντινά χρόνια. Τό θέμα μᾶς ἀπασχόλησε ἐπανειλημμένα ὅταν μεταφέραμε στά έλληνικά τίς έντυπώσεις καί τίς ἀπόψεις τοῦ Γερμανοῦ πολιτικοῦ Κάρλ Μπράουν ἀπό τή Θεσσαλονίκη τοῦ 1876\*. Οι υπάρχουσες ήδη Ιστορίες, ξενόγλωσσες καί στά έλληνικά (Νεχαμα (Ριζάλ), Μόλχο, κ.α.) γιά τούς Έβραίους τῆς Θεσσαλονίκης, τονίζουν μέ πολύ ὑποκειμενι-κότητα περισσότερο τόν πόνο μιᾶς φυλῆς παρά τήν ἀντικειμενική έξιστόρηση τῆς μοίρας του. Είναι ή μεγάλη, ή κλασική θά λέγαμε, δυσκολία στή συγγραφή τῆς Ιστορίας λαῶν πού ὑπέφεραν πολύ. Ἡ καταγραφή τῶν γεγονότων καί μόνο καταλήγει νά συνθέτει τραγωδία παρά Ιστοριογραφία. Στίς περιπτώσεις αὐτές γιά πάρα πολλά χρόνια τό λόγο ἕχει περισσότερο ό λογοτέχνης παρά ό Ιστορικός. Παράδειγμα ἀπό ἑλληνικής πλευράς τό θέμα: «Μικρασιατική καταστροφή», πού βρίσκεται ἀκόμη στά χέρια τῆς λογοτεχνίας τῶν θυμάτων. Αὐτός εἶναι ὁ λόγος πού συνεισφέρουμε μ' εύχαρίστηση τά λίγα πετραδάκια, κι αὐτή τή φορά, στήν Ιστορία τῆς Ἐβραϊκῆς Κοινότητος Θεσσαλονίκης, ὅπως τήν είδε ὁ Γερμανός συγγραφέας Πάουλ Λίνταου, τό 1888. Γράφει ό ξένος ἐπισκέπτης»:

#### Οι πληθυσμοί τῆς Θεσσαλονίκης

ά στατιστικά στοιχεῖα γιά τόν ἀριθμό τῶν κατοίκων " τῆς Θεσσαλονίκης παρουσιάζουν σημαντικές διακυμάνσεις. Μέ τίς έλλείψεις των θεσμων καί των άρχων τῆς ὀθωμανικῆς αὐτοκρατορίας δέν ἔγινε ποτέ μιά ἀκριβής ἤ περίπου ἀκριβής ἀπογραφή τοῦ πληθυσμοῦ. Στά μέσα τῆς δεκαετίας τοῦ 1870 ὑπελόγισαν τόν πληθυσμό τῆς Θεσσαλονίκης περίπου σέ 100.000 κατοίκους. Ο άριθμός αὐτός ήταν ἴσως πολύ χαμηλός. Σήμερα (1888) ὑπολογίζουν τούς κατοίκους σέ 130.000 ώς 140.000 ψυχές. Άπό αύτούς ύποθέτουν ότι μόνο 20.000 περίπου είναι Τούρκοι καί άλλοι τόσοι πάνω - κάτω Βούλγαροι καί άλλοι ἐκπρόσωποι τῶν βαλκανικῶν λαῶν. Σ' αὐτούς πρέπει νά προστεθούν ἀκόμη περίπου 10.000 Εύρωπαιοι χριστιανοί. "Ολοι οι άλλοι από τούς κατοίκους, δηλαδή οι 80.000 ώς 90.000 είναι Έβραιοι. Οι Έβραιοι λοιπόν, ἀποτελοῦν στή Θεσσαλονίκη τήν πλειοψηφία ἕναντι ὅλων τῶν ἄλλων έθνοτήτων συμπεριλαμβανομένων. ή Θεσσαλονίκη έπομένως είναι ή άξιολογότερη Έβραιούπολη τοῦ κόσμου καί όπωσδήποτε ή έβραϊκή πρωτεύουσα τῆς 'Ανατολῆς. Γι' αὐτό τό λόγο ἕνας λόγιος γνώστης τῆς 'Ανατολῆς (Σ.Μ.: δ Φαλλμεράγιερ) ήθελε νά τήν όνομάζουν τήν πόλη αυτή Σαμάρεια.

#### Η έξοδος ἀπό τήν 'Ισπανία

Από τά άρχαῖα χρόνια, ὑπῆρχε στή Θεσσαλονίκη μιά ἀξιόλογη ἑβραϊκή κοινότητα. Πρός τό τέλος τοῦ δέκατου πέμπτου αἰώνα, μέ τή βάρβαρη ἐκδίωξη τῶν Έβραίων ἀπό τήν πυρηναϊκή χερσόνησο, αὐξήθηκε ὁ ἀριθμός τῶν μελῶν τῆς κοινότητας σἑ ἀφάνταστο βαθμό. ᾿Από τούς 300.000 Έβραίους ποὐ ἐκδιώχθηκαν ἀπό τήν Ἱσπανία, κατηφόρισε ἕνα μεγάλο μέρος πρός τήν Εὐρωπαϊκή Τουρκία ὅπου ἕγιναν δεκτοί μέ τό πιό φιλόξενο πνεῦμα κι ἕτσι ἀποτέλεσε ἡ Θεσσαλονίκη μέ τήν ὡραία της γεωγραφική θέση ἕναν συγκοινωνιακό κόμβο τοῦ ἐποικισμοῦ τους στήν ᾿Ανατολή. Ἡ παλαιά κοινότητα ποὐ ὑπῆρχε ἀ-

## Π. ΕΝΕΠΕΚΙΔΗ

ναχωνεύθηκε βαθμιαΐα όλοκληρωτικά, στούς οίκιστές άπό τά δυτικά, δέχθηκε τή γλώσσα καί τά ήθη τους κι έτσι είναι ή έβραϊκή κοινότητα τῆς Θεσσσαλονίκης ἐδῶ καί αίωνες, μιά ένιαία κοινότητα ίβηρικής προέλευσης. Οι «Σεφαρντίμ» (Σεφάρντ σημαίνει περίπου: πυρηναϊκή χερσόνησος), ή οι Σπανιόλοι, όπως τούς λέμε, κατείχαν στήν παλιά τους ίσπανική καί πορτογαλική πατρίδα άνώτατες θέσεις. Ό J.M. Jost διηγείται στό ἕργο του « Ιστορία τοῦ Ιουδαϊσμού και των αιρέσεών του». Λειψεία 1859, ότι οί Σεφαρντίμ αύτοι ήσαν κατά τό πλεϊστον ἀπόγονοι καί μάλιστα άρχηγοί πλουσίων καί έγκρίτων οἰκογενειῶν, ἐν μέρει ἕμποροι θαλασσῶν, ἐν μέρει πολιτικοί μέ εὐρύτατες γνώσεις καί έμπορική περίσκεψη, ίατροί, όνομαστοί λόγιοι πού κατείχαν έδρες σέ άνώτατες σχολές. Μιλούσαν όλοι τους τήν ίσπανική καί πορτογαλική γλώσσα όπως εΙχαν διαμορφωθεί στό επίπεδο των ανώτερων κοινωνικών τάξεων, ήσαν έξοικειωμένοι μέ τή φιλολογία της ίβηρικης χερσονήσου καί ήσαν γνωστοί γιά τήν κοινωνική τους έντιμότητα σέ ύψηλό βαθμό καί γιά την κάποια άρχοντιά τους. « Ησαν έξαιρετικά δραστήριοι καί δέν είχαν καμιά σχέση μέ τοκογλυφίες καί παλιατζήδικα καί μέ κάθε είδος μικροπράγματα, έτσι πού είχαν λίγη ἐπαφή μέ τίς κατώτερες λαϊκές τάξεις. Τό έξωτερικό τους παρουσιαστικό ήταν άνάλογο πρός τό πνεῦμα αὐτό, καί μόνο μέ τήν ἐμφάνισή τους ἕδιναν στούς γύρω νά καταλάβουν πώς δέν είχαν μεγαλώσει καί μορφωθεί στήν άπομόνωση (της φυλης τους).

#### Έβραϊκά ἐπαγγέλματα

ί Σπανιόλοι τῆς Θεσσαλονίκης κράτησαν μέχρι σήμερα τίς ίδιοτυπίες τῆς καταγωγῆς τους. Μιλοῦν καί, γράφουν τή γλώσσα τῆς πατρίδας τους, μιά ἀπηρχαιωμένη ίσπανική άναμικτη μέ έβραϊκά γλωσσικά στοιχεία, μιά γλώσσα πού την καταλαβαίνουν οι σύγχρονοί μας 'Ισπανοί χωρίς ιδιαίτερες δυσκολίες. Τό παρουσιαστικό τους κάνει γενικά μιά πολύ καλή έντύπωση. Είναι έπιμελεῖς, έργατικοί καί δέν αποφεύγουν οὔτε τίς πιό βαριές χειρωνακτικές έργασίες. Ό ἀπόστολος Παῦλος ἕγραψε κάποτε πρός τούς Θεσσαλονικείς: «Ό δέ μή έργαζόμενος μηδέ καί έσθιέτω». Φαίνεται πώς αὐτήν τήν προειδοποίηση πρός τή χριστιανική κοινότητα τήν έχουν έγκολπωθεί οί Σπανιόλοι μολονότι κατά βάθος δέν τούς ἀφορā καθόλου. Είναι οι άχθοφόροι, οι λιμενικοί έργάτες, οι λεμβούχοι. Μεταξύ τους βρίσκει κανείς άντρες μέ ήράκλειες δυνάμεις. Μέ μιά λέξη είναι οι χειρώνακτες καί οι τεχνίτες, ένῶ οι "Ελληνες κάνουν μόνο τίς εύκολότερες δουλειές, οι Βούλγαροι καλλιεργούν κατά κύριο λόγο τά χωράφια, οί Αρβανίτες άντιπροσωπεύουν κατά προτίμηση σάν ύπηρέτες πολυτελείας τά πλούτη του σπιτιού όπου έργάζονται, ένω οι Τούρκοι καί δω στή Θεσσαλονίκη, όπως παντού, δέν κάνουν τίποτε άλλο παρά νά τό ρίχνουν όσο γίνεται στό χουζούρι. Οι Σπανιόλοι έχουν τή φήμη πώς είναι ἀπόλυτα άξιόπιστοι, πιστοί καί ἕντιμοι.

Μεγάλο πλούτο ἀπέκτήσαν μόνο λίγοι: οἱ μεγαλέμποροι καί τραπεζίτες 'Αλλατίνι καί οι Μοντιάνο προπαντός. Καί ό ἀριθμός ἐκείνων ἐπίσης πού ἔχουν μιά σχετική εὐμάρεια είναι άρκετά μικρός. Οἱ περισσότεροί τους ζοῦν σέ μεγάλη φτώχεια. Τό ότι οι Έβραιοι της Θεσσαλονίκης παρ' όλη τήν Ισχυρή τους νοημοσύνη, πού ἀσφαλῶς δέν είναι μικρότερη από κείνη των όμοφύλων τους σέ άλλες χωρες, παρ' όλη τήν άνωτερότητα των σωματικών τους δυνάμεων, παρ' όλη τήν άκαταπόνητη δραστηριότητα καί αποδοτικότητά τους, έν τούτοις τό ὅτι κάνουν γενικά μιά ζωή πολύ φτωχική, αύτό ἀποδίδεται σέ διάφορα περιστατικά. Έν πρώτοις στήν κακή τουρκική διοίκηση, κατόπιν στόν μέχρι τοῦδε ἀποκλεισμό τῆς Θεσσαλονίκης ἀπό τό βασικό διεθνές δίκτυο έπικοινωνιών, και τέλος έπίσης στήν ύπερευλογημένη τεκνοποιΐα τῶν ἑβραϊκῶν ἀνδρογύνων.



**Τυπική έβραϊκή οἰκογένεια.** ('Από τό βιβλίο τοῦ Ν. Μουτσόπουλου «Θεσσαλονίκη 1900 - 1917»).

#### 'Αφέλεια καί περιέργεια

λλά καί ἄν δέν ζουν πάρα πολύ καλά, δίνουν ώστόσο άντίθετα πρός τούς νυσταλέους Τούρκους μέ τήν αίώνια άνιαρή ὄψη καί πρός τούς κουμπωμένους, τούς άλλους έκπροσώπους τῶν βαλκανικῶν λαῶν, τήν ἐντύπωση άρκετά εὕθυμων καί χαρούμενων ἀνθρώπων. Μέ μιά ἀφελή φορτικότητα καί περιέργεια - δύο ιδιότητες που δέν άμφισβητούνται — μας περιέζωναν άσφυκτικά, μας άκολουθούσαν βήμα πρός βήμα, πρόσφεραν τίς ύπηρεσίες τους γιά κάθε είδους έρωτική περιπέτεια πού μεῖς δέν ἐπιθυμούσαμε, γελούσαν μέ κέφι όταν τούς διώχναμε από κοντά μας καί δέν μας παρεξηγούσαν όταν ένας όμόφυλός τους έξοικειωμένος μέ τά ἕθιμα τοῦ τόπου, τούς ἕδινε τήν πρεπούμενη σπρωξιά ἤ κανένα χαστούκι. Τέτοιες σωματικά αίσθητές έκδηλώσεις άγανακτήσεως τίς δείχναμε χωρίς κανένα ίδιαίτερο έρεθισμό καί τίς δεχόμαστε έπίσης χωρίς πικρία. Οι πιό άστεῖοι ἀπ' ὅλους ήσαν οι νεαροί λοῦστροι πού μᾶς καταδίωκαν καθ' ὅλο τό μῆκος τοῦ δρόμου καί μόλις έμεις έπιβραδύναμε άπρόσεκτα σέ κάποιο σημείο τό βήμα μας ή καί σταματούσαμε - γονάτιζαν μέ τά κασελάκια τους μπροστά μας γιά νά κάνουν τήν συνεχῶς μάταιη καί συνεχῶς ἀνανεούμενη ἀπόπειρα τά ἀρκετά γυαλισμένα παπούτσια μας νά θέλουν παρ' όλα αὐτά νά τά γυαλίσουν.

#### Έβραϊκά πρόσωπα

Οι άνδρες έχουν γενικά εὕσωμα παραστήματα καί εἰδικά μεταξύ τῶν παιδιῶν καί τῶν γέρων συναντᾶ κανείς ἐντυπωσιακά ὡραῖες φυσιογνωμίες. Πιό γοητευτικά ἀκόμη είναι τά μικρά κορίτσια μέ τά μελαγχολικά θαυμάσια μάτια τους πού ρίχνουν ματιές πρός τά πάνω μέ χάρη καί συστολή μέσα ἀπό τίς μακριές βλεφαρίδες — μέ τά βαθειά καστανά καί γαλανά μάτια, ξανθά, κοκκινωτά καί μαῦρα σγουρά κεφαλάκια. Τά κορίτσια παντρεύονται πολύ νωρίς καί μαραίνονται γρήγορα. Στήν ἡλικία πού ἡ γυναικεία ὀμορφιά φθάνει στίς δικές μας χῶρες στήν ὑψίστη της ἀκμή, συναντᾶ κανείς ὅμορφες γυναίκες μεταξύ τῶν Ἐβραίων τῆς Θεσσαλονίκης πολύ σπάνια. Ώστόσο είδα μερικές ἑξαιρέσεις πού ἕκαναν ἐντύπωση: νέες γυναῖκες μέ θαυμάσια, ἑκφραστικά μάτια, μέ ὡραία μύτη, δροσερά

### Οί Έβραΐοι τῆς Θεσσαλονίκης στά χρόνια 1875 - 1912

χείλη καί μέ κεῖνο τό γοητευτικό χρῶμα τῆς ἐπιδερμίδας, ὅμοιο μέ θαμπό κίτρινο τοπάζι, πού τὄχει μόνο ἡ ἀνατολή καί πού χωρίς αὐτό μᾶς εἶναι ἀδύνατο νά φαντασθοῦμε μιά ἀνατολίτικη ὀμορφιά.

#### Οί ἐνδυμασίες τῶν γυναικῶν

ντίθετα πρός τό φίλο μου Λουδοβίκο Πήτς μέ τόν όποῖο πέρασα στή Θεσσαλονίκη τήν ἀλησμόνητη ἐκείνη ήμέρα τῆς πεντηκοστῆς καί πού ὑποτάσσομαι ἐντελῶς στή γνώμη του σέ καλλιτεχνικά ζητήματα, πρέπει ώστόσο νά όμολογήσω πώς καί σέ μένα οι ένδυμασίες των γυναικῶν δέν μπορῶ νά πῶ πώς δέν μοῦ ἄρεσαν ἀπόλυτα, κι ὅτι βλέποντας τίς Έβραῖες τῆς Θεσσαλονίκης δέν αἰσθάνθηκα τήν άπουσία του εύρωπαϊκου κορσέ σάν μιά όδυνηρή άπώλεια, ὅπως τήν αἰσθάνθηκε ὁ Πήτς. Οἱ Ἑβραῖες τῆς Θεσσαλονίκης φορούν κάτω ἀπό τό στήθος καί πάνω ἀπό τή μέση μιά φαρδιά ζώνη πού κρατάει τήν άρκετά στενή ρόμπα. Άπό τό πάνω μέρος του σώματος, ή ράχη, οι ώμοι καί τό στηθος καλύπτονται μόνο μέ τό πουκάμισο ή μέ μιά άνοικτοῦ χρώματος μαντήλα γιά τό στῆθος, ἐνῶ ὁ λαιμός, καί τό πάνω μέρος τοῦ στήθους μένουν ἀκάλυπτα. Οἱ γυναϊκες λοιπόν δίνουν τήν έντύπωση πού έδιναν περίπου καί οί Γαλλίδες τῆς ἐποχῆς τοῦ Διευθυντηρίου, οἱ καλού-μενες «Merveilleuses», μ' ἕνα μοντέρνο ντεκολτέ σέ σχῆμα καρδιας. Τά μαλλιά καλύπτονται ἐντελῶς μέ μιά μαντήλα μέ βαθύ πράσινο χρῶμα, πού είναι συνήθως στολισμένη μέ κεντήματα κι έχει κάποτε κι ένα κόσμημα ἀπό εὐγενές μέταλλο, πού δένεται στό κεφάλι καί πέφτει πίσω στή ράχη ὅπως ἕνας μεγάλος βάτραχος, ἀπ' τήν ἐποχή πού οί κοπέλλες είχαν ἀκόμη κοτσίδες. Εὐχαρίστως ὁμολογῶ ὅτι τό σκέπασμα αὐτό τῶν μαλλιῶν δέν τονίζει τήν γυναικεία όμορφιά, άλλά κι αύτό τό στόλισμα τῆς κεφαλῆς μέ τούς αὐστηρούς κριτικούς του, δημιουργεῖ ώστόσο μιά ὁρισμένη έντύπωση πού δέν θάλεγα ότι δέν είναι ώραία.

#### Οι ένδυμασίες τῶν ἀνδρῶν

ολύ πιό πλούσιες είναι οἱ ἐνδυμασίες τῶν ἀνδρῶν.
"Οσοι προέρχονται ἀπό τίς φτωχότερες κοινωνικές τάξεις, οί τεχνίτες, οί ἕμποροι, φοροῦν συνήθως τή φαρδιά, χρωματιστή βράκα πού φτάνει μέχρι κάτω ἀπό τό γόνατο καί κρατιέται άπό τό πλατύ χρωματιστό ζωνάρι πού τό τυλίγουν στή μέση — πάνω ἀπό τό πουκάμισο τό κοντό γιλέκο, όλα σέ διάφορους χρωματισμούς, καί στό κεφάλι τό φέσι ή ἕνα πολύχρωμο τουρμπάνι πλεγμένο λίγο πολύ μέ τέχνη. Οι κοινωνικής τάξεως ανώτεροι καί πιό εύποροι Σπανιόλοι πού έξακολουθούν νά ντύνονται ἀκόμη ὅπως καί οἱ πρόγονοί τους, αὐτοί δέ φορāνε πιά τή βράκα. "Εχουν μιά μακριά φορεσιά πού κατεβαίνει ώς τόν ἀστράγαλο ἀπό ὕφασμα μέ πολύ χτυπητά χρώματα ἤ ἀπό μετάξι ριγωτό. Οἱ ἐνδυμασίες αὐτές τῶν ἀνδρῶν ὑπάρχουν σέ ὄλα τά χρώματα: σέ χτυπητό χρυσοκίτρινο μέ άπαλό γαλάζιο, ἐπίσης καί σέ βαθύ κόκκινο. Καί αὐτή ἡ φορεσιά ἐπίσης κρατιέται στή μέση ἀπό ἕνα πολύχρωμο πλατύ ζωνάρι. Πάνω ἀπό τήν ἐνδυμασία αὐτή φορᾶνε ἕνα γιλέκο μέ άρκετά φαρδιά μανίκια, πού δέν κλείνει, κι αυτό από χρωματιστό μετάξι άλλά πάντοτε σ' ἕνα ἄλλο χρῶμα ἀπό ἐκεῖνο πού ἕχει ἡ κύρια ἐνδυμασία, καί πάνω ἀπ' αὐτό τό ἀνοικτό καυτάνι, κι αὐτό ἀπό πολύχρωμο μετάξι καί πιμπιλωμένο μέ γούνα. Τό περίβλημα αὐτό τό φορᾶνε καί οἱ φτωχότερες τάξεις καί μόνο ἀπό τήν ποιότητα τῆς γούνας ἀναγνωρίζει ό ἕμπειρος μέ τήν πρώτη ματιά πάνω - κάτω τήν περιουσιακή κατάσταση του φορέα. Τή συνήθη γαρνιτούρα τῆς γούνας τήν προμηθεύει ή ἀλεπού. Οἱ πιό ἀρχοντικοί φοράνε μάλλον σπάνια τό κάλυμμα της κεφαλης πού μοιάζει μέ τουρμπάνι, σχεδόν όλοι τους φοράνε τό Φέσι».



Έβραία ἀστή. ('Από τό βιβλίο τοῦ Ν. Μουτσόπουλου «Θεσσαλονίκη 1900 - 1917»).

ΧΡΟΝΙΚΑ - ΣΕΠΤΕΜΒΡΙΟΣ 1984

# Γ. ΖΩΓΡΑΦΑΚΗ Πῶς εἰδαν τούς Ἐβραίους τῆς Θεσσαλονίκης περιηγητές κατά τόν 18ο αἰώνα



To βιβλio Yalkout Chimoni (1526)

#### Προλεγόμενα

τό ἀνάκτορο τῆς 'Αλάμπρα, οἱ καθολικοί βασιλεῖς Φερδινάνδος καὶ 'Ισαβέλλα ὑπογράφουν τήν ἱστορική ἀπόφασή τους: Οἱ 'Εβραῖοι τῆς 'Ισπανίας πρέπει νά ἐγκαταλείψουν τή χώρα ἡ νά ἀσπασθοῦν τόν Χριστιανισμό. Εἶναι ἡ ἑποχή τῆς 'Ιερᾶς 'Εξετάσεως. 'Αλλά σάν δικαιολογία γιά τήν ἀπάνθρωπη τούτη ἀπόφαση, προβάλλεται ἡ ἀνάγκη τῆς ἑθνικῆς ἐνότητας τῆς 'Ισπανίας πού εἶχε πλουτίσει μἑ τήν ἀνακάλυψη τῆς 'Αμερικῆς καί τήν κατάκτηση τῆς πλούσιας Γρανάδας. Γι' αὐτό οἱ ἅπιστοι, δέν εἰχαν πιά καμιά θέση στή χώρα τους.

Έτσι, πολλές χιλιάδες Έβραίων παίρνοντας τόν δρόμο τῆς ἑξορίας, ζήτησαν προστασία ἀπό τήν 'Οθωμανική Αὐτοκρατορία. Ἡ Θεσσσαλονίκη, ἀκατοίκητη καθώς ἤταν, δέχτηκε ἕνα σημαντικό τμῆμα ἀπό τούς πρόσφυγες αὐτούς. Καί ἤσαν οἱ πρόσφυγες αὐτοἱ ὑπερήφανοι, μορφωμένοι, πλούσιοι ἤ μαθημένοι στά πλούτη καί διατηροῦσαν σχέσεις μέ τά μεγάλα ἑμπορικά κέντρα τἤς Εὐρώπης καθώς καί φιλικούς δεσμούς πού στάθηκαν πολύτιμοι γιά τήν ἀνάπτυξη τῆς νέας τους πατρίδας.

'Ακόμη κι ώς τόν 17ον αἰώνα, σπάνια, ὅταν ἕνα πλοῖο ἕφθανε στό λιμάνι τῆς Θεσσαλο¢ίκης νά μήν ἔφερνε καί μερικές οἰκογένειες 'Εβραίων, πού γλύτωναν ἀπό τά νύχια τῆς 'Ιερᾶς 'Εξετάσεως καί ζητοῦσαν καταφύγιο στά τουρκικά ἑδάφη.

'Ως κι ἀπό τήν Πορτογαλία, τήν Προβηγκία, τή Σικελία, ήλθαν 'Εβραῖοι πρόσφυγες στή Θεσ/νίκη. 'Από τά μέσα τοῦ 16ου αἰώνα εἶχαν ξεπεράσει τίς 25.000.

Οἱ 'Ισραηλίται αὐτοί στάθηκαν οἱ φορεῖς μιᾶς μεγάλης οἰκονομικῆς εὐεξίας. Μαθημένοι καθώς ἤταν στά μεγάλα ταξίδια καί διατηρώντας μέ τούς συγγενεῖς τους στή Γένουα, στή Βενετία, στό "Αμστερνταμ στενές σχέσεις, ἐργατικοί, καλά πληροφορημένοι, ἑξοικειωμένοι μέ τίς ἐμπορικές συναλλαγές, μετέβαλαν τή Θεσ/νίκη σ' ἕνα πλούσιο καί ζωντανό οἰκονομικό κέντρο. Τούς διέκρινε πάντα ἕνα ζωηρό αἴσθημα κοινωνικῆς ἀλληλεγγύης. Εἶχαν ἰδιαίτερα νοσοκομεῖα, ἅσυλα γιά ἀπόρους, πού ἑθεωροῦντο πρότυπα φιλανθρωπικῶν 'Ιδρυμάτων σ' ὅλη τήν 'Ανατολή.

λή. Τά ἐκπαιδευτήριά τους, οἱ Θεολογικές Σχολές τους, οἱ ᾿Ακαδημίες τους, οἱ βιβλιοθῆκες τους, προσήλκυαν στή Θεσ/νίκη σπουδαστάς ἀπό ὅλα τά μέρη τοῦ κόσμου.

"Ηδη άπό τό 1515. είχαν ἐγκαταστήσει τυπογραφείο πού ἐργαζόταν, δίχως διακοπή, γιά τή διάδοση τῶν γνώσεων. Οἱ σοφοί Ἐβραῖοι τῆς Θεσσαλονίκης (ὅπως ὁ Ἐσκεναζῆς, ὁ Μωῦς ἘΑλμοσλίνο, ὁ ἘΑρών ἕΑφιας καί ἄλλοι) ήσαν γνωστοί στούς διεθνεῖς πνευματικούς κύκλους σάν θεολόγοι, γιατροί, ἀστρονόμοι.

Πεντακόσια όλόκληρα χρόνια, πού ἀντιπροσώπευσαν τό ἕνα πέμπτο τοῦ ἱστορικοῦ της βίου, μιά ἰσχυρά συγκροτημένη κοινότητα, ἐπέτρεψε στή σκλαβωμένη πολιτεία νά συναλλάσσεται μέ τήν Εὐρώπη, νά ἐπικοινωνεῖ πολλαπλά μαζί της καί νά τήν πλουτίζει.

Η ιστορία αυτής της Κοινότητος πού ἕσβυσε μέσα στή φρίκη τοῦ Δευτέρου Παγκοσμίου Πολέμου, ταυτίζεται μέ τήν Ιστορία τῆς τουρκοκρατουμένης Θεσσαλονίκης, ὡς τό 1912.

Καί γιά τοῦτο, ἀποκτοῦν ξεχωριστή σημασία οἱ ἀφηγήσεις τῶν ξένων περιηγητῶν διαφόρων ἐθνοτήτων ποὑ πέρασαν ἀπό τήν πολιτεία αὐτή ἀνάμεσα στό 1700 καί τό 1800 καί μᾶς ἄφησαν αὐθεντικές περιγραφές τῶν ὅσων εἶδαν ἤ ἄκουσαν γιά τούς Ἑβραίους τῆς Θεσ/νίκης.

"Ας άναφερθοῦμε πρῶτα στίς πηγές: Τίς παίρνουμε μέ χρονολογική σειρά γιατί καί ἕτσι θά παραθέσουμε τά σχετικά κείμενά τους.

#### A'

αλαιότερος όλων γιά τά στοιχεία πού ένδιαφέρουν τόν 18ον αίώνα, είναι ό Γάλλος Paul Lucas, πού πέρασε ἀπό ἑδῶ τό 1702. Ἀκολουθεῖ ὁ γαλλοκαθολικός ἱεραπόστολος Braconner τό 1707 καί ό ἐπίσης νάλλος ἱεραπόστολος Tarillon τό 1714. Τό 1731 ἔχουμε ἕνα κείμενο τοῦ Βέλγου De Mirone καί γιά τό 1747 τόν ρώσσο καθηγητή Θεολογίας στήν 'Ακαδημία του Κιέβου Βασίλη Γρηγόροβιτς Μπάρσκη. Ένας σημαντικός χρονογράφος, γιατί ἕζησε στή Θ/νίκη 7 όλόκληρα χρόνια από τό 1726 ώς τό 1733 είναι ό γάλλος Jean Baptiste Souciet μας άφησε ένα πολύ ένδιαφέρον σύγγραμμά του μέ τόν τίτλο «Description De La Ville De Salonique ... Tó 1788, ó ένετός Allessandro Bisani, μας διασώζει άξιόλογες πληροφορίες πού συμπληρώνονται έντυπωσιακά άπό ένα άποκαλυπτικό κείμενο τοῦ ἄγγλου περιηγητοῦ James Dallaway, γύρω στό 1794. Μιά τελευταία πηγή πού θά τήν έπικαλεσθούμε κομματιαστά, γιατί άγκαλιάζει όλον τόν 18ον αιώνα είναι τό άρχεῖο τοῦ ἐνετικοῦ προξενείου Θεσσαλονίκης γιά νά σταματήσουμε τόν νοσταλγικό περίπατό μας μέ τίς έντυπώσεις - σχετικά πρόσφατες - άλλά πού κλείνουν τήν περίοδο τῆς τουρκοκρατίας, τοῦ ἔλληνος Ίστορικοῦ ᾿Αδαμαντίου 'Αδαμαντίου, όταν έπεσκέφθη τή Θεσ/νίκη άμέσως μέ τήν άπελευθέρωσή της τό 1914.

Νά, λοιπόν τί μᾶς ἀφηγεῖται ὁ Paul Lucas: Στήν πολιτεία τούτη ζοῦσαν 10.000 "Ελληνες καί 30.000 Έβραῖοι. Τό ἑμπόριο βρίσκεται σέ ἑβραϊκά χέρια. Οἱ Γάλλοι ἐμπορευόταν στή Θεσ/νίκη κερί, μαλλιά, μετάξι, στάρι καί κυρίως καπνά.

Οί 'Εβραῖοι ἦσαν πάντοτε πολυάριθμοι ἀπό τήν ἀρχαιότητα καί τόν Μεσαίωνα.

Ο Baconnier μᾶς διέσωσε ἕνα χαρακτηριστικό τῆς ζωῆς τῶν Έβραίων στή Θεσ/νίκη. «Ό σουλτάνος Μουράτ ζήτησε ἀπό τούς Ἑβραίους νά συγκροτήσουν ἕνα σῶμα πολεμιστῶν καί νά σπεύσουν γιά ἐνίσχυση τῆς πολιορκίας τῆς Βαγδάτης. Κίνησαν λοιπόν ἀπό τή Θεσ/νίκη, κάπου 8.000 Ἑβραῖοι στρατιῶτες πάνοπλοι. Θά πήγαιναν στήν Κωνσταντινούπολη γιά νά διαπεραιωθοῦν στήν 'Ασία. 'Αλλα κατά τή διάρκεια τῆς πορείας των ἀκούστηκε μιά διάδοση, πώς στή Ρέντινα παραμονεύουν κλέφτες. 'Αμέσως συγκαλεῖται πολεμικό συμβούλιο καί ἀποφασίζεται νά στείλουν ἀγγελιαφόρο στή Θεσ/νίκη καί νά ζητήσουν μιάν ὑμάδα γενίτσαρων γιά νά προστατεύσει ἀπό τούς

# Πώς είδαν τούς Έβραίους οι ξένοι περιηγητές

κλέφτες τό στρατιωτικό σῶμα, πού πήγαινε νά πολεμήσει στή Βαγδάτη, κατά τό πέρασμά του, ἀπό τά ἐπικίνδυνα στενά... 'Ο πασᾶς, διαβάζοντας τό μήνυμα πρόσταξε νά γυρίσουν ὅλοι στή Θεσ/νίκη. "Ετσι καί ἕγινε. Κατένθουσιασμένοι οἱ 'Εβραῖοι παράτησαν τὴν ἐκστρατεία καί πῆραν τό δρόμο τῆς ἐπιστροφῆς...».

"Επείτα ἀπό 7 χρόνια, τό 1714 περνā ἀπό τἡ Θεσ/νίκη, ὁ δεύτερος γάλλος ἱεραπόστολος, ὁ πατήρ Tarillou, ποὐ μᾶς λέγει, σἐ ἐκθέσεις του πού ἀπευθύνονται στόν ὑπουργό 'Ἐξωτερικῶν τοῦ Λουδοβίκου 14ου, τόν κόμὴτα De Doutchartrain πώς: «Ζοῦνε στήν πολιτεία τοὐτη 10.000 Χριστιανοί καί 12.000 Ἐβραῖοι. Οἱ τελευταῖοι προσπαθοῦν μέ τήν προτροπή δύο βεζύρηδων νά δημιουργήσουν μιά βιομηχανία ἰκανή γιά ἀπομίμηση τῶν γαλλικῶν ὑφασμάτων, ὥστε νά ἀποχτήσει ἡ Τουρκία αὐτάρκεια καί περιορίσει τίς εἰσαγωγές. Τό σχέδιο ὅμως παρά τίς δαπάνες τῶν Ἐβραίων, καί τά προστατευτικά μέτρα, δέν πραγματοποιήθηκε».

Τό 1731, ὄταν τήν πόλη ἐπισκέπτεται ὁ βέλγος De Mirone ἀσχολεῖται περισσότερο μέ τό ἑβραϊκό στοιχεῖο τῆς πόλεως. "Έχει πολλή παρατηρητικότητα καί ἐκφράζει προσωπικές του ἀπόψεις.

«Καί ἐνῶ οἱ Βενετοί βρῆκαν μέσον νά πλουτίζουν εἰς βάρος τῶν Τούρκων, οἱ Ἐβραῖοι πετυχαίνουν τό ἴδιο εἰς βάρος τῶν ἄλλων ἑθνῶν. Έχουν ἀνακαλύψει τόν γόρδιο δεσμό, δηλαδή τά θαυματουργά πεσκέσια. Μ' αὐτό τόν τρόπο, κρατοῦν αἰχμάλωτους τούς Τούρκους καί ἐλέγχουν όλο τό έμπόριο. Τίποτε δέν γίνεται δίχως τήν μεσιτεία των. Οὕτε ἕνας γάτος δέν μπορεῖ νά πουληθεῖ ἄν δέν περάσει από τα χέρια τους. Είναι οι μεσάζοντες του έμπορίου. Ό Χριστιανός ἕμπορος πρέπει γιά κάθε συναλλαγή του ν' άπευθυνθεί στούς Έβραίους, πού δέν περιορίζονται στά μεσιτικά άλλά καταφεύγουν καί σέ κάθε λογής κερδοσκοπικά τεχνάσματα, γιατί κανείς δέν ξέρει πόσο άγοράζουν καί πόσο πουλανε. "Ενας έμπορος λ.χ. θέλει νά πουλήσει τά άλφα έμπόρευμα στή βήτα τιμή. Ό Έβραῖος φροντίζει νά πουλήσει άκριβότερα κατά τό ένα τρίτο γιά τό δικό του διάφορο. "Ετσι έξηγειται γιατί οι Έβραιοι είναι πάμπλουτοι».

Πλησιάζουμε, τώρα, στά μέσα τοῦ 18ου αἰῶνος. Εἴμεθα στό 1747, ὅταν ὁ ρῶσσος καθηγητής Βασίλης Γρηγόροβιτς Μπάρσκυ ἐπισκέπτεται τήν πόλη καί καταγράφει πολύτιμες ἐντυπώσεις του.

«Ό πληθυσμός της είναι "Ελληνες, Γάλλοι, Τοῦρκοι καί 'Εβραῖοι. Πυκνοκατοικημένη πολιτεία μέ κυριαρχικό στοιχεῖο τό 'Εβραϊκό. Λειτουργοῦν, ὅπως μοῦ είπαν, ἑξῆντα ἑβραϊκά σχολεῖα. 'Ανάμεσά στοὑς 'Εβραίους ἔχουν ἀναδειχθεῖ πολλοί σοφοί. "Εχουν ἀκόμη καί 'Ακαδημία ὅπου διδάσκονται διάφορες ἐπιστῆμες, ἀκόμη καί φιλοσοφία. Οἱ 'Εβραῖοι τῆς Θεσ/νίκης είναι πολύ πλούσιοι καί ὅλες οἱ ἀγορές, οἱ ἀνταλλαγές καί τό χρῆμα περνοῦν ἀπό τά χέρια τους. "Όλοι ἐκτός ἀπό τοὑς φτωχούς, φοροῦν ἕνα μαῦρο μακρύ ράσο καί στό κεφάλι σύμφωνα μέ τό νόμο, σκούφια κόκκινη. Μιλοῦν 'Ισπανικά».

Έρχόμεθα τώρα σ' ἕνα σημαντικό μάρτυρα τῆς μακρυνῆς ἐκείνης ἐποχῆς, γιατί μέσα στά ἐπτά χρόνια της ἐδῶ παραμονῆς του, εἰχε τὴν ἄνεση νά ζήσει ἀπό κοντά τόν παλμό τῆς τότε πολιτείας καί νά ἰδεῖ πολύ περισσότερα πράγματα ἀπό ἐκεῖνα πού συνήθως παραλείπουν οἱ περαστικοί. 'Ο Jean Baptiste Souciet ποὐ κυκλοφόρησε τό βι βλίο του, τό 1738, ἕμεινε στή Θεσσαλονίκη ἀπό τό 1726 ὡς τό 1733.

Οι Έβραῖοι πού κατέχουν τό 1/3 τῆς Θεσσαλονίκης, κατοικοῦν στίς χαμηλές συνοικίες, στήν περιοχή τῶν παζαριῶν καί κατά μῆκος τῶν παραλιακῶν τειχῶν. Οἱ περισσότεροί εἰναιἐξαθλιωμένοι, ποῦ ζοῦν σέ σπίτια ἀνοιχτά ἀπό ὅλες τίς μεριές, καί χωρία τζάμπια. Ἐξ' αἰτίας τοῦ ὑποσιτισμοῦ καί τῶν κακῶν συνθηκῶν κατοικίας, οἱ Ἑβραῖοι ἀποδεκατίζονται ἀπό τίς ἑπιδημίες ἀκόμα καί ἀπό τήν πανούκλα πού μόνο τἰς δικές τους συνοικίες θερίζει...». Ό μαρασμός πού άναφέρει ό Souciet ήταν αποτέλεσμα τής παρακμής των Βενετών ὕστερα άπό τούς ἄτυχους πολέμους μέ τήν Όθωμανική Αύτοκρατορία. Άπό έκείνη τήν έποχή τό έμπόριο πέρασε στά έλληνικά χέρια καί οι Έβραΐοι περιέπεσαν σέ δύσκολη οἰκονομική κατάσταση πού κράτησε ώς τά μέσα τοῦ περασμένου αἰώνα, ὡς τήν ἐποχή δηλαδή τῆς ἰδρύσεως τῆς Alliance Israélite Universelle.

Kai & Souciet συνεχίζει:

«Τρία διαφορετικά ἕθνη ζοῦν στή Θεσσαλονίκη μέ συνολικό πληθυσμό γύρω στίς 40.000 ψυχές. Τουρκοι 10.000, Έλληνες 8 - 9.000 καί Έβραῖοι 18.000. Οἱ Έβραῖοι ἔχουν δημιουργήσει ένα είδος μικρής δημοκρατίας. Συγκεντρώνουν οι ίδιοι τά καθιερωμένα δοσίματα πρός τούς Τούρκους καί τά κατανέμουν στόν καθένα ἀνάλογα μέ τίς οίκονομικές του δυνατότητες. Γιά νά διευκολύνουν τήν ἐκπλήρωση όλων τῶν φορολογικῶν ὑποχρεώσεων, ἐπιβάλλουν, μέ δική τους πρωτοβουλία, είδικά τέλη πάνω στό κρέας καί τό κρασί πού άγοράζουν. "Έτσι, αύτά τά έμπορεύματα στοιχίζουν στούς Έβραίους περισσότερα άπό τούς Χριστιανούς. Ἐπίσης, ἔχουν δημιουργήσει κοινό ταμεῖο γιά ν' άντιμετωπίζουν τά διάφορα χαράτσια τῶν Τούρκων καί γιά νά καλύπτουν τίς ἄλλες δαπάνες τῆς φυλῆς των. Μ' αύτούς τούς πόρους ντύνουν τά πολυάριθμα φτωχά όρφανά καί πληρώνουν τούς φόρους τῶν ὁμοφύλων τους πού βρίσκονται σέ οίκονομική δυσπραγία. Μέ δύο λόγια αύτοδιοικούνται καί δέν έχουν πάρε - δώσε μέ τούς Τούρ-KOUG

Ή γλώσσα τους είναι μιά παρεφθαρμένη ίσπανική. Οἱ περισσότεροι Ἐβραῖοι μιλᾶνε ἰταλικά καί μερικοί Προβηγκιανά. ¨Ολοι τρέφουν μακριά γένεια καί ἑχουν μιά ἡ δύο τούφες μαλλιῶν γύρω ἀπό τ' ἀὐτιά. Οἱ γυναῖκες περιορίζουν τά μαλλιά τους σέ ἕνα εἶδος πλατειᾶς οὐρᾶς, πού κρέμεται πίσω ἀπό τό κεφάλι. Στήν ἄκρη τῆς οὑρᾶς προσδένεται χάλκινο κουμπί. Είναι ἑργατικός λαός καί ἀσχολεῖται μέ ὅλα τά ἐπαγγέλματα. Είναι ἑμποροι, τεχνίτες, μεσίτες, λιανοπουλητάδες, ψαράδες, χτίστες, χαμάληδες. Τό χειμώνα ζοῦνε μέ κάστανα καί τό καλοκαίρι μέ λάχανα, ἀγγούρια καί καρπούζια. Γι' αὐτό θερίζονται ἀπό τίς ἑπιδημίες…

Είναι προσηλωμένοι μέ φανατισμό στή θρησκεία τους. Προσέχουν μέ σχολαστικότητα τήν ἀργία τοῦ Σαββάτου. Κι ἄν αὐτή τή μέρα δέν ἔχουν φωτιά, παρακαλοῦν ἕνα χριστιανό νά τούς ἀνάψει τήν ἐστία.

Εκτός άπό τά μικρά Έβραϊκά σχολεία, λειτουργεί στή Θεσσαλονίκη καί μιά άνώτερη σχολή, δπου διδάσκεται φιλοσοφία, δίκαιο, θεολογία. Μερικοί ταξιδιώτες έγραψαν. ότι ὁ ἀριθμός τῶν μαθητῶν αὐτῆς τῆς σχολῆς ξεπερνā τίς 10.000. Ή άλήθεια είναι, ότι πρόκειται γιά μερικές έκατοντάδες. Οι έβραϊκές συναγωγές έχουν πρόσοψη στό δρόμο, προνόμιο πού δέν ἀπολαμβάνουν οἱ ἐκκλησίες τῶν Έλλήνων. Κατά τήν κηδεία τῶν νεκρῶν τους, ψέλνουν öλοι μεγαλόφωνα. Η νεκρική πομπή είναι πολυάνθρωπη. άλλά οἱ γυναϊκες δέν παίρνουν μέρος. Θρηνοῦν στό σπίτι. Έκτός ἀπό τούς παλαιούς Έβραίους, ἡρθαν στή Θεσσαλονίκη, κατά τά τελευταΐα τριάντα χρόνια καί άλλοι άπό τήν Ίταλία, Ίσπανία και Πορτογαλία. "Ολοι αύτοι είναι ντυμένοι Φράγκικα. Δέν τρέφουν γενειάδα, άλλά μόνο μουστάκι. Στή Θεσσαλονίκη άσκοῦν τό ἐπάγγελμά τους καί άρκετοί Έβραῖοι γιατροί, είναι πολύ κατηρτισμένοι. Οἱ περισσότεροι είναι προστατευόμενοι τῆς Γαλλίας..

Σαράντα χρόνια ἀργότερα, τό 1788, ὁ ἐνετός Allesandro Bisani μας ξαφνιάζει μέ ἕνα περιστατικό, ὅταν ἀφηγεῖται πώς:

«... μόλις μπήκαμε στήν έβραϊκή συνοικία, τά έβραιόπουλα μᾶς κύκλωσαν, τσοῦρμο ὁλὀκληρο, καί μᾶς ζητοῦσαν παράδες. Σ' αὐτή τήν ἐπιχείρηση ἐνθαρρύνονται ἀπὸ τίς μανάδες τους, πού, κατά τά φαινόμενα, ἤθελαν νὰ τοὐς ἐμπνεύσουν ἀπὸ τή μικρή ἡλικία τή γεύση τῆς ίδιοκτησίας. Οἱ Ἐβραῖοι τῆς Θεσσαλονίκης δέν ἀντιμετωπίζουν κακομεταχείριση άπό τούς 'Εβραίους Τούρκους. Είναι οί κυριότεροι ἕμποροι τροφίμων...».

<sup>\*</sup>Αγγλος είναι τώρα ό περιηγητής, πού τό 1794, πέρασε άπό τή Θεσσαλονίκη, καί ἔχει ἕναν ἐντελῶς προσωπικό τρόπο νά βλέπει καί νά κρίνει πρόσωπα, πράγματα καί καταστάσεις. Μᾶς ἀποκαλύπτει ζωντανά ἕναν κόσμο γεμᾶτο ζωή καί τόν ἀνασταίνει παραστατικά. Είναι ὁ ἀρχαιολάτρης ἑφημέριος καί γιατρός, ποὐ σπούδασε στήν 'Οξφόρδη. Τό ὄνομά του James Dallaway.

Ο "Αγγλος περιηγητής ἐπιχειρεῖ νά ἀπεικονίσει τό χαρακτήρα τοῦ Τούρκου ἐμπόρου τοῦ "Ελληνα, τοῦ 'Αρμενίου καί τοῦ 'Εβραίου, πού ἀποτελοῦσαν τό μωσαϊκό τῶν ἐθνοτήτων τῆς 'Οθωμανικῆς Αὐτοκρατορίας.

«Ό Τοῦρκος κάθεται στό μαγαζί του στραβοπόδι. Στόν ξένο δείχνει εύγένεια μονάχα όταν έλπίζει πώς θ' άποκομίσει κάποιο κέρδος. Συνήθως τοῦ προσφέρει, παζαρεύοντας τά 2/3 τῆς τιμῆς πού ἀξιώνει. Ὁ Ἐλληνας ἕμπορος είναι πιό εύλίγιστος, έγκωμιάζει μέ μεγαλοστομίες τήν πραμάτεια του καί βάζει τά δυνατά του νά ξεγελάσει καί τόν πιό δύσπιστο μουστερή. 'Ο 'Αρμένιος βαρύς καί ήρεμος ζωντανεύει μονάχα σάν άντικρύζει παρά. Κι είναι άδύνατο νά τοῦ ἀντισταθεῖ. Οἱ Ἐβραῖοι ἀσχολοῦνται συνήθως μέ τό έπικερδέστερο έπάγγελμα τοῦ μεσίτη τῶν κατωτέρων τάξεων, είναι ντελάληδες τῶν παζαριῶν. Περιφέρουν τίς πραμάτειες διαλαλώντας τήν τελευταία τιμή. Όλα αὐτά τά ἔθνη, φοροῦν διαφορετικό κάλυμμα κεφαλής. Οι 'Αρμένιοι, οι 'Εβραΐοι και οι χειρώνακτες "Ελληνες, συνηθίζουν τό γαλάζιο χρώμα, πού θεωρείται άπό τούς Τούρκους ταπεινωτικό καί παπούτσια άπό ἄθλιο κόκκινο δέρμα. Ο Εβραϊκός πληθυσμός άνέρχεται σέ 27:000 μέ 32 συναγωγές ...».

B

Μιά ἄλλη πηγή, πού ἀποτελεῖ καί αὐτή στοιχεῖο πολυτίμων πληροφοριῶν, εἶναι τοῦ ἀρχείου τοῦ Ἐνετικοῦ Προξενείου στή Θεσσαλονίκη. Ἀναφέρεται σέ ὅλον σχεδόν τόν 18ο αἰώνα. Θά σταχυολογήσουμε μερικές χαρακτηριστικές περικοπές.

1741. 80.000 κάτοικοι... Έβραιοι 40.000.

1743, 29 'Απριλίου. 'Εδῶ δέν λείπουν οἱ καθημερινές δολοφονίες ἀπό μέρους τῶν Τούρκων, πότε μεταξύ των καί πότε εἰς βάρος τῶν 'Ελλήνων καί τῶν 'Εβραίων.

1743, 11 Δεκεμβρίου. Ἐδῶ ὁ Ραφαήλ Μεγίρ Μωσσέ εἰχε νά λάβει ἀπό τόν Ἰωσήφ καί Ἀβραάμ, ὡς καί ἀπό τόν συνεταῖρο του Μωσσέ Πασά, ἀπό διάφορα ἐμπορεύματα, πιάστρες 5.900 — τοῦ εἰπαν νά δεχθεῖ νά πάρει μόνον 3.000 πιἀστρες, ἀλλιῶς δέν θά ἐπαιρνε τίποτα. Ἀναγκάσθηκε νά τίς πάρει καί τώρα ἕνδεκα ἕμποροι Ἐβραῖοι τῆς Θεσσαλονίκης παρουσιάσθηκαν στό Μολά καί ζήτησαν φιρμάνι γιὰ νὰ εἰσπράξουν τὰ ὑπόλοιπα.

1744, 12 Maptiou. Κυκλοφόρησαν φῆμες ὅτι μεταξύ τῶν Έβραίων ὑπάρχει πανώλη. Μή γνωρίζων πῶς νά κάμω τήν ὑγειονομική πιστοποίηση, πῆγα στό Μέγα Ραββίνο, ποὑ ἐκάλεσε τοὑς νεκροθάφτες καί τοὑς ὥρκισε νά ποῦν τήν ἀλήθεια... Αὐτοί εἶπαν πώς δέν ὑπάρχει ἀσθένεια.

1744, Σεπτέμβριος. "Εφερε τό πλοῖο ἀπό τό Λιβόρνο 4.000 ρεάλια, πού ἕνας Ἑβραῖος πῆγε στό πλοῖο καί τά ἄλλαξε μέ τουρκικά νομίσματα.

1752, 22 Μαΐου. 'Αφοῦ οἱ Γενίτσαροι ἄνοιξαν διά τῆς βίας τίς ταβέρνες, μέθυσαν. "Ολοι οἱ κάτοικοι κλείσθηκαν στά σπίτια των, γιατί χθές μέσα στή μανία των ἕσφαξαν ἕναν ἀτυχῆ 'Εβραῖο.

1763, 'Απρίλιος. ... ἕγινε μάχη μεταξύ Γενίτσαρων. 'Αφορμή ήταν ή άρπαγή ένός 'Εβραιόπουλου, ύπηρέτου τοῦ Γάλλου ὑπηκόου Μορπούργο, τήν ὥρα πού ἔβγαινε ἀπό τό σπίτι τοῦ Μορπούργο.

1770, 4 'Απριλίου. Κάθε μέρα οἱ Γενίτσαροι σκοτώνουν 7 - 8 "Ελληνες καί 'Εβραίους ἤ τούς ληστεύουν, στή μέση τοῦ δρόμου, μέρα μεσημέρι.

44

1786, 23 Δεκεμβρίου. Είναι τώρα ἕνας περίπου μήνας πού πολυάριθμοι κακοποιοί παραβιάζουν, κάθε βράδυ τά σπίτια Έλλήνων καί Έβραίων καί ἁρπάζουν ὅ,τι βροῦν.

1787, 20 Μαρτίου. Κατά διαταγήν τῆς Ύψηλῆς Πὐλης, ή έλληνική καί ἑβραϊκή κοινότης ὀφείλουν νά προμηθευτοῦν 200 κάρα καί 300 καμῆλες καί νά τίς στείλουν στήν Πόλη, γιά μεταφορά πολεμοφοδίων. "Αν τοῦτο εἶναι ἀδύνατον, νά ἑξοικονομήσουν τό ἀναγκαῖο ποσό γιά τὴν ἀγορά των.

 1788, 25 Σεπτεμβρίου. Ό Μουσελίμης Μουσταμπέης είναι τόσο δειλός, ώστε άμα ἀκούσει μιά ντουφεκιά, κλείνεται στό χαρέμι. Εὔκολο είναι νά σκεφθεῖ κανείς τό τί θά διαπράξουν οἱ νεοσύλλεκτοι γενίτσαροι προπαντός εἰς βάρος τῶν Ἐβραίων.

1789, 28 Φεβρουαρίου. Εἴμαστε ὅλοι κατατρομαγμένοι ἐξαιτίας τῶν κάθε λογῆς βιαιοτήτων πού διαπράττουν ἀνενόχλητα οἱ Γενίτσαροι. Καθημερινῶς λεηλατοῦν καταστήματα Ἐλλήνων καί Ἐβραίων. Ἔτσι, εἴμαστε ἀναγκασμένοι νά μείνουμε κλεισμένοι στά σπίτια μας.

1793, 6 'Απριλίου. Φόνους καί κλοπές διαπράττουν κάθε μέρα οἰ γενίτσαροι. 'Αλίμονο στούς "Ελληνες καί τούς 'Εβραίους... πολύ λίγοι θά μείνουν ζωντανοί... 'Ο Θεός νά μᾶς φυλάει ἀπό χειρότερη τραγωδία».

Γ'

Καί θά κλείσουμε τόν περίπατό μας, μέ τή χαριτωμένη, μως τόσο ἀληθινή περιγραφή ἑνός αὐτόπτου μάρτυρος, τοῦ ἀρχαιολόγου καί ἱστορικοῦ 'Αδαμαντίου, ποὐ τό 1914, ὅταν ἐπεσκέφθη τή Θεσσαλονίκη, δέν μπόρεσε νά ἀνθέξει στόν πειρασμό νά μᾶς πεῖ μέ τήν καθαρεύουσα γλώσσα τοῦ καιροῦ του, πώς:

«Εἰς τήν Θεσσαλονίκη συναντᾶς τόσον ώραῖον τόν 'Εβραϊκόν τύπον, ἰδίως εἰς τάς γυναῖκας. Μεγάλοι ὀφθαλμοί, σκοτεινοί, γλυκεῖς, μορφαί ὼοειδεῖς, λεπταί καί μέ χάριν ὡχράν ἀλλά καί χαύνωσιν τινά, χαρακτηρίζουν τό ὅλον ὕφος. Οί 'Ισπανοί οὖτοι 'Ιουδαῖοι, οί 'Ισραηλίται, ὅπως ἀγαποῦν νά καλοῦν ἑαυτούς, φέρουν χιτώνα, ποδιρῆ καφτάνι, αἰ δέ γυναῖκες των ἕχουν γραφικόν ἕνδυμα, ἀφήνουν τό στῆθος πολύ ἀνοικτόν καί φέρουν κόμμωσιν ποικιλόχρωμον καί πολλάκις πολύτιμον».

Τά παραπάνω κείμενα ζωντάνεψαν γιά λίγο ἕναν κόσμο σκεπασμένο ἀπό τό ἀμείλικτο τῆς λήθης πέπλο.

Ξαναφέραμε ἕτσι στό νοῦ μας, μιά πτυχή τῆς ἱστορίας τῆς Θεσσαλονίκης, ἐλάχιστα γνωστῆς, πού ὄμως νομίζω μᾶς βοηθεῖ ν' ἀναπλάσουμε σωστά ἕνα μακρινό, ὁριστικά χαμένο, παρελθόν. "Ενα παρελθόν πού φερμένο στό παρόν ἔστω καί κομματιαστά καί ἀσύνδετα, ἐπιβεβαιώνει, ὑπογραμμίζει τόν χαρακτηρισμό πού ἕδιναν οἱ 'Ἐβραῖοι γιά τή Θεσσαλονίκη τήν ἐποχή τῆς Τουρκοκρατίας: La madre en Israel, μητέρα τοῦ 'Ισραήλ.

Τὸ κείμενο ἀποτελεῖ διάλεξη πού δόθηκε στήν αἴθουσα τῆς Λέσχης 'Ισραηλιτῶν Θεσσαλονίκης «Ἡ 'Αδελφότης».

ΧΡΟΝΙΚΑ ΠΙΣΤΟΣΤ ΟΡΓΑΝΟ ΤΟΥ ΚΕΝΤΡΙΚΟΥ ΙΣΡΑΗΛΙΤΙΚΟΥ ΣΥΜΒΟΥΛΙΟΥ ΤΗΣ ΕΛΛΑΔΟΣ Σουρμελη 2 – 104 39, 'Αθήνα 'Υπεύθυνος σύμφωνα μέ τό νόμο 'Ο Πρόεδρος του Κ.Ι.Σ. Ίωσήφ Λόβιγγερ Σουρμελη 2 – τηλ.: 88.39.951 Τά ένυπόγραφα άρθρα έκφράζουν τις άπόψεις τοῦ συγγραφέα τους

ΔΙΑΝΕΜΕΤΑΙ ΔΩΡΕΑΝ

ΧΡΟΝΙΚΑ - ΣΕΠΤΕΜΒΡΙΟΣ 1984



Εγκαίνια Συναγωγής τό 1904

# Μέ μόνο στήριγμα τήν πίστη

αός βαθύτατα θρησκευόμενος οι 'Ισραηλίτες, τόπος παραδοσιακά φιλελεύθερος καί ανεξίθρησκος ή Έλλάς, έδωσε ἀπόλυτη ἄνεση στήν θρησκευτική ζωή τῶν Ἐλλήνων, Ἐβραίων τό θρήσκευμα πού μπορούσαν νά ἐκτελούν τά καθήκοντά τους στίς Συναγωγές καί νά τηροῦν τίς θρησκευτικές καί άλλες παραδόσεις μέ εὐλάβεια. Πολλές ἀπό τίς Συναγωγές αὐτές ἔγιναν ἱστορικά κέντρα πού - άλλοίμονο - ἐπρόκειτο τόσες φορές νά καταστραφούν ἀπό πυρκαγιές καί ἄλλες νά σιγήσουν καί νά συλληθούν... Ωστόσο οί διωγμένοι ἀπό ἄλλες περιοχές καί καταφυγόντες στή Θεσσαλονίκη Εβραΐοι κράτησαν καί κρατούν - ὄσοι ἀπέμειναν - τά ἤθη καί τίς παραδόσεις τους. Στό κεφάλαιο αὐτό ίστοροῦνται πολλές ἀπό αὐτές. Τά κείμενα εἶναι τῶν:

– ΑΛΜΠΕΡΤΟΥ ΝΑΡ: «Ναοί στό σχῆμα τοῦ οὐρανοῦ». – ΖΙΖΗΣ ΜΠΕΝΒΕΝΙΣΤΕ: "Ηθη καί ἔθιμα τῶν Ἑβραίων τῆς Θεσσαλονίκης.



«Ναοί στό σχῆμα τοῦ οὐρανοῦ»

Οί Ίστορικές Συναγωγές τῆς Θεσσαλονίκης

ΑΛΜΠΕΡΤΟΥ ΝΑΡ

Στήψ Ιερή μνήμη τοῦ Χάϊμ Ραφαέλ Χαμπίμπ Τοποτηρητή 'Αρχιραββίνου Θεσσαλονίκης (1882 - 1943)

#### ΕΙΣΑΓΩΓΗ

ιά περισσότερους ἀπό τέσσερις αἰῶνες, ἡ Θεσσαλονίκη στάθηκε ἀληθινό καταφύγιο τῶν καταδιωγμένων Ἐβραίων τῆς Εὐρώπης.

Ίστορικά κέντρα τῆς διασπορᾶς, μετακινούμενα ἀδιάκοπα στό χῶρο καί στό χρόνο, μεταφυτεύθηκαν καί ρίζωσαν στήν πόλη τούτη, ὅπου ὁ καθένας μποροῦσε «νά καλλιεργήσει ἀνενόχλητα τήν ἄμπελο καί τή συκιά του».<sup>(1)</sup>

Ωστόσο, στήν Κοινότητα αὐτή, πού ὡς τό 1943 δέν γνώρισε τίς καταστροφικές συνέπειες όποιουδήποτε διωγμοῦ, δέν εἶναι μόνο ἡ πλατειά ἐμπορευματική καί κοινωνική ἐξέλιξη πού θ' ἀφήσει ἰδιαίτερα σημάδια στήν Ιστορική της πορεία.

Ο 'Ισραηλίτης τῆς Θεσσαλονίκης θά παραμείνει όλόψυχα προσηλωμένος στίς προαιώνιες γραφές του. 'Ο ϊδιος τρόπος ζωῆς του δέν θά πάψει νά είναι μιά συνειδητή στάση προσήλωσης καί εὐλάβειας στίς διδαχές τῆς θρησκείας. 'Η πατροπαράδοτη λατρεία, ἡ άγιοσύνη τοῦ Σαββάτου, ἡ αὑστηρἡ τήρηση τῶν εἰδικῶν διαιτολογικῶν κανόνων, θ' ἀποτελέσουν προϋπόθεση καί θεμέλιο τῆς πνευματικῆς του ταυτότητας.

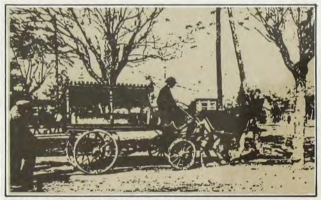
Έτσι, ή κοινότητα θά παρουσιάζεται πάντα έξαρτημένη καί κυβερνημένη στό σύνολό της, ἀπό κάποιο βαθύ αἴσθημα θρησκευτικότητας. «Σάν ἐρωτικό κάλεσμα νιώθεις τή λατρεία τοῦ Ἱεχωβά νά διαχέεται....»<sup>(2)</sup>

Πέρα, ὄμως, ἀπό τίς ἐπιμέρους ἐκδηλώσεις τῆς καθημερινῆς ζωῆς, ἡ θρησκευτικότητα ξεχωρίζει πολύ περισσότερο καί ἐκφράζεται ρητά μέσα ἀπό τούς ναούς.

Στή διάρκεια τῆς μακρόχρονης παρουσίας τους στή Θεσσαλονίκη, οἱ Ἱσραηλίτες θά ἰδρύσουν μία σειρά ἀπό ἱστορικές συναγωγές, πού δέν θά μείνουν ἁπλά θρησκευτικά κέντρα.

Μέ τά ὀνόματά τους, πού προέρχονται ἀπό τούς μακρινούς τόπους καταγωγῆς, μέ τίς ἰδιομορφίες στά ἤθη καί στά ἑθιμα, μέ τό χαρακτηριστικό τοπικό χρῶμα τοῦ τελετουργικοῦ τῆς κάθε μίας, οἱ συναγωγές τῆς Θεσσαλονίκης θά συντελέσουν ἀποφασιστικά στή διατήρηση τῶν συναισθηματικῶν δεσμῶν τῶν μελῶν τους μέ τήν ἀρχική τους κοιτίδα, ἀπ' ὅπου ἐκδιώχθηκαν βίαια. Κι ἀκόμα, ἡ αἶσθηση τῆς συναγωγῆς, ἀπό αὐτόνομο κτίσμα καί χῶρος λατρείας, θά ἐπεκταθεῖ κυριαρχικά στή λειτουργία, στή δομή, στήν ἀτμόσφαιρα, ἀλλά καί στόν ἴδιο τόν τρόπο ὕπαρξης τοῦ ἀνθρώπου μέσα στό γενικότερο χῶρο τῆς Κοινότητας, άλλά καί τῆς πόλης.

Η έργασία αὐτή, ἔστω καί σάν ἀπόπειρα ἀνασύνθεσης τῶν γνωστῶν καί τῶν καινούριων στοιχείων πάνω στό θέμα, θά προσπαθήσει νά συμβάλλει στήν διεύρυνση τοῦ σημαντικοῦ αὐτοῦ φαινομένου, γιά τό πεδίο τῆς Ἱστοριογραφίας.



Έβραϊκή κηδεία στή Θεσσαλονίκη τοῦ 1917

#### 'Η κοινότητα τῶν Ρωμανιωτῶν καί οἱ συναγωγές της

Δέν ὑπάρχουν συγκεκριμένα στοιχεῖα σχετικά μέ τό χρόνο τῆς ἀρχικῆς ἑμφάνισης τῶν 'Ισραηλιτῶν στή Θεσσαλονίκη. Εἰκάζεται ὅτι γύρω στό 140 π.Χ., ἀρκετές οἰκογένειες, προερχόμενες ἀπό τή μεγάλη 'Εβραϊκή παροικία τῆς 'Ἀλεξάνδρειας, διάλεξαν γιά τόπο ὁριστικῆς ἐγκατάστασης τήν πόλη τοῦ Θερμαϊκοῦ(Ϡ). 'Η πρώτη ὅμως γραπτή μαρτυρία γιά τήν ὑπαρξη ὀργανωμένης 'Ισραηλιτικῆς Κοινότητας στή Θεσσαλονίκη, βρίσκεται στήν Καινή Διαθήκη(4). 'Ο 'Ἀπόστολος Παῦλος, πού θά ἐπισκεφθεῖ τήν πόλη γύρω στά 50 μ.Χ., θά κηρύξει στή συναγωγή της ἐπί τρία συνεχή Σάββατα. 'Η συναγωγή αὐτή, ἡ ἀρχαιότερη τῆς Θεσσαλονίκης, ὀνομαζόταν «"Ετς 'Ἀχάϊμ» (Δέντρο τῆς Ζωῆς). 'Η χρησιμοποίηση τῆς ίδιας ὀνομασίας ἐπικρατεῖ στούς' Ἑλληνιστικούς Ρωμαϊκούς καί Βυζαντινούς χρόνους καί σέ συναγωγές ἀλλων πόλεων τοῦ Αἰγαίου καί τῆς Μικρασίας (π.χ. Σμύρνη, Προύσσα).

'Αργότερα, ή αὕξηση τοῦ ἀριθμοῦ τῶν 'Ισραηλιτῶν τῆς Θεσσαλονίκης ἐπιβάλλει τήν ἴδρυση καί δεύτερης συναγωγῆς, μέ τήν ὀνομασία «Ἔτς 'Αδάατ» (Δέντρο τῆς Σοφίας). 'Η διαίρεση ὅμως αὐτή δέν διατηρήθηκε γιά πολύ. Σέ κάποια ἄλλη ἐποχή, πού δέν στάθηκε δυνατό νά προσδιοριστεῖ μέ ἀκρίβεια, οἱ δύο συναγωγές συγχωνεύθηκαν καί πάλι σἑ μία, μέ τήν κοινή ὀνομασία «Ἔτς 'Αχάϊμ βέ Ἔτς 'Αδάατ»<sup>9</sup>.

<sup>1.</sup> G. Nehama « Histoire des Israelites de Salonique» Librairie Molho 1935. Toµ. 1,  $\sigma\epsilon\lambda$ . 116

Κωστη Μοσκώφ «Θεσσαλονίκη - τομή της μεταπρατικής πόλης» β΄ ἕκδοση, «Στοχαστής» 1978, σελ. 31

<sup>3.</sup> J. Nehama: ε.α. σελ. 26

<sup>4. «</sup>Πράξεις τῶν ᾿Αποστόλων»: 138: 4

<sup>5.</sup> Μπαρούχ Σιμπή: «'Αγκαδά σελ Πέσσαχ» - Ι.Κ.Θ. 1970, σελ. 10

### Ναοί στό σχημα τοῦ οὐρανοῦ

Οί συναγωγές αὐτές θά ἀποτελέσουν καί τά ἐπίκεντρα τῶν πρώτων ἑβραϊκῶν συνοικιῶν τῆς Θεσσαλονίκης. Σέ κάποιο ἱστορικό κείμενο τοῦ 7ου αἰώνα, ἀναφέρεται ὅτι «Παιδες Ἐβραίων ἀφθονοι κατά τό λεγόμενον τῶν Βρογχθῶν μέρος ἑθεάσαντο»<sup>(θ)</sup>. Δέν ἔχει βέβαια προσδιοριστεῖ ἡ περιοχή τῆς πόλης ποὐ ὀνομαζόταν τότε «Βρογχθοί». "Όπως ἀναφέρεται, ὅμως, οἱ Ἱσραηλίτες ἤταν ἐγκατεστημένοι ἀπό τὴν ἐποχή αὐτή, ἀλλά καί σ' ὅλη τή διάρκεια τῆς Βυζαντινῆς περιόδου, σέ δύο περιοχές. Μία στό πρός τή θάλασσα μέρος τῆς συνοικίας τοῦ ἱπποδρομίου καί μία δυτικά τῆς Παναγίας Χαλκέων στή «γειτονιά τῆς Παλαιᾶς Ἐ βραιδος»<sup>(7)</sup>.

'Η συναγωγή « Έτς 'Αχάϊμ», πού καταστράφηκε καί άνοικοδομήθηκε άρκετές φορές καί διατηρήθηκε στόν ίδιο χώρο, μέχρι τήν πυρκαγιά του 1917, βρισκόταν πλάϊ στό παραθαλάσσιο τεΐχος, κοντά στό λιμάνι. "Αλλωστε, κατά τόν Φλάβιο 'Ιώσηπο, οί 'Ισραηλιτικές Κοινότητες τῆς ἑλληνιστικῆς περιόδου συνήθιζαν νά χτίζουν τίς συναγωγές τους κοντά στή θάλασσα<sup>(8)</sup>.

Οί 'Εβραῖοι τῆς 'Ισπανίας, πού κατέφυγαν ἀργότερα στή Θεσσαλονίκη, ἀποκαλοῦσαν τή συναγωγή αὐτή «Caal de los Griegos», (Συναγωγή τῶν 'Ελλήνων) ἐπειδή τά μέλη της εἶχαν υίοθετήσει τήν ἑλληνική γλώσσα. Οἱ ἴδιοι οἱ ἑλληνίζοντες αὐτοί 'Εβραῖοι, ὀνόμασαν τούς ἑαυτούς τους Ρωμανιώτες<sup>(9)</sup>. Τό τελετουργικό τους, τό ἀρχαιότερο τῆς Εὐρώπης, τυπώθηκε γιά πρώτη φορά στήν Κωνσταντινούπολη τό 1518 καί ή χρήση του διατηρήθηκε στή Θεσσαλονίκη μέχρι τό τέλος τοῦ 16ου αἰώνα.

Στούς Ρωμανιώτες 'Εβραίους τῆς Θεσσαλονίκης καί στή Συναγωγή τους « Έτς 'Αχάϊμ» ἀναφέρεται στό ὁδοιπορικό καί ὁ Ραββίνος Βενιαμίν τῆς Τουδέλας πού ἐπισκέφτηκε τήν πόλη τό 1170 καί συνάντησε σ' αὐτήν 500 'Εβραίους πού μιλοῦσαν 'Ελληνικά.

#### ΟΙ Συναγωγές τῶν ἀΑσκεναζίμ καί τῶν Ἱταλοεβραίων

Στή διάρκεια τοῦ 14ου αἰώνα μιά σειρά τρομερῶν σέ σκληρότητα διωγμῶν, ἀφάνισε τίς πολυάνθρωπες καί εὐημεροῦσες 'Ισραηλιτικές Κοινότητες τῆς Κεντρικῆς καί Δυτικῆς Εὐρώπης. Οἱ λίγοι πού σώθηκαν θά μεταναστεύσουν μαζικά στίς χῶρες τῆς 'Ανατολικῆς Εὐρώπης. Κάποιες ὅμως μικρές ὁμάδες, θά στραφοῦν νότια καί θ' ἀρχίσουν νά ἐγκαθίστανται σποραδικά στή Θεσσαλονίκη. 'Η πρώτη ὑμάδα τῶν 'Ισραηλιτῶν τῆς Κεντρικῆς Εὐρώπης καί εἰδικότερα τῆς Οὐγγαρίας, οἱ 'Ασκεναζίμ<sup>10</sup>), θά φτάσει στήν πόλη μας τό 1376 καί θά ἰδρύσει τή δική της συναγωγή, πού θά ὀνομαστεῖ «'Ασκενάζ<sup>ω</sup>(11). Τό ἰδιαίτερο τελετουργικό της θά τυπωθεῖ στή Θεσσαλονίκη τό 1555. Θά ἀκολουθήσουν καί ἄλλες μικρές ὀμάδες πού θά συνεχίσουν νά καταφτάνουν στήν πόλη, σ' ὅλη τή διάρκεια τοῦ Ι5ου αἰώνα.

Οί 'Ασκεναζίμ δέ θά ἀναμιχθοῦν μέ τούς ντόπιους 'Ελληνίζοντες Ρωμανιῶτες. Θά σχηματίσουν τή δική τους ξεχωριστή Κοινότητα πού θά ἐξελιχτεῖ στήν ἰσχυρότερη τῆς ἑποχῆς καί θά ἀπορροφήσει σταδιακά καί τή μικρή ὀμάδα τῶν 'Ισπανοεβραίων ἀπό τή Μαγιόρκα, πού θά φτάσει στή Θεσσαλονίκη τό 1391. Μέ τά παράξενα κοστούμια τους, τά φαρδιά πανωφόρια, τά ἰδιόρυθμα ἔθιμα καί τήν πρωτάκουστη γιά τόν τόπο γλώσσα τους,<sup>(12)</sup> θά δώσουν μιά καινούργια φυσιογνωμία στήν 'Ισραηλιτική Κοινότητα τῆς πόλης. Οἱ Ρωμανιῶτες θά περάσουν σιγά - σιγά σέ δεύτερη μοίρα καί ὁ ἀριθμός τους θά περιοριστεῖ σέ 30 οἰκογένειες(<sup>13</sup>).

Τό 1394 θά ἐγκατασταθεῖ στή Θεσσαλονίκη καί μιά μικρή όμάδα Γαλλοεβραίων ἀπό τήν Προβηγκία πού θά ἰδρύσει δική της συναγωγή μέ τό ὄνομα «Προβίνσια».

Σημαντική όμως θέση στήν όλοένα διευρυνόμενη 'Ισραηλιτική παροικία θά καταλάβει καί ή Κοινότητα 'Ιταλιωτῶν. Είναι πιθανό ὅτι οἱ πρῶτες ὁμάδες τῶν ἐκλατινισμένων Ἐβραίων τῆς Βόρειας 'Ιταλίας θά φτάσουν στήν πόλη



Έρείπια τῆς ἱστορικῆς Συναγωγῆς «Καταλάν» μετά τήν πυρκαγιά τοῦ 1890.

τήν ἐποχή τῆς Δ΄ Σταυρόφορίας καί τῆς ἴδρυσης τοῦ βασιλείου τῆς Θεσσαλονίκης ἀπό τόν Βονιφάτιο ντέ Μονφερά (1204).

'Η 'Ιταλοεβραϊκή Κοινότητα θά πάρει μεγαλύτερες διαστάσεις μέ τήν ἐγκατάσταση ἀρκετῶν 'Εβραίων τῆς Βενετίας, καί τῶν κτίσεών της, στή διάρκεια τῆς Βενετοκρατίας (1423-1430). Τότε θά ἰδρυθεῖ καί ἡ συναγωγή «Ίτάλια Γιασάν» πού θά ἐξελιχθεῖ γρήγορα σέ μιά ἀπό τίς σπουδαιότερες τῆς πόλης. 'Η 'Ιταλοεβραϊκή Κοινότητα θċ ἀπορροφήσει ἀργότερα καί μετανάστες ἄλλων περιοχῶν τῆς Ίταλίας (Σικελίας, 'Απουλίας, Καλαβρίας) ποὑ θά φτάσουν στήν πόλη στά τέλη τοῦ 15ου καί στίς ἀρχές τοῦ 16ου αἰώνα καί θά ἰδρύσουν τίς συναγωγές «Πούλια», «Όράντο», «Ίσμαέλ».

Όλα δμως τά γεγονότα πού ἀναφέρθηκαν παραπάνω θά μποροῦσαν νά χαρακτηριστοῦν σάν προϊστορία τῶν 'Ισραηλιτῶν τῆς Θεσσαλονίκης. 'Ο 'Εβραῖσμός τῆς πόλης θά γνωρίσει μιά πραγματική ἀνακαίνιση μέ τήν ἄφιξη τῶν πολυάριθμων καταδιωγμένων τῆς 'Ισπανίας καί τῆς Πορτογαλίας, πού ἀπό τό 1492 θά καταφύγουν μαζικά στή Θεσσαλονίκη, καί θά ἐπισκιάσουν ὁλοκληρωτικά σχεδόν τίς προγενέστερες κοινότητες τῶν Ρωμανιωτῶν, τῶν 'Ασκεναζίμ καί τῶν 'Ιταλιωτῶν, ἐπιβάλλοντας τή γλώσσα τους, τά ἔθιμα καί τό τελετουργικό τους.

Αποστόλου Παπαγιαννόπουλου: «Ίστορία τῆς Θεσσαλονίκης» — Ι. Ρέκος καί Σία Ο.Ε. — Θεσ/νίκη 1982, σελ. 136

<sup>7.</sup> Γ. Θεοχαρίδου: «Τοπογραφία και πολιτική ιστορία τῆς Θεσσαλονίκης κατά τόν ΙΔ' αίώνα «Θεσ/νίκη Ε.Μ.Σ. 1959, σελ. 14 - 15 και Κωστῆ Μοσκώφ ε.α. σελ. 136 - 141

<sup>8.</sup> ANT. 14: 258

<sup>9. «</sup>Ρωμανιώτης» είναι ό κάτοικος τῆς «Ρωμανίας» δπως λεγόταν τότε τό άνατολικό ρωμαϊκό κράτος. Ἡ Ιδια ἡ Κωνσταντινούπολη όνομαζόταν καί «Νέα Ρώμη». Ό αὐτοκράτορας εἶχε τόν τίτλο τοῦ «Αὐτοκράτορα τῶν Ρωμαίων». ᾿Από ἑδῶ προἑρχονται καί οἱ ὄροι «Ρωμιός» καί «Ρωμιοσύνη». Οἱ ὄροι «Βυζάντιο», «Βυζαντινή Αὐτοκρατορία» ἐπικράτησαν πολύ ἀργότερα.

 <sup>«&#</sup>x27;Ασκεναζίμ» ἀνομάζονταν οἱ Ἐβραῖοἱ τῆς Κεντρικῆς καὶ 'Ανατολικῆς Εὐρώπης, ἀπό τήν ἀρχαία ἑβραῖκή ἀνομασία τῆς Γερμανίας «'Ασκενάζ»."

<sup>11.</sup> J. Nehama: ε.α. σελ. 107 - 110

 <sup>&#</sup>x27;Η «Γίντις», γλώσσα τῶν 'Εβραίων 'Ασκεναζίμ, εἶναι μία γερμανική διάλεκτος ἀνάμικτη μέ σλαβικά καί ἑβραϊκά στοιχεῖα.
 J. Nehama: ε.α. σελ. 119

## ΑΛΜΠΕΡΤΟΥ ΝΑΡ

#### Συναγωγές τῶν Ἱσραηλιτῶν τῆς Ἰσπανίας καί τῆς Πορτογαλίας

Στίς 31 Μαρτίου τοῦ 1492 οἱ καθολικοί βασιλιάδες τῆς 'Ισπανίας Φερδινάνδος καί 'Ισαβέλλα, δημοσιεύουν τό διάταγμα τῆς 'Αλάμπρα. Σύμφωνα μ' αὐτό, οἱ 'Ισραηλίτες τῆς χώρας ἕπρεπε ἤ νά ἐκχριστιανιστοῦν ἤ νά πάρουν τόν πικρό δρόμο τῆς ἑξορίας. "Ετσι ὁ πολυάριθμος ἑβραϊκός πληθυσμός τῆς 'Ισπανίας, πού εἶχε γνωρίσει μιά μακρόχρονη περίοδο πνευματικῆς καί οἰκονομικῆς ἀκμῆς, ἀναγκάστηκε νά ἐγκαταλείψει τόν τόπο του καί ν' ἀναζητήσει μιά καινούργια πατρίδα. Γύρω στίς 15.000 'Ισπανοεβραῖοι θά καταφύγουν στή Θεσσαλονίκη πού δέν εἶχε συνέλθει ἀκόμα ἀπό τό πλῆγμα τῆς ἅλωσής της ἀπό τούς Τούρκους (1430).

Οι νεοφερμένοι μετανάστες, οι Σεφαραδίμ.(14) φθάνουν στήν πόλη ἀπό τή θάλασσα. Συναντοῦν ἐκεῖ 2-3.000 ὁμοθρήσκους τους(15) πού τούς ύποδέχονται μέ έγκαρδιότητα καί ἐμπιστοσύνη. Τό κλίμα αὐτό θά συντελέσει στή γρήγορη έξοικείωσή τους μέ τήν καινούργια τους έστία. 'Ωστόσο οι περισσότεροι από τούς αυτόχθονες, πού είναι οι 'Ασκεναζίμ, φαντάζουν όλότελα διαφορετικοί καί ξένοι. 'Από τήν πλευρά τους οι Ρωμανιώτες, έξακολουθούν νά μιλούν έλληνικά, ένῶ οἱ Ἰταλοί διατηρούν καί αὐτοί τή γλώσσα καί τά ἕθιμα τῆς κοιτίδας τους. Οἱ Σεφαραδίμ θά ίδρύσουν κι αύτοί μέ τή σειρά τους, πέντε συναγωγές — «Γκέρους Σεφαράδ», «Καστίλια», «Μαγιόρκα», «Καταλάν», « Άραγόν» — πού μέ τά ονόματά τους, θά διαιωνίσουν τήν άνάμνηση της άλλοτινής τους πατρίδας. Μιά δεύτερη όμάδα Σεφαραδίμ, ἀπό τήν Πορτογαλία θά ἐγκατασταθεῖ στήν πόλη στίς άρχές του 16ου αίώνα καί θά ίδρύσει τίς συναγωγές «Λισμπόν», «Πορτουγκάλ» καί «Ἐβόρα». ἀνάμεσά τους θά υπάρχουν καί άρκετοί Έβραιοι πού είχαν έκχριστιανιστεί έπιφανειακά, οί λεγόμενοι «Μαρράνος».

Τό συνεχιζόμενο σ' όλη τή διάρκεια τοῦ 16ου αἰώνα, με ταναστευτικό ρεῦμα, τῶν 'Ισραηλιτῶν πρός τήν πόλη τῆς Θεσσαλονίκης, θά ἔχει σάν ἀποτέλεσμα τή διαίρεση ἀρκε τῶν συναγωγῶν σέ δύο τμήματα. Ἐτσι στό ὄνομα τῆς ἀρχικῆς συναγωγῆς θά προστεθεῖ καί τό ἐπίθετο «γιασάν» (παλιά) ή «ρισών» (πρώτη). ᾿Αντίθετα στό ὄνομα τῆς συνα γωγῆς πού θά προέλθει ἀπό τή διαίρεση, θά προστεθεῖ τό ἑπίθετο «χαδάς» (νέα) ή «σενή» (δεύτερη) π.χ. «Ἰτάλια Γιασάν» - Ἰτάλια Χαδάς», «Μαγιόρ Ρισών», «Μαγιόρ σενή».

Παράλληλα τήν ίδια ἐποχή θά ίδρυθοῦν στήν πόλη καί πολυάριθμα «μιδρασίμ» (εὐκτήριοι οἴκοι).

# 'Οργάνωση τῶν Συναγωγῶν τῆς Θεσσαλονίκης. 'Η Συναγωγή Ταλμούδ Τορά 'Αγκαδόλ

Μέ ἀρχικό ἐπίκεντρο τίς συναγωγές, θά σχηματιστοῦν στή Θεσσαλονίκη πολλές, αὐτόνομες κοινότητες, ἀνάλογες μέ τόν τόπο προέλευσης τῶν μελῶν τους.

Οί φυγάδες κάθε περιοχής θά συσπειρωθοῦν γύρω ἀπό τή συναγωγή τους, πού συχνά δίνει τ' ὄνομά της σ' ὁλόκληρη τή συνοικία.

Ήγέτης τῆς κάθε μικρῆς κοινότητας παράμένει πάντα ό ραββῖνος, πού ἔχει τόν τίτλο «Ράβ» ἤ «Μαρμπίτς Τορά». Τόν βοηθā ἑπταμελής ἐπιτροπή λαϊκῶν (Μααμάντ α Κάαλ) πού ὁ πρόεδρός της ὀνομάζεται «Παρνάς» ἤ «Γκαμπάϊ».

Ο ραββινός διορίζει τούς θρησκευτικούς λειτουργούς, δηλ. τόν Χαζάν (ψάλτη), τόν μοέλ (περιτομέα), τόν σοχέτ (ἱεροσφαγέα) καί τόν μελαμέντ (δάσκαλο) καί καθορίζει τίς διάφορες εἰσφορές τῶν μελῶν τῆς συναγωγῆς. Προεδρεύει ἐπίσης τοῦ θρησκευτικοῦ δικαστηρίου (Μπέθ -Ντίν) πού ἐκδικάζει ὁποιαδήποτε οἰκογενειακή, κληρονομική, οἰκονομική καί κτηματική διαφορά καί ἕχει δικαίωμα νά ἐπιβάλλει τήν ποινή τοῦ ἀφορισμοῦ (Χέρεμ).

Ή κάθε συναγωγή διατηρεῖ ξεχωριστό σχολεῖο (Χεβρά), βιβλιοθήκη, σεμινάριο ἀνωτέρων Θεολογικῶν σπουδῶν (γεσιβά), κι ἀκόμη, ἰδιαίτερο λειτουργικό τυπικό μέχρι τό 1564. Εἶναι ἀρκετά χαρακτηριστικό τό γεγονός ὅτι ἡ



"Αποψη τῆς Συναγωγῆς «Ἰτάλια». Διακρίνεται τό «ἐχάλ» καί ή μαρμάρινη «Τεβά».

Θεσσαλονίκη γνώρισε ἐκείνη τήν ἐποχή ὅλους τούς τύπους τῶν λειτουργικῶν τῆς διασπορᾶς: Τό ρωμανιώτικο (Κωνσταντινούπολη 1510), τό Ίταλικό (Βενετία 1486), τό Σικελικό, τό ᾿Απουλιανικό, τό ᾿Ασκεναζικό (Θεσσαλόνίκη 1555), τό Καστιλιάνικο (Βενετία 1524, καί ἐπανέκδοση Θεσσαλονίκη 1572), τό ᾿Αραγωνικό, καί τό Καταλανικό (Θεσσαλονίκη 1527).

Γρήγορα δμως ἕγινε αίσθητή ή ἀνάγκη μιᾶς κεντρικῆς συναγωγῆς, κοινῆς γιά ὅλους τούς 'Ισραηλίτες τῆς πόλης. "Έτσι τό 1520 ἰδρύεται ή «Ταλμούδ Τορά 'Αγκαδόλ». 'Η καινούργια συναγωγή, πού βρίσκεται στήν καρδιά τῆς ἑβραϊκῆς περιοχῆς<sup>(16)</sup> θά ἀποτελέσει τό ζωντανό σύμβολο ἐνότητας τῶν 'Ισραηλιτῶν τῆς Θεσσαλονίκης. Δἕ θά είναι ἀπλά ὁ καθεδρικός τους ναός, ἀλλά τό μεγάλο τους σπίτι.

Τό κτιριακό συγκρότημα τῆς «Ταλμούδ Τορά Άγκαδόλ» θά στεγάσει τό «μικβέ» (ἑβραϊκός θρησκευτικός λουτρώνας) καί τήν ὁμώνυμη σχολή. Γι' αὐτή θά γράψει ὁ Τοῦρκος περιηγητής Χατζηκάλφα<sup>(17)</sup> πού ἐπισκέπτεται τήν πόλη στα μέσα τοῦ 17ου αἰώνα: «'Ἀνάμεσα στά ἀξιοθέατα σὑγκαταλέγεται τό σχολεῖο τῆς ἑβραϊκῆς συνοικίας ποῦ ὁνομάζεται «Χόρα»<sup>(18)</sup>. Στό ἐπάγω πάτωμα τοῦ σχολείου ὑπάρχουν πολλές βιβλιοθῆκες. Πάνω ἀπό 200 δάσκαλοι διδάσκουν ἀνάγνωση καί ἱστο-

Πάνω ἀπό 200 δάσκαλοι διδάσκουν ἀνάγνωση καί ἱστορία. Οἱ μαθητές, πού ξεπερνοῦν τούς 1000, εἶναι παιδιά ἡλικίας 4 - 5 χρονῶν ἀλλά καί ἄνδρες 30 - 40 χρονῶν».

Ή συναγωγή «Ταλμούδ Τορά 'Αγκαδόλ», πού θά καταστραφεῖ ἐπανειλημμένα ἀπό πυρκαγιές, θά ἀνοικοδομηθεῖ γιά τελευταία φορά, ὕστερα ἀπό τήν πυρκαγιά τοῦ 1898. Τά ἕργα θά κρατήσουν περίπου ἕξι χρόνια καί οἱ δα-

<sup>14. «</sup>Σεφαραδίμ» όνομάζονται οἱ Έβραῖοι τῆς Μεσογείου καί τῶν Βαλκανίων. ᾿Από τήν ἑβραϊκή ὀνομασία τῆς ᾿Ισπανίας «Σεφαράδ».

<sup>15.</sup> J. Nehama: ε.α. τομ. 2ος σελ. 15

<sup>16.</sup> Όπου σήμερα ή συμβολή τῶν όδῶν 'Αριστοτέλους καί βασιλέως 'Ηρακλείου.

 <sup>17. &#</sup>x27;Απ. βακαλοπούλου: «'Ιστορία τῆς Θεσσαλονίκης, — 315 π.χ.
 — 1912» Θεσσαλονίκη 1947, σελ. 119.

Είναι βέβαιο ότι πρόκειται γιά παραφθορά τοῦ «Ταλμούδ Τοpá»

### Ναοί στό σχημα τοῦ οὐρανοῦ

πάνες θά ξεπεράσουν τίς 4.500 χρυσές τούρκικες λίρες<sup>(19)</sup>. Τά έγκαίνια θά γίνουν στίς 11 Δεκεμβρίου 1904. Τό νέο κτίριο τῆς συναγωγῆς «Ταλμούδ Τορά Άγκαδόλ» (διαστάσεων 38 μ. μῆκος, 24 μ. πλάτος, 14μ. ὕψος) θά ἀποτελέσει μέρος οἰκοδομικοῦ συγκροτήματος συνολικῆς ἐπιφάνειας 1600 τ.μ., ποὑ περιλάμβανε τά διοικητικά κτίρια τῆς κοινότητας καί τῆς ἀρχιραββινείας, τό σχολεῖο καί τίς μικρότερες συναγωγές «Ἀσκενάζ», «Μογραμπίς», «Καταλάν Γιασάν», «Σισίλια Γιασάν» καί «Γιαχιά».

#### Οί Συναγωγές τῆς Θεσσαλονίκης ἀπό τόν 17ο ὡς τόν 19ο Αἰώνα

Από τά πρῶτα χρόνια τοῦ 17ου αἰώνα, οἱ συναγωγές τῆς Θεσσαλονίκης θά σταθεροποιηθοῦν όριστικά, σ' ὅτι ἀφορᾶ τό ἰδιαίτερο χρῶμα τους καί τή σύνθεση τῶν μελῶν τους.

Τά έτερογενή χαρακτηριστικά καί οἱ τοπικιστικές διαφοροποιήσεις θά ξεπεραστοῦν μέ τό χρόνο. Σ' αὐτό θά συντελέσουν ἡ ἀνακοπή τοῦ μεταναστευτικοῦ ρεύματος, ἡ ἐπικράτηση τῆς ἱσπανικῆς γλώσσας, ἡ υἰοθέτηση καὶ ἀποδοχή κοινοῦ τύπου λατρείας καί οἱ ἀναπόφευκτες μετακινήσεις πού ἑπιβάλλουν οἱ πυρκαγιές καί οἱ σεισμοί ποῦ πλήττουν συχνά τὴν πόλη. "Ομως τὴ συγχώνευση τῶν ἅς τότε ἀνεξάρτητων συναγωγῶν σ' ἕνα καί μόνο Κοινοτικό 'Οργανισμό, θά τὴν ἑπιβάλει ἡ ἑπιτακτικἡ ἀνάγκη ἑνιαίας ἀντιμετώπισης προβλημάτων κοινοῦ ἑνδιαφέροντος π.χ. ἡ κατανομή τοῦ κεφαλικοῦ φόρου πού ἀπαιτοῦν οἱ όθωμανικές ἀρχές καί ἡ θύελλα πού ξεσήκωσε ἡ προσχώρηση 300 ἰσραηλιτικῶν οἶκογενειῶν τῆς πόλης στό Μωαμεθανισμό, μετά τήν ἀποστασία τοῦ ψευτομεσία Σαμπετάῖ Σεβή (1655)(<sup>20</sup>).

Ή ένότητα θά πραγματοποιηθεῖ όριστικά τό 1680. Καί ἀπό τήν ἐποχή ἐκείνη, μέχρι τήν τραγική ἄνοιξη τοῦ 1943, θά λειτουργήσουν ἀδιάκοπα στή Θεσσσαλονίκη οἱ παρακάτω ἱστορικές συναγωγές :

| Συναγωγές                                         | Προέλευση μελών                 | Χρόνος ἴδρυσης |
|---------------------------------------------------|---------------------------------|----------------|
| 1) «Ετς Αχαϊμ βε ετς Ααδάτ»Ρωμανική 1ος αί. μ.Χ.  |                                 |                |
| 2) «Ασκενάζ»                                      | Ασκεναζική                      | 1376           |
| Terroradora.                                      | (Κεντρικής Ευρώπης              | 1              |
| 3) «Ποοβίνσια»                                    | Γαλλία (Προβηγκία)              |                |
| 4) «Ιτάλια Γιασάν»                                | Ιταλία                          | 1423           |
| 5) «Γκέρους Σεφεράδ»                              | Ισπανία                         | 1492           |
| 6) «Καστίλια»                                     | Ισπανία (Καστίλη)               | 1492           |
| 7) «Μαγιόρ Ρισών»                                 | Ισπανία (Μαγιόρκα               |                |
| 8) «Καταλάν Γιασάν»                               | Ισπανία (Καταλωνία              |                |
| 9) «Αραγκόν»                                      | Ισπανία (Αραγώνα) 1492          |                |
| 10) «Ισμαέλ»                                      | Ιταλία (Καλαβρία) 1497          |                |
| 11) «Πούλια»                                      | Ιταλία (Απούλια)                | 1502           |
| 12) «Σισίλια Γιασάν»                              | Ιταλία (Σικελία)                | 1505           |
| 13) «Λισμπόν Γιασάν»                              | Πορτογαλία (Λισσα               |                |
| 14) «Ταλμούδ Τορά Αγκαδόλ» Κεντρική Συναγωγή 1520 |                                 |                |
| 15) «Πορτουγκάλ»                                  | Πορτογαλία                      | 1525           |
| 16) «Еотройк»                                     | Ιταλία (Απούλια)                | 1535           |
| 17) «Καταλάν Χαδάς»                               | Ισπανία (Καταλωνία) 16ος αἰώνας |                |
| 18) «Μαγιόρ Σενή»                                 | Ισπανία (Μαγιόρκα)              |                |
| 19) « Έβορα»                                      | Πορτογαλία                      | 1535           |
| 20) «Λισμόν Χαδάς».                               | Πορτογαλία (Λισσα               | αβώνα) 1536    |
| 21) «Νεβέ Σαλώμ»                                  | Ιταλία (Καλαβρία)               | 1537           |
| 22) «Отра́νто»                                    | Ιταλία                          | 1537           |
| 23) «Kiáva»                                       | Ιταλία (Καλαβρία)               | 1545           |
| 24) «Νέβε Σεδέκ»                                  | Ιταλία (Καλαβρία)               | 1550           |
| 25) «Γιαχιά»                                      | Πορτογαλία                      | 1560           |
| 26) «Σισίλια Χαδάς»                               | Ιταλία (Σικελία)                | 1562           |
| 27) «Μπέθ Ααρών»                                  | Ιταλία (Σικελία)                | 1575           |
| 28) «Ιτάλια Χαδάς»                                | Ιταλία                          | 1582           |
| 29) «Ιτάλια Σιαλώμ»                               | Ιταλία                          | 1606           |
| 30) «Σιαλώμ»                                      | Μικτή                           | 1606           |
| 31) «Αρ Γκαβόα»                                   | Ιταλία (Απούλια)                | 1663           |
| 32) «Μογραμπής»                                   | Βόρεια Αφρική                   | 17ος αιώνας    |

'Από τόν παραπάνω πίνακα συμπεραίνουμε ότι οἱ συναγωγές τῆς Θεσσαλονίκης μποροῦν νά ταξινομηθοῦν σέ τέσσερις ὀμάδες: τίς ἰταλικές, τίς ἰσπανικές, τίς πορτογαλικές καί τίς ύπόλοιπες.

Στήν ἰταλική όμάδα συγκαταλέγονται 14 συναγωγές ἀπό τέσσερες περιοχές (Βόρεια Ἰταλία, Καλαβρία, Σικελία, ᾿Απουλία). Στίς ἱταλικές συναγωγές προτίμησαν νά προσχωρήσουν καί ἀρκετοί ᾿Ασκεναζίμ πού ἐγκαταστάθηκαν στήν πόλη σέ διάφορες ἐποχές.

Στήν ίσπανική όμάδα συμπεριλαμβάνονται μόνο 7 συναγωγές. Ή όμάδα όμως αὐτή εἶναι ή πολυαριθμότερη καί έχει έπιβάλλει σ' όλες τή γλώσσα της καί τό τελετουργικό της. Ἐξ' ἴσου σχεδόν σημαντική, ἀπό τήν ἄποψη τοῦ ἀριθμοῦ τῶν μελῶν της, είναι καί ἡ πορτογαλική ὁμάδα πού διατηρεῖ 5 συναγωγές.

Τέλος ή τελευταία όμάδα άριθμεῖ 6 συναγωγές: Τήν «"Ετς 'Αχάϊμ» τῶν Ρωμανιωτῶν, τήν «'Ασκενάζ» τῶν 'Ασκεναζίμ, τήν «Προβίντσια» τῶν Γαλλοεβραίων, τήν «Μογραμπίς» τῶν Σεφαραδίμ τοῦ Μαρόκου καί τῆς Τυνησίας, τήν κεντρική συναγωγή «Ταλμούδ Τορά 'Αγκαδόλ» καί τήν «Σιαλώμ» πού ἕχει γιά μέλη της οἰκογένειες κάθε προέλευσης.

'Από δύο συμβόλαια τοῦ 1637<sup>(21)</sup> φαίνεται ὅτι στή Θεσσαλονίκη λειτουργοῦσε κάποτε καί κάποια κερκυραϊκή συναγωγή. Αὐτό σημαίνει ὅτι δέν ἀποκλείεται τήν ἐποχή αὐτή νά ὑπῆρχαν καί ἄλλες συναγωγές πού, ἐπειδή δέν στάθηκε δυνατό νά ἀναπτυχθοῦν, ἑξαφανίστηκαν χωρίς ν' ἀφήσουν κανένα Ιχνος.

Ένα ἄλλο άξιοσημείωτο γνώρισμα των συναγωγών της Θεσσαλονίκης είναι καί τά χαρακτηριστικά, εἰρωνικά παρατσούκλια τους. Λέξεις ταμπού, πού τά μέλη κάθε συναγωγής μπορούσαν νά προφέρουν μόνο τό βράδυ της γιορτής του Σιχμάτ - Τορά. "Ετσι ή «'Αραγόν» όνομαζόταν «gatto» (γάτα) ἀπό τήν παραφορά τοῦ ὀνόματος «gattegno» πού ἕφερε ή πιό σημαντική της οἰκογένεια. ΄Η «Ἔβορα» ὀνομαζόταν «arros» (ρύζι) ἀπό τήν παραφορά τοῦ ἰδίου τοῦ ονόματός της (Pronincia - Proves). ή «'Ασκενάζ» όνομαζόταν «mosca» (μύγα) ἐπειδή τά μέλη της είχαν πολλά κοινά μέ τούς 'Ισραηλίτες τῆς Ρωσίας, πού είχε πρωτεύουσα τή Μόσχα. ή γειτνίασή της μ' ἕνα τέμενος ἕδωσε τή συναγώγή «Γκέρους Σεφαράδ», τό παρατσούκλι «mescita» (μιναρές). ή «Ίσμαέλ» όνομάστηκε «zinganos» (τσιγγάνοι) έπειδή γειτόνευε μέ κάποιον άνοιχτό χῶρο πού φιλοξενοῦσε καταυλισμούς τσιγκάνων. ή «Ίτάλια Χαδάς» βρισκόταν απέναντι από τήν «'Αραγόν» δηλ. τή γάτα. Γι' αύτό ονομά-στηκε «raton» (ποντίκι). Τό παρατσούκλι τῆς «Σισίλια Γιασάν», «pescadores» (ψαράδες), προήλθε από τό ἐπάγγελμα τοῦ συνόλου σχεδόν τῶν μελῶν της. Ἡ «Σισίλια Γιασάν» ὀνομάστηκε «madero» ἀπό μιά ἀρχιτεκτονική λεπτομέρεια στήν ξύλινη όροφή της. Ένῶ ή «Πούλια» λεγόταν «makaron» (μακαρόνι) ἀπό τίς γαστρονομικές προτιμήσεις τῶν. μελῶν της. Τέλος ή «Μαγιόρ» ὀνομάστηκε «ladron» (κλέφτης), ἐπειδή πάνω ἀπό τό ἱερό της ὑπῆρχε ἕνας ἀνάγλυφος πύργος, πού ξμοιαζε μέ τόν πύργο πού φυλάκιζαν τούς ένοχους κλοπής.

#### Οι νεώτερες Συναγωγές του 19ου Αιώνα

Από τά μέσα τοῦ 19ου αἰώνα ἡ Θεσσαλονίκη ἀρχίζει νά ἀλλάζει δψη. "Ένα μεγάλο μέρος τῶν βυζαντινῶν τειχῶν κατεδαφίζεται<sup>(22)</sup> καί ἐκτελοῦνται σπουδαῖα γιά τήν ἐποχή ἔργα στό λιμάνι (1897). Ἡ πόλη θά συνδεθεῖ σιδηροδρομικά μέ τήν Κωνσταντινούπολη καί τήν Εὐρώπη<sup>(23)</sup> καί θά γνωρίσει μιά καινούργια περίοδο οἰκονομικῆς καί πολι-

19. «Zihron · Saloniki» - Tel Aviv 1972 - σελ. 176 - 177

20. Γιά τόν Σαμπετάϊ Σεβή, τή δράση του καί τούς όπαδούς του βλ. J. Nehama «Sabbatai Sevi et les Sabbateens de Salonique» – A.I.U. 1910

23. Ή Θεσσαλονίκη συνδέθηκε σιδηροδρομικά με Σκόπια (1871), Βελιγράδι - Εύρώπη (1880), Κωνσταντινούπολη (1895)

<sup>21.</sup> J. Nehama: ε.α. τομ. 5 (Θεσσαλονίκη 1959) σελ. 33

<sup>22.</sup> Άρχικά κατεδαφίστηκε τό παραθαλάσσιο τμήμα τῶν τειχῶν ἀπό τό Λευκό Πύργο ὡς τό λιμάνι (1866). ᾿Ακολούθησε ἡ κατεδαφίση μέρους τῆς δυτικῆς πλευρᾶς τῶν τειχῶν, ἀπό τό Βαρδάρι ὡς τό λιμάνι (1879) καί μέρους τῆς ἀνατολικῆς πλευρᾶς, ἀπό τό Λευκό Πύργο ὡς τήν ὁδό ʿΑγίου Δημητρίου (1889)

τιστικής ανάπτυξης που θά συνοδευτεί από μια έκπληκτική αὕξηση τοῦ πληθυσμοῦ της(24). Ταυτόχρονα θά ἐπεκταθεῖ πρός τήν ἀνατολική καί δυτική πλευρά της.

Η Ισραηλιτική κοινότητα, πού τήν ἐποχή ἐκείνη θά φτάσει στό ἀπόγειο τῆς ἀκμῆς της, θά ἱδρύσει τό 1891 τούς πρώτους «ἐκτός τῶν τειχῶν» συνοικισμούς τοῦ βαρώνου Χίρς (κοντά στόν παλιό σιδηροδρομικό σταθμό) καί τῆς Καλαμαριάς (όπου σήμερα τά διδακτήρια της σχολης («Εύκλείδης»). Ό πρώτος θά στεγάσει ἀρχικά τά θύματα τῶν πογκρόμ τῆς τσαρικῆς Ρωσίας. Ό δεύτερος θά δεχτεῖ τούς πυροπαθείς τῆς μεγάλης πυρκαγιᾶς τοῦ 1890. Καί οἱ δύο συνοικισμοί θά άποκτήσουν γρήγορα τίς συναγωγές τους. Μιά άκόμα συναγωγή θά χτιστεῖ τό 1989, στήν περιοχή τῶν ἑξοχῶν μέ δαπάνη τῆς Φακίμα Σαούλ Μοδιάνο(25). Πρόκειται γιά τή συναγωγή «Μπέθ Σαούλ», έρνο τοῦ Ίταλοῦ ἀρχιτέκτονα Βιταλιάνο Ποζέλι(26), Τηταν ένας ώραῖος ναός πού κάλυπτε συνολική ἕκταση 500 τετραγωνικών πήχεων (280 τ.μ. περίπου)(27). 'Αλλά καί στό κέντρο τῆς πόλης θά ίδρυθοῦν, πρός τό τέλος τοῦ 19ου αιώνα, ή συναγωγή «Μπέθ "Ελ» (στήν όδό Μητροπόλεως) καί οι μενάλοι εύκτήριοι οίκοι «Χαιμούτσο Κόβο» καί «Μπέθ 'Ιωσέφ».

#### Αρχιτεκτονική

ί περισσότερες συναγωγές της Θεσσαλονίκης ήταν άπλές, όρθογώνιες οίκοδομές χωρίς ίδιαίτερο άρχιτεκτονικό ένδιαφέρον. Οι διαστάσεις τους καθορίζονταν από διατάγματα τῶν όθωμανικῶν ἀρχῶν πού δέν ἐπέτρεπαν στούς ναούς των άλλοθρήσκων νά είναι ψηλότεροι καί μεγαλοπρεπέστεροι από τά τζαμιά(28). Καί νά έχουν πρόσοψη στό δρόμο. Τά διατάγματα αὐτά ἀτόνησαν μόνο πρός τό τέλος του 19ου αιώνα.

Ετσι οί ναοί των 'Ισραηλιτων τῆς Θεσ/νίκης δέν είχαν τίποτα τό κοινό μέ τίς μεγάλες συναγωγές των προγόνων τους στό Τολέδο, στήν Κόρδοβα καί τή Λισαβώνα. Ξεφυτρώνουν ταπεινές στήν καρδιά τῆς συνοικίας, περίκλειστες, στίς μέσα αὐλές τῶν ὑψηλότερων σπιτιῶν, σέ στενούς δρόμους πού καταλήγουν συχνά σέ άδιέξοδο.

Σ' ότι άφορα τό έσωτερικό, δέν ύπάρχουν γενικά περιοριστικές διατάξεις των άρχων. Έδω όμως ό άρχιτέκτονας θά πρέπει νά ύποταχθεί στερεότυπα στίς επιταγές των ίε-



Γραφέας του Σέφερ Τορά (Πεντάτευχος του Μωϋση).

ρών γραφών. ή άνάγκη της έξασφάλισης έπαρκους χώρου γιά τούς προσευχόμενους άντρες καί είδικου χώρου γιά τίς γυναϊκες, σέ ψηλότερο επίπεδο, θά όδηγήσει στή λύση τής αποδοχής του ρυθμου τής βασιλικής. Σύμφωνα μέ έπιταγή τοῦ ἰουδαϊκοῦ κώδικα(29), οἱ συναγωγές ἔχουν πολλά παράθυρα γιά νά μπορούν οι πιστοί νά βλέπουν τόν ούρανό, «πηγή ἕμπνευσης καί ἐλπίδας». Τό ἱερό ('Εχάλ - 'Ακόδες) βρίσκεται άντικρυστά άπό την κύρια είσοδο καί βλέπει πάντα πρός τήν κατεύθυνση της Ίερουσαλήμ<sup>(30)</sup>. Δεξιά καί ἀριστερά ἀπό τό χῶρο ὅπου φυλάγονται οἱ κύλινδροι τοῦ νόμου, ὑπάρχουν συνήθως δύο μαρμάρινοι ψευδοκίονες πού συνδέονται μέ καμπύλα ή όξυκόρυφα τόξα. Τό βήμα (τεβά) πού είναι ξύλινο ή μαρμάρινο, τοποθετεῖται ἀκριβῶς ἀπέναντι ἀπό τό ἱερό, συχνά στό κέντρο τῆς συναγωγῆς, γιά νά μποροῦν ὅλοι οἱ προσευχόμενοι νά παρακολουθήσουν τόν ἱερουργό. Πάντως καί τό έσωτερικό τῶν συναγωγῶν δέν παρουσιάζει όποιαδήποτε άξιοπρόσεκτα διακοσμητικά στοιχεῖα, πού θά συντελούσαν σ' ἕνα προχωρημένο καλαισθητικά ἀποτέλεσμα. Έτσι δέν είναι παράξενο ότι ό Γερμανός περιηγητής Paul Lindau, πού ἐπισκέπτεται τή Θεσ/νίκη τό 1888 θά γράψει τά ἀκόλουθα « Άξιο μνείας μοῦ φαίνεται πάντως, ότι ή σχετικά πολύ ίσχυρή έβραϊκή κοινότητα, δέν διαθέτει μιά συναγωγή πού θά ἕκανε ἐντύπωση μέ τήν ἰδιαίτερή της μεγαλοπρέπεια ἤ τήν ἀρχιτεκτονική της σημασία»<sup>(31)</sup>. ΄Η πρώτη ἀληθινά ἐντυπωσιακή συναγωγή τῶν 'Ισραη-

λιτών της πόλης ήταν ή «Ίτάλια Γιασάν» πού καταστράφηκε στήν πυρκαγιά του 1890 και άνοικοδομήθηκε τό 1897. Σύντομα ὄμως ξεπεράστηκε ἀπό τήν «Ταλμούδ - Τορά 'Αγκαδόλ» πού όπως είδαμε πιό πάνω, κάηκε τό 1898 καί άνοικοδομήθηκε τό 1904. 'Από τίς συναγωγές αὐτές πέρασε στά 1910 ο συγγραφέας δρ. Γιωσέφ Κλάουσνερ<sup>(32)</sup> πού θά γράψει γοητευμένος τά έξῆς: «Ἐπισκεφθήκαμε τίς δύο μεγαλύτερες καί ώραιότερες συναγωγές τῆς Θεσ/νίκης πού μᾶς ἐντυπωσιάσαν μέ τήν εὐρύτητα τοῦ χώρου καί τίς περίτεχνες μακρές κιονοστοιχίες τους<sup>(33)</sup>. Παρά τίς διάφορές τους μέ τίς συναγωγές τῆς Εὐρώπης, τό αἰσθητικό ἀποτέλεσμα είναι άξιοθαύμαστο. Έδω ύπάρχει ή άνατολίτικη ατμόσφαιρα καί ή πρωτοτυπία. Η άγιοσύνη άλλά καί ή άπλότητα. Γιά πρώτη φορά μπροστά στά μεγάλα καί ίερά αυτά οικοδομήματα δοκιμάσαμε τό άληθινό αίσθημα τοῦ δέους»(34).

Από τίς ύπόλοιπες συναγωγές τῆς ἐποχῆς ἐκείνης θά ξεχωρίσουν ή «Μαγιόρ» πού βρισκόταν στήν όδό Σαμπρή Πασά (σημερινή Βενιζέλου) ή γραφική «'Αραγκόν»<sup>(35)</sup> καί ή «Μπέθ - Σαούλ» πού θά άποτελέσει πραγματικό άρχιτε-

27. Μπ. Σιμπη: ε.α., σελ. 16

28. Είναι χαρακτηριστικό ότι, σύμφωνα μέ σουλτανικό διάταγμα του 1559, δέν επιτρεπόταν τά σπίτια των μή Μουσουλμάνων νά ξεπερνούν σέ ύψος τίς 9 πήχες (5,76μ). 'Αντίθετα τά σπίτια τών Μουσουλμάνων μπορούσαν νά φτάσουν στό ὕψος τῶν 12 πήχε-

ων (7,78 μ) βλ. J. Nehama ε.α., τομ. 4, σελ. 126 29. Alaha (SH. AR. OH 90: 4) καί Zohar (Parashat Pecoudei) 30. Tosefta - Meg 4: 22

31. *Π.Κ. Ένεπεκίδη* - «Ή Θεσσαλονίκη στά χρόνια 1875 - 1912». <sup>\*</sup>Αφοί Κυριακίδη - Θεσσαλονίκη 1981 σελ. 273 32. Τό ἕργο τοῦ **Κλάουσνερ** «Ἐπίτομη ἱστορία τῆς Νεοεβραϊκῆς

Λογοτεχνίας» μεταφράστηκε στά έλληνικά από τόν 'Ασσέρ Μωῦσή ('Αθήνα 1965)

33. Φαίνεται ότι οι συναγωγές «Ταλμούδ Τορά 'Αγκαδόλ» και «'Ιτάλια Γιασάν» άνῆκαν στό ρυθμό τῆς τρίκλιτης βασιλικῆς

34. Zihron Saloniki: ε.α. σελ. 177

35. **«Guide de Thessalonique»**, "Εκδοση τῆς ἐφημερίδας «L' Inte-pendant» Θεσσαλονίκη 1915, σελ. 77

<sup>24.</sup> Ό πληθυσμός τῆς Θεσσαλονίκης θά άνεβεῖ ἀπό 50.000 κατοίκους, γύρω στό 1850, στίς 120.000 τό 1890 καί στίς 160.000 τό 1912

<sup>25.</sup> Γιά βιογραφικά τῆς Φακίμα Σαούλ Μοδιάνο βλ. Joseph Ouziel «Amigdal Alavan» Tel - Aviv 1978

<sup>26.</sup> Β. Κολώνα - Λ. Παπαματθαιάκη: 'Ο άρχιτέκτονας Βιταλιάνο Ποζέλι καί τό ἕργο του στή Θεσσαλονίκη «Παρατηρητής», Θεσ/νίκη 1980, σελ. 78

Ναοί στό σχήμα τοῦ οὐρανοῦ

κτονικό πρότυπο γιά ὅλες τίς μεταγενέστερές της συναγωγές τῆς πόλης.

Σύμφωνα μέ περιγραφή τοῦ ἐξωτερικοῦ τῆς συναγωγῆς αὐτῆς, «ὅλες οἱ ὅψεις τοῦ κτιρίου ὀργανώνονται σέ 2 ζῶνες οἱ ὁποῖες χωρίζονται μέ μιά διακοσμητική ταινία ποὐ διατρέχει ὅλο τό κτίριο. Σέ κάθε ζώνη ὑπάρχουν 3 ἀνοίγματα στήν πρόσοψη καί 5 ἀνοίγματα στίς πλάγιες ὅψεις.

Οἱ ψευδοκίονες μεταξύ τῶν ἀνοιγμάτων, ὅπως καί στίς γωνίες τοῦ κτιρίου, συντελοῦν στήν ἐλαφρά διαίρεση τῶν ὄψεων σέ κατακόρυφα τμήματα.

Ή πρόσοψη είναι συμμετρική ώς πρός τόν ἄξονα εἰσόδου, ἀετώματος. Ὁ κατακόρυφος αὐτός ἄξονας τονίζεται ἀπό τά μεγαλύτερα ἀνοίγματα, τή διακοπή τοῦ στηθαίου καί τῆς διακοσμητικῆς ταινίας στό ὕψος τῆς ἐπίστεψης καί τό ἡμικυκλικό ἀέτωμα, ἴσου πλάτους μέ τό μεσαῖο τμῆμα.

Τά ἀνοίγματα είναι ὅλα τοξωτά, ἡμικυκλικά. Ἐπάνω ἀπό τά παράθυρα, στήν πρώτη ζώνη, ὑπάρχουν 2 κυκλικά ἀνοίγματα πού συνδυάζονται μέ τήν ἕντονα κυκλική διαμόρφωση τοῦ ἀετώματος»<sup>(36)</sup>.

#### 'Από τήν πυρκαγιά τοῦ 1917 στό 'Ολοκαύτωμα τοῦ 1943

Στίς 18 - 19 Αὐγούστου τοῦ 1917 μιά τρομακτική σέ ἔκ-ταση καί ἀσύλληπτη σέ καταστροφικότητα πυρκαγιά, έρήμωσε τό κέντρο τῆς Θεσσαλονίκης, ἀφήνοντας ἄστεγους 53.737 'Ισραηλίτες, 10.334 Χριστιανούς καί 11.367 Μουσουλμάνους. Καίγονται οι 34 άπό τίς 37 συναγωγές(37), 80 εύκτήριοι οϊκοι, τά διοικητικά κτήρια τῆς κοινότητας καί τῆς ᾿Αρχιραββινείας μέ ὁλόκληρο τό άρχεῖο καί τίς βιβλιοθῆκες μέ τά πολύτιμα χειρόγραφα, ή κλινική τοῦ ἰδρύματος «Μπικούρ Χολίμ» τό διδακτήριο τῆς σχολῆς τῆς «Alliance Israelite» καί 10 ἀκόμα σχολεῖα. Δέν ήταν βέβαια ή πρώτη φορά πού ή ἰσραηλιτική κοινότητα δοκιμάστηκε από τίς θεομηνίες πού ἕπληξαν κατά καιρούς τήν πόλη(38). Τό χτύπημα όμως της πυρκαγιάς του 1917 ήταν τό πιό σκληρό. Η κοινότητα δέν μπόρεσε (ή δέν πρόλαβε) νά συνέλθει ξανά. Τήν καταστροφή ἀκολούθησε ή ἐξαθλίωση καί ή κατάπτωση. "Όχι μόνο ή ὑλική ἀλλά καί ή ήθική. Η πατριαρχική δομή των οἰκογενειων, ή εὐσέβεια καί ή βαθειά θρησκευτικότητα περνούν στό περιθώριο. Κι οί συναγωγές, πού γιά σειρά αἰώνων στάθηκαν σύμβολα καί δεῖχτες ένός εἰδικοῦ τρόπου ζωῆς, χάνουν όριστικά τό ίδιαίτερο χρώμα τους, τόν ξεχωριστό τους χαρακτήρα. ή τήρηση των άρχαίων έθίμων, των παραδόσεων πού ξεκινοῦσαν ἀπό τή μακρινή ἀλλά ὄχι λησμονημένη κοιτίδα, ξεθωριάζει (39). Ό ἀναγκαστικός διασκορπισμός τοῦ ἑβραϊκοῦ πληθυσμοῦ σέ μακρινούς συνοικισμούς, σπάει τίς ιστορικές παραδοσιακές ένορίες. Κι ό γραφικός μαχαλάς, κέντρο θρησκευτικής καί κοινωνικής ένότητας, θά σβύσει μιά γιά πάντα.

'Από τίς ἱστορικές συναγωγές τῆς Θεσσαλονίκης, ὀρισμένες θά ἀνοικοδομηθοῦν καί πάλι στόν ίδιο χώρο πού κατεῖχαν πρίν ἀπό τήν πυρκαγιά. 'Όπως ἡ «Κιάνα» (Βαλαωρίτου), ἡ «'Ασκενάζ» (Β. 'Ηρακλείου) καί ἡ «Μπέθ "Έλ» (Μητροπόλεως). 'Άλλες θά στεγαστοῦν σέ κοινοτικά κτήρια πού γλύτωσαν ἀπό τήν καταστροφή ὅπως ἡ «'Ιτάλια Γιασάν», πού θά λειτουργήσει στή σχολή «Νισσήμ» τῆς ὸδοῦ Βελισσαρίου. 'Άλλες θά μεταφερθοῦν στούς καινούργιους συνοικισμούς πού θά ἰδρυθοῦν γιά τήν περίθαλψη τῆς πυροπαθῶν (Καραγάτσια , 151, Ρεζῆ Βαρδάρ, 6, 'Αγίας Παρασκευῆς).

Τό ἐπίκεντρο τῆς κοινότητας μετατίθεται στήν περιοχή τῶν ἐξοχῶν. Γύρω ἀπό τό καινούγιο κτήριο τῶν διοικητικῶν της ὑπηρεσιῶν, τῆς ὀδοῦ Σαρανταπόρου, καί τή «Μπέθ Σαούλ» πού θά γίνει τώρα ἡ νέα Κεντρική συναγωγή.

γή. 'Από τίς συναγωγές πού θά χτιστοῦν μετά τήν πυρκαγιά, θά ξεχωρίσουν: 'Η «Σαρφατή» στήν όδό Πιττακοῦ, πού ἐγκαινιάτηκε τό 1921, ἡ «Μπέθ - 'Ισραέλ» στόν συνοικισμό «151» πού ἐγκαινιάστηκε τό 1923, καί ἡ «συναγωγή τῶν Μοναστηριωτῶν» πού θά ἐγκαινιαστεῖ τό 1926. Θά ἶδρυθοῦν ἐπίσης καί ἀρκετοί εὐκτήριοι οἴκοι, ὅπως οἰ «Όρ ᾿Αχάϊμ», «Μπεράχα», «Μπεζές», «Πλάζα», «Καράσσο», «Τσενίο» καί «Ἐρρέρα». Ἔτσι, στίς παραμονές τῆς καταστροφῆς της ἀπό τούς Ναζί, ἱ ἰσραηλιτική κοινότητα θά διαθέτει 19 συναγωγές καί 20 εὐκτήριους οἴκους (40).

διαθέτει 19 συναγωγές καί 20 εύκτήριους οϊκους (40). Δέν θά σταθοῦμε ἐδῶ στίς λεπτομέρειες τοῦ τραγικοῦ ὁλοκαυτώματος τῶν 50.000 'Ισραηλιτῶν τῆς Θεσ/νίκης. Θά ποῦμε μόνο πώς, λίγο πρίν κινηθεῖ ὁ σατανικός μηχανισμός τῆς ἐκτόπισης στά στρατόπεδα τοῦ θανάτου, οἱ Ναζί θά λεηλατήσουν μεθοδικά ὅλες τίς συναγωγές τῆς πόλης. Θά τίς γυμνώσουν ἀπό κάθε πολύτιμο στολίδι καἱ ἀφιέρωμα καἱ θά καταστρέψουν μέ μανία τούς πάπυρους τοῦ νόμου.

Κι όταν τό έγχείρημα τοῦ ἀφανισμοῦ τῶν ἀνθρώπων ὁλοκληρωθεῖ μέ ἐπιτυχία, οἱ Ναζί θά καταστρέψουν καί τίς ἕρημες πιά συναγωγές. Θά σωθεῖ μόνο ἡ συναγωγή τῶν «Μοναστηριωτῶν», χάρη στόν Ἐρυθρό Σταυρό πού τή χρησιμοποίησε σάν ἀποθήκη. Ἀντίθετα ἡ «Μπέθ Σαούλ» καί ἡ «Μπέθ Ἰσραέλ» θά ἀνατιναχτοῦν συθέμελα λίγες μόνο μέρες πρίν ἀπό τήν ἀπελευθέρωση τῆς πόλης, τόν Νοέμβριο τοῦ 1944.

"Ετσι οἱ συναγωγές τῆς πόλης μας δέν ὑπάρχουν πιά. "Αν γλύτωναν. ἀπό τίς πυρκαγιές καί τά ὀλοκαυτώματα, θά τίς προσκυνούσαμε ἴσως, σάν μνημεῖα ἀλλοτινῶν καιρῶν καί περασμένων ἀνθρώπων. Τώρα τίς ἀνασταίνουμε στή θύμησή μας «στό σχῆμα τοῦ οὐρανοῦ». Κι ὅταν τά μυστικά ὀράματα πᾶνε νά καταλαγιάσουν, νιώθουμε ἀκόμα νά ἀναβλὐζει μέσα μας τό μύρο πού ἄφησαν πίσω τους οἱ μακρινοί, λησμονημένοι πατέρες.



Έσωτερικό τῆς Kehila Talmud Tora Hagadol (1910). (᾿Από τό βιβλίο τοῦ Ντ. Ρεκανάτι ΖΙΚΗRON SALONIKI

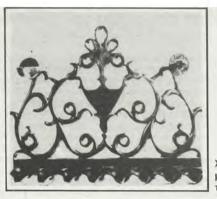
36. Β. Κολώνα · Λ. Παπαματθαιάκη: ε.α. σελ. 79

37. Σώθηκαν μόνο οἱ συναγωγές τῶν συνοικισμῶν βαρώνου Χίρς καὶ Καλαμαριᾶς καὶ ἡ «Μπέθ - Σαούλ»

38. Άναφέρουμε ἐδῶ τίς πυργαγιές τοῦ 1545, 1560, 1569, 1589, 1620, 1734, 1754, 1810, 1817, 1839, 1856, 1877, 1890, 1896, 1898 πού ἐρήμωσαν μερικά ῆ όλικά τήν ἑβραϊκή συνοικία τῆς Θεσσαλονίκης καί τίς συναγωγές της.

39. Γιά τά ήθη και τά έθιμα των 'Ισραηλιτών τῆς Θεσσαλονίκης βλ. Michael Molho «Usos i costumbres de los sefaradies de Salonica». Ἐκδ. Institouto Arias Montano», Barcelona 1950

40. Μ. Μόλχο - Ι. Νεχαμά: In memoriam «Ι.Κ.Θ. 1974, μετ. Γ. Ζωγραφάκη σελ. 23. 'Ο τίτλος «Ναοί στό σχήμα τοῦ οὐρανοῦ» εἶναι ἀπό τό « Άξιον ἐστί» τοῦ 'Οδυσσέα Ἐλύτη. "Ηθη καί ἔθιμα τῶν Ἐβραίων τῆς Θεσσαλονίκης της ΖΙΖΗΣ ΜΠΕΝΒΕΝΙΣΤΕ



Χειροποίητη μετάλλινη Χανουκία τοῦ 18ου αἰώνα

ἐργασία αὐτή εἶναι βασισμένη στό βιβλίο τοῦ πρώην Ραββίνου Μιχαέλ Μόλχο τῆς Θεσσαλονίκης πού εἶναι γραμμένο ἰσπανικά, καί ἔχει τόν τίτλο: «Usos Y Costumbres De Los Sefardies De Salonika». Πολλά ἀπό τά ῆθη καί ἕθιμα πού θά ἀναφέρω, ἔχουν ἑξαφανιστεῖ ἀπό τή ζωή μας, ἄλλα τά ἀκούσαμε ἀπό τούς γονεῖς μας, ὁρισμένα τά ζήσαμε οἱ ἴδιοι, καί μερικά τά τηροῦμε ἀκόμα.

"Ηδη ἀπό τόν 4ο π.Χ ἀἰώνα, ὑπάρχουν 'Εβραῖοι στή Θεσσαλονίκη. Κατά διαστήματα ὁμόθρησκοι ἀπό ὅλη τήν Μεσόγειο ἕρχονται νά ἐγκατασταθοῦν στήν πόλη. 'Η ἱερά ἑξέταση καί οἱ διωγμοί στήν 'Ισπανία καί Πορτογαλία τό 1492, καί τό 1536, ἀναγκάζουν χιλιάδες 'Εβραίους νά καταφύγουν στή Θεσσαλονίκη. 'Ανάμεσα στά 1648 καί 1658 πολλές οἰκογένειες «Askenazim» Φθάνουν στήν πόλη μας γιά νά γλυτώσουν ἀπό τά φοβερά «πογκρόμ». 'Επίσης, ἀπό τό 1720 μέχρι τό 1730, ὀμάδες 'Ιταλοεβραίων ἕρχονται νά ζήσουν στή Θεσσαλονίκη, γιά νά διευκολύνουν τίς ἐμπορικές συναλλαγές τους.

Κάθε ὀμάδα είχε τά δικά της ήθη καί ἕθιμα. Μέ τόν και ρό, πῆραν καί πολλές ἀπό τίς συνήθειες καί τόν τρόπο ζωῆς τῶν ἄλλων ὁμάδων, καί τῶν ντόπιων, καί ὅλα αὐτά μαζί ἔδωσαν στόν Ἐβραϊσμό τῆς Θεσσαλονίκης, τά ἰδιαίτερα γνωρίσματά του.

Γιά δύο περίπου αἰῶνες, οἰ Ἐβραῖοι γνώρισαν τήν πρόοδο καί τόν πολιτισμό. Ἡ Θράκη ἤταν φημισμένη γιά τοὺς ραββίνους, τοὺς νομομαθεῖς, καί τοὺς ποιητάς της. Ἡ κοινότητα ἔχει ἀξιόλογες βιβλιοθῆκες, θρησκευτικές ἀκαδημίες, καί σχολεῖα. Ἐκτός ἀπό τό ἐμπόριο οἱ Ἐβραῖοι ἀσχολοῦνται μέ τήν ἰατρική, τήν ἀστρονομία, καί τά μαθηματικά. Τόν 17ο αἰώνα ὅμως, ἀρχίζει μία περίοδος παρακμῆς, ποὑ κρατάει 150 σχεδόν χρόνια. Ἐπηρεασμένοὶ ἀπό τόν μυστικισμό τῶν ὁμοθρήσκων τους στήν Κεντρική Εὐρώπη, «τόν Χασσιδισμό», καί ἀπό τό μεσσιανικό κίνημα τοῦ Σαμπετάῖ Σεβῆ, ὁ λαός κατέχεται ἀπό προλήψεις καί βυθίζεται στήν ἀμάθεια. Ἀκόμα καί οἱ Ραββίνοι ἀσχολοῦνται μόνο μέ τίς λεπτομέρειες τῆς θρησκείας, καί ἀ γνοοῦν τήν ὑψηλότερη ἀποστολή τους. Μελετοῦν καί τό Ταλμοὐδ χωρίς ὅμως νά ἐμβαθύνουν στό πραγματικό του νόημα. Μποροῦμε νά χαρακτηρίσουμε αὐτή τήν ἐποχή σἀν τόν «Μεσαίωνα τοῦ Ἐβραισμοῦ τῆς Θεσσαλονίκης».

Εύτυχῶς στά τέλη τοῦ 19ου αἰώνα, ἐνας ἄνεμος ἀλλαγῆς φύσηξε πάνω στήν πόλη. Χάρη στά σχολεῖα τῆς Alliance ὁ λαός μορφώνεται, τό πνευματικό του ἐπίπεδο ἀνεβαίνει καί ἀρχίζει νά προοδεύει. Τό ἐμπόριο, οἱ βιοτεχνίες καί οἱ ἐπιστῆμες ἀνθίζουν καί πάλι. Οἱ 'Εβραῖοι ταξιδεύουν παντοῦ. 'Ἐπειδή μιλᾶνε τήν «Λαδίνο» μαθαίνουν εὕκολα τίς ξένες γλῶσσες καί ἔρχονται σέ ἐπαφή μέ τόν ἔξω κόσμο. Ἔτσι φέρνουν καινούργιες ἰδέες, καί προσπαθοῦν νὰ ἀλλάξουν τόν παραδοσιακό τρόπο ζωῆς τῶν ὁμοθρήσκων τους.

Κάθε οἰκογένειο ἀνῆκε σέ μιά συναγωγή, ἀνάλογα μέ τόν τόπο καταγωγῆς της. Κάθε συναγωγή εἶχε τόν ἀρχιραββῖνο της, τό προεδρεῖο της καί συντηροῦσε τά δικά της ἰδρύματα, σχολεῖα καί Γιεσιβότ. Ή οἰκογένεια ἡταν πατριαρχική, καί ὁ πατέρας ὁ ἀναμ φισβήτητος ἀρχηγός πού ὅλοι ἕπρεπε νά σέβονται καί νά ὑπακοῦνε. Ἡ ζωή ἤταν ἁπλή, γι' αὐτό καί κάθε θρησκευτική καί οἰκογενειακή γιορτή ἤταν εὐκαιρία γιά ἐκδηλώσεις, χαρές καί πανηγύρια.

Οι Ραββίνοι ρύθμιζαν κάθε πλευρά τῆς ζωῆς. Φρόντιζαν γιά τήν αὐστηρή τήρηση τῶν ἱερῶν κανόνων, ἐξέδιδαν τροποποιοῦσαν ἤ καταργοῦσαν διάφορα διατάγματα. Ἐπεμβαίνανε στήν οἰκογενειακή, κοινωνική, ἀκόμα καί στήν ἐμπορική ζωή τῶν πιστῶν. Ἐλέγχανε τίς ζυγαριές, τήν ποιότητα τῶν ἐμπορευμάτων, καί κανόνιζαν τίς τιμές μἑ τίς ὁποῖες ἔπρεπε νά πουληθοῦν τά προϊόντα.

Οι Έβραῖοι ἕπρεπε νά τούς ἀναφέρουν κάθε παράπτωμα τῶν ὁμοθρήσκων τους, γιατί πίστευαν, ὅτι ἄν τά παράβλεπαν γίνονταν καί οι ἴδιοι συνεργοί, ἄρα ἁμαρτωλοί. "Ε-



Συσσίτιο ἀπόρων μαθητῶν στό σχολεῖο τῆς Alliance

φτανε μιά κατάθεση ἀπό δύο μάρτυρες γιά νά ἀφορίσουν οί Ραββῖνοι τόν φταίχτη ἤ νά τόν φυλακίσουν στίς φυλακές τοῦ «Γιάκωβ Πάρδο». Όλος ὁ κόσμος περιφρονοῦσε τούς παραβάτες. Τά παιδιά τους δέν γίνονταν δεκτά στά ἑβραϊκά σχολεῖα, καί ἐάν πέθαιναν πρίν πάρουν συγχώρἑση | τούς ἕθαβαν σέ μιά γωνιά τοῦ νεκροταφείου.

Η μοιχεία θεωροῦνταν ἐκείνη τήν ἐποχή μεγάλο ἀμάρτημα προπαντός γιά τίς γυναῖκες, καί ἡ τιμωρία ἤταν πολύ αὐστηρή. 'Ανέβαζαν τή μοιχαλίδα, καθισμένη ἀνάποδα πάνω σέ ἕνα γαΐδούρι, καί τῆς ἔδιναν νά κρατάει τήν οὐρά του. "Ετσι, τήν γύριζαν σ' ὅλες τίς γειτονιές, καί ὁ κόσμος τήν ἕβριζε καί τήν περιγελοῦσε. Η προέλευση αὐτῆς τῆς συνήθειας εἶναι ὁθωμανική.



Θεσσαλονίκη: Παραδοσιακή διανομή Ιματισμού σέ μαθητές

Οι 'Εβραῖοι ἤταν χωρισμένοι σέ τρεῖς τάξεις: Τούς προύχοντες «gevirim» ἑβραϊκά, τούς μικροαστούς, «Medianeros» ň ἑβραϊκά «baale - batim» δηλ. ιδιοκτῆτες σπιτιῶν, καί τήν ἑργατική τάξη ἑβραῖκά, «daalat Ham» προλετάριους. 'Ορισμένενες οἰκογένειες ἀνάλογα μέ τήν τάξη τοὺς ἕβαζαν μπροστά ἀπό τό ἐπώνυμό τους καί ἕνα τίτλο ὅπως «Don», «Senor», «Chelibi» ň σκέτο «Ham».

"Αν καί δέν ἤταν ἀναγκασμένοι νά ζοῦνε μέσα σέ γκέττο, οί Έβραῖοι κατοικοῦσαν σέ ἀρισμένες περιοχές. Μετά τήν πυρκαϊά τοῦ 1890 ἀπλώθηκαν στά βορεινά τῆς πόλης, καί μετά τήν πυρκαϊά τοῦ 1917, ζοῦσαν πλέον σέ ὅλες τίς περιοχές τῆς Θεσσαλονίκης.

Τά σπίτια ήταν κτισμένα γύρω από μεγάλες αὐλές. "Οσο ὄμως μεγάλωνε ή οἰκογένεια — γιατί καί τά παντρεμένα παιδιά ζοῦσαν μέ τούς γονεῖς — πρόσθεταν καί ἄλλα δωμάτια στά σπίτια. Γι' αὐτό πολλές φορές οἱ συνοικισμοί δέν εἶχαν ώραία δψη, ήταν πυκνοκατοικημένοι, καί οἱ ὑγιεινές συνθῆκες δέν ήταν καλές. Χάρη ὅμως στά διατάγματα τῆς θρησκείας σχετικά μέ τήν καθαριότητα, οἱ ἐπιδημίες δέν ἑπαιρναν μεγάλη ἑκταση.

'Η ἐπίπλωση στά σπίτια ἤταν ἀπλή. Οἱ τοίχοι δέν είχαν καμιά εἰκόνα ň φωτογραφία γιατί αὐτό τό ἀπαγορεύει ἡ θρησκεία. Συνήθως μέσα στό δωμάτιο ὑπῆρχε ἕνας σοφάς τά στρώματα διπλωμένα στόν τοῖχο τἡν ἡμέρα, μερικά ράφια γιά τά σκεύη καί τά τρόφιμα, καί ἕνα σεντοῦκι πού μεταβιβάζονταν ἀπό πατέρα σέ υἰό, ὅπου φύλαγαν τά ροῦχα τῆς οἰκογένειας. 'Ανάλογα μέ τά οἰκονομικά μέσα πού διέθεταν στόλιζαν τό σπίτι μέ «μάντας» στρωσίδια.

Τό δνειρο κάθε οἰκογενειάρχου ἦταν νά ἀποκτήσει θρησκευτικά βιβλία, καί ἀσημένια θρησκευτικά σκεύη ὅπως, Χανουκία, κηροπήγια τοῦ Σαμπάτ, κύπελλο τοῦ Κιντούς. (16ος αἰ. Ζωγραφική σέ γιαλί. Μουσεῖο Διασπορᾶς ΒΕΤΗ ΗΑΤΕΓUTSOTH)

Τόν παλιό καιρό οἱ ἄνδρες πήγαιναν καθημερινά δύα φορές στή συναγωγή. Πρωί - πρωί περνοῦσε ὁ «Σαμάς» ἀπό τούς δρόμους καί φώναζε «A tefila - A tefila». Πρώτη δουλειά τῶν Ἐβραίων ἢταν νά πλυθοῦν, νά ποῦν τήν μπεραχά, καί μετά νά πᾶνε πρῶτα στή συναγωγή καί με τά στή δουλειά τους. Τό πλύσιμο τῶν χεριῶν ἦταν κανόνας ἀπαραβίαστος γιά τούς προγόνους μας. Ὅσοι μένανε στή δουλειά τους τό μεσημέρι καί δέν εὕρισκαν νερό, τρίβανε τά χέρια τους μέ ἅμμο καί λέγανε «Agua non topi, conbiera lavi, dodos los pecados para los non creyentes, dodos los sahons pasa los dgidios».

Πρίν δύσει ὁ ἥλιος, ἔπρεπε πάλι νά πῶνε στή συναγωγή γιά τήν ἀπογευματινή προσευχή. "Αν δέν ὑπῆρχε κοντά στή δουλειά τους συναγωγή, μαζεύονταν στόν δρόμο, καί ψέλνανε τίς καθιερωμένες προσευχές. Έπειδή ὅμως πολλές φορές οἱ χῶροι ὅπου συγκεντρώνονταν ἤταν ἀκατάλληλοι καί γίνονταν καί πολύ φασαρία, πρίν 100 χρόνια περίπου οἱ Ραββίνοι, ἀπαγόρεψαν στούς Έβραίους νά προσεύχονται στό δρόμο.

Τώρα θά σᾶς πῶ μερικά πράγματα σχετικά μέ τήν ἐκπαίδευση.

Μόλις γίνονταν δύο χρόνων τό παιδί, τό στέλναν στήν «Mesheirka». <sup>7</sup>Ηταν μιά γυναίκα πού μάζευε τά νήπια στό σπίτι της γιά νά τά φροντίζει. Συνήθως τά ξβαζε νά κάτσουν σέ ἕνα πάγκο, καί περιορίζονταν νά τά καθαρίζει, νά σκουπίζει τή μύτη τους, καί προπαντός νά τά μαλλώνει ἅμα κουνιόνταν ἀπό τή θέση τους. Δέν τά ἁφηνε οῦτε νά παίξουν, οῦτε νά τραγουδήσουν, οῦτε νά βγοῦν στόν ἤλιο, καί βέβαια δέν τά μάθαινε καί τίποτα.

"Όταν γίνονταν 5 χρόνων, τό ἀγόρι πήγαινε γιά 4 χρόνια στή «Χεβρά». Λέω ἀγόρια, γιατί τά κορίτσια δέν πή-

53

# ΖΙΖΗΣ ΜΠΕΝΒΕΝΙΣΤΕ

γαιναν σχολείο ἑπειδή δέν χρειάζονταν νά ψέλνουν στή συναγωγή, ἤ νά λένε προσευχές, τά κρατοῦσαν στό σπίτι, καί τίς μάθαιναν τίς δουλειές τοῦ σπιτιοῦ ράψιμο, καί προπαντός νά σέβονται καί νά ὑπακοῦν τόν ἄντρα. Στή «Hevra» ὁ δάσκαλος, ἤ «Melamed», ὅπως τόν φώναζαν στά ἑβραϊκά ἤταν συνήθως ἕνα φτωχός ἄνθρωπος μέ περιορισμένες γνώσεις ποὑ γιά λίγα χρήματα μάθαινε γράμματα στά παιδιά.

Τό σχολεῖο ἤταν συνήθως ἕνα σκοτεινό δωμάτιο μέ μόνα ἕπιπλα λίγους πάγκους, καί ἕνα σοφά γιά τόν «Μελαμέντ».

Πρωί - πρωί, ὁ δάσκαλος περνοῦσε ἀπό τά σπίτια καί μάζευε τά παιδιά γιά τό σχολεῖο. Τόν πρῶτο χρόνο τά μάθαινε τό ἀλφάβητο, τό δεύτερο συλλαβές «acercar», τόν τρίτο λέξεις «ajuntar» καί τόν τέταρτο φράσεις «aprehar».

Η διδασκαλία γινόταν μέ τόν έξης τρόπο:

Ο δάσκαλος φώναζε μέ τή σειρά κάθε παιδί κοντά του. Μέ μιά βέργα τοῦ ἔδειχνε τί ἕπρεπε νά διαβάσει, ἤ ἕπαιρνε μέ τό χέρι του τό χέρι τοῦ παιδιοῦ καί τό καθοδηγοῦσε στό γράψιμο. Αὐτό ἤταν καί τό μάθημα γιά δλη τήν ήμέρα. Τόν ὑπόλοιπο καιρό ὁ μαθητής ἔπρεπε νά μείνει καθισμένος στόν πάγκο του χωρίς νά κουνιέται, ἤ νά μιλάει. Ἐάν χρειαζόταν νά βγεῖ ἕξω σήκωνε τά δάχτυλά του, ἀνάλογα μέ τίς ἀνάγκες του.

"Αν ήξερε καλά τό μάθημά του, ό Melamed ἀκουμποῦσε τή βέργα στά δόντια τοῦ παιδιοῦ, καί τοῦ ἔλεγε ὅτι ἔχει «diente de oro» ἀλλοιῶς τόν ἕλουζε στίς βρισιές, ὅπως «Hamor», «Mamzer», τόν τιμωροῦσε ἤ τόν ἕδερνε.

Τά παιδιά περνούσαν 11 ώρες μέσα στό σχολεῖο μέ μιά διακοπή γιά τό μεσημεριανό φαγητό καί γιά τήν ἀπογευματινή προσευχή. Γι' αὐτό καί μόλις τελείωνε ή μέρα στό σχολεῖο, όρμοῦσαν ὅλα τά παιδιά μαζί ἕξω ἀπό τήν τάξη φωνάζοντας: «Ya salimos del cativerio, amagianai entraremos de nuevo». Τους καλούς μαθητές ο Melamed τούς ἕπαιρνε μαζί του στή συναγωγή τήν Παρασκευή, καί τούς ἕβαζε νά διαβάζουν τίς προσευχές, γιά νά διαφημίσει τό σχολεῖο καί νά χαροῦν οἱ γονεῖς τοῦ παιδιοῦ. 'Αλλοίμονο ὅμως στούς κακούς καί ἄτακτους, κατά τήν κρίση τοῦ δασκάλου μαθητές. Τούς περίμενε, ἀπομόνωση, ἑξευτελισμός, ξῦλο, καί πολλές φορές ἡ φυλακή τοῦ «Γιακώβ Πάρδο».

Έάν ἕνα παιδί δέν ἤθελε νά πάει σχολεῖο, ὁ πατέρας μαζί μέ τόν δάσκαλο τόν ἕσερναν κυριολεκτικά στό δρόμο, δέρνοντάς τον, καί γιά τιμωρία τόν ἄφηναν ὅλη τή νύχτα στή Χεβρά. "Αλλες φορές τοῦ βάζανε τό καφτάνι ἀνάποδα, καί τοῦ φοροῦσαν ἕνα καπέλλο μέ γαϊδουρινά αὐτιά, ὅλη δέ ἡ τάξη τοῦ φώναζε τρεῖς φορές «Hamor».

Γιά μεγαλύτερα παραπτώματα ὁ δάσκαλος εἶχε μιά βέργα «Palmatorio», καί μέ αὐτή χτυποῦσε τά παιδιά στά χέρια «Haftona» καί στά πόδια «falaka». Ἡ λέξη «falaka» είναι ἀραβική καί ἀπό αὐτή προέρχεται καί ἡ ἑλληνική «φάλαγγα» καί ἔχει τήν ἴδια σημασία. Δένανε τά πόδια τοῦ παιδιοῦ, καί ἕνα γεροδεμένο παιδί τόν κρατοῦσε γερά, ὁ δάσκαλος τόν χτυποῦσε, καί γιά νά μήν ἀκούγονται οἱ φωνές τοῦ μαθητοῦ — ἐπειδή ἑκείνη τήν ἐποχή δέν είχαν μοτοσυκλέτες — ὁ δάσκαλος ἕβαζε ὅλη τήν τάξη νά τραγουδάει δυνατά.

Πρέπει νά ποῦμε ὅτι τό ξύλο ἦταν ἕνα πολύ συνηθισμένο πράγμα ἐκείνη τήν ἐποχή. 'Ακόμα καί στά ἀγγλικά σχολεῖα οἱ μαθητές ἔτρωγαν πολύ ξύλο. Καί οἱ γονεῖς δέρνανε πολύ τά παιδιά τους. «El palo viene del Paradiso», «La lettra con sangre entra», «Dio castigu al Fal guna, como el padre castiga a sou ijo».

Πολλές φορές ό πατέρας ήταν παρών ὄταν τιμωροῦσαν τό παιδί του. Οἱ δέ μητέρες περιμένανε τόν δάσκαλο πού θά περνοῦσε τό πρωί γιά νά τοῦ κάνουν παράπονα γιά τό παιδί καί τοῦ ζητοῦσαν νά τό τιμωρήσει πολύ αὐστηρά. Στήν «Χεβρά» τό παιδί μάθαινε προσευχές, ἀλλά τίποτε



Καθημερινή παραδοσιακή γυναικεία ἀμφίεση 'Ισραηλίτισας τῆς Θεσσαλονίκης.

γιά τήν ίστορία τοῦ ἑβραϊκοῦ λαοῦ. Ἐπίσης μάθαινε πρόσθεση ἀφαίρεση καί καμιά φορά πολλαπλασιασμό.

Μετά τή Χεβρά τό παιδί πήγαινε σέ καμιά «Γιεσιβά» γιά νά τελειοποιήσει τίς σπουδές του, νά μάθει δηλ. νά διαβάζει τή Βίβλο χωρίς στίγματα καί μέ ευχέρεια.

Πρέπει νά ἀναφέρουμε ὅτι μέχρι τήν πυρκαϊά τοῦ 1917, ὑπῆρχε στή Θεσσαλονίκη ἡ μεγάλη σχολή «Ταλμούδ Τορά». <sup>\*</sup>Ηταν μιά θρησκευτική ἀκαδημία, ἀπ' ὅπου ἔβγαιναν οἱ πιό φημισμένοι Ραββίνοι τῆς ἐποχῆς. Στήν αὐλή τοῦ Ταλμούδ Τορά μαζεύονταν ὁ λαός γιά νά ἀκούσει τίς διάφορες ραββινικές ἀποφάσεις, τούς ἀφορισμούς καί τά διάφορα διατάγματα. <sup>\*</sup>Επίσης στή σχολή γίνονταν δεήσεις «Selihot» σέ καιρό ἐπιδημίας ἤ ξηρασίας. Τό Ταλμούδ Τορά ήταν τό μόνο ἴδρυμα πού συντηροῦσε ὅλη ἡ κοινότης.

#### "Εθιμα τοῦ γάμου

αί τώρα θά σᾶς πῶ μερικα **ἔθιμα τοῦ γάμου** στήν παλιά ἐποχή.

Ή ήλικία πού παντρεύονταν οἱ νέοι ἤταν 18 γιά τά ἀγόρια, καί 14 γιά τά κορίτσια. Ὁ ἀρραβώνας γίνονταν 2 - 3

# "Ηθη καί ἕθιμα τῶν Ἐβραίων τῆς Θεσσαλονίκης

χρόνια πρίν. Χωρίς νά πάρουν τή γνώμη τῶν παιδιῶν τους, οί γονεῖς διάλεγαν τόν σύντροφο, ὅριζαν τήν προίκα, καί κανόνιζαν τίς λεπτομέρειες τοῦ γάμου.

Ο ἀρραβωνιαστικός ἐπισκέπτονταν τή νύφη δύο φορές τόν χρόνο. Τό Πέσσαχ καί τό Σουκότ, ἀλλά οἱ ἀρραβωνιασμένοι δέν ἕμεναν ποτέ μόνοι. Πρίν 100 χρόνια περίπου, ἀρχισε νά βλέπει ὁ γαμπρός τή νύφη κάθε Τρίτη καί Σάββατο, ἀλλά πάντα συνοδευμένος ἀπό τόν πατέρα του. Ό λαός ὀνόμαζε αὐτές τίς ἐπισκέψεις «Noche de los novios» Τό ὄνειρο κάθε πατέρα, ἤταν νά ἀποκτήσει γαμπρό Ραββīνο γιατί τοὑς θεωροῦσαν πνευματικοὑς καί μορφωμένους ἀνθρώπους. Ὁ γαμπρός Ραββῖνος, δέν ἕκανε καμιά δουλειά σέ ὅλη του τή ζωή. Τόν συντηροῦσε ὁ πεθερός του. Ὅλη ἡ οἰκογένεια φρόντιζε νά ἰκανοποιεῖ ὅλες τίς ἐπιθυμίες του. Αὐτός ἔτρωγε, ἕπινε, ἕκανε παιδιά καί μελετοῦσε.

Οί προσκλήσεις γιά τόν γάμο γίνονταν μέ πολύ γραφικό τρόπο. "Ένας «cumbidador» ὅπως τόν φώναζαν, πήγαινε σέ κάθε σπίτι, καί ἀπό τήν αὐλή μέ δυνατή φωνή, καί πομπῶδες ὕφος, καλοῦσε τούς συγγενεῖς καί φίλους στόν γάμο.

Οι γιορτές ἄρχιζαν μέ μιά συγκέντρωση στό σπίτι τῆς νύφης «almosama», ὅπου οἱ φίλες της τραγουδοῦσαν διάφορα γαμήλια τραγούδια.

Λίγες μέρες πρίν ἀπό τόν γάμο, οί «preciadores» δηλ. οἰ ἐκτιμητές πήγαιναν στό σπίτι τῆς νύφης γιά νά ἐκτιμήσουν τήν προίκα. Πολλές φορές γίνονταν παρεξηγήσεις μεταξύ τῆς οἰκογένειας τῆς νύφης καί τῶν φίλων τοῦ γαμπροῦ, γιατί οἱ τελευταῖοι ἀπό ὑπερβολικό ζῆλο δέν εὕρισκαν ποτέ τήν προίκα ἀρκετή.

Μετά τήν ἐκτίμηση ὅλοι μαζί και μέ συνοδεία ὀργάνων «Chalgiu» πήγαιναν στό σπίτι τοῦ γαμπροῦ, ὁ ὁποῖος τούς ἔδινε ἕνα δῶρο γιά τή νύφη τό «Bokclia» ὅπως λέγονταν.

<sup>\*</sup>Ηταν μιά μεγάλη πετσέτα, πού είχε μέσα öλα τά χρειαζούμενα γιά τό λουτρό τῆς νύφης, ἀρώματα καί χρυσά φλουριά. "Όλα αὐτά ἀνάλογα μέ τήν προίκα πού θά ἕπαιρνε. Ἐπίσης συνηθίζονταν τήν ἑβδομάδα πρίν ἀπό τό γάμο, νά στέλνει ἡ οἰκογένεια τοῦ γαμπροῦ ψωμάκια «Corban» στούς συγγενεῖς τῆς νύφης.

Τήν ήμέρα τοῦ γάμου, ὁ γαμπρός μέ τούς φίλους του πήγαινε στό λουτρό. 'Από τήν πλευρά της ἡ νύφη, μέ μεγάλη συνοδεία μουσικῶν, φοροῦσε τό ὡραιότερο φουστάνι της καί ὅλα τά χρυσαφικά της πήγαινε στό λουτρό, ὅπου περνοῦσε ἐκεῖ μέσα ἀρκετές ὡρες, καί ὅλες οἱ γυναῖκες τρῶγαν, πίναν, καί τραγουδοῦσαν. 'Αργότερα οἱ Ραββίνοι ἀπαγόρεψαν τήν μουσική, τά ποτά, καί στή νύφη νά φοράει χρυσαφικά.

Πρίν ἀπό τόν γάμο, ὁ γαμπρός πήγαινε στή συναγωγή. Ἐκεῖ ὁ Ραββῖνος τοῦ ἔδινε νά κρατάει τήν ἄκρη ἐνός μαντηλιοῦ καί τόν ἔβαζε νά ὑποσχεθεῖ, ὅτι θά τηροῦσε ὅλους τούς κανόνες πού ὅριζε ή Κετουμπā. Μετά πήγαινε στήν αἴθουσα πού θά γινόταν ὁ γάμος. Μιά περίεργη Ραββινική διαταγή πού ἀργότερα καταρ-

Μιά περίεργη Ραββινική διαταγή πού ἀργότερα καταργήθηκε, ἕλεγε ὅτι οἱ γυναϊκες πού θά κάθονταν στό «τάλαμ» κοντά στή νύφη ἕπρεπε νά σκεπάσουν τό πρόσωπό τους δηλ. νά φορέσουν φερετζέ. Καί αὐτό γιατί οἱ συμπέθεροι ἤταν πολύ νέοι καί πολλές φορές οἱ πεθερές πολὑ ὅμορφες. Γιά νά μή γίνει λοιπόν καμιά δυσάρεστη σύγκριση σέ βάρος τῆς νύφης, οἱ γυναϊκες πού θά κάθονταν κοντά της ἕπρεπε νά ἔχουν τό πρόσωπο σκεπασμένο.

Μετά τήν τελετή, ή νύφη κάθονταν μπροστά σέ ἕνα τραπέζι πού είχε ἐπάνω δύο πιάτα. Στό ἕνα ἕβαζαν χρήματα οί συγγενεῖς καί φίλοι τῆς νύφης καί στό ἄλλο οἱ συγγενεῖς καί φίλοι τοῦ γαμπροῦ. Γίνονταν μεγάλος ἀνταγωνισμός γιά τό πιό σόϊ θά ἕβαζε τά περισσότερα λεφτά.

Μετά τό μέτρημα ἕνας ἄνδρας ἕλεγε: «Kien fiso present ki de kede, kien no ke se vaya». "Οσοι μένανε πήγαιναν στό σπίτι τοῦ γαμπροῦ γιά τό γλέντι.

Μόλις φτάνανε στό σπίτι πρώτη δουλειά τῶν φίλων τοῦ γαμπροῦ ἦταν νά κλειδώσουν τό ζευγάρι γιά λίγη ὥρα



('Από τό βιβλίο τοῦ Ν. Μουτσάπουλου «Θεσσαλονίκη 1900 - 1917»)

στό δωμάτιό τους — γιά νά συνηθίσουν — ὅπως λέγανε, καί αὐτοί τραγουδοῦσαν ἀπέξω. Μετά τό γλέντι ἡ μητέρα τοῦ γαμπροῦ ἔμενε ἕξω ἀπό τό δωμάτιο ὅλη τή νύχτα γιά νά μή συμβεῖ κανένα δυσάρεστο περιστατικό ἀνάμεσα στούς νεόνυμφους. Τήν ἄλλη μέρα ἕμπαινε στό δωμάτιο γιά νά διαπιστώσει τήν παρθενία τῆς νὑφης καί ἕβγαινε ἕξω λέγοντας στίς γειτόνισσες «Oy touvrinos bien Sol». Έπίσης ἕστελνε γλυκά «platos» στούς συγγενεῖς καί φίλους. Τίς ὑπόλοιπες έφτά μέρες τῆς «Χουπά», ὅπως ὀνομάζανε τίς 8 πρῶτες μέρες τοῦ γάμου, ἡ μητέρα τῆς νὑφης κοιμόταν ἀνάμεσα στό ζευγαρι γιά νά μήν ἕχουν καμιά ἑπαφή. Εὐτυχῶς ἀργότερα οἱ Ραββίνοι κατάργησαν αὐτές τίς συνήθειες.

Τίς όχτώ μέρες τῆς «Χουπά» ὁ γαμπρός δέν πήγαινε στή δουλειά του, ἕμενε στό σπίτι, δέχοταν ἐπισκέψεις, διασκέδαζε καί ἕπαιζε διάφορα ὁμαδικά παιγνίδια μέ τούς φίλους. Ἡ μητέρα τοῦ γαμπροῦ είχε πολύ δουλειά. Ἔπρεπε συνέχεια νά μαγειρεύει, νά ἑτοιμάζει γλυκά γιά τούς καλεσμένους γι' αὐτό καί λέγανε «Los del movio a la cusina los de la movia a la curtina».

Τήν τελευταία μέρα ό γαμπρός ἀγόραζε ἕνα ψάρι καί τό ἀκουμποῦσε στό πάτωμα. Ἡ νύφη ἕκαμνε τρεῖς γύρους γύρω ἀπό αὐτό καί ὅλοι τῆς εŭχονταν νά εὐτυχίσει καί νά κάνει πολλά παιδιά. Ἐπίσης σέ ἕνα δοχεῖο ἕβαζαν λεπτά γιά τή μητέρα τοῦ γαμπροῦ πού τόσο κουράστηκε νά τοῦς περιποιείται.

Αὐτό ἤταν καί τό τέλος τῶν γιορτῶν τοῦ γάμου, καί τό ζευγάρι ἔμπαινε στήν καθημερινή ρουτίνα.

Θά ἤθελα νά σᾶς πῶ γιά ἕνα ἔθιμο πού ὑπάρχει καί σήμερα ἀλλά σέ διαφορετική μορφή. Ἡ ἐβραϊκή θρησκεία λέει ὅτι ἀν πεθάνει μιά γυναίκα, ὁ ἀνδρας της μπορεῖ νά παντρευτεῖ τήν ἀδελφή της. Τόν παλιό καιρό μόλις πέθαινε μιά γυναίκα πρίν ἀπό τήν κηδεία, ἔπεφταν ὅλοι πάνω στόν ἀντρα της γιά νά τοὑς ὑποσχεθεῖ ὅτι θά πάρει τήν κουνιάδα του. Οἱ δέ γυναῖκες ποὑ ἑτοἱμαζαν τήν νεκρή, μπαινόβγαιναν λέγοντας ὅτι ἡ νεκρή δἑν ἀφήνει νά τήν σαβανώσουν γιατί κάτι ζητάει, και δέν θὰ ἡσυχάσει οῦτε στόν τάφο. Ὁ χῆρος τότε κάτω ἀπό τόσες πιέσεις ἑδινε τό λόγο του, ὅτι θά πάρει τήν κουνιάδα του γιά γυναίκα. Πολλές φορές ὅμως μετάνοιωνε γι' αὐτό καί οἱ συγγενεῖς ἐπισπεύδανε τόν γάμο. Ἔνας μάλιστα συγγραφέας ἀνάφερε περιπτώσεις ὅπου ὁ γάμος γινόταν πρὶν ἀπό τήν κηδεία.

Τά κορίτσια δέν τά είχαν σέ καμιά ἐκτίμηση τόν παλιό καιρό. Μόλις ἕμενε ἕγκυος μιά γυναίκα, ἡ μεγαλύτερη ἐπιθυμία της ἦταν νά ἁποκτήσει ἀγόρι, γι' αὐτό καϊ κατέφευ-

### ΖΙΖΗΣ ΜΠΕΝΒΕΝΙΣΤΕ



"Εβραῖοι ἀχθοφόροι τῆς παλιᾶς Θεσσαλονίκης (Ἀπό τό βιβλίο «Θεσσαλονίκη 1875 — 1912» τοῦ Καθηγητοῦ κ. Ἐνεπεκ(δη)

γε σέ παρακλήσεις καί μάγια. Γιά τά κορίτσια είχαν διάφορες παροιμίες.

«Quien nino kria oro fila; quien nina kria, lana fila; a la findel ano o publiada o pudrida». «La nuria en la facha, la achuga en la cacha».

Καί τώρα ἐρχόμαστε στίς **θρησκευτικές γιορτές. Τό** Roshashana τήν παραμονή τῆς γιορτῆς δέν ἕβαζαν καμιά πικρή, ἀλμυρή ἤ ξυνή τροφή πάνω στό τραπέζι. 'Ακόμα καί τό Αnozi τό ἕκαναν μέ ψωμί καί μέλι καί ὄχι μέ ψωμί καί ἀλάτι ὅπως συνηθίζεται.

Οι Έβραῖοι συνήθιζαν νά φορᾶνε καινούρια ροῦχα καί νά ἀγοράζουν κανένα καινούριο ἕπιπλο ἤ σκεῦος γιά τό σπίτι. Τήν ἡμέρα τῆς γιορτῆς ὅλη ἡ οἰκογένεια πήγαινε κοντά στή θάλασσα ἤ σέ ποτάμι, ἤ σέ ρυάκι γιά τήν τελετή τοῦ Tashlih. Ό πατέρας διάβαζε τίς προσευχές τοῦ Μιχαίου, ὅπου ἀναφέρεται ὅτι ὁ Θεός συγχωρεῖ τίς ἁμαρτίες μας καί τίς ρίχνει στή θάλασσα. Οι Ἑβραῖοι τινάζουν συμβολικά τά ροῦχα τους, γιἇ νά φύγουν οἱ ἁμαρτίες ἀπό πάνω τους.

Τήν παραμονή τοῦ Κιπούρ, οἱ πολύ θρῆσκοι δέχονταν τήν τιμωρία τοῦ Malkut, πού εἶναι 39 ραβδισμοἱ ἀπό ἕναν Melamed τοῦ Ταλμούδ Τορά. Ἐπίσης, ὀρισμένοι γέροι πού εἶχαν κιόλας ἑτοιμάσει τό σάβανό τους, τυλίγονταν μ' αὐτό καί πήγαιναν στή συναγωγή. Ἄλλοι ντύνονταν στά ἄσπρα, χρῶμα πού συμβολίζει τήν ἀγνότητα καί τή θεία συγχώρεση.

Τό Σουκότ δέν ὑπῆρχε σπίτι στή Θεσσαλονίκη πού νά μήν ἔχει τή Σουκά του. Μάλιστα, ὁ καθένας φρόντιζε νά τήν στολίσει ὅσο πιό ώραῖα γινόταν. Ἡ οἰκογένεια περνοῦσε ὅλη τήν ἡμέρα μέσα στήν Σουκά, τρώγοντας, πίνοντας καί τραγουδώντας.

Ό καθένας προσπαθούσε νά τραγουδήσει πιό δυνατά ἀπό τόν γείτονα, γι' αὐτό καί ὅλη ἡ πόλη ἀντηχοῦσε μέ τά τραγούδια τοῦ Σουκότ.

Τήν ήμέρα τοῦ Σιμχά Τορά μετά τίς χαρές στήν συναγωγή, ὅλοι οἱ πιστοί συνόδευαν τούς Χατανίμ στά σπίτια

56

τους. Στό δρόμο συναντοῦσαν ὀμάδες πού ἕβγαιναν μέ τούς Χατανίμ ἀπό ἄλλες συναγωγές, καί ἀπό τότε ξεκίνησε τό ἕθιμο νά δίνουν στίς συναγωγές διάφορα παρατσούκλια.

"Όλοι θά ἕχετε ἀκούσει νά ὀνομάζουν τίς συναγωγές «Cal del gato», «Cal de la calavasa», «Moska», κ.λπ. Αὐτό προῆλθε ἀπό τή συνάντηση δύο ὀμάδων μέ Χατανίμ πού ἄρχιζαν μιά λογομαχία ἀνάμεσά τους π.χ. οἱ μέν λέγουν τούς δέ «sos ratones». Οἱ ἄλλοι ἀπαντούσαν Se mos gatos i nos vamos a comer. "Ετσι κατάντησε ἡ μιά συναγωγή νά λέγεται gato καί ἡ ἄλλη raton. Μέ τόν καιρό, ὁ κόσμος ξέχασε τό πραγματικό ὄνομα τῆς συναγωγῆς, καί ἕμεινε στό παρατσούκλι. "Οσοι δέ πιστοί ἀνῆκαν στή συναγωγή, δέν ἕπρεπε νά προφέρουν τό παρατσούκλι παρά μόνο τήν ἡμέρα τοῦ Σιμχά Τορά.

Τίς μέρες τοῦ Χανουκά, δίδονταν θεατρικές παραστάσεις στά σχολεῖα, χορός ἀπό τίς διάφορες συντεχνίες, καί οἱ γονεῖς κάνανε δῶρα στά παιδιά τους. Οἱ κυρίες συνήθιζαν νά μαζεύουν ἀλεύρι καί λάδι γιά τούς φτωχούς. Σέ πολλά μέρη λέγανε καί αὐτό τό τραγούδι σέ κάθε σπίτι πού πήγαιναν:

Tara tara la gallina, Corso vea Catilina. Dame azeite, El Dio vos emprezente, Dame farina, El Dio vos emprezente. Si me dach o no ne dach El fijiko a la havta, La fijika a la hupa.

Τό Tubishvat οἱ Ἐβραῖοι στόλιζαν τό σπίτι τους μέ λουλούδια καί ἕτρωγαν ἀπ' ὅλα τά φροῦτα τῆς ἐποχῆς. Προσπαθοῦσαν νή ἔχουν στό σπίτι τους ἐκείνη τήν ἡμέρα φροῦτα καί λουλούδια πού φυτρώνουν στό Ἰσραήλ.

'Από τή φύση τους οι 'Εβραΐοι δέν είναι γλεντζέδες. Τό Πουρίμ ὄμως ἕτρωγαν, ἕπιναν, τραγουδοῦσαν καί χόρευαν. 'Ακόμα καί οἱ Ραββῖνοι γίνονταν πιό ἐλαστικοί ἐκεῖνες τίς μέρες καί παράβλεπαν ὁρισμένες παρεκτροπές. 'Οκτώ μέρες πρίν ἀπό τή γιορτή, οἱ οἰκογένειες ἔστελναν στούς φίλους καί συγγενεῖς «platos» γλυκά καί «novicas» πού ἐκείνη τήν ἑποχή παρίσταναν πρόσωπα τοῦ Πουρίμ, ὅπως τῆς 'Εστήρ, τοῦ Μορδοχάι, 'Αμάν κ.λπ. Στήν Χεβρά, ὁ ὅάσκαλος μέ τούς μαθητές χόρευε γύρω ἀπό ἕνα ζαχαρένιο ὁμοίωμα τοῦ 'Αμάν, κρατώντας σφυράκια μέ τά ὁποῖα χτυποῦσαν τό ὁμοίωμα καί μετά τό τρώγανε.

Μόλις τελείωνε τό Πουρίμ, ἄρχιζαν οἱ προετοιμασίες γιά τό Πέσσαχ. Καθαρίσματα, γανώματα, ἀγορά καινούριων σκευῶν, τῶν Μάτσας κ.λπ. Εκεινες τίς μέρες ἔβλεπε κανείς σέ ὅλους τούς Έβραϊκούς συνοικισμούς δύο ἄνδρες μέ ἕνα μεγάλο πανέρι, πού περιεῖχε οἰκιακά σκεύη, ὑαλικά, φροῦτα.

Αὐτό τό βάζανε στό λαχνό. Μπροστά ἀπό κάθε σπίτι, ὁ ἕνας ἀπό τούς ἄνδρες ἕπαιζε μέ τό ντέφι καί ὁ ἄλλος ἐκθείαζε τήν πραμάτια του τραγουδώντας.

'Από τρεῖς μέρες πρίν, οἱ 'Εβραῖοι δέν ἔτρωγαν μέσα στά σπίτια τους γιά νά μή μείνει κάποιο «χαμές» στά δωμάτια. Τρώγανε στήν κουζίνα καί στίς αὐλές. Τήν παραμονή καίγανε μερικά ψίχουλα συμβολικά καί τό ψωμί πού ἔμενε τό δίνανε στίς τσιγγάνες πού ὅλη μέρα περνοῦσαν ἀπό τούς ἑβραϊκούς συνοικισμούς φωνάζοντας: Dale pan madona.

Οι δύο πρωτες μέρες τοῦ Πέσσαχ ἦταν ἀφιερωμένες στίς ἐπισκέψεις συγγενῶν καί φίλων. Οι οἰκοδεσπότες πρόσφεραν αὐγά, καφέ στούς ἐπισκέπτες. Τό ἡλιοβασίλεμα τῆς τελευταίας μέρας τά παιδιά μάζευαν χόρτα στούς ἀγρούς καί ἡ μητέρα τά σκορποῦσε στίς γωνιές τοῦ σπιτιοῦ, λέγοντας: Oguo redre dee non se seke.

# "Ηθη καί ἔθιμα τῶν Ἐβραίων τῆς Θεσσαλονίκης



Ομάδα Έβραίων τῆς Θεσσαλονίκης.

Τό Σαβουότ ραίνανε μέ πέταλα τά σεφαρείμ στήν συναγωγή καί τήν ἄλλη μέρα ὅλη ή οἰκογένεια πήγαινε ἐκδρομή στίς ἑξοχές mevlahane, la punta chika διασκέδαζαν καί τρώγανε τό καθιερωμένο Sotlach καί pastel.

Μιά μέρα πού δέν γιορτάζεται σχεδόν καθόλου σήμερα, είναι τό Tisha-Beav. Σήμερα ἴσως τά παιδιά μας στήν κατασκήνωση δέν κολυμπανε καί δέν γίνονται ἀρραβῶνες, ἀλλά τόν παλιό καιρό ἡ ἡμέρα ἔπαιρνε τή μορφή λαϊκοῦ πένθους.

'Από 8 μέρες πρίν, οἱ 'Εβραῖοι δέν ἔτρωγαν κρέας καί ἄν χρειαζόταν γιά κανένα ἄρρωστο, τότε σφάζανε μιά κότα πού ἕπρεπε νά ἔχει μαῦρα φτερά.

Στήν παραμονή, ή οἰκογένεια ἔτρωγε στό πάτωμα καί μετά οἱ ἄνδρες πήγαιναν στήν συναγωγή φορώντας παντόφλες. Κάθονταν καταγῆς καί ψέλνανε τούς θρήνους τοῦ Ἱερεμία. Οἱ γυναῖκες μαζεύονταν στίς ταράτσες καί ὅποια είχε ώραῖα φωνή τραγουδοῦσε διάφορα λυπητερά τραγούδια. Οἱ περισσότεροι νήστευαν γιά 25 ὥρες.

Γιά νά περάσουν τήν ώρα τους τά παιδιά ὀργάνωναν διάφορα μακάβρια παιχνίδια, ὅπως κηδεῖες, κάνανε νεκροκεφαλές μέ κολοκύθες ἤ μιμόντουσαν τίς μοιρολογίστριες. Οἱ μητέρες τους γιά νά τά ἀπασχολήσουν, τά βάζανε νά σπάνουν κουκούτσια ἀπό βερύκκοκα. Οἱ ἴδιες κάνανε φιδέος ὅλη μέρα.

Ή λέξη Tisha-Beav χρησιμεύει καί σήμερα γιά νά ἐκφράσουμε μεγάλη λύπη «Es un verdadero Tishabeav», ἤ γιά νά βλαστημήσουμε «Tishabeav ke te nenga en la cavesa».

Μιά άλλη μέρα, πού δέν γιορτάζεται σχεδόν καθόλου

('Aπό τό «The National Geographic Magazine»).

είναι τό Σαμπάτ. Τό Σαμπάτ είναι μιά ἀπό τίς πιό ἱερές μέ ρες στήν 'Εβραϊκή θρησκεία καί οἱ 'Εβραῖοι τῆς Θεσσαλονίκης τηροῦσαν αὐτή τὴν ἡμέρα μέχρις ὅτου καθορίστηκε ἡ Κυριακή σάν ἐπίσημη μέρα ἀργίας. Οἱ πιστοί πήγαιναν στήν συναγωγή 3 φορές. Γιά τήν πρωινή καί τήν ἀπογευματινή προσευχή, καί πρίν ἀπό τό μεσημεριανό φαγητό, γιά νά ἀκούσουν τό κήρυγμα τῆς ἑβδομάδας ἀπό μορφωμένους καί ταλαντούχους ὁμιλητάς. Τό Σάββατο ἦταν κατ' ἑξοχήν οἰκογενειακή γιορτή. Γί-

Τό Σάββατο ήταν κατ' ἐξοχήν οἰκογενειακή γιορτή. Γίvovταν ἐπισκέψεις στούς γονεῖς, συγγενεῖς, φίλους καί στούς πενθούντας. Ύπῆρχαν μάλιστα ὁρισμένοι ἄνθρωποι πού ήξαιραν νά διηγοῦνται ὅμορφα καί θεωροῦσαν καθῆκον τους νά ἐπισκέπτονται σπίτια πού πενθοῦσαν γιά νά τούς διασκεδάζουν «agerles trocar» μέ διάφορα ἀνέκδοτα.

Πρέπει νά ποῦμε, ὅτι τό Σαμπάτ ἀπό τήν παραμονή καί ὅλη τήν ἡμέρα, γίνονταν μεγάλη κατάχρηση ἀπό φαγητό, αὐγά, pastel καί πιπίτας, γι' αὐτό καί τήν Κυριακή ἕνα συνηθισμένο θέαμα ἤταν οἱ γιατροί πού τρέχανε στούς συνοικισμούς νά θεραπεύσουν τούς Ἑβραίους ἀπό «alitos».

Τήν παραμονή καί τό Σάββατο βράδυ, ὄλη ή οἰκογένεια μαζεύονταν γύρω ἀπό τό τραπέζι καί περνοῦσε τόν καιρό μέ ψαλμούς, τραγούδια τοῦ Σαμπάτ καὶ ὀμαδικά παιχνίδια. Ὁ πιό μορφωμένος διάβαζε ἀποσπάσματα ἀπό τό «Meam Loez».

Τό «Meam Loez» είναι μιά λαϊκή ἐγκυκλοπαίδεια, γραμμένη στά Λαδίνο. Περιέχει ἱστορίες τῆς Βίβλου, διδάγματα ἡθικῆς, ἱστορίες μέ κεντρικούς ῆρωες πάντα Έβραίους, ἀνέκδοτα καί παραβολές.



## «Βίλα Φερναντέζ» ΤΗΣ ΘΕΣΣΑΛΟΝΙΚΗΣ

«Βίλα Φερναντέζ» ἤ «Κάζα Μπιάνκα». Τό κτίσιμό της προσδιορίσθηκε στά τέλη τοῦ 19ου αίώνα ἀπό μιά οἰκογένεια έβραίων έμπόρων. Τό «ξήλωμά» της άρχισε λίγο μετά τό σεισμό τοῦ 1978. Προφανώς οι ίδιοκτήτες άρχισαν σιγά-σιγά νά άφαιροῦν τοῦβλα, κεραμίδια, πλάκες άπό τό πάτωμα. Τήν «κούφωσαν» έσωτερικά. Ό καιρός άποτέλειωσε τό ἕργο τους. Τό «λευκό σπίτι» ἔγινε ἐρείπιο.

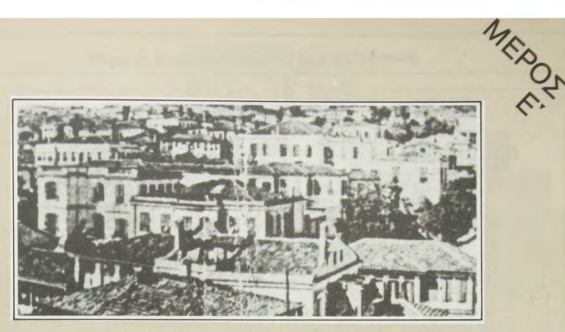
«'Από τό γιατρό 'Αλέκο Καρυπή ἕμαθα τήν ίστορία. Νά μπορούσα, λέει, νά τή γράψω. Όμως ένδιαφέρονται γιά τίς άνατροπές των γεωργικών έλκυστήρων καί γιά τό πόσοι «έφονεύθησαν».

«Λίγο μετά τήν ἀπελευθέρωση τῆς Σαλονίκης. Στήν βίλα τών Φερναντέζ ή κόρη της οίκογένειας πανέμορφη έβραιοπούλα κοίταζε άπ' τό

παράθυρο τούς περαστικούς. Πέρασε κι «ἐκεῖνος» ἀνθυπολοχαγός τοῦ ἑλληνικοῦ στρατού. Πήγαινε στούς στρατώνες που ήταν πιό πάνω, κοντά στό ντεπό. Τῆς χαμογέλασε. Ἐρωτεύθηκαν. Χαλασμός στό σπιτικό τοῦ ἰσραηλίτη: «Θά πάρεις δικό μας. Ποτέ Χρι-στιανό». Ἐπαναστάτησε ἡ ἑβραιοπούλα. Έγκατέλειψε τό λευκό όμορφο σπίτι. Τήν άποκλήρωσαν. "Ως τίς ἀρχές τῆς δεκαετίας τοῦ '50 οἱ παλιοί Σαλονικιοί γνώριζαν ἕνα ήλι-

κιωμένο ζευγάρι πού ἕκανε βόλτα στήν παραλία. Έκεινος τήν κρατούσε τρυφερά άπό τούς ὥμους. Ἐκείνη κρύωνε μόλις βράδιαζε καί τότε ἔπαιρναν τό δρόμο πρός τήν άπάνω πόλη. Κάπου ἐκεῖ ἕμεναν. "Επειτα χάθηκαν. Κανείς πιά δέν τούς ξανάδε στήν παραλία»

'Από τήν Κυριακάτικη «Ε» τής 13.8.1980



# Οί Έβραιοι στή ζωή της Θεσσαλονίκης

Ι νοημονέστατοι Έβραιοι, οί συνεσταλμένοι άλλά φιλοπάτριδες καί αἰσθηματίες Ελληνες ...», δπως γράφει τό 1864 ό Δ.Κ. Βαρδουνιώτης. Πώς θά ήταν άραγε ή Θεσσαλονίκη χωρίς αὐτό τό σμίξιμο πού ἔδωσε αὐτό τό σφριγος καί τή ζωή στήν μακεδονική πολιτεία; Οι αιώνες πού πέρασαν, οι άγωνες οι κοινοί γιά τή ζωή, τή μάθηση, τήν εύημερία ένωσαν αὐτό τόν κόσμο πού μπορεί νά διετήρησε τήν ξεχωριστή του πίστη άλλά στά μεγάλα θέματα — καί τί πιό μεγάλο ἀπό τήν Ἐλευθερία; στάθηκε ό ἕνας δίπλα στόν ἄλλον, στήθηκε ό ένας κοντά στόν άλλον ποτίζοντας τό ίδιο δένδρο, τήν ίδια πόλη, γράφοντας τήν κοινή ίστορία τῆς Θεσσαλονίκης, μονάκριβης κοινης πατρίδας. Γιά τήν συμμετοχή των Έβραίων στή ζωή τῆς Θεσσαλονίκης δημοσιεύονται:

- -- Δ. Κ. ΒΑΡΔΟΥΝΙΩΤΗ: Πύργος, ή νέα παράλιος καί λαμπρά συνοικία
- ΤΟΛΗ ΚΑΖΑΝΤΖΗ: Μιά 'Εβραϊκή οἰκογένεια στή Θεσσαλονίκη 'Η ἐφημεριδογραφία στή Θεσσαλονίκη
- ΜΑΡΙΝΟΥ ΧΑΡΑΛΑΜΠΟΥΣ: Γιόντα Κοέν (ποίημα)
- 'Εβραῖοι τῆς Θεσσαλονίκης πού διακρίθηκαν σέ διάφορους κοινωνικούς τομεῖς
- -- Ι. ΜΑΤΑΡΑΣΣΟ: Χαμπί Χαῖμ Χαμπίμ
- Μπαρούχ Σιμπή
- Οι καφενέδες της Θεσσαλονίκης
- ΧΑΡ. Κ. ΠΑΠΑΣΤΑΘΗ: 'Ιωσήφ Νεχαμά: 'Ο 'Εβραῖος Ιστορικός τῆς Θεσσαλονίκης

# Πύργος: ἡ νέα παράλιος καί λαμπρά συνοικία



Μέ τόν τίτλο αὐτόν δημοσιεύθηκε στό «Ήμερολόγιο τοῦ Σκόκου» στά 1864, μιά λεπτομερειακή περιγραφή τῆς Θεασαλονίκης Άπό τήν περιγραφή αὐτή ἀναδημοσιεύουμε τό ἀκόλουθο ἀπόσπασμα

#### Δ.Κ. ΒΑΡΔΟΥΝΙΩΤΗ

καράξου τούς πύργους πεζοπορούντες.

Εφθάσαμεν είς τήν άνατολικήν άκραν της προκυμαίας διελθόντες τά μεγαλοπρεπή καφεία της, άτινα είναι κέντρα συναθροίσεως κόσμου πολλού και ποικίλου, τήν 'Ωραίαν Θέαν, 'Αμερικήν, Αίγυπτον, Ποσειδώνα, τήν λαμπροτάτην 'Αλάμπραν, τή Γαλάτειαν καί τό ζυθοπωλεῖον Τερψιθέαν. Ἐκεῖ ἐγείρεται ἀπαισιόμορφος ὁ Λευκός Πύργος. (Μπέας - Κουλέ), ἀρχαῖος λίθινος καί μέγας παράλιος πύργος, δστις είναι από μακρών έτων αί φοβεραί φυλακαί. ή Βαστίλλη τῆς Θεσσαλονίκης. 'Αντικρύ αὐτοῦ εΙναι τό μεγαλοπρεπές καί πλήρες άξιωματικών καί στρατιωτών πηγαινοερχομένων, στραταρχεΐον, γραφείον τοῦ στρατάρ-χου τῆς Μακεδονίας Χουσεῖν Φεβζῆ πασā. Παρήλθομεν καί τό μετ' αὐτά μικρόν ναυπηγεῖον ή μᾶλλον λεμβοπη-γεῖον τῆς πόλεως, ὡς καί τό πρός ἀριστεράν Ἑβραϊκόν νεκροταφείον, ένθα Έβραιοι γοερώς ώλοφύροντο έπί νεοσκαφούς τάφου. Πέραν δ' αύτου περιειργάσθημεν στρατώνα μέγαν Τουρκικόν καί έξελθόντες τῆς πόλεως, εύρέθημεν είς τήν λεωφόρον τῶν Πύργων

Η ἄποψις αύτῶν είναι μεγαλοπρεπής.

Ύψηρεφή καί πολυτελή μέγαρα, κομψότατα καί βαρυδάπανα ἔργα τῆς νεωτέρας ἀρχιτεκτονικῆς καί κῆποι μεγάλοι, κατάφυτοι καί δροσερώτατοι, κεῖνται ἔνθεν καί ἔνθεν τῆς εὐρυτάτης ὁδοῦ. Ώραῖα πεζοδρόμια, περικαλλυνόμενα κοσμοῦσιν αὐτήν καί τέρπουσι τούς διαβάτας.

Έκαστον τῶν μεγάρων ἔχει ἀντικρύ αὐτοῦ ἐπί τῆς παpaλίας λουτρῶνα ἰδιαίτερον πολυτελῆ, ἐν ὡ, λούεται εἰς διαυγεστάτην θάλασσαν ὁ ἄρχων τοῦ μεγάρου, συγκοινωνῶν μετ' αὐτοῦ διά χαλικοστρώτου διαδρόμου καί γεφύρας ἕξ - ὀκτώ μέτρων μήκους. Οἱ ἐπιθαλάσσιοι αὐτοῦ λουτρῶνες περιβάλλονται ὑπό κιγκλιδωτῶν ἐξωστῶν, στεγάζονται δέ ὑπό ἀναπαυτικωτάτων δωμάτων. Ἐκεī ἑπάνω μετά τὴν δύσιν τοῦ ἡλίου ἤ κατά τάς σεληνοφώτους νύκτας, ὑπό ὀρίζοντα γραφικώτατον, εἰς τάς δροσεράς πνοάς τῶν λεπτῶν ζεφύρων, ἐν ὡ καταθέλγει ἡ θέα τοῦ, κάτωθι δέ κυμάτια, φλοισβίζοντα, παίζουσιν εἰς τήν ἀμμώδη ἀκτήν, οἱ μεγαλοπρεπεῖς αὐθένται τῶν Πύργων διέρχονται ἡδίστας ὥρας, ροφῶντες δρόσον ζωογόνον καί γλυκυτάτην, μεθυστικάς καπνοσύριγγας, καφέδες τῆς Ύεμένης, μελίκρατα καί ἄλλα ἀναψυκτικά, ὡν βρίθουσι τά πλούσια αὐτῶν μέγαρα.

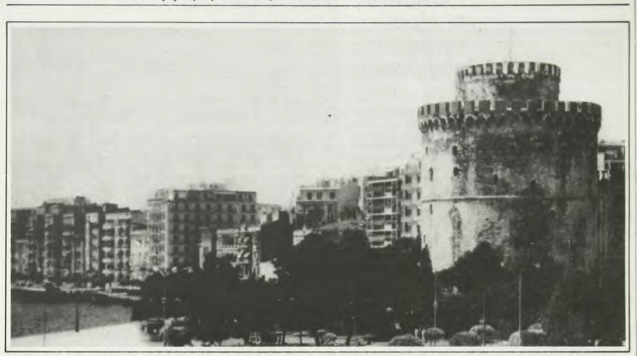
Τά πεζοδρόμια καί ή λεωφόρος ἐν γένει γέμουσι κόσμου ποικίλου, ὅστις μετά τῶν λεωφορείων, τῶν ἀμαξῶν καί ἵππων, ἀποτελεῖ δαιδάλειον πανόραμα. Ἐκάστη φυλή, τάξις, ἡλικία καί γένος, ἐκάστη ἐνδυμασία στολή καί χρῶμα, ἐκάστη γλώσσα, ἐκάστη ἰδιορυθμία καί καλαισθησία ἔχουν ἐκεῖ τούς ἀντιπροσώπους των. Ἐν τῆ πανσπερμία ἐκείνη λαλοῦνται ὅλαι αἱ γλῶσσαι τῆς γῆς, διότι εἰς τήν Θεσσαλονίκην δύνασθε νὰ εῦρητε ὅλας τάς φυλάς τοῦ κό σμου, πλήν τῆς κινεζικῆς. ᾿Αληθής κοινωνικός κυκεών!



Ο Λευκός Πύργος όπως ήταν.

Διακρίνονται οι μεγαλοπρεπείς Τούρκοι, οι άγέρωχοι Εύρωπαΐοι, οί νοημονέστατοι Έβραΐοι, οί συνεσταλμένοι άλλά φιλοπάτριδες καί αίσθηματίαι "Ελληνες καί οι πονηροί Βούλγαροι. Αἱ ἰδιότροποι Ἀγγλίδες, αἰ ἀφελεῖς Γερ-μανίδες, αἱ κομψόταται καί χαρίεσσαι Γαλλίδες, αἱ ἐράσμιαι Ίταλίδες, αὶ θελκτικαί Ἰσπανίδες, αὶ χιονώδεις ἀλλά πλήρεις ζωῆς Ρωσσίδες, αἱ εῦσωμοι καὶ σφριγῶσαι Βουλ-γαρίδες, αἱ ἡδυπαθέσταται ἘΟθωμανίδες καὶ αἱ ἐξόχως ώραίαι καί προκλητικαί άφρόπλαστοι Έβραίαι, διέρχονται πλησίον σου ώς έν πανοράματι φάσματα, ἀκτινοβολοῦντα έκ κάλλους, χάριτος καί πολυτελείας, μόναι ή μετά συνοδῶν συνήθως γιασαξίδων ἐνόπλων, οἰτινες, ὡς Κέρβεροι, φρουροῦσιν αὐτάς. Ἰδιαζόντως ἐξέχουσι διά τήν πολυπρόσωπον ἀκολουθίαν των, ὡς αἱ ἀρχαῖοι ᾿Αθηναῖαι, αἱ ᾿Οθωμανίδες. Έχουσι κεκαλυμμένον τό πρόσωπον μέ τά γαργαλιστικώτατα γιασμάκια των. Διαφαίνονται δέ μόνον έξ αὐτῶν οἱ πύρινοι ὀφθαλμοί των, στεφανούμενοι ὑπ' ὀφρύων ήνωμένων κατά φύσιν ή τέχνην, όπερ είναι σημεῖον ἀγρίας ζηλοτυπίας, κατά τόν Ânge Renigne, καί περιβαλλόμενοι ύπό μέρους τῆς στιλβούσης κόμης, τῶν ἀ-βροτάτων παρειῶν καί τῆς κορυφῆς τῆς ρινός. Αἱ ἀλαβά-

# Πύργος: ἡ νέα παράλιος καί λαμπρά συνοικία



Ο Λευκός Πύργος ὅπως είναι σήμερα.

στρινοι χείρες των, μέ τούς ἐρυθροβαφείς ὄνυχας, κοσμοῦνται ὑπό δακτυλίων, ἀδαμάντων καί ἄλλων πολυτίμων λίθων καί ψελίων. Καθίστανται δέ ἡδυπαθέστεραι ἐκ τῶν βραχέων ἐνδυμάτων των, ἀφ' ὡν διαφαίνονται μετά τοῦ κάτω τῆς εὐτραφοῦς κνήμης οἱ καλλίσφυροι μικροί πόδες, εἰς μεταξωτάς περικνημίδας καί πλούσια καί κομψότατα ὑποδημάτια (σκαρπίνια) ἐσφηνωμένοι. Αἱ περίεργοι αὐταί γυναἶκες, αἱ δειλότατον ἔχουσαι τό ἡθος, καλύπτουσιν ἐξ αἰδημοσύνης τά πρόσωπα καί γυμνοῦσι τούς πόδας καί τάς κνήμας! Αἱ δέ περικαλλέσταται Ἑβραῖαι μέ τά ὑψηλά καί συμμέτρως εὐτραφῆ σωματά των, τά λευκότατα κοί τρυφερότατα, ώς ή ἀρτιφυής ἰάσμη, τά ἰλαρά πρόσωπα, τά βαθύκολπα στήθη, τό χαριτόβρυτον παράστημα, μέ τά ἑξαίσια καί φυλετικά αὐτῶν κοστούμ, μέ τά ποικιλόχρωμα καί μετάξινα πολυτελή ἐνδύματά των, βαδίζουσιν, ὡς Καρυάτιδες καί Νηρηῖδες ἐν ταὐτῶ καί διακρίνονται ὅλων διά τό κάλλος των καί τό θάρρος καί ἐλευθερίαν των.

Οὕτως ἐν τῶ πολυδαιδάλω ἐκείνω πλήθει ἀπορεῖτε, ποῦ νά κρατήσητε τό βλέμμα καί ποῦ νά τό ἀφήσητε ν' ἀναπαυθεῖ ἡδύτερον».

# Μία Έβραϊκή οἰκογένεια στή Θεσσαλονίκη

Στό περιοδικό «Διαγώνιος» (1979, τεῦχος 1), ὁ Τόλης Καζαντζῆς μέ τό γενικό τίτλο «Δέκα ἐπεισόδια» δημοσίευσε σκίτσα ἀπό τή ζωή τῆς παλιᾶς Θεσσαλονίκης. Στό δεύτερο ἐπεισόδιο ἀναφέρει:

τήν ἀρχή ἀπ' τό Ἱπποδρόμιο ἤτανε τό καλογερίστικο μετόχι. Στό κάτω πάτωμα ἕμενε μιά ἐβραίικια οἰκογένεια καί στ' ἀπάνω δικοί μας. Ό Έβραῖος ἤτανε γυρολόγος. Γαλατάς τό πρωί καί γιαουρτσής τό βράδυ. Όταν τά γάλατα ἤτανε στόν καιρό τους, φτιάχνανε καί καϊμάκια, πού τά στρώνανε, γιά νά πήξουνε καλά, μέσα σέ λαμαρίνες στήν αὐλή τους. Πολλά πάρε δῶσε δέν εἴχαμε μέ τούς Ἑβραίους. Μᾶς φοβίζανε, βλέπεις, οἱ δικοί μας. Πιάνανε, λέει, τά παιδιά καί τά βάζανε μέσα σέ βαρέλια μέ βελόνια καί μέ τό αἶμα τους ζυμώνανε καί φτιάχνανε κάτι σάν τίς γαλέτες τίς δικές μας πού τίς λέγανε «μασά».

Μιά μέρα παίζαμε μπάλα ἕξω ἀπ' τήν αὐλή τους κι ἕδωσα μιά κι ἡ μπάλα ἕπεσε μέσα. Οἱ ἄλλοι μέ βάλανε νά πηδήξω. "Οταν βρέθηκα καβάλα στόν μαντρότοιχο, τί νά δῶ. Παντοῦ στρωμένες λαμαρίνες καί μέσα νά γυαλίζει φρέσκο τό καϊμάκι. "Αν πεῖς γιά τή μπάλα, χρόνια νά παιδευόσουνα, ἐκεῖ δέν θά τήν πήγαινες. Ἀκριβῶς στή μέση τῆς

μεσιανής λαμαρίνας. Πήδησα προσεχτικά μέσα καί στάθηκα στήν ἄκρη. "Εστησα αὐτί. Μεσ' ἀπό τό σπίτι, εὐτυχῶς, δέν ἀκουγότανε ψυχή. "Αρχισα νά μετατοπίζω τίς λαμαρίνες μέ τρόπο γιά νά φτιάξω διάδρομο. Μέ τά πολλά τόν ξ-φτιαξα κι ξφτασα τή μπάλα' ὄμως δέν πρόλαβα νά κάνω ξνα βήμα καί βγήκε ό Έβραῖος καί φώναζε καί πίσω ή γυναίκα του μ' ένα κοντόξυλο. Έκανα νά τρέξω κατά τή μάντρα καί νά τό σκάσω, άλλά ἐπάνω στή σαστιμάρα μου πά τησα μέσα σέ μιά λαμαρίνα, γλίστρησα κι ἕπεσα μέσ' στά καϊμάκια. Οἱ Ἐβραῖοι μπήξανε πιό πολύ τίς φωνές. Ἡ γυναίκα μοῦ πέταξε τό ξύλο. Μ' ἔπιασε πανικός. Τσαλαπατοῦσα ἐπάνω στά καϊμάκια κι ἔπεφτα σά ζαλισμένη κότα. Οὔτε πού τό καταλάβα πῶς, προσπαθώντας νά φύγω, βρέθηκα μέσα στό σπίτι τους. Έτρεχα γύρω γύρω μέσα στήν κουζίνα νά βρῶ ἀπό κάπου νά φύγω. Στό τέλος ἕμεινα ξεπνοισμένος μέ τήν πλάτη στόν τοιχο και τά καιμάκια νά στάζουν ἀπό πάνω μου. Μπήκανε μέσα κι οι Έβραῖοι. Ό άντρας ἕκατσε βαρύς σέ μιά καρέκλα κι ἕπιασε τό κεφάλι καί κλαψούριζε. ή γυναίκα στάθηκε μπροστά μου. Άπόμεινε γιά μιά στιγμή κοιτάζοντας τό χάλι μου κι ϋστερα: "Ελα νά πλυθεῖς, μοῦ είπε».

ΧΡΟΝΙΚΑ - ΣΕΠΤΕΜΒΡΙΟΣ 1984

# Έλληνικές καί ἑβραϊκές ἐφημερίδες στή Θεσσαλονίκη

Έβραῖοι ἐκδότες καί δημοσιογραφικά στελέχη

Οκ. Κ. Μιχαλόπουλος είχε τήν καλωσύνη νά ζητήση άπό τόν ὑποφαινόμενον κάτι διά τόν «Διάττοντα 'Αστέρα» του. Ώς ἐκ τούτου δέν ἔκρινα ἄσκοπον καί ἄχρηστον διά τούς ἀναγνώστας του τό νά ἀσχοληθῶ μέ τόν Τύπον, ἤγουν μέ τάς ἐφημερίδας τῆς Θεσσαλονίκης. Δέν θά ἀσχοληθῶ οῦτε διά τήν μιᾶς ἐκάστης ἱστορίαν, οὑ τε διά τήν ἐξέλιξιν, οῦτε θά ἐκφέρω κρίσεις καί ἐπικρίσεις, καθόσον οῦτε δυνάμεις ἱστοριογράφου κέκτημαι, οῦτε ἑπαγγέλλομαι τόν κριτικόν. 'Απλῶς είμαι χρονογράφος καί παλαιός συνάδελφός των, ἐν ἀναμονῆ ἐν ἐφεδρεία, ἐν διαθεσιμότητι ἤ καί ἐν ἀποστρατεία, ἐάν προτιμᾶτε καί ὡς τοιοῦτος θ' ἀναπολήσω εἰς τὴν μνήμην τά διαρρεύσαντα γεγονότα.

Τάς ἐφημερίδας ἐν Θεσσαλονίκη εὔρον ἀφικόμενος ἐνταῦθα μετά τήν ἀπελευθέρωσίν της ἀπό τοῦ Τουρκικοῦ ζυγοῦ καί μετά τήν ἀποκάθαρσίν της ἀπό τοῦ βουλγαρικοῦ ἀγους, ἤτοι τόν Νοέμβριον τοῦ 1913, εὕρον, λέγω, ἕν αὐτόχρημα νηπιώδει καταστάσει. Καί ναί μέν ἐξεδίδοντο τότε ἀρκεταί καθημεριναί ἐφημερίδες ὡς π.χ.

Η «Νέα 'Αλήθεια» ἐσπερινή, ἄγουσα τό Πον ἕτος τῆς ἐκδόσεώς της μέ ίδιοκτήτην τόν κ. Κ. Βελλίδην καί ἀρχισυντάκτην τόν κ. Βασ. Μεσολογγίτην.

Τό «Φῶς» πρωϊνόν, ίδρυθέν το 1913 μέ ίδιοκτήτην τόν κ. Δημοσθένην Ρίζον.

Τό «'Εμπρός» πρωϊνόν, ἀρξάμενον τήν σταδιοδρομίαν του τό προηγούμενον ἕτος μέ διευθυντήν τόν πολύπλαγκτον 'Αντώνιον Οἰκονομίδην καί ἀρχισυντάκτην τόν μακαρίτην Πούγκουραν.

'Η «Νέα Ζωή» ἀπογευματινή μέ διευθυντήν τόν κ. Θ. Χατζηγῶγον.

'Η «Liberte» εἰς γαλλικήν, πρωϊνή, μέ ἰδιοκτήτη τό Γραφεῖον τοῦ Τύπου Θεσσαλονίκης καί μέ διευθυντήν τόν κατόπιν ἰδρυτή τῆς «L' Opinion» κ. 'Αντων. Ρουμπέν.

Η «Independant» είς γαλλικήν έσπερινή, μέ διευθυντάς τούς κ.κ. Νεφουσύ καί Ματαράσσο.

Ή «Βαλκανλάρ» πρωινή, μέ διευθυντήν τόν Κιμαλεδδίν Μπέη, πρώην βουλευτήν Θεσσαλονίκης καθώς καί ή «Γενῆ 'Ασήρ» ἀπογευματινή, ἀμφότεραι εἰς τουρκικήν γλῶσσαν.

Ή «'Αβάντι» καί ή «Λιμπερτέ» εἰς ἑβραϊκήν γλῶσσαν.

'Αλλ' ἄπασαι αί ἐφημερίδες αὕται εἶχον τότε, τήν ὄψιν, τήν σύνθεσιν καί τήν νοοτροπίαν ἀκόμη ἐπαρχιωτικοῦ ἤ μāλλον ἀνατολίτικου φύλλου μέ ἄρθρα ἄνευ ἐμβριθείας ἤ ἀνευ ζωηρότητος ἤ πολεμικῆς, χωρίς χρονογραφήματα ἤ τοιαῦτα ψαλλιδιζόμενα, μέ εἰδησεογραφίαν ἐλαττωματικήν, μέ τηλεγραφήματα καί ἑξωτερικά νέα ἀπηρχαιωμένα\_ ἀνευ κοσμικῆς κινήσεως, ἀνευ ἐγκυκλοπαιδικῆς ὕλης, ἀνευ τελευταίας ὥρας, τυπονώμεναι ὥρας όλοκλήρους πρό τῆς κυκλοφορίας. Ἐνομίζετο τουτέστι τότε ὅτι ὁ ἐκδίδων ἐφημερίδα σημαίνει τό νά ξαπλώνεταί τις μέ πᾶσαν νωχέλειαν νά καπνίζη τό τσιγαράκι του καί οὕτω παχυνόμενος ν' ἀναμένη ἐκ τῆς ὁροφῆς νά κατέλθουν αί σκέψεις.

Ή κίνησις όμως τοῦ Ἐλληνικοῦ στρατοῦ, ἡ ἀθρόα ἐγκατάστασις ἐν Θεσσαλονίκη πολλῶν ἐπιχειρηματιῶν ἐκ διαφόρων μερῶν τῆς Σερβίας, ἡ ἐντός τοῦ 1913 ὁμαδική ἔκδοσις ἐφημερίδων καί ἡ προσθήκη νέου ἰσχυροῦ συναγωνιστοῦ τῆς ἀπογευματινῆς ἐφημερίδος «**Βόσπορος»**, ὑπό τήν ἀμεσον διεύθυνσίν μου ἐφημερίδος, ῆτις ἔδρασε καί ἑμεγαλούργησεν ἐν Αἰγύπτω, ἐπομένως κατόχου ὅλων τῶν καλῶς ἐννοουμένων δημοσιογραφικῶν προσόντων, ἔδωσεν ἀρκετήν ῶθησιν εἰς τήν βελτίωσιν τῶν ὅρων τῆς ἐκδόσεως τῶν ἐν Θεσσαλονίκη. Ἐπειδή δ' ὁ ἀνθρωπος,



καί δή ό "Ελλην, είναι μιμητικός καί μόνον τότε ἀνανήφει, δταν παρουσιάζεται συναγωνιστής ἐπίφοβος, διά τοῦτο τό ἕτος 1913 ἤ μᾶλλον ἡ περίοδος τοῦ ἕτους τούτου, ἡ μετά τήν ἐκ Θεσσαλονίκης ἐκδίωξιν τῶν Βουλγάρων ἐπακολουθήσασα, δύναται νά θεωρηθῆ ὡς ἡ ἀπαρχή νέας προοδευτικῆς σταδιοδρομίας διά τήν ἐφημερίδογραφίαν τῆς Θεσσαλονίκης, καθόσον καί νέαι ἐφημερίδος προσετέθησαν εἰς τάς ἀρχαιοτέρας: τήν «Μακεδονίαν» καί τήν «Νέαν ᾿Αλήθεια» καί ἅπασαι ὁμοῦ ἐφρόντισαν πῶς νά βελτιωθῶσι διά νά συναγωνισθῶσι μεταξύ τῶν κάλλιον.

Τό «Θάρρος» ἐσπερινόν, ἐκυκλοφόρησε μόλις τό 1914 μέ διευθυντήν τόν κ. Π. Καλαμίδαν.

Φυσικόν ήτο δθεν καί ό κύκλος τῶν ἀναγνωστῶν νά εὐρυνθῆ καί ἀρκετοί δημοσιογράφοι νά μορφωθῶσιν ἐκ τῶν ἐντοπίων καί νέοι νά ἐγκατασταθῶσιν εἴτε ἐξ ᾿Αθηνῶν, εἴτε ἐκ Παλαιᾶς Ἐλλάδος, εἴτε καί ἐκ τῶν μή ἀπελευθερωθέντων εἰσέτι Ἐλλήνων, ἄν καί τό ζήτημα τῆς εὐθηνίας τοῦ φύλλου, καθόσον τήν μακαρίαν ἐκείνην ἐποχήν ἕκα στον φύλλον ἐστοίχιζε 5 μόνον λεπτά, δέν ἕπαιξε μικρόν ρόλον εἰς τήν πρόοδον τῆς ἐφημεριδογραφίας.



ΧΡΟΝΙΚΑ - ΣΕΠΤΕΜΒΡΙΟΣ 1984

## Η έφημεριδογραφία στή Θεσσαλονίκη

Έν τῶ μεταξύ ἐπήρχοντο μεταβολαί: 'Η «Νέα Ζωή» μεταξύ τῶν πρώτων ἑξηφανίσθη. Τό «'Εμπρός» ἕπαυσε καί ἀντ' αὐτοῦ ἑξεδόθη ὡς πρωινή ἡ «'Ελευθερία» τοῦ ἐκ Σμύρνης κ. Σηφάκη, ὅστις προηγουμένως εἶχε διαδεχθη τόν κ. Ρουμπέν, εἰς τήν διεύθυνσιν τῆς ἐφημερίδος «La Liberté» μέ ἐγκαταστάσεις γραφείων ἐπί τῆς ὁδοῦ Νίκης καί μέ λινοτυπικάς μηχανάς διά πρώτην φοράν εἰς Μακεδονίαν εἰσαγομένας. 'Αλλά καί ταύτης ὁ βίος ὑπῆρξε βραχύς καί ἀντ' αὐτῆς ἀνεφάνη εἰς τόν δημοσιογραφικόν ὀρίζοντα τῆς Θεσσαλονίκης ἡ «Opinion» εἰς γαλλικήν γλῶσσαν μέ διευθυντήν τόν ἐξ Αἰγύπτου ὀρμώμενον καί ἐκ Σύρου καταγόμενον κ. 'Αντ. Ρουμπέν καί τό ἐπόμενον ἔτος ἡ «'Ελλάς» μέ διευθυντήν τόν ἐξ Ἀθηνῶν κ. Κωνσταντῖνον Αὐγέρην.

Ἐκηρύχθη ἐπί τέλους ὁ Εὐρωπαϊκός πόλεμος καί ἐνεκατεστάθησαν οἱ Γάλλοι καί οἱ λοιποἱ Σύμμαχοι ἐν Θεσσαλονίκη. Ἐκδίδεται τό «Βῆμα» ἀπογευματινόν ὑπό τοῦ ἱστοριογράφου τῆς Θεσσαλονίκης κ. Χρήστου Γουγούση μέ πρόγραμμα ἀντιπολιτευτικόν.

'Αντί τοῦ «Βοσπόρου» ἐκδίδεται πάλιν ὑπό τοῦ κ. Ἰωάννου Κουμένου έφημερίς απογευματινή «"Αγκυρα», ύπό τοῦ κ. Χαρισίου Βαμβακā ή «Tribune» εἰς γαλλικήν γλῶσσαν, ὑπό τοῦ κ. Pierre Colomb ή «Paris · Balkans», ὑπό τῶν ἐκδοτῶν τῆς «Independant» και ὑπό ὁμίλου "Αγγλων ἀξιωματικών ή «Balkan - News» είς 'Αγγλικήν γλώσσαν, ὑπό τινος καθηγητού τών Ίταλικών σχολών Θεσσαλονίκης ή «Voce d' Italia» είς Ίταλικήν γλῶσσαν, ὑπό τοῦ κ. 'Αναστασίου Μπέρου ή «Ἐλευθέρα Μακεδονία», ἥτις μετά τινάς έβδομάδας ἕπαυσε δυνάμει δικαστικής ἀποφάσεως πρός όφελος τῆς «Μακεδονίας» τοῦ κ. Βελλίδη, τό «Δίκαιον» ύπό τοῦ τέως Συνταγματάρχου κατά τήν ἐποχήν τοῦ Σουλτάν 'Αβδούλ Χαμίτ κ. Σαμή βέη, ό «Τηλέγραφος» καί πάλιν ύπό τοῦ κ. Ι. Κουμένου, ή «Sirrski - Glassnik» εἰς σερβικήν γλῶσσαν ὑπό τοῦ κ. ᾿Αν. Μπέρου, ὁ «Russki Slovo» εἰς ρωσσικήν γλώσσαν, ό «Courrier de Salonique» είς γαλλικήν γλώσσαν ύπό του ίδιοκτήτου της «Γενη 'Ασήρ», ή «Εcho de Salonique», ή «Echo de France» είς γαλλικήν ύπό τοῦ ἐκ Παρισίων δημοσιογράφου κ. Jyles Rateau, ή «Belika Serbia» είς σερβικήν μεταφέρασα τήν ἕδραν της ἐκ Βελιγραδίου μετά τήν όλοσχερη ύποδούλωσιν της Σερβίας είς τούς Βουλγάρους. Φαντασθητε όθεν ποίαν Βαβυλωνίαν έφημεριδογραφικήν άπετέλει ή Θεσσαλονίκη, πρωτοφανή μέχρι της στιγμής έκείνης διά σύμπαντα τόν κόσμον καί διά την ίστορίαν της έφημερίδος άπό της έμφανίσεώς της, άλλά καί μέλλουσαν ίσως ν' άποτελέσει μοναδικόν φαινόμενον έν τη παγκοσμίω δημοσιογραφική κινήσει. "Ηρχισαν δ' ἕκτοτε χρησιμοποιούμενα ἅπαντα τά προοδευτικά μέσα οἶον ποδήλατα, καρροτσάκια πρός μεταφοράν τῶν φύλλων, ἀσύρματος, ἀεροπλάνα κ.λπ. ἀφθονώτατα χορηγούμενα ύπό τῶν Συμμάχων.

Έπιπλέον ἐκδίδεται ή τῆς Καβάλλας ἐφημερίς «Σημαία» τοῦ κ. 'Αστερίου Ζουρμπā, ὁ ἐκ τῆς Βασιλευούσης μεταφυτευθείς ένταῦθα «Νεολόγος», πρωινός ὑπό τοῦ κ. 'Αλεξ. Βουτυρά, υίοῦ τοῦ μεγάλου Σ. Βουτυρά, τοῦ ίδιοκτήτου τοῦ πανελληνίου φήμης «Νεολόγου» τῆς Κων/πόλεως καί ή ἐξ ᾿Αθηνῶν, μετά τῆς ἐν Θεσσαλονίκη ἐγκαταστάσεως τής Προσωρινής Κυβερνήσεως μεταδημοσιευθείσα «Νέα Έλλάς» του κ. Θαλή Κουτούπη. Ἐπηκολούθησαν τότε μετ' όλίγους μήνας τά γεγονότα τῆς ἀναχωρήσεως ἐντεῦθεν τῆς Προσωρινῆς Κυβερνήσεως καί τῆς ἐγκαταστάσεώς της έν 'Αθήναις, τά τῆς αὐστηρᾶς κατόπιν ἐπιβολῆς τῆς στρατιωτικῆς λογοκρισίας τῶν Συμμάχων ὑπό τοῦ 'Αρχιστρατήγου τῶν κ. Σερράϊγ καί ἐπί τέλους τά τῆς μεγάλης πυρκαΐας τῆς πόλεως, καθ' ἥν ἐγένετο παρανάλωμα τοῦ πυρός τό ἕν τρίτον σχεδόν τῶν ἐν αὐτῆ οἰκιῶν καί καταστημάτων.

Φυσικόν πάντα ταῦτα ἔσχον τόν ἀντίκτυπόν των καί εἰς τήν ἐφημεριδογραφίαν. Οὕτως ἔπαυσαν ἐκδιδόμεναι τό «Βῆμα», ή «Ἄγκυρα», ό «Τηλέγραφος», τό «Δίκαιον» ή

ΧΡΟΝΙΚΑ - ΣΕΠΤΕΜΒΡΙΟΣ 1984

«Tribune», ό «Courrier de Salonique», ή «Opinion», ό «Rousski Slovo», τό «Δίκαιον». Μόνον τό «Θάρρος» είχε παύσει έκδιδόμενον ἕξ μήνας πρός τῆς πυρκαΐας. 'Επί πλέον ή πυρκαΐά τῆς Θεσσαλονίκης ἡνάγκασε τάς ἐφημερίδας, ῶν τά τυπογραφεῖα ἐκάησαν, νά καταφύγωσιν εἰς τά παρά τόν Λευκόν Πύργον τυπογραφεῖα τοῦ γράφοντος τήν παροῦσαν, ὅπου κατορθώθη τό θαῦμα νά ἐκτυπώνονται καθημερινῶς καί ἀνελλιπῶς αἰ ἐφημερίδες «Ν. 'Αλήθεια», «'Ελλάς»] «Tribune», «Paris - Balkans», «Sirpski Glashik» καί «Belika Serbia». 'Εν τῶ μεταξύ ἐξεδόθη καί ἡ «Πάλη» ὑπό τῶν βιβλιοπωλῶν κ.κ. Τριανταφύλλου καί Σίας καί μέ διευθυντήν τόν κ. Κώτταν.

Επί τέλους ὄμως ἕληξε καί ὁ Πανευρωπαϊκός πόλεμος. Νέαι πάλιν μεταβολαί ἀπό ἐφημεριδογραφικῆς ἀπόψεως. Δι' ἕλλειψιν άναγνωστών ἤ χρηματοδοτών έκπνέουν τά έντυπα: ή «Πάλη» τό «Balkans News» ή «Paris - Balkans», ή «Voce d' Italia», άποδημοῦν εἰς Σερβίαν αἱ δύο σερβικαί έφημερίδες, μεταφέρονται είς Καβάλαν ή «Σημαία» καί τό «'Εμπρός» και έγκαθίστανται είς 'Αθήνας ή «Νέα Έλλάς» καί ό «Νεολόγος». 'Ο κ. Αὐγέρης μετακαλεῖται εἰς 'Αθήνας διά τήν διεύθυνσιν τοῦ Γραφείου τοῦ Τύπου καί ἐκχωρεί τήν «Έλλάδα» είς τούς κ.κ. Β. Μεσολογγίτην καί Ι. 'Αθανασιάδην. Τήν άρχισυνταξίαν τῆς «Μακεδονίας» ἀναλαμβάνει ό κ. Πέτρος Λεβαντῆς. Ἐπέρχεται ἡ όλική ἄρσις τοῦ γαλλικοῦ στρατιωτικοῦ νόμου, ὅτε ἄρχεται ἡ ὑποβώσκουσα σθεναρά άντίδρασις κατά της τότε κυβερνήσεως έκδηλωθείσαι διά τῆς ἐκδόσεως τῆς πρωινῆς ἐφημερίδος «'Εθνική» ύπό τοῦ κ. Νικολάου Μάνου. Εἰς ἀντίρροπον αὐτής είχεν έμφανισθεί ή «Φωνή τής Μακεδονίας» χορηγούντων των κ.κ. Γεωργιάδου, Ράδογλου καί Κ. Καπιτζόγλου, διευθύνοντος δέ τοῦ κ. Πέτρου Λούβαρη. Έξαφανίζεται ή τελευταία καί ένσκήπτει έκ Καβάλας τό «'Εμπρός». Έκπνέουσιν άμφότεραι καί έκδίδεται ύπό του δικηγόρου κ. Μπουζάνη ή «'Εφημερίς τῶν Βαλκανίων», ἐσπερινή, μέ αρχισυντάκτην τόν έκ Ρωσίας όμογενή κ. Νικόλαον Καστρινόν, ὄστις διά τῆς εὐφυίας του καί τῆς δραστηριότητός του ἀποκτā ἐν τέλει καί τήν ίδιοκτησίαν τοῦ φύλλου. Ή «Ἐθνική» κατόπιν τεραστίων ζημιῶν παύει και ἀναφαίνεται τελειότερος, ρωμαλεότερος καί δημοσιογραφικότερος ὁ «Ταχυδρόμος τῆς Βορείου Ἐλλάδος», χορηγοῦντος τοῦ δικηγόρου κ. Νικ. Δαρβέρη, διευθύνοντος τοῦ κ. Νίκου Βέρρου καί έκτελούντος χρέη άρχισυντάκτου τοῦ κ. Πέτρου 'Ωρολογά.

Άλλά καί αι έκλογαί τῆς 1ης Νοεμβρίου 1920 έγένοντο αίτία τῆς ἐκδόσεως ἐνταῦθα νέων ἐφημερίδων. Πρῶτον τοῦ «Τηλεγράφου» χορηγοῦντος πάντοτε τοῦ κ. Ν. Δαρβέρη μέ διευθυντήν όμως τόν κ. Ν. Βέρρον, αντικατασταθέντα έν τη διευθύνσει τοῦ «Ταχυδρόμου» ὑπό τοῦ κ. Π. Ώρολογά, εύθύς κατόπιν τῆς «Πρωίας» μέ τόν 'Αντώνιον Οίκονομίδην, (τόν τοῦ ἐκπνεύσαντος «Ἐμπρός») καί είτα τῆς πρωϊνής «Προόδου» μέ ίδιοκτήτην τόν τέως λοχαγόν κ. Βασίλειον Μπαϊρακτάρην. 'Αλλά και των δύο τελευταίων ό βίος ύπηρξε βραχύς. Οὕτω δ' ὡς μόνη μεταβολή διά τήν έφημεριδογραφίαν τῆς Θεσσαλονίκης μέχρι τό πρό τῆς έπαναστάσεως τοῦ Νοεμβρίου τοῦ 1922 ἐποχῆς δύναται νά λογισθεί τό ὅτι ὁ συντάκτης τῆς «Ν. ᾿Αληθείας» κ. Θεοφάνης Παναγιωτόπουλος άνέλαβε κατ' άρχάς την διεύθυνσιν καί είτα τήν διαχείρισιν τοῦ «Τηλεγράφου», ὁ τέως συντάκτης της «Σημαίας», της «Πάλης» και της «Άγκύρας» καί άρχισυντάκτης τοῦ «Φωτός» κ. Νῖκος Λέων Φαρδύς ἐκλήθη ὡς διευθυντής τῆς «Μακεδονίας», καθόσον ὁ τέως τοιούτος κ. Π. Λεβαντής άπεχώρησε καί διωρίσθη διευθυντής του Γραφείου του Τύπου τῆς Γεν. Διοικήσεως Θεσσαλονίκης, ό δέ τέως διευθυντής τοῦ «Φωτός» κ. Θ. Ρηγινός προσελήφθη ώς συντάκτης του «Ταχυδρόμου», άντικατασταθείς ύπό τοῦ κ. Ν. Σήφακα. Ἡ ὑπό τῆς Ἐπαναστάσεως άρσις τοῦ Στρατιωτικοῦ Νόμου καί τῆς Λογοκρισίας καί ή προκήρυξις τῶν ἐκλογῶν τῆς 16ης Δεκεμβρίου έσχον ώς ἀποτέλεσμα τήν μετατροπήν τῆς ὑπό τῆς Μακε-

## Η έφημεριδογραφία οτή Θεσσαλονίκη

|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | - LANATION                                                                                                                                                                             |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ALEXANDER DE LA CONSTRUCTION CARDINALE -                                                                                                                                               |
| <section-header><section-header><section-header><section-header><section-header><section-header><section-header><text><text><text><text><text><text></text></text></text></text></text></text></section-header></section-header></section-header></section-header></section-header></section-header></section-header> | <text><text><text><text><text><text><text><text><text><text><text><text><text><text></text></text></text></text></text></text></text></text></text></text></text></text></text></text> |

δονικής Νεολαίας ἐκδιδόμενης ἑβδομαδιαίας ἐφημερίδος «'Εθνική 'Ιδέα» εἰς καθημερινήν μέ ἀρχισυντάκτη τόν ἐξ 'Αθηνῶν μετακληθέντα κ. 'Αντ. Χαμουδόπουλον καί συντάκτας τούς κ.κ. Μιχαήλ Ξενάκην καί Μαχαίραν καί τῆς τοῦ Κομμουνιστικοῦ Κόμματος ἑβδομαδιαίας ἐφημερίδος «Φωνή τοῦ Ἐργάτου» εἰς ἡμερησίαν.

'Εξ' άλλου ή συνέπεια τοῦ κινήματος τῶν κ.κ. Λεοναρδοπούλου καί Γαργαλίδου μαζί μέ τήν παῦσιν τῶν ἀντιπολιτευομένων ἐφημερίδων τῆς ὅλης 'Ελλάδος ἐπέφερε καί τήν ἐπ' ἀόριστον παῦσιν τοῦ «Ταχυδρόμου», τοῦ «Τηλεγράφου» καί τῆς «Ἐθνικῆς 'Ιδέας». Οὕτως εὐρέθη νέα εὐ καιρία πρός ἕκδοσιν ἐφημερίδος, τήν Κυριακήν δέ τῆς 9 Δεκεμβρίου 1923 ἐκυκλοφόρησεν ἡ πρωϊνή ἐφημερίς «Ἐθνικός Κῆρυξ» μέ Μαικήνας — 'Ιδιοκτήτας τούς κ.κ. Γκούβην καί Χατζηκαμάρην καί Διευθυντήν τόν κ. Γ. Βουγιούκαν. Ἐπίσης κατά τήν τελευταίαν τριετίαν ἐξεδόθησαν καθμεριναί ἀλλόγλωσσοι ἐφημερίδες ἡ ἑβραϊκή «Vozel Puevlo», ἡ γαλλική «ἰ' Information», ἡ τουρκική «Σελαμέτ» ὑπό τοῦ τέως βουλευτοῦ Κεμαλεδίν καί ταύτης ἑκλιπούσης ἡ «Χεκικάτ».

Αύτή είναι ή καθ' ήμέραν ἄφθονος συγκομιδή ἐκ τοῦ δημοσιογραφικού παραδείσου τῆς Θεσσαλονίκης, ὑπάρχει όμως ό πλούσιος άγρός τῶν ἑβδομαδιαίων, δεκαπενθημέρων ή καί μηνιαίων λουλουδιών, ών ούκ ἕστιν άριθμός. Άλλ' ἐξ αὐτῶν θ' ἀναφέρωμεν μόνον τά ἄξια λόγου. Καί τούτων πάλιν πρωτίστην κατέχουσι θέσιν 1ον τό ὑπό τῆς Ίερας Μητροπόλεως, προνοία τοῦ Παναγιωτάτου Μητροπολίτου μας Κου Γενναδίου μηνιαΐον ἐκκλησιαστικόν περιοδικόν «Γρήγόριος Παλαμάς» ύπό τήν διεύθυνσιν του έλλογίμου κ. Νίκου Λούβαρη καί μέ διαχειριστήν τόν Οίκονόμον τῆς Μητροπόλεως κ. Κωνσταντίνον Βλάμον, 2ον τό ύπό τοῦ κ. Νίκου Λούβαρη καί τοῦ ἐφόρου 'Αρχαιοτήτων κ. Πελεκίδου μηνιαΐον φιλολογικόν περιοδικόν «Αύγή», χορηγούντος τού συμπαθεστάτου βιβλιοπωλείου κ. Αθανασίου Μάνου. Ἐπίσης ἄξια λόγου είναι τά «Μακεδονικά Γράμματα» καί τό «Δελτίον τοῦ Ἐμπορικοῦ καί Βιομηχανικού» κ. Ι. Βεκρή, ὄστις ἐπίσης είναι δοκιμώτατος συγγραφεύς πλείστων έμβριθών μελετών, στατιστικών κτλ.

Έκ τῶν ἀφθόντων πάλιν σατυρικῶν ἐφημερίδων πολύ μεγάλη δρᾶσιν ἔσχεν ὁ «Κρόταλος» ὑπό τήν διεύθυνσιν τοῦ ἀειμνήσου Μαυρογιάννη καί τούτου ἐκλιπόντος τό «Σκάνδαλον» τοῦ κ. Βαλαλᾶ καί ὁ «Ταγκάς» τοῦ χρονογράφου τῆς «Άλήθειας» κ. Γεωργίου 'Ησαΐα γνωστού ύπό τό ψευδώνυμον Ταγκός, ὅστις ἐπί πλέον ἐκδίδει κατ' ἕτος καί τά Δηγήματα, τά Ποιήματα καί τά Χρονογραφήματά του ἀποτελοῦντα μοναδικόν ἐντρύφημα. Ἐν τῶ μεταξύ ὅμως εἶχον ἐκδοθῆ καί ἄλλα φύλλα ή «Καμπάνα», ό «Γάϊδαρος» του τέως συντάκτου τῆς ᾿Αγκύρας κ. ᾿Αλεξ. Μπαλάσκα, τό «Σφίξεμε» του ήθοποιου κ. Μαχαιρίδη, τό «Ρεκόρ» τών κ.κ. 'Αντωνίου καί Γουναροποίλου, ό «Ραδάμανθυς» τοῦ τέως περιοδεύοντος των έφημερίδων Βόσπορος καί "Αγκυρα κ. Ἐλευθερίου Παπαγιαννάκη ὁ «᾿Αδιάλλακτος» ύπό τοῦ κ. Τζάλτα κτλ. Ἐπίσης ἐπί σειράν έτων άνελλιπως έκδίδεται ή δεκαπενθήμερη σατυρικοκοινωνική ἕμμετρος ἐφημερίς «'Ασπίς» διευθυνόμενη καί συντασσόμενη ὑπό τοῦ ἐκ Βραστῶν τῆς Χαλκιδικῆς κ. Χρήστου Μαλανδρίνου. Ύπό όμάδων ἐκδίδονται ἑβδομαδιαΐαι ή δεκαπενθήμεροι ή «'Εφημερίς των 'Αγροτῶν» τοῦ 'Αγροτικοῦ Κόμματος μέ Διευθυντήν τόν κ. Βασιλικόν, ή «'Εφημερίς τῶν Δη-) μοσίων Ύπαλλήλων», ή «Ἐφημερίς τοῦ Κατω-

τέρου Προσωπικοῦ τῶν Τ.Τ.Τ.», ή «Νέα Σιών» ὄργανον τῶν ἐβραίων Σιωνιστῶν, ή ἐφημερίς τῶν Προσφύγων, ὁ «Σκλάβος Πολίτης» ὑπό τῆς Δημοκρατικῆς Ἐνώσεως μέ διευθυντήν τόν δικηγόρον κ. Μιχαήλ, τό «Κανάρ» ἰσραηλιτική σατυρική κτλ.

('Απόσπασμα ἄρθρου ἀπό τό ἐτήσιο ἡμερολόγιο τῆς Θεσ/νίκης «Διάττων 'Αστήρ», τοῦ 1924 ('Εκδότες: Κ. Μιχαλόπουλος καί Φ. 'Απέργης).

Μελέτες γιά τόν έβραϊκό Τύπο τής Θεσααλονίκης δημοσιεύσαμε έπίσης στά φύλλα μας 5 ('Ιανουάριος 1978), 6 (Φεβρουάριος 1978), ειδικότερα τοῦ Σ: Ρουμπέν - Μορδεχάϊ στό φύλλο 10 ('Ιούνιος 1978), στό 22 (Σεπτέμβριος 1979) καθώς καί στό 40 ('Ιούνιος 1981). Τέλος, ό «Βόρειος», στήν έφημερίδα «Μακεδονία» (9.4.1982), σημειώνει: «'Ακόμα καί στά χρόνια τῆς τουρκικής σκλαβιάς (ή Θεσσαλονίκη) ὑπῆρξε κέντρο παραγωγῆς βίβλίων καί είχε θαυμάσιες βίβλιοθῆκες καί ἀντιγραφικά κέντρο, ὅταν δέ ἐγκατα στάθηκαν οί 'Εβραῖοι ἀπό τήν 'Ιοπανία καί τήν Πορτογαλία, ἀπό ὅπου ἕφυγαν γιά νά ἀποφύγουν τή καταπίεση τῆς 'Ιερᾶς 'Εξετάσεως, στή Θεσσαλονίκη ἴδρυσαν ἕνα ἀπό τά μεγαλύτερα τυπογραφεία τους στήν 'Ανατολή, ποὐ δίεθετε καί μεγάλες βίβλιοθῆκες Ιερῶν βίβλίων»).

# ΓΙΟΥΤΑ ΚΟΕΝ

Θέλω νά ξεφύγω τή θύμισή σου πού 'ρθε πάλι τούτη τήν ἄνοιξη' γιά τοῦτο πῆρα ξανά τούς δρόμους σάν τρελός φωτογραφίζοντας ἔρημες ἑβραϊκές στοές, παλιές συναγωγές καί γαλλικά ἰδρύματα, ἀποτυπώνοντας φωτοσκιάσεις σέ ἤσυχους δρόμους τίς ἀργίες, σέ παλιές ἀγορές.

Ο βενετσιάνικος καθρέφτης σου περιμένει τήν ύπόσχεση τῆς μητέρας μας πού 'φυγε' οl ὑπηρέτριες κλέψαν τό τετράδιό σου μέ ἰδιοφυῆ ἐνδύματα γιά κοῦκλες' μά τώρα ἔρχεσαι στό παλιό σαλόνι κατασταλάζοντας μέ τίς σκιές ἀθόρυβα σά φευγαλέα ὑπόμνηση γιά τό μνημόσυνο τῶν παιδιῶν τοῦ Ίσραήλ.

Σέ πῆραν οἱ βάρβαροι καί σέ κατασπάραξαν μακριά σέ μιά στιγμή ὀδύνης τοῦ νοῦ ἐνῶ ἀλάλαζαν τά κύμβαλα.

Μαρίνος Χαραλάμπους

('Από τή συλλογή του «ΟΙ φωνές τῶν δρόμων» Θεσσαλονίκη: Διαγώνιος, 1971)

annel Bain amico N.JU A 1.1

ΟΙ ύπογραφές των ίδρυτων τῆς 'Αλλιάνς τῆς Θεσσαλονίκης.

ΑΛΑΤΙΝΗ: Οἰκογένεια ἀπό τήν Ἱταλία πού ἐγκαταστάθηκε στή Θεσσαλονίκη στίς άρχές τοῦ 18ου αἰώνα. Ἀπό τά μέλη της διακρίθηκαν ὁ δρ. Μωῦς Ἀλλατίνη καί ὁ μέγας εὐεργέτης τῆς κοινότητας Κάρολος 'Αλλατίνη. 'Η οίκογένεια αυτή πρωτοστάτησε στή βιομηχανική ἀνάπτυξη τῆς πόλης, ἱδρύοντας στά μέσα τοῦ 19ου αἰώνα κεραμοποιείο καί άλευρόμυλο πού λειτουργούν μέχρι σήμερα.

Στήν ἕπαυλή τους, στήν περιοχή ἑξοχῶν, ἐγκαταστάθη-κε μετά τήν ἐπανάσταση τῶν Νεοτούρκων (1908), ὁ σουλ-τάνος Ἀβδούλ Χαμίτ. Στήν ἴδια ἕπαυλη πρωτοστεγάστηκε τό 1926, τό Πανεπιστήμιο Θεσσαλονίκης. Σήμερα στήν έπαυλη 'Αλλατίνη στεγάζονται οι ύπηρεσίες τῆς Νομαρχίας Θεσσαλονίκης.

ΑΛΜΟΣΛΙΝΟ ΜΩΣΕ ΜΠΕΝ ΜΠΑΡΟΥΧ: (1515 - 1580) Ραββίνος της Θεσσαλονίκης. Τό 1569 παρουσιάσθηκε στόν Σουλτάνο Σουλεϊμάν τόν μεγαλοπρεπή καί ἐπέτυχε νά ἀποσπάσει ἕνα καθεστώς αὐτοδιοίκησης γιά τήν κοινότητα Θεσ/νίκης.

Συγράμματα:

1) «Μεαμέζ Κόαχ», (Θεσ/νίκη, 1582). Συλλογή Κηρυγμάτων

2)«Γιεντέϊ Μωσέ». Σχόλια στήν Πεντάτευχο, (Θεσσαλονίκη, 1582).

 Extremosy grandesa de Constantinopla: 'Іоторікή πραγματεία.

4) «Regimiento de la vida». Φιλοσοφική πραγματεία, (Θεσσαλονίκη, 1564, 2η ἕκδοση "Αμστερνταμ, 1729).

ΑΜΑΡΙΛΙΟ ΑΑΡΩΝ ΜΠΕΝ ΣΟΛΟΜΩΝ: (1700 - 1722). 'Αφχιραββίνος τῆς Θεσσαλονίκης. Μέλος τοῦ Τριουμβιτάτου από τό 1761. Σπουδαιότερο ἕργο «Πένει 'Ααρών», (Θεσσαλονίκη 1796).

ΑΜΑΡΙΛΙΟ ΣΟΛΟΜΩΝ ΜΠΕΝ ΓΙΟΣΕΦ: 'Αρχιρραββινος της Θεσσαλονίκης μέλος του Τριουμβιτάτου από τό 1691. Σπουδαιότερο ἕργο «Πενέϊ Σολομό», (Θεσσαλονίκη 1717).

ΑΜΑΡΙΛΙΟ ΧΑΙΜ - ΜΩΣΕ ΜΠΕΝ ΣΟΛΟΜΩΝ: (1695 -1748). `Αρχιραββίνος τῆς Θεσσαλονίκης μέλος τοῦ Τριουμβιτάτου ἀπό τό 1736. Σπουδαιότερα ἕργα:

1) «Ντεβάρ Μωσέ» (3 τόμοι - Θεσσαλονίκη 1742, 1743 1750). Πραγματεία γά τή νομοθεσία τοῦ διαζυγίου. 2) «'Αλαχά λε - Μωσέ». Σχόλια στόν Μαϊμονίδη, (Θεσσα-

λονίκη 1752)

ΑΜΑΤΟ ΛΟΥΖΙΤΑΝΟ: (1511 - 1568). Διάσημος 'Εβραΐος γιατρός πού γεννήθηκε στήν Πορτογαλία ἀπό Μαράνους γονείς (δηλ. ἐκχριστιανισθέντες ἐπιφανειακά). Σπούδασε 'Ιατρική στό Πανεπιστήμιο τῆς Σαλαμάνκα καί ἐξάσκησε τήν ἐπιστήμη του στήν Πορτογαλία, τήν 'Αμβέρσα, καί τήν Ίταλία.

Δημοσίευσε πολλά συγράμματα 'Ιατρικής καί Βοτανολογίας. Ἐγκαταστάθηκε στή Θεσσαλονίκη τό 1558, ὅπου διακήρυξε άνοιχτά τήν πίστη του στόν Έβραϊσμό καί άφιέρωσε τό ύπόλοιπο τῆς ζωῆς του στή θεραπεία τῶν όμοθρήσκων του. Πέθανε από επιδημία πανώλης πού είχε πλήξει τήν πόλη.

ΑΜΠΡΑΒΑΝΕΛ ΜΩΡΙΣ: (1903 - ). 'Αρχιμουσικός καί διευθυντής όρχήστρας. Γεννήθηκε στή Θεσσαλονίκη καί σπούδασε στά Άδεια τῆς Λωζάνης, τῆς Ζυρίχης καί τοῦ Βερολίνου. Ἀπό τό 1924 μέχρι τό 1933 ἐργάσθηκε στή Γερμανία. Στή συνέχεια, ἀφοῦ μεσολάβησε μία τρίχρονη παραμονή στήν Αύστρία, έγκαταστάθηκε στίς ΗΠΑ όπου καί διεύθυνε τίς μεγαλύτερες όρχήστρες τῆς χώρας. (Νέας Ύόρκης - Σικάγου). 'Ανέβασε ἐπίσης πολλά μιούζικαλ στό Μπρόντγουέϊ.

# Έβραιοι της Θεσσαλονίκης πού διακρίθηκαν σέ διάφορους κοινωνικούς τομεις

ΑΝΤΑΡΜΠΙ ΙΣΑΑΚ: (1510 - 1584). Ραββίνος και νομοδιδάσκαλος τής Θεσσαλονίκης. Σπουδαιότερα έργα:

«Ντίβρεϊ Σαλώμ», (Θεσσαλονίκη 1580).

2) «Ντιβρέϊ Ριβότ», (Θεσσαλονίκη 1581, 2η ἕκδοση Βενετία 1587).

ΑΡΑΜΑ ΜΕΊΡ: Ραββινος καί φιλόσοφος πού έγκαταστάθηκε στή Θεσσαλονίκη μετά την έξοδο από την 'Ισπανία. Έγραψε σχόλια μέ μορφή φιλοσοφικών άλληγοριών, πάνω σέ πολλά μέρη της Βίβλου.

ΑΡΔΙΤΗ ΑΛΜΠΕΡ: (1891 - 1943). Πολιτικός καί δημοσιογράφος, πρωτεργάτης τῆς σοσιαλιστικῆς κίνησης στή Θεσσαλονίκη. Άρθρογράφησε στίς έφημερίδες «La soli-daridad uvra dera καί Avanti». Διατέλεσε μέλος τοῦ Δημοτικού Συμβουλίου καί μέλος του Συμβουλίου της Κοινότηтас

ΑΦΙΑ ΑΑΡΩΝ: (16ος αίώνας). Γιατρός καί φιλόσοφος πού ἕδρασε κυρίως στή Θεσσαλονίκη. Σπουδαιότερο σύγγραμα «Opiones sacadas de los philosophos sobre la alma»

ΒΕΝΤΟΥΡΑ ΖΑΚ: Βουλευτής στή Βουλή του 1926. Δημοσιογράφος, συνδιευθυντής της έφημερίδας «Avanti». Έκτελέστηκε στή διάρκεια τής κατοχής.

**ΓΚΑΤΕΝΙΟ ABPAAM MΠΕΝ ΜΠΕΝΒΕΝΙΣΤΕ:** (; - 1895). Αρχιραββίνος τῆς Θεσσαλονίκης ἀπό τό 1875. "Ιδρυσε τό πρώτο σύγχρονο έβραϊκό σχολείο τῆς πόλης. Σπουδαιότερο σύγγραμα «Σέλ α κέσεφ», (Θεσσαλονίκη 1872).

ΓΙΑΚΟΕΛ ΓΙΟΜΤΩΡ: Γεννήθηκε στά Τρίκαλα, σπούδασε νομικά καί άνέλαβε καθήκοντα νομικού συμβούλου της Ι.Κ.Θ. Συνελήφθη από τούς Γερμανούς στήν Άθήνα και ε-ξωντώθηκε στό "Αουσβιτς (1944).



Ο 'Αβραάμ Μπεναρόγια

### Έβραιοι της Θεσσαλονίκης πού διακρίθηκαν

βραϊκής κοινότητας τής πόλης.

ΕΜΜΑΝΟΥΕΛ ΙΣΑΑΚ: (1899 - ). Ραββινος καί συγγραφέας ἀπό τή Θεσσαλονίκη πού διαμένει σήμερα στίς ΗΠΑ. Έργα του:

 «Ίστορία τῶν Ἰσραηλιτῶν τῆς Θεσσαλονίκης», (Θεσσαλονίκη 1925).

 «Ἡ βἰομηχανία τῶν Ἰσραηλιτῶν τῆς Θεσσαλονίκης», (Θεσσαλονίκη, 1925).

 «Γκεδολέϊ Σαλονίκι λε - Ντοροτάμ», (Θεσσαλονίκη 1936).

«Ματσεβότ Σαλονίκη» (Δίτομο, 1963 - 1968).

ΕΣΤΡΟΣΑ ή ΙΣΤΡΟΥΜΣΑ ΔΑΝΙΕΛ: (1582 - 1653). Ραββινος τής Θεσσαλονίκης. Σπουδαιότερο έργο «Μαγκέν Γκιμπορίμ», (Θεσσαλονίκη 1754).

ΙΣΤΡΟΥΜΣΑ ΧΑΊ Μ: (18ος - 19ος αἰώνας). Ραββινος καί νομοδιδάσκαλος γεννήθηκε στή Θεσσαλονίκη καί ὑπηρέτησε καί στίς κοινότητες Κομοτινῆς, Σερρῶν, Καστοριᾶς καί Λάρισας. Σπουδαιότερα ἑργα «Ρέρεχ 'Αβραάμ», (Θεσσαλονίκη 1815) καί «Μπέν 'Αβραάμ», (Θεσσαλονίκη 1826).

ΚΑΖΕΣ ΜΩΥΣ: Βουλευτής στή Βουλή τοῦ 1936.

ΚΑΡΑΣΣΟ ΕΜΜΑΝΟΥΕΛ: (1862 - 1934). Δικηγόρος καί πολιτικός πού γεννήθηκε στή Θεσσαλονίκη. "Ελαβε μέρος στό κίνημα τῶν Νεοτούρκων καί ἐξελέγη βουλευτής στό 'Οθωμανικό Κοινοβούλιο, χρημάτισε νομικός σύμβουλος τῆς τουρκικῆς κυβέρνησης. Πέθανε στήν Τεργέστη.

ΚΕΡΙΔΟ ΙΑΚΩΒ: (1650 - 1696). Ήγέτης τῶν ὀπαδῶν τῆς Μεσσιανικῆς κίνησης τοῦ Σαμπετάι Σεβῆ. Γεννήθηκε στή Θεσσαλονίκη καί ἤταν γιός ραββίνου. Ή ἀδελφή του ἤταν ἡ τελευταία σύζυγος τοῦ Σαμπετάι Σεβῆ καί σέ συνεργασία μαζί του ἀνέλαβε τήν ἡγεσία τῶν πιστῶν του, μετά τόν θἀνατό του. Προσχώρησε στό Μωαμεθανισμό καί πέθανε στή διάρκεια ἐνός ταξιδιοῦ του στή Μέκκα.

ΚΟΒΟ ΓΙΟΥΔΑ: (; - 1636). Ραββίνος τῆς Θεσσαλονίκης πού ἐκτελέστηκε ἀπό τίς τουρκικές ἀρχές ἐπειδή τό προϊόν τῆς φορολογίας τῶν Ἐβραῖων τῆς Θεσσαλονίκης θεωρήθηκε ἀνεπαρκές.

ΚΟΒΟ ΓΙΟΣΕΦ: (; - 1727). 'Αρχιραββίνος τῆς Θεσσαλονίκης. Σπουδαιότερο ἔργο «Γκιβότ 'Ομάλ», (Θεσσαλονίκη 1784).

ΚΟΒΟ ΡΑΦΑΕΛ ΑΣΣΕΡ: (1799 - 1875). 'Αρχιραββινος τῆς Θεσσαλονίκης. Σπουδαιότερο ἔργο του «Σάαρ 'Ασέρ».

ΚΟΒΟ ΓΙΟΥΔΑ: (; - 1907). Ἀρχιραββῖνος Θεσσαλονίκης. Σπουδαιότερο ἕργο του «Γεουδά Γκααλέ».

ΚΟΒΟ ΙΑΚΩΒ ΧΑΝΑΝΙΑ: (1825 - 1907). 'Αρχιραββινος τῆς Θεσσαλονίκης. 'Ιδρυτής τοῦ σχολείου «Ταλμούδ Τορά». Παρασημοφορήθηκε ἀπό τίς κυβερνήσεις Έλλάδος καί Τουρκίας. 'Ο γυιός του ΧΑΊΜΟΥΤΣΟ ἤταν ἕνας ἀπό τούς σπουδαιότερους εὐεργέτες τῆς κοινότητας.

ΚΟΝΦΟΡΤΕ ΔΑΒΙΔ: (1617 - 1690). Ραββίνος καί ίστορικός συγγραφέας ἀπό τή Θεσσαλονίκη. Σπουδαιότερο ἕργο του «Κορέ α ντόροτ», (Θεσσαλονίκη 1764), ίστορία τῆς ἑβραϊκῆς λογοτεχνίας ἀπό τήν προταλμουδική περίοδο μέχρι τήν ἐποχή του.

ΛΕΒΗ ΙΣΑΑΚ: (; - 1631). Νομοδιδάσκαλος καί καβαλιστής. Διηύθυνε πολλές γεσιβότ τῆς Θεσσαλονίκης καί ἔγραψε ποιήματα καί ἄλλα ἕργα πού κάηκαν στό 1620, σέ μεγάλη πυρκαγιά πού ἕπληξε τήν πόλη.

ΛΕΒΗ ΣΟΛΟΜΩΝ: (1532 - 1600). Ραββινος καί συγγραφέας ἀπό τή Θεσσαλονίκη. "Έγραψε σχόλια σέ διάφορα χωρία τῆς Βίβλου καί χρημάτισε ἡγέτης τῶν πορτογαλικῶν κοινοτήτων τῆς πόλης.

ΛΕΒΗ ΣΑΑΔΙ: (1870 - 1959). Δημοσιογράφος. 'Εξέδωσε τά περιοδικά «La epoca», «Journal», «De salonique» καί «El kirbats». Μετά τό 1912 ἐγκαταστάθηκε στήν 'Ελβετία ὅπου καί δημοσίευσε πολλές ἱστορικές μελέτες γιά τήν κοινότητα τῆς Θεσσαλονίκης. 'Υπάρχει σήμερα στή Θεσσαλονίκη ὁδός μέ τό ὄνομά του.

ΛΟΓΚΟ ΣΑΑΔΙΑ: (16ος αἰώνας). Ποιητής πού διακρίθηκε στή Θεσσαλονίκη. Σπουδαιότερο ἔργο του τό ἐλεγειακό «Σιβρέϊ Λουχότ», (Θεσσαλονίκη 1590).



Μιά όμάδα άπό Έβραίους Σοσιαλιστές στόν έορτασμό τῆς Ἐργατικῆς Πρωτομαγιᾶς.

ΜΑΛΛΑΧ ΑΣΣΕΡ: Διατέλεσε γερουσιαστής καί μέλος τῶν διοικητικῶν συμβουλίων τῆς κοινότητας στή διάρκεια τοῦ μεσοπολέμου.

ΜΕΔΙΝΑ ΝΤΕΛ ΚΑΜΠΟ ΣΑΜΟΥΕΛ: (Μααρασδάμ) (1506 - 1589). Ραββίνος καί μέγας νομοδιδάσκαλος ἀπό τή Θεσσαλονίκη. ΟΙ μεγαλύτεροι ραββίνοι καί σοφοί τῆς πόλης ὑπῆρξαν μαθητές του. Οἱ ἀποφάσεις του ἀποτελοῦσαν νόμο καί ἡ αὐθεντία του ἀναγνωριζόταν γιὰ πολλές γενιές. Κοινότητες ἀπό ὅλη τήν ὀθωμανική αὐτοκρατορία καί τήν 'Ιταλία κατέφευγαν σ' αὐτόν γιὰ τή λύση τῶν προβλημάτων, του. Τά ἑργα του (Συνολική ἑκδοση, Θεσσαλονίκη 1585 — 87β΄ ἐκδοση Θεσσαλονίκη 1594 - 98, γ' ἑκδοση Μάντουα 1622) ἀποτελοῦν πολύτιμη πηγή πληροφοριῶν γιὰ τήν ἑποχή του. Οἱ δικαστικοί τοῦ 'Ισραήλ τά συμβουλεύονται ἀκόμα καί σήμερα.

ΜΕ'Ι'Ρ ΙΑΚΩΒ: `Αρχιραββινος τῆς Θεσσαλονίκης ἀπό τό 1908 ἕως τό 1921 καί στή συνέχεια τοῦ 'Ισραήλ. 'Από τούς πρωτοπόρους τῆς ἀναγέννησης τῆς ἑβραϊκῆς γλώσσας. Παρασημοφορήθηκε ἀπό τόν σουλτάνο, τούς ſβασιλεῖς Έλλάδος καί Μ. Βρετανίας, τόν Ἐμίρη τῆς Χετζάζης καί μέ τό γαλλικό παράσημο τῆς Λεγεώνας τῆς τιμῆς.

ΜΙΣΡΑΧΗ ΜΩΥΣ: Γιατρός καί κοινοτικός παράγοντας. Χάρις στίς ἐνέργειές του όλοκληρώθηκε ή ἀνέγερση τοῦ νοσοκομείου Χίρς (1907).

**ΜΟΔΙΑΝΟ**: Οἰκογένεια ἀπό τήν Ἰταλία πού ἐγκαταστάθηκε στή Θεσσαλονίκη στίς ἀρχές τοῦ 18ου αἰώνα. Ἀπό τά μέλη της διακρίθηκαν οἱ Σαούλ, Ἰακώβ, Μοδιάνο, ἐκ τῶν ἰδρυτῶν τῆς Σχολῆς «ΑΛΛΙΑΝΣ» τό 1876 ἡ συζυγός του Φακίμα ἰδρύτρια τῆς συναγωγῆς «Μπέθ Σαούλ». Ό Σαούλ Ἰσαάκ Μοδιάνο πού διέθεσε μεγάλα ποσά ὑπέρ τῆς Σχολῆς «Ταλμούδ Τορά» καί τοῦ ἰδρύματος «Μπικούρ Χολίμ» καί ὁ Σαούλ Δανιέλ Μοδιάνο, ἰδρυτής τοῦ ὀμώνυμου γηροκομείου.

**ΜΟΔΙΑΝΟ ΣΑΜ (1895** — **1979):** Δημοσιογράφος ἀπό τά 16 του χρόνια πρῶτα μέ τήν ἐφημερίδα «Opinion» καί μετά ἐκδότης τῆς γαλλόφωνης ἐφημερίδος «Le Progrés», τήν όποία ἕκλεισαν οἱ Γερμανοί ὅταν μπῆκαν στή Θεσσαλονίκη. Βοήθησε στή διάσωση ἀπό τά χιτλερικά στρατόπεδα Έβραίων πού είχαν 'Ιταλική ὑπηκοότητα. Διευθυντής τοῦ γραφείου τοῦ «Ρώῦτερ» στήν Ἑλλάδα. 'Ανταποκριτής τῆς «Daily Telegraph» τοῦ Λονδίνου μέχρι τόν θάνατό του.

MOΛΧΟ MIXAEA: Συγγραφέας καί ραββινος. Σπουδαιό τερα ἔργά «Usos y cuspubres de los Sefardies de Saloniki»,

### Έβραιοι της Θεσσαλονίκης πού διακρίθηκαν

In memoriam», «La famille Paraihta a Salonique» κ.λπ. Διατέλεσε ραββινος μετά τόν πόλεμο στή Θεσσαλονίκη καί στό Μπουένος "Αυρες.

ΜΠΕΝ ΑΡΔΟΥΤ ΧΑΊ Μ: (1750 - 1827). Άρχιρραβίνος τῆς Θεσσαλονίκης ἀπό τό 1792. Συνέγραψε κριτικά σημειώματα γιά ὅλα σχεδόν τά βιβλία ποὐ ἐκδόθηκαν στή Θεσσαλονίκη στή διάρκεια τῆς θητείας του.

ΜΠΕΝ ΧΑΜΠΙΜΠ ΙΑΚΩΒ: (1445 - 1515). Ραββινος καί ταλμουδιστής πού έγκαταστάθηκε στή Θεσσαλονίκη μετά τήν ξξοδο τῆς Ίσπανίας. Ίδρυσε τήν πρώτη γεσιβά τῆς Θεσσαλονίκης καί συνέγραψε πολλά ἔργα. Σπουδαιότερο τό ταλμουδικό σχόλιο «Ἐίν Γιακώβ», (Θεσσαλονίκη 1516) πού γνώρισε πάνω ἀπό 100 ἐπανεκδόσεις καί μεταφράστηκε σέ πολλές γλῶσσες.

ΜΠΕΝΑΡΟΓΙΑ ΑΒΡΑΑΜ: (1887 - 1979). Σοσιαλιστής ήγέ της πού γεννήθηκε στή Βουλγαρία καί ἕδρασε στή Θεσσαλονίκη, ὅπου ἐγκαταστάθηκε μετά τό 1908. Ίδρυτής τῆς πρώτης ἐργατικῆς ὁμοσπονδίας τῆς ὁθωμανικῆς αὐτοκρατορίας τῆς περίφημης «Federation» καί ἐκδότης τῶν ἑφημερίδων «El journal de laborador» «La solidaridad oberadera» καί «La bursa del laborador». Μέλος τῆς διοικούσας ἑπιτροπῆς τοῦ ΣΕΚΕ (ἀργότερα ΚΚΕ) διεγράφη ἀπό τό κόμμα τό 1924 καί πρωτοστάτησε στή συνέχεια στή σύσταση τοῦ Δημοκρατικοῦ Σοσιαλιστικοῦ κόμματικος». "Εγραψε πολλά ἄρθρα καί βιβλία. Ἀπό τό 1953 ἑγκαταστάθηκε στό Ίσραήλ ὅπου καί πέθανε.

ΜΠΕΝΟΖΙΛΙΟ ΕΛΙΑΟΥ: Πρόεδρος τῆς κοινότητας στή διάρκεια τοῦ μεσοπολέμου καί μέγας εὐεργέτης - δωρητής της.

ΜΠΕΣΑΝΤΣΗ ΜΕΝΤΕΣ: (1882 - 1943). Δημοσιογράφος καί βουλευτής. Ἐκδότης τῶν ἐφημερίδων «El Imparcial» καί «L' Indépendant». Ἀπό τούς πρωτεργάτες τῆς Σιωνιστικῆς Κίνησης στή Θεσσαλονίκη.

ΜΠΕΝΡΟΥΜΠΙ ΙΣΑΑΚ: (1876 - 1943). Φιλόσοφος, σπούδάσε στά Πανεπιστήμια τῆς 'Ιένας καί τῆς Σορβώνης. Ύπῆρξε μαθητής καί συνεργάτης τοῦ Μπεργκσόν. Δίδαξε φιλοσοφία στό Πανεπιστήμιο τῆς Γενεύης.

ΝΕΧΑΜΑ ΓΙΟΥΛΑ: (1896 - 1899). Ό πρωτοπόρος τῆς ἑβραϊκῆς δημοσιογραφίας στή Θεσσαλονίκη. Ἐκδότης τοῦ ἐπιστημονικοῦ περιοδικοῦ «El lunar».

NEXAMA ΓΙΩΣΕΦ: 'Ιστορικός συγγραφέας. Σπουδαιότερα ἕργα του «Histoire des Israélites de Salonique», «Dictionaire Judeo - Espagnol» κ.λπ.

ΝΑΧΜΙΑ ΑΛΜΠΕΡ: Διεθνής ποδοσφαιριστής τοῦ 'Ηρακλῆ πού ἀγωνίστηκε στή δεκαετία τοῦ '30.

ΟΥΖΙΕΛ ΜΠΕΝΣΙΩΝ: (1880 - 1953). Ἀρχιραββῖνος τῆς Θεσσαλονίκης ἀπό τό 1921 ἕως τό 1923 καί στή συνέχεια τοῦ Ἰσραήλ.

ΠΑΣΥ ΛΕΩΝ: 'Αθλητής στίβου. 1ος βαλκανιονίκης τοῦ 1933 καί πρῶτος Έλληνας πού ἔσπασε τό φράγμα τῶν 2' στά 800μ.

ΠΕΡΑΧΙΑ Α - ΚΟΕΝ ΑΑΡΩΝ: (1627 - 1697). 'Αρχιραββινος τῆς Θεσσαλονίκης μέλος τοῦ Τριουμβιτάτου ἀπό 1689. Σπουδαιότερο ἔργο τοῦ «Παραματέχ 'Ααρών» ('Αμστερντάμ, 1703).

ΠΕΡΑΧΙΑ Α - ΚΟΕΝ ΧΑΣΔΑ'Ι': (1605 - 1678). 'Αρχιραββινος τῆς Θεσσαλονίκης μέλος τοῦ Τριουμβιτάτου ἀπό τό 1671. Σπουδαιότερο ἕργο τό «Τοράτ Ἔσεδ», (Θεσαλονίκη 1722).

ΡΕΚΑΝΑΤΙ ΓΙΟΥΔΑ: (1890 - 1945). Έμπορος καί τραπεζίτης. Γεννήθηκε στή Θεσσαλονίκη καί από τό 1935 έγκαταστάθηκε στό Ίσραήλ ὅπου καί ἴδρυσε τήν τράπεζα «Discount Bank».

**ΡΕΚΑΝΑΤΙ ΑΒΡΑΑΜ**: Πρόεδρος τῆς κοινότητας στή διάρκεια τοῦ μεσοπολέμου. Διατέλεσε ἐπίσης καί ἀντιδήμαρχος Θεσσαλονίκης. Μετανάστευσε στό 'Ισραήλ ὅπου καί εἰχε ζωηρή ἀνάμιξη στήν ἐκεῖ πολιτική ζωή. Πέθανε τό 1980.

ΣΑΛΕΜ ΕΜΜΑΝΟΥΕΛ: (1859 - 1940). Δικηγόρος ἀπό τή Θεσσαλονίκη, εἰδικός στό διεθνές δίκαιο. Παρασημοφο-



Ό Βασιλεύς Κωνσταντίνος μέ τούς πρίγκιπες Γεώργιο καί 'Αλέξανδρο. Στό βάθος ό 'Ελί Μοντιάνο.

ρήθηκε ἀπό τόν Πάπα Λέοντα τόν 8ο καί ἕλαβε ἐνεργό μέρος στή διοίκηση τῆς κοινότητας. Μετά τήν ἐπανάσταση τῶν Νεοτούρκων ἐγκαταστάθηκε στόν Κων/πολη. <sup>~</sup>Ηταν μέλος τῆς τουρκικῆς ἀντιπροσωπείας στή διάσκεψη τῆς Λωζάνης (1922). Στά τελευταῖα του χρόνια ἔζησε στό Παρίσι.

ΣΑΜΠΕΤΑΊ ΧΑΊΜ: (1555 -1647). Άρχιραββινος τῆς Θεσσαλονίκης μέλος τοῦ Τριουμβιτάτου ἀπό τό 1740. Έργα τοῦ «Τορά Χαῖμ», (Θεσ/νίκη 1713) «Ἐβεν α Ἔζερ». (Θεσσαλονίκη 1651).

**ΣΟΥΛΑΜ ΓΙΩΣΕΦ**: (16ο αἰώνα). Ραββινος καί καβαλιστής τῆς Θεσσαλονίκης. Σπουδαιότερα ἔργα «Πόρατ Γιωσέφ» (Βενετία, 1421) καί «Λέχεμ Σεταρίμ», (Θεσσαλονίκη 1608).

ΧΑΡΜΠΙ ΧΑΜΠΙΜΠ ΧΑΊΓΜ: (1882 - 1943). Άρχιραββινος τῆς Θεσσαλονίκης. Διατέλεσε τοποτηρητής τῆς ἀρχιραββινείας ἀπό τό 1923 μέχρι τό 1932 ἀπότε καί ἀνέλαβε πρόεδρος τοῦ Μπέθ - Ντίν. Πέθανε στό ¨Αουσβιτς - Μπιργκενάου.

ΓΙΟΣΕΦ ΔΑΒΙΔ: (1662 - 1736). 'Αρχιραββίνος τῆς Θεσσαλονίκης, μέλος τοῦ Τριουμβιτάτου ἀπό τό 1728. Σπουδαιότερα ἔργα «Μπέτ - Δαβίδ», (Θεσσαλονίκη 1740) καί «Σεμάχ Δαβίδ», (Θεσσαλονίκη 1785, 2η ἔκδοση Θεσσαλονίκη 1811).

ΔΑΝΙΕΛ ΜΠΕΝ ΠΕΡΑΧΙΑ ΑΚΟΕΝ: Ραββινος, φιλόσοφος καί ἰατρός τῆς Θεσσαλονίκης, γενάρχης τῆς ὁμώνυμης οἰκογένειας. Διεύθυνε μέχρι τό θάνατό του μία σχολή ἑξωθρησκευτικῶν σπουδῶν καί τή γεσιβά τῆς ἰταλικῆς ἑ-



Τό νοσοκομείο «Χίρς».



Τοῦ ἰατροῦ κ. Ι. ΜΑΤΑΡΑΣΣΟ

Πόσον ώραῖοι εἶναι οἱ θρησκευτικοί κανόνες ὄταν βγαίνουν ἀπό τό στόμα ἐκείνων πού τούς ἀκολουθοῦν!

('Εβραϊκή 'Ανθολογία)

Ο πως κάθε βράδυ άπό τότε, πού εῖμεθα κλεισμένοι εἰς τό Γκέτο, ὁ Χάρμπι Χαῖμ Χαμπίμπ διενυκτέρευσε καί προσευχήθη. Ὀργάνωσε Σελιχώθ.

"Ερχεται κάθε πρωί είς τήν κοινότητά. Τό ἀνυπόμονο καί περίεργον πλῆθον περιμένει πάντοτε νέα. Μιρμυκιά καί συζητεῖ πέριξ τοῦ ἀκινήτου τῆς όδοῦ Σαραντοπόρου. "Όταν φαίνεται ὁ Χάρμπι Χαΐμ Χαμπίμπ παραμερίζει. Ό μεγάλος γέρων προχωρεῖ μέ κανονικά βήματα. Τό ὑψηλόν του παράστημα καί τό ὡχρόν του πρόσωπον είναι χαρακτηριστικά. Μερικοί φίλοι ἑρωτοῦν τόν Χάρμπι Χαμπίμπ διά τήν τύχην τοῦ ποιμνίου του. Μέ κόπον ἀπαντᾶ. 'Ο ϊδιος δέν ξέρει τίποτε. 'Ο 'Αρχιρραββῖνος Κόρετς καί οί S.D. γνωρίζουν καλύτερα τό ζήτημα. Αὐτός δέν ἡμπορεῖ νά κάμει τίποτε ἅλλο ἀπό τό νά προσεύχεται. 'Επαναλαμβάνει πάντοτε:

 Υπομονή τέκνα μου, ό Θεός δέν θά μᾶς ἐγκαταλείψει.

Κατά τήν ἐποχήν ἐκείνην, ὁ ρόλος του εἰς τήν κοινότητα εἶχε περιορισθεῖ εἰς τό ἐλάχιστο. Τό Μπέθ Ντίν τοῦ ὁποίου ἦτο ἕνα μέλος μέ μεγάλην ἐπιρροήν εἶχε καταργηθεῖ ἀπό τούς Γερμανούς. Ἄλλωστε αὐτό τό θρησκευτικόν δικαστήριον δέν ἐνδιαφέρει πλέον κανένα. Ποῖος ἔχει καρδιά νά κάμει δίκην διά νά ζητήσει διαζύγιον κ.λπ.; Ἀκριβῶς τό ἀντίθετον' πολλαπλασιάζονται οἱ γάμοι, οἱ ὁποῖοι γίνονται προχείρως καί ἐπί ποδός κατά δεκάδας.

Περίεργος καί εύγενική ή φυσιογνωμία τοῦ Χάρμπι Χαῖμ Χαμπίμπ. Ύπῆρξεν ὁ πλέον ὁρθόδοξος καί ταυτο χρόνως ὁ πλέον ἐπιεικής ἀπό τούς ραββίνους τῆς Θεσσαλονίκης. Ἐπί πολύν χρόνον ἐξετέλεσε καθήκοντα τοποτηρητοῦ τοῦ ᾿Αρχιρραββίνου, λειτούργημα τό ὁποῖον ἐκράτησε μέ πολλήν ἀξιοπρέπειαν, παρ' ὅλον ὅτι δέν τοῦ ἤρεσε. Ἡτο μετριόφρων καί τοῦ ἤρεσεν ἡ ἀφάνεια. Ἐν τούτοις ἤτο ἕνας μεγάλος σοφός ἑρμηνευτής καί τηρητής τοῦ νόμου. Ἡ βιβλιοθήκη του ἤτο ὁνομαστή καί αὶ γνωματεύσεις του εἰς τὰς δίκας ἀπετέλουν αὐθεντίαν. Ὅρειλε νά παρευρίσκεται εἰς ἑορτάς, δεξιώσεις: δέν ἀγαποῦσε τήν ἐθιμοτυπίαν. Δέν ἡμποροῦσε, δέν ἤξευρε νὰ προσαρμοσθεῖ μέ αὐτήν. Πῶς θὰ ἡμποροῦσε νὰ ἐπιτρέψει εἰς τόν ἑαυτό του νὰ δώσει τό χέρι του εἰς μίαν κυρίαν ἀφοῦ δέν ἕπρεπε σύμφωνα μέ τόν Νόμον; Δέν τὸ ἕκαμνε. Διά τόν ἴδιον λόγον δέν ἕτρωγε καί οῦτε ἕπινε τίποτε σ' αὐτές τίς δεξιώσεις. Πῶς ἡμποροῦσε νὰ φάγει κάτι πού δέν ἤτο κα σἑρ; Ὅλα ὄσα προσεφέροντο εἰς αὐτάς τάς δεξιώσεις

Η ἕννοια τῆς δικαιοσύνης εἰς αὐτόν ῆγγιζε τά ὅρια τῆς τελειότητος. Ἐνίοτε ἐτυρρανεῖτο μέ τήν ἰδέαν ὅτι θά προξενήσει μίαν ἀδικίαν, ὅτι θά ἐνεργήσει ἐναντίον τοῦ νόμου καί τῆς Θείας θελήσεως. Ἡτο ῆρως πράξεων συγκινητικῆς ἀθωότητος. Κάποιο βράδυ εἰχε καταστραφεῖ ἀπό πυρκαϊάν τό μαγαζάκι ἐνός ὑποδηματοποιοῦ. Ὁ Χάρμπι Χαμπίμπ πηγαίνει τήν ἐπομένην ἡμέραν διά νά παρηγορήσει καί ἐνθαρρύνει τόν τσαγγάρην ποὑ δέν εἰχεν ἀσφαλίσει τό μαγαζί του ἐναντίον τῆς πυρκαιᾶς καί κατόπιν τόν ἐρωτā ἐάν εἰχον ἐτοιμασθεῖ τά ὑποδήματα πρό τῆς καταστροφῆς. «Ναί τοῦ ἀπαντᾶ ὁ ἐργάτης ἀλλά καί αὐτά ἔγιναν στάχτη».

- ἕκαλά, τοῦ ἀπαντā ὁ Χάρμπι Χαμπίμπ πρέπει νά σέ

πληρώσω ἐφ' ὅσον εἰργάσθης, ἔπειτα ὀφείλω νά σοῦ πληρώσω τό δέρμα καί τά ἄλλα ὑλικά διότι τά ἡγόρασες δι' ἐμέ.

Συνέβαινε πολλάκις νά θέλει νά πληρώσει εἰς τόν εἰσπράκτορα τοῦ τράμ δύο φοράς τό εἰσιτήριὸν του, ἐξηγώντας του ὅτι ἄλλοτε εἶχε καταβεῖ ἀπό τό τράμ χωρίς νά πληρώσει εἰσιτήριον.

Ό ὄρκος ἑδίδετο ἐνώπιόν του. Τόν βλέπω ἀκόμη ὄρθιον πρό τῆς τραπέζης μέ εὐθυτενές τό ὑψηλόν του παράστημα μέ τό σοβαρόν πρόσωπόν του. Ἐπί τῆς τραπέζης ἡ Βίβλος καί πλησίον ἐκεῖνος πού ὀφείλει νά ὀκισθεῖ ἐπί τοῦ νόμου διά νά βεβαιώσει ἡ νά διαψεύσει μίαν πράξιν. Τότε ὁ Χάρμπι Χαμπίμπ ἕκλεινε τοὐς ὀφθαλμούς του μέ τόν ἀντίχειρα καί τόν δείκτην τῆς δεξιᾶς χειρός καί ἕλεγε μέ τήν μονότονον καί σταθεράν φωνήν του:

— Τέκνον, είσαι ἐνώπιον τοῦ Νόμου' τοῦ Νόμου τοῦ Κυρίου, τοῦ Νόμου τῶν πατέρων μας. Συγκεντρώσου καί ὀμίλησε μέ τήν καρδία σου. Ἐπειτα ἀφοῦ ἐδέσμευε διά τῆς ἐπιβολῆς του τόν ὀρκιζόμενον ἐβροντοφώνει: «εἰπέ τήν ἀλήθειαν».

. Έλοιπόν τό ψεῦδος καί αὶ κακαί προθέσεις ἀφωπλίζοντο, ἑξηφανίζοντο ἑμπρός εἰς τόν ἄγιον αὐτόν ἄνθρωπον ὁ ὁποῖος καθίστα πρός στιγμήν ἱερόν τό περιβάλλον καί ἑτοποθέτει, ἐκεῖνον πού ἐπρόκειτο νά δώσει ὅρκον, μέ δύναμιν ἑμπρός εἰς τόν Θεόν. Δέν ἤτο δυνατόν νά εἰπεῖ κανεἰς ψεῦδος ἑμπρός εἰς τόν Χάρμπι Χαμπίμπ.

'Ηρνείτο πάντοτε νά προεδρεύει τοῦ Μπέθ Ντίν. 'Ητο πάντοτε μέλος αύτοῦ τοῦ Συμβουλίου. 'Εφοβείτο μήπως ὑποπέσει εἰς λάθος, μήπως κάμει καμίαν ἀδικίαν διότι μόνον ὁ Θεός εἶναι δίκαιος καί 'Εκεῖνος μόνον εἶναι ὁ τιμωρός.

Έπήγαινε σπανίως εἰς τήν κεντρικήν συναγωγήν Μπέτ Σαούλ. Τόν συναντοῦσε κανείς κάθε βράδυ εἰς τό μικρό καί σεμνό μιδρᾶς Καράσσο ἰδρυθέν παρά τῆς Ἐσθέρ Καράσσο γιαγιᾶς τῆς κυρίας Ἐμμανουήλ Σαλέμ (καί δικῆς μου προμάμης). Αὐτό τό μιδρᾶς εἰς τό βάθος ἐνός κηπαρίου ἤταν ἕνα ἄσυλον διά τήν νοεράν προσευχήν καί ἐπλαισιώνετο καλά μέ τήν μετριοφροσύνην τοῦ Χάρμπι Χαμπίμπ. Ἐκεῖ προσηύχετο. Μιλοῦσε πραγματικά εἰς τόν Θεόν. Θά ἔλεγε κανείς ὅτι ἤτο ἀποχωρισμένος ἀπό τή γῆ καί εἰς μίαν στενήν ἑπικοινωνίαν μέ τόν οὐρανόν.

Είναι αὐτός ὁ ἤσυχος, ὁ δίκαιος καί σοφός πνευματικός ἀρχηγός, ὁ ὁποῖος ἐπέπρωτο νά εὐρεθεῖ, ὅπως ὅλοι οἱ ἀλλοι Ἐβραῖοι, μίαν ἡμέραν κλεισμένος εἰς τό στρατόπεδον τοῦ Βαρώνου Ντέ Χίρς.

'Επῆγε ἐκεῖ χωρίς φόβον. 'Επῆρε μαζί του ὅλην του τήν περιουσίαν: τά καλύτερα βιβλία τῆς πλουσίας του βιβλιοθήκης. 'Εστεγάζετο ἐκεῖ ὅπως ὅλος ὁ κόσμος. 'Όταν διέσχιζε τοὺς ὅρομίσκους τοῦ στρατοπέδου ἐσταματοῦσε ὁ θόρυβος. 'Ομιλοῦσαν σιγά. Αὐτός ὁ σιωπηρός καί γλυκύς ἄνθρωπος ἀκόμη καί εἰς ἐκεῖνον τόν καιρό, ἐνέπνεε τόν σεβασμόν, τό πρόσωπόν του ἑδιδε θάρρος. Κάποιος είπε ὅτι εἰχε εἰς τό ἑσωτερικόν του ἑκείνην τήν ἀνωτέραν οὐσίαν πού είναι τό χάρισμα τῶν προοριζομένων νά σταθοῦν κοντά στόν θρόνο τοῦ Κυρίου.

Προχωρεί ἀργά, ὀλίγον γυρτός, καί σηκώνει τό γλυκύ καί συμπονετικό βλέμμα του ἐπάνω σ' αὐτούς πού παραμερίζουν νά περάσει. Θά ἔλεγε κανείς πώς ἡ παρουσία του ἐδῶ μέ τόν λαόν δίδει θάρρος. Μία γυναίκα λέγει: «'Ι-

# ΠΡΟΣΩΠΙΚΟΤΗΤΕΣ ΤΗΣ ΤΕΛΕΥΤΑΙΑΣ ΠΡΟΠΟΛΕΜΙΚΗΣ ΓΕΝΕΙΑΣ

δέτε τον, νομίζει πώς βλέπεις τό Σέφερ Τορα νά προχωρεί».

Εἰς τό στρατόπεδον μένει σιωπηλός, προσευχόμενος ἐπί ὥρας, χωρίς διακοπήν.

Συνέβαίνε κάποτε πού ὁ ἀρχηγός τῶν S.S. τοῦ στρατοπέδου Γκουέρμπικ, διά νά διασκεδάσει τούς στρατιώτας διέτασσε τόν προδότην Βιτάλ Χασών νά βγάλει ὂλον τόν κόσμο ἕξω διά νά χορεύσουν. Όλοι ἕπρεπε νά χορεύσουν ἑπί ποινῆ ξυλοκοπήματος. Λέγουν ὅτι καὶ αὐτός ὁ προδότης Χασών ἀπέφευγε νά ὑποβάλει τόν Χάρμπι Χαμπίμπ εἰς αὐτήν τήν ταπείνωσιν.

Τέλος ἕφθασεν ἡ ήμέρα τῆς ἀναχωρήσεως διά τήν ἑξορίαν. Ό Χάρμπι Χαμπίμπ βιάζεται νά φύγει ἀπό τό στρατόπεδον πού ὑπέφερε πολὑ διότι είχεν ίδεῖ ἀλλους νά ὑποφέρουν. Πολλοί ἐπροθυμοποιήθησαν νά μεταφέρουν τούς μπόγους του είς τό τραϊνο τοῦ θανάτου. "Ενα μπαοῦλο μέ βιβλία ἐτοποθετήθη είς μίαν σκοτεινήν γωνίαν εἰς τό βάθος τοῦ βαγονιοῦ. Ὁ Χάρμπι Χαμπίμπ εἰσῆλθε μέ τήν οἰκογένειἀν του εἰς τήν κινητήν φυλακήν. Ἐψιθύριζε τό Σεμā. ᾿Ασφαλῶς θά τό ἐβροντοφώνησε καί κατά τόν ἐπιθανάτιον σπασμόν εἰς τήν αἰθουσαν ἀσφυξιογόνων στό "Αουσβίτς.

Εύλογημένη ή μνήμη τοῦ Χάρμπι Χαϊμ Χαμπίμπ.

# ΜΠΑΡΟΥΧ ΣΙΜΠΗ

Ο Μπαρούχ Σιμπη ἀνῆκε στήν τελευταία προπολεμική γενιά τοῦ Ἐβραϊσμοῦ τῆς Θεσσαλονίκης. Γνώρισε, ἔστω καί ἀργά, τίς ῦστατες ἀναλαμπές μιᾶς Κοινότητος, πού σημάδεψε γιά πολλές ἐκατονταετίες τὴν οἰκονομική, πολιτιστική ζωή καί παράδοση, τῆς μεγάλης μακεδονικῆς πολιτείας.

Καί ὄχι μονάχα γιατί ὁ Ἐβραϊσμός αὐτός ἀποτελοῦσε, ἀριθμητικά, ἕνα μεγάλο μέρος τοῦ πληθυσμοῦ της, ἀλλά καί γιατί ὁ πληθυσμός αὐτός, μέ τήν ἀρραγῆ συνοχή του, τό ὑψηλό οἰκονομικό καί πνευματικό ἐπίπεδό του, τίς στενότατες σχέσεις του μέ τόν παγκόσμιο ἑβραϊσμό, τήν ἀμετάθετη προσήλωσή του σέ προαιώνιες θρησκευτικές, κοινωνικές καί πολιτιστικές παραδόσεις, ἐπηρέασε βαθιά τή ζωή της, ἀκόμη καί πέρα ἀπό τό πρῶτο τρίτο τοῦ αἰώνα μας. Ὁ Μπαρούχ Σιμπῆ δέν ἦταν μονάχα ἡ ἐπιβίωση μιᾶς ἑποχῆς, ἐνός κόσμου πού ἕσβησε σκληρά κι ἀπότομα, ἀλλά στάθηκε ὁ ἴδιος ἕνας ἀψευδής καί πολύτιμος μάρτυς αὐτοῦ τοῦ κόσμου, μέ τή ζωή, τή δράση, τήν κοινωνική καί πνευματική προσφορά του.

Τά συγγράμματά του, στά πολλά, ποικίλα, πάντοτε άπο-

καλυπτικά κείμενά του, τά έγκατεσπαρμένα περισσότερο άπό σαράντα χρόνια σέ περιοδικά, έφημερίδες, ήμερολόγια, οἱ ὁμιλίες του, μέ τό καθαρά προσωπικό του ῦφος, τόν τοποθετοῦσαν στήν ίδια γενηά τῶν Ἑλληνοεβραίων ἐκείνων διανοητῶν, πού ἀκτινοβόλησε ἀπό τό ἔργο ἐνός Ἰώσηπου, ἐνός Φίλωνα ἤ ἐνός Ἀριστόβουλου, στήν Ἀλεξανδρινή ἐποχή.

Ή σχεδόν απίστευτη εύρυμάθεια του, ή πρωτοτυπία τῶν ἀπόψεών του, ή συνεχής ἀναδρομή του στίς ἱστορικές πηγές καί ή καταπληκτική εὐχέρεια του στή χρήση τῆς ἐλληνικῆς γλώσσας, τόν ἔθεταν στό ίδιο πνευματικό καί ψυχικό κλίμα μέ τόν Γιαννιώτη ποιητή Γιωσέφ Ἐλιγιά, ὅταν ἀναφωνοῦσε στή Μοῦσα του: «πώς ἤρθε μέ τῆς Ἐλλάδας τή μελίρρυτη φωνή — καί μέ τή φλογερή ψυχή τῆς Ἰουδαίας».

Δημοσιογράφος, συχνά άρχισυντάκτης, σ' έλληνικές, γαλλικές καί ίσπανο - εβροϊκές έφημερίδες τῆς Θεσσαλονίκης. διευθυντής τῆς ἑδῶ Ίσραηλιτικῆς Κοινότητος, δραστήριος, μέ ἀναδιοργανωτικές ἱκανότητες, μαχητικός, μέ πίστη στόν όραματισμό μιᾶς πατρίδας γιά τόν έβραϊσμό τῆς Διασπορᾶς... ὅλα τοῦτα δέν ἀρκοῦσαν γιά νά ἐξηγήσουν καί νά ἀξιολογήσουν ὅσα ἀργότερα δέθηκαν στενά μέ τ' ὄνομά του. Ἐκδίδει γιά ἀρκετά χρόνια μέ τόν ποιητή Φοίβο Δέλφη, τό περιοδικό «Δελφικά Τετράδια» καί γίνεται κήρυκας θερμός τῶν πανανθρώπινων όραματισμῶν τοῦ ¨Αγγελου Σικελιανοῦ. Μεταφράζει Ἐβραίους συγγραφεῖς στήν Ἐλληνική: Τσερνικόφσκυ, τόν Ἰωσήφ ᾿Αγκνόν καί Νέλλυ Ζάκς, βραβεῖα Νόμπελ τοῦ 1966, τόν Κάτονελσον... Κάνει ὀμιλίες στήν Ἱσραηλιτική Λέσχη κάθε Σάββατο βράδυ, ἑξηγώντας στούς ὀμοθρήσκους του κάποια βιβλική περικοπή, ἕναν ψαλμό, ἕνα κείμενο τῆς ιτορά. Παίρνει μέρος στό Παγκόσμιο Ἰουδαϊκό Συνέδριο, πού ὀργανώθηκε στό Παρίσι τό 1959, τῶν γαλλοφώνων Ἰουδαίων διανοουμένων.

Τό 1966, συμμετέχει σάν ἐκπρόσωπος τῆς πνευματικῆς Θεσσαλονίκης, στό Α Πανελλήνιο Λογοτεχνικό Συνέδριο στή Λάρισα καί οἱ εἰσηγήσεις του ἀπετέλεσαν σταθμό στά νεοελληνικά γράμματα.

Μιά τέτοια, πολύπλευρη, ἐλληνοεβραϊκή ἀκτινοβολία, σέ τόσο μάκρος χρόνου, μέ τόση συνέπεια καί πίστη σέ ἀκλόνητες ἀρχές, προκάλεσαν ἐπαινετικούς χαρακτηρισμούς γιά τή δημιουργικά ἀσίγαστη ἔφεσή του πρός κάθε τι πού ἀνεβάζει τόν ἀνθρωπο καί τόν καταξιώνει στήν ἀτέρμονα πορεία του πρός τό ὡραῖο, τό ἀληθινό, τό ἀγαθό.

Όμως, τά 3 όλοκληρωμένα συγγράμματά του «Οί Έ βραΐοι», ή «Φλεγομένη Βάτος» καί ή «Άγκαδā» (τό βιβλίο τῶν Πασχαλινῶν Προσευχῶν), ἀποτελοῦν τίς κορυφές τῆς ὀροσειρᾶς τῶν πνευματικῶν ἐπιτευγμάτων του καί θεωρήθηκαν σάν μιά πολύτιμη, πρωτότυπη καί ἄριστα τεκμηριωμένη συμβολή στήν ἱστορική θεώρηση τῶν ἑβραϊκῶν πεπρωμένων.

# Οί Καφενέδες τῆς Θεσσαλονίκης

«'Από τίς ἀρχές τοῦ αἰώνα καί μιά 15ετία πρίν, ἡ Θεσσαλονίκη ἔχει μιά σειρά γνωστῶν καί μεγάλων καφενείων πού ἡ φήμη τους ἀπλῶνεται σέ ὅλο τόν χῶρο τῶν Βαλκανίων. Τά γνωρίζουν ἀκόμη πιό πέρα καί μέχρι τή Βιέννη», γράφει στήν «Μεσημβρινή» (5.5.1982) ὁ Φ.Γ. Γιαγκόζης. Μεταξύ αὐτῶν:

«Τό ΚΑΦΕ ΝΤΟΡΕ» Ιδρύθηκε τό 1917 καί είχε περισσότερο φήμη ζαχαροπλαστείου παρά καφέ. Ίδρύθηκε άπό τόν 'Αλφρέδο Μορατόρι πού ό πατέρας του ἤταν ό Σαλβατόρ Μορατόρι, ό ίδρυτής τῆς ἐφημερίδος «Λά Βεριτά» τήν όποία ἀργότερα πῆρε ὁ Κοῦσκουρας μἕ τήν ὀνομασία «Νέα 'Αλήθεια».

Γίά τό ΝΤΟΡΕ ό κ. Τάκης Ξεφτέρης μᾶς λέει ὅτι τό πρῶτο μαγαζί μέ τήν ἐπωνυμία αὐτή ΝΤΟΡΕ βρισκόταν στήν όδό Βασιλίσσης Σοφίας καί Πολωνίας. Ἀπό κεῖ πέρασαν ό Πλαστήρας, ό Κονδύλης, ό Πάγκαλος».



Χριστιανοί και Έβραϊοι στόν Καφενέ

# Χαραλ. Κ. Παπαστάθη ΙΩΣΗΦ ΝΕΧΑΜΑ: ὁ Ἐβραῖος ἱστορικός τῆς Θεσσαλονίκης

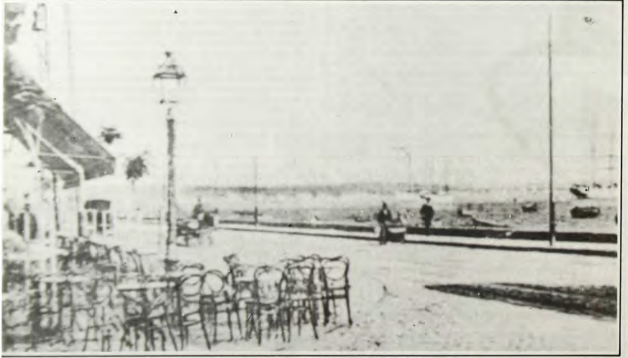
ήν 29η 'Οκτωβρίου 1971 ἀπέθανεν ἐν Θεσσαλονίκη ὁ διαπρεπής ιστορικός της 'Ιωσήφ Νεχαμά. Γεννηθείς είς τήν μακεδονικήν πρωτεύουσαν τω 1880 καί άποφοιτήσας τοῦ ἐνταῦθα σχολείου τῆς Alliance Israélite Universelle, μετέβη είς Γαλλίαν καί ένεγράφη είς τήν παιδαγωγικήν École Normale Israélite έν Auteuil των Παρισίων. Μετά τό πέρας των έκει σπουδών του έπέστρεψεν είς τήν γενέτειράν του, ένθα άφοσιώθη είς τήν μόρφωσιν καί διαπαιδαγώγησιν τῆς ἰσραηλιτικῆς νεολαίας. Εἰργάσθη ἐπί δεκαετίες ὡς καθηγητής, διευθυντήςκαί ἐπιθεωρητής των Έγγύς 'Ανατολή Σχολών της Alliance Israélite Universelle καί ἀπό τοῦ 1920 ἦτο μέλος τῆς κεντρικῆς ἐπιτροπής της. Είς ίδικάς του πρωτίστως προσπαθείας όφείλεται ή ίδρυσις του Συλλόγου των παλαιών μαθητών τής Alliance καί του πρώτου ισραηλιτικού λυκείου τής Θεσσαλονίκης (1906). Τώ 1926 ίδρυσε καί άνέλαβε τήν προεδρείαν τής Τραπέζης « Ένωσις». Μεγάλως συνέβαλεν είς τήν σύσφιγξιν τῶν έλληνοισραηλιτικῶν σχέσεων καί ἀόκνως εἰργάσθη ὑπέρ τῶν ἑλληνικῶν δικαίων εἰς κρισίμους περιόδους τοῦ ἐθνικοῦ ἡμῶν βίου.

Ο Ίωσήφ Νεχαμά ἀπό νεαρᾶς ήλικίας ἐστράφη πρός τήν μελέτην τοῦ παρελθόντος τῆς Θεσσαλονίκης, ή νεωτέρα Ιστορία τῆς ὁποίας είναι συνυφασμένη μέ τή δραστηριότητα καί τήν ἀκμή τοῦ πολυπληθοῦς ἰσραηλιτικοῦ στοιχείου της. Τό 1902 ἐκυκλοφόρησε τό βιβλίον του περί τῆς ἐνταῦθα ἑμφανισθείσης αἰρέσεως τοῦ Σαμπατάϊ Σεβῆ καί τῆς ἐντεῦθεν δημιουργίας τῶν Ἑβραιομουσουλμάνων Ντονμέδων, ὑπό τόν τίτλος «Sabataï Sevi et les Sabbatéens de Salonique» (Παρίσιοι). Ἡκολούθησαν ποικίλα μελετήματα ἱστορικοῦ, λαογραφικοῦ καί ἐθνολογικοῦ περιεχομένου, πολλά τῶν ὁποίων ἐκυκλοφόρησαν ὑπό τό ψευδώνυμον P. Risal (ἀλλαγή τῆς δομῆς τῶν ἀρχικῶν τῆς Al-

liance Israélite) καί έξ ών θά μνημονεύσω δύο μόνον, βασικά διά τήν σχετικήν βιβλιογραφίαν' τό περί Καραγκιόζη καί τό περί τῆς ψυχολογίας τοῦ νεοτουρκικοῦ κινήματος. δημοσιευθέντα είς τό όνομαστόν περιοδικόν της έποχης «Mercure de France» τῶ 1908 καί 1912 ἀντιστοίχως. Ἐξέδωσεν, ώσαύτως, έκτεταμένα ἕργα περί ὑγιεινῆς, νόμων καί ἑθίμων τοῦ διεθνοῦς ἑμπορίου καί τόν δεύτερον τόμον τοῦ ἔργου «In memoriam. Hommage aux Victimes Juives des Nazis en Grèce» (Θεσσσαλονίκη 1949), τοῦ ὁποίου ὁ πρῶτος καί τρίτος τόμος ἐγράφησαν ὑπό τοῦ Μιχαήλ Μόλχο, ἐνῶ ἡ δευτέρα ἕκδοσις τοῦ ὅλου ἕργου (Θεσσαλονίκη 1973, σσ. 469) ἕτυχεν ἐπιμελείας καί προσθηκών παρά τοῦ ἰδίου τοῦ Ἰωσήφ Νεχαμᾶ. Σήμερον εὐρίσκεται ὑπό τό πιεστήριον τό κύκνειον άσμα του, τό όγκωδες λεξικόν τής ισραηλιτικής διαλέκτου Θεσσαλονίκης, ἐκδιδόμενον ύπό τοῦ ἐν Μαδρίτη Ἰνστιτούτου Arias Montano. Πέραν τῶν πολυαρίθμων καί ποικίλων μελετῶν του, τῶν ὁποίων ή πλήρης καταγραφή ἀπέβη ἀδύνατος ἐκ τῶν εἰς τάς ἐνταῦθα βιβλιοθήκας στοιχείων, παραμένουν κλασσικά δύο έργα του. Η σύντομος, πλήν περιεκτική, ίστορία τῆς Θεσσαλονίκης («La Ville Convoitée, Salonique»), έκδοθείσα ύ-πό τό ψευδώνυμον Ρ. Risal ἐν Παρισίοις (1913) καί γνωρίσασα συνολικώς όκτώ ἐκδόσεις, καί ἡ λαμπρά ἑπτάτομος ίστορία τῆς Ἰσραηλιτῶν τῆς μακεδονικῆς πρωτευούσης («Histoire des Israelites de Salonique»), τῆς ὁποίας ἐξεδόθησαν μέχρι σήμερον οί πέντε πρώτοι τόμοι, ένῶ οἱ ἕκτος καί ἕβδομος ἐκτυποῦνται. Τό σύγγραμμα τοῦτο εἶναι σπανιώτατον — ἀναφέρω χάριν ἱστορικῆς περιεργείας ὅτι αὐτός ούτος ό συγγραφεύς του είχεν είς τήν προσωπικήν του βιβλιοθήκην όρισμένους τόμους έν φωτοτυπία - καί έπιβάλλεται ή έπανέκδοσίς του.

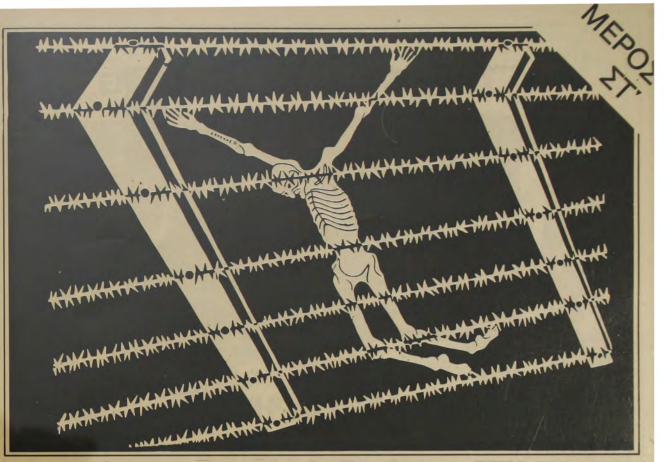
Ό 'Ιωσήφ Νεχαμά διά τών μελετών του μεγάλως προήγαγε τάς περί Θεσσαλονίκης έρεύνας καί δικαίως θεωρεīται διαπρεπέστατος σκαπανεύς τῆς μακραίωνος ἱστορίας της. Διά δέ τῆς πολυπλεύρου ἐκπαιδευτικῆς καί οἰκονομικῆς δραστηριότητός του καί τοῦ ὀγκώδους καί πρωτοτύπου συγγραφικοῦ ἔργου του εἰσῆλθεν εἰς τήν χορείαν τῶν μεγάλων μορφῶν τοῦ ἐνδόξου καί πολυπαθοῦς λαοῦ του.

> ('Από τόν ΙΓ' τόμο τῶν Μακεδονικῶν»)



Ή Πλατεία Ἐλευθερίας στά τέλη τοῦ 19ου αἰώνα

ΧΡΟΝΙΚΑ - ΣΕΠΤΕΜΒΡΙΟΣ 1984



# Τό Όλοκαύτωμα τῶν Ἑβραίων τῆς Θεσσαλονίκης

αί ξαφνικά τό νημα κόπηκε. Αὐτός ὁ κόσμος πού συμμετεῖχε στά κοινά, πού μεγάλωσε, σταδιοδρόμησε καί ρίζωσε στή Θεσσαλονίκη, ό "Ελληνας Ίσραηλίτης, άφοῦ ὑποχρεώθηκε νά ξεχωρίσει μέ τό κίτρινο ἀστέρι της απομόνωσης, νά κλείσει τά μαγαζιά του καί νά κλειστεί στό γκέτο, μεταφέρθηκε στά στρατόπεδα συγκέντρωσης καί χάθηκε στά κρεματόρια. Η Θεσσαλονίκη βουβή από τήν φρίκη καί τόν τρόμο έχανε ένα μεγάλο μέρος άπό τά παιδιά της πού τά κυνήγησε μέ ίδιαίτερη μανία καί τά έξόντωσε ή ναζιστική βία. Τό Όλοκαύτωμα τῶν Ἐβραίων τῆς Θεσσαλονίκης μοναδικό σ' όλο τόν κόσμο, άφοῦ είχε τό προνόμιο τῆς μεγάλης θυσίας (ἐπί 56.000 ἐπέζησαν μόνο 1.950!). έξαφάνισε τό 96% του έβραϊκου πληθυσμου. Γράφουν γι' αὐτή τήν πορεία πρός τό μαρτύριο:

ΒΑΣ. ΒΑΣΙΛΙΚΟΥ: Θύματα Εἰρήνης
 Γ. ΙΩΑΝΝΟΥ: Ἐν ταῖς ἡμέραις ἐκείναις
 ΡΟΥΛΑΣ ΠΑΠΑΔΗΜΗΤΡΙΟΥ: Πικρός γυρισμός κι ἐλπίδες



Γερμανός στρατιώτης γράφει τήν λέξη «Jude» στήν βιτρίνα ένός έβραϊκοῦ καταστήματος.

# ΘΥΜΑΤΑ ΕΙΡΗΝΗΣ

#### ΒΑΣΙΛΗ ΒΑΣΙΛΙΚΟΥ

έσα στούς άναστατωμένους φίλους του, πού πάσχιζαν κι άγωνιοῦσαν, ὁ Εὐτύχιος ἀποτελοῦσε μιά χτυπητή έξαίρεση μέ τήν πάντα γαλήνια καί άνίδρωτη μορφή του. Κι ένῶ οἱ ἄλλοι πνίγονταν μές τίς φιλοδοξίες τους καί τά άπραγματοποίητα ὄνειρά τους, ὁ Εὐτύχιος ἕδινε τήν παραίτησή του ἀπό κάθε εἴδους ἀγώνα. "Ετσι παραιτήθηκε όριστικά ἀπό τήν Εὐρωπαϊκή Κίνηση τῶν Νέων. Βέβαια, ή αίτία ήταν τό ἀπρόβλεπτο μεγάλωμα τῆς Εύρωπαϊκής Λέσχης, πού σάν συνέπεια είχε νά συνθλίψει τήν Εύρωπαϊκή Κίνηση. "Ομως, κάθε πράξη μας έχει κι ένα έσωτερικό άντίκρυσμα κι αύτό στήν περίπτωση του μαλακού καί πράου Εὐτύχιου πού δέν διέθετε ἀπό τήν ἰδιοσυγκρασία του πολλές δυνάμεις γιά νά άντιδράσει, ήταν δύο λεξούλες πού ἄκουγε τόν τελευταίο καιρό νά έπαναλαμβάνονται ἐπίμονα καί τυραγνικά μέσα του: «"Ινο πίτι». « Ίνο πίτι». Ό Ίνο, ἕνα έβραιόπουλο, ὑπῆρξε στενός παιδικός φίλος του στά χρόνια της Κατοχης. Μαζί πήγαιναν σχολείο στοῦ Βαλαγιάννη, μαζί καθόνταν στήν τάξη, ἔπαιρναν τούς ίδιους βαθμούς καί όταν σχολνούσαν, μαζί έπαιζαν στόν αύλόγυρο τῆς 'Αγίας Θεοδώρας, μπῖκο ἤ ἀγιούτο. Σάν νύχτωνε, ή μητέρα του "Ινου, άνήσυχη, ἕστελνε τόν μικρότερο άδελφό του γιά νά τόν φωνάξει. Καί τό καρντασάκι μέ γκόλφ καί τραγιάσκα, έρχόταν καί τόν ἕκραζε από τήν αυλόπορτα, κουνώντας τό μεγάλο δάχτυλο πρός τά πίσω: «"Ινο πίτι», δηλαδή "Ινο ἕλα στό σπίτι. 'Ηταν άστεία ή προφορά του κι ό Ίνο τόν ύπάκουγε άδιαμαρτύρητα. ξέροντας πώς ήταν ἀπεσταλμένος τῆς μητέρας... Φέτος συμπληρώνονταν δέκα χρόνια άκριβως ἀπό τότε πού χώρισαν, κι ὁ Εὐτύχιος δέν μποροῦσε νά ξεχάσει τήν τελευταία σκηνή: μές τό ἀτέλειωτο καραβάνι τῶν Έβραίων πού ἕφευγαν ἀπό τήν Ἐγνατία ὁδό, ὁ «Ινο μέ τό μικρότερο άδερφάκι του πάνω στό κάρο, μέ τά κίτρινα άστρα στά μανίκια τους, τόν χαιρετοῦσαν, χωρίς νά ξέρουν

ἄν πήγαιναν σέ μιά ἐκδρομή ἤ σ' ἕνα μακρινό ταξίδι. καί οἱ δυό τους ἕγιναν βέβαια σαπούνι. Αὐτό τό ἕμαθε μετά τήν Κατοχή, ἀπό κάτι συγγενεῖς τους πού ἐπέστρεψαν. Ἀλλά έμενε πέρα ἀπό τό χρόνο μές τά αὐτιά τοῦ Εὐτύχιου ἐκείνη ή κρυστάλλινη παιδική φωνή «"Ινο πίτι», καί τό μεγάλο δάχτυλο πού τό κουνοῦσε πρός τά πίσω. Γιατί; Τί ἔφταιγαν; Τί ἕφταιξε ό "Ινο καί ό μικρότερος άδερφός του; Ποιόν μπορούσε νά ἕβλαφτε ή ἀθωότητά τους: Γιατί, γιατί νά γίνουνε σαπούνι; Κι ή ἄρρωστη καρδιά του φούσκωνε γιά πρώτη φορά ἀπό βουβή διαμαρτυρία. Τώρα, ὅταν περνοῦσε ἕξω ἀπό τήν Άγία Θεοδώρα, ὅπου παίζανε μικροί, μπικο ή άγιουτο, ένιωθε ἄσχημα καί κάτι σάν νά τόν έτυπτε πού ζοῦσε. "Ομως, δέν είχε ξεχάσει, παρόλο πού τά χρόνια πέρασαν κι ό ίδιος άλλαξε πολύ. Θυμόταν, ώ ναί, θυμόταν τό χλωμό λαδί πρόσωπο τοῦ φίλου του καί τά μάτια - ήταν ἄραγε πράσινα; - τά τόσο ζεστά καί μές τά αὐτιά του ἀκόμα βούιζε ἡ κρυστάλλινη φωνή τοῦ μικρότερου άδερφοῦ του μέ τά γκόλφ καί τήν τραγιάσκα πού φώναζε στό σουρούπωμα, ἀπό τήν αὐλόπορτα, μέ τήν ἀστεία προφορά του: «"Ινο πίτι»... Καί τώρα μέ τί κουράγιο πκά νά πίστευε στήν "Ενωση της Εὐρώπης; Μέ τί θάρρος νά ἔδινε τό χέρι του στούς Γερμανούς ὄσο κι ἄν ἤξερε λογικά πώς άλλος ήταν ό φταίχτης; Κι ὕστερα, πῶς μποροῦσε νά προπαγανδίζει, νά όργανώνει διαλέξεις, δίνοντας έτσι εύκολα ἄφεση ἁμαρτιῶν, ὅταν ὁ ἴδιος μέσα του δέν είχε παραδεχθει τή λήθη; "Οχι δέν γινόταν νά συνεχίσει περισσότερο. Κι ἕτσι νικημένος, ἀνίκανος νά ἀντιδράσει πιά, μέσα σέ μιά πόλη ὅπου ὅλα βοηθοῦσαν τήν ἀνάμνηση, ὑπόβαλε σιωπηλά τήν παραίτησή του ἀπό τήν Εὐρωπαϊκή Κίνηση τῶν Νέων, πού ἔγινε δεκτή, πρέπει νά ποῦμε, χωρίς καμιά ἕκπληξη.

('Απόσπασμα άπό τό βιβλίο του «Θύματα Εἰρήνης»)

Γιώργος 'Ιωάννου:

# EN TAIS HMEPAIS EKEINAIS ...



Ντοκουμέντο άπό τή συγκέντρωση Έβραίων στήν πλατεία Έλευθερίας.

ά προσπαθήσω ώστε ή κατάθεσή μου αὐτή γιά τόν διωγμό καί τήν ἑξόντωση τῶν Ἐβραίων τῆς Θεσσαλονίκης ἐπί γερμανικῆς κατοχῆς νά εἶναι ξερή ξερή καί στεγνή — χωρίς ἱστορικές καί φιλολογικές ἐπεκτάσεις ἤ ἀμφίβολα ἀκούσματα. Καί ὅλα αὐτά ἀπό σεβασμό πρός τό φριχτό μαρτύριό τους, πού μόνο τό πένθος καί τήν ἄκρα σοβαρότητα ἐμπνέει.

Δέν είναι, ἄλλωστε, πολλά, οῦτε ἰδιαιτέρως συνταραχτικά αὐτά πού ἔχω νά πῶ ἐγώ γιά τήν ὑπόθεση, γιατί ἤμουν τότε μικρό παιδί — φτωχός καί περίκλειστος ἔφηβος — μέ βάσανα καί προβλήματα, πού τόν κρατοῦσαν κιόλας σέ ἀπόσταση ἀπό τούς ἄλλους. Πάντως, οἱ 'Εβραιοι στή Θεσσαλονίκη ἤταν τόσο πολλοί καί τόσο μπλεγμένοι μέ τή ζωή μας, ὥστε ὅσο κλειστός καί ἄν ἤσουν ἤταν ἀδύνατο νά μήν ὑποπέσει στήν ἀντίληψή σου ἡ συμφορά πού τούς είχε βρεῖ.

'Αλλά καί οἱ 'Εβραῖοι σάν λαός ἤταν ἀνέκαθεν πολύ κλειστοί καί ίδιαίτερα ἀποτραβηγμένοι ἀπό μᾶς, κι αὐτἤ τή στάση ἐξακολούθησαν, δυστυχῶς, νά τήν κρατοῦν καί ὅταν οἱ Γερμανοί ἄρχισαν νά τούς περισφίγγουν. Δέν ξέρω ἀκριβῶς τούς λόγους τῆς ἀπόστασης — ἀν καί τούς ὑ ποθέτω — ἀλλά νομίζω πώς ἤταν βαρύ σφάλμα τους αὐτό. Θά είχαν σωθεῖ καί ἀλλοι τους, πολύ περισσότεροι. 'Ο διωγμός, βέβαια, καί ἡ ἐξόντωση δέν ἐπρόκειτο νά ἀποτραπεῖ, ἀλλά θἀ σώζονταν καί ἄλλοι, ἰδίως νεώτεροι. 'Υποθέτω πώς ἡ σατανικότητα καί ἡ ἀποφασιστική σκληρότητα τῶν διωκτῶν ἕκανε τούς 'Εβραίους νά προτιμήσουν σιωπηλά τήν ὁδό τοῦ μαρτυρίου, πού τή φαντάζονταν, βέβαια, φριχτή μά μἑ κάποιο λογικό τέρμα. Καί γελάστηκαν οἰκτρά.

Είναι ἀλήθεια ὅτι ὁ ἐλληνικός λαός είχε ἀπό πάντοτε μιά στάση ἀδιάφορης ἀνοχῆς ἀπέναντι τῶν Ἐβραίων. Οὕτε τούς ἀγαποῦσε μά οὕτε καί τούς μισοῦσε. Τούς ψιλοκο ρόἴδευε, βέβαια, πράγμα πού τό μαρτυροῦν καί τά διάφορα ἀνέκδοτα καθώς καί οἱ χαρακτηρισμοί. ᾿Αλλά μίσος μέ κανέναν τρόπο δέν ἔτρεφε, ἐκτός φυσικά ἀπό μενονωμένες περιπτώσεις προσωπικῶν διαφορῶν ἄγριων ἐμπορικῶν ἀνταγωνισμῶν καί ἀρπακτικῶν ἐνεργειῶν. ᾿Αλλά αὐτά συμβαίνουν, καί πολύ συχνά μάλιστα, καί μεταξύ τῶν ἀτόμων τοῦ ἴδιου λαοῦ. Ὑπῆρχαν ἀκόμα καί κάποιες ὀργανωμένες ἀντισημιτικές ὀμάδες, πού ὅμως ἤταν τόσο ἀσήμαντες, ὥστε δέν κατόρθωσαν νά παίξουν ὀλέθριο ρόλο οὐτε καί στή διάρκεια τῆς κατοχῆς.

Οί Έβραῖοι, πάλι, ἀνταπέδιδαν τήν ἀδιαφορία μέ ἀδιαφορία ἡ μέ ψεύτικα χαμόγελα καί ψευτοπεριποιήσεις, καθώς καί διφορούμενες διπλωματικές φράσεις, πού ἔμειναν θρυλικές. Καί πιθανῶς μέ ἀνέκδοτα, πού ἀκόμα δέν ξεθάρρεψαν νά μᾶς τά ποῦνε.

Πάντως, ὄσο κι ἄν ή Θεσσαλονίκη είχε παντοῦ 'Εβραίους, τό κάτω τμῆμα της, αὐτό ἰδίως τό δυτικό, είχε τούς πιό πολλούς, είτε ὡς ὑπαλλήλους, είτε ὡς καταστηματάρχες, είτε καί ὡς οἰκογένειες. 'Ακριβῶς σ' αὐτό τό τμῆμα τούς γνώρισα καλύτερα καί μέσα σ' αὐτό τούς θυμāμα.

Από τό 1941 κατοικούσαμε στό ψηλότερο πάτωμα ένός σπιτιοῦ τῆς όδοῦ 'Ιουστινιανοῦ, πού είχε στήν ἀρχή τόν ἀριθμό 8 καί μετά 14. 'Η όδός 'Ιουστινιανοῦ στή Θεσσαλονίκη είναι αὐτή πού ἀρχίζει ἀπέναντι ἀπό τήν 'Αχειροποίητο καί διακοπτόμενη ἀπό τήν πλατεία Δικαστηρίων, φτάνει μέχρι τό λεγόμενο «Καραβάν - σαράϊ». 'Εμεῖς κατοικούσαμε στό τμῆμα τῆς 'Ιουστινιανοῦ, πού ὁρίζεται καθέτως ἀπό τή Χαλκέων καί τήν Βενιζέλου. 'Η περιοχή αὐτή, ὅπως διαβάζω τώρα στά βιβλία, ὀνομαζόταν «Παλαιά 'Οβραϊκή», πράγμα πού πιθανῶς σημαίνει ὅτι ἐκεῖ κατοικοῦσαν παλαιοί 'Εβραῖοι ἤ βρισκόταν ἡ παλαιότερη συνοικία τῶν 'Εβραίων.

Καί τό 1941 κατοικοῦσαν στήν «Παλαιά Όβραϊκή» πολλοί Έβραῖοι — παλαιοί ἤ ὄχι δέν ξέρω — ποὐ ἀποτελοῦσαν τουλάχιστο τό ἕνα τρίτο τῶν κατοίκων τῆς γειτονιᾶς. Δέν φαίνονταν πολύ φτωχοί, ἀλλά οὕτε καί πλούσιοι. Καταστηματάρχες πρέπει νά ἤτανε οἱ περισσότεροι, μικρῶν καί μεσαίων καταστημάτων. Ζοῦσαν, ὅπως εἶπαμε, πολῦ περιορισμένοι μέσα στά σπίτια τους, πολύ ἀφοσιωμένοι στίς οίκογένειές τους καί ἀπέφευγαν νά ἔχουν μαζί μας σχέσεις.

Στό δικό μας σπίτι, τῆς όδοῦ 'Ιουστινιανοῦ 14, κατοικοῦσαν δύο οίκογένειες Έβραίων στό δεύτερο πάτωμα, πού τό κρατούσαν από κοινού. Ήταν δύο ζευγάρια καί είχαν τρία παιδιά. "Ενα κοκκινομάλλικο κορίτσι δεκατέσσερα δεκαπέντε χρονών, ένα άγόρι δεκαεφτά μέ δεκαοχτώ καί ένα μικρό άγόρι τρία - τέσσερα χρονῶν, πού τό ἕλεγαν "Ινο. Τά δύο μεγάλα παιδιά πήγαιναν, βέβαια στό σχολείο. άλλά μάλλον στό γαλλικό. Δέν θυμάμαι όνόματα άλλα, παρά μόνο ἕνα ἐπίθετο. 'Ο ἕνας τους ἐλέγετο «Σιντώ». «Μαντάμ Σιντώ», λέγαμε τή μιά κυρία, ή όποία συχνά στίς σκάλες μιλούσε στά γαλλικά μέ τήν ἐπίσης γαλλομαθή νοικοκυρά μας, 'Ασημώ Κορμπάνογλου, άπό τά μέρη τής Ανατολικής Ρωμυλίας. Πάντως, μέ τίς δυσκολίες πού είχαμε όλοι μας καί μέ τίς φοβερές δυσκολίες, πού άντιμετώπιζαν οι Έβραῖοι, δέν είχαμε παρά έλάχιστα γνωριστεῖ. Αλλωστε, έγώ ήμουν μικρό παιδί και δέν μπορούσα νά άναπτύξω μόνο μου σχέσεις. Μιά φορά πήγα μαζί μέ τόν κύριο Σιντώ γιά κάποια δουλειά στό μαγαζί του, πού βρισκόταν πίσω ἀπό τήν ἀγορά Μοδιάνο, στήν Κομνηνῶν. Δέν ξέρω τί μαγαζί ήταν, γιατί, ὅπως ὅλα τά μαγαζιά τῆς έποχής δέν είχε έμπορεύματα.

Κάτω άπό τό σπίτι τῆς Ἰουστινιανοῦ ὑπῆρχαν δύο μαγαζιά. Τό ἕνα φοῦρνος καί τό ἄλλο καφεκοπτήριο. Τό καφεκοπτήριο τό είχε ό Έβραῖος Άζούς. Τό μαγαζί, πού δέν πουλούσε, βέβαια, τότε καφέ άληθινό, άλλά ἀπό ρεβύθι, κριθάρι ή σιτάρι, τό γύριζε ὁ πατέρας μέ τά δυό του παλικάρια. Ήταν ώραιοι άνθρωποι αύτοί, μέ ώραία σωματική διάπλαση καί κάτι μεγάλα έκφραστικά μάτια σάν 'Αρμένηδες. Οι δυό νεαροί, μάλιστα, ήταν παλαιστές ή πυγμάχοι κι αύτό φαινόταν άμέσως στό φκιάσιμό τους. Δέν ξέρω πού κατοικούσαν οι 'Αζούς, άλλά τόν περισσότερο χρόνο βρίσκονταν στό μαγαζί ή στό πεζοδρόμιο, ἕξω άπό τό μαγαζί τους. "Αλλωστε, καί οι άλλοι μαγαζάτορες συνήθως στό πεζοδρόμιο βρίσκονταν, καθώς καί τό τμήμα αὐτό τής Ιουστινιανού είχε - καί έχει - πολλά καταστήματα έπίπλων, πού τά ἕβγαζαν ἀπό τό πρωί στό πεζοδρόμιο. "Επιπλα, παρ' όλη τήν πείνα, πουλιόντουσαν καί τότε. Τά άγόραζαν, κυρίως, οι μαυραγορίτες, οι Γερμανοί και οι χωρικοί. Πολλά άπό τά μαγαζιά αύτά άνηκαν σέ 'Εβραίους.

Στά άλλα σπίτια, ίδίως στήν όδό Σιατίστης, κατοικοῦσαν πολύ περισσότεροι Έβραῖοι, κι αὐτό φάνηκε, ὅταν μετά τό μάζεμά τους, τά σπίτια αὐτά ἐρήμωσαν. Καί θαρρῶ πώς ἔμειναν καί χωρίς νοικοκυραίους, καθώς οἱ ἰδιοκτῆτες τους ἔλαβαν τήν ἅγουσα πρός τά στρατόπεδα.

Τό τμήμα τῆς 'Ιουστινιανοῦ ἀπό τή Χαλκέων ὥς τή Βενιζέλου σχηματίζει, μαζί μέ τήν κάθετο σ' αὐτό ὀδό Σιατίστης, ἕνα Ταῦ, ποῦ ἑάν φρουρίσεις τίς τρεῖς ἑξόδους του — Χαλκέων, Βενιζέλου καί Σιατίστης — ἑλέγχεις ὅλη τή γειτονιά. Αὐτό ἀκριβῶς ἔκαναν καί οἱ Γερμανοί. "Όταν ήρθε τό φριχτό πλήρωμα τοῦ χρόνου, τήν ἄνοιξη τοῦ 1943, και ἀποφάσισαν νά κινήσουν τόν διωγμό, πού μέ τόση ἐπιμέλεια εἶχαν ὅλο αὐτό τό διάστημα προετοιμάσει, ἕνα ἀπό τά προσωρινά γκέτο πού δημιούργησαν ἤταν καί αὐτό τό Ταῦ τῶν ὁδῶν 'Ιουστινιανοῦ καί Σιατίστης.

Είναι γνωστή, ἤ μάλλον ἀρκετά γνωστή, ἡ διαδικασία, πού τηρήθηκε γιά νά ἐπιτευχθεῖ, χωρίς ἰδιαίτερη ἀναταραχή, τό μάντρωμα τόσων χιλιάδων ἀνθρώπων. Ἀκόμα καί τά ἐγκλήματα πού γίνονται μέ πλήρη ἄνεση ἀπό πάνοπλους εἰς βάρος ἀόπλων, ἀκόμα κι αὐτά ἔχουν τίς δυσκολίες τους. Καί ἄμα είσαι σχολαστικός καί μανιακός μέ τήν τάξη, τότε ἡ ἀκαταστασία μπορεῖ νά σέ ἀρρωστήσει. Ἔτσι κι ἐδῶ' ὑπῆρχαν προβλήματα γιά τήν τρομοκράτηση, προβλήματα γιά τήν περιφρόνηση, προβλήματα γιά τόν ἑξευτελισμό, τήν ἀπογραφή, τό σημάδεμα, τήν καταλήστευση τῶν περιουσιῶν, τό μάντρωμα, τήν μεταφορά στό σταθμό, τήν παραμονή κοντά στό σταθμό, ὥσπου νά ἑτοιμασθεῖ τραῖνο, τή μεταφορά μἑ τά τραῖνα, τήν τελική καταλήστευση καθ' όδόν, τή διαλογή, τήν κάποια χρησιμοποίηση, τήν άμεση ἐξόντωση τῶν ἀδύναμων, τήν ἐξόντωση τελικά ὅλων. Αὐτά ἕπρεπε νά λυθοῦν, ἤθελαν δουλειά, σχέδια. Καί λύθηκαν, πράγματι, κατά ἱδανικό τρόπο.

Πρῶτα πρῶτα, ἀπό τόν πρῶτο καιρό τῆς κατοχῆς ἐμφανίσθηκαν σἐ ὁρισμένα, μαγαζιά, καί μάλιστα τῆς Τσιμισκῆ, κάτι τυπωμένα χαρτόνια, ποὐ ἕγραφαν: «ΟΙ Ἑβραῖοι είναι ἀνεπιθύμητοι». Τά χαρτόνια αὐτά τά ἑβαζαν στό τζάμι τῆς βιτρίνας καί τῆς εἰσόδου. Στήν ἀρχή αὐτό μᾶς ἕκανε ἐντὐπωση, ἄσχημη ἐντύπωση, ἀλλά γρήγορα τό συνηθίσαμε, καθώς εῖχαμε κάθε μέρα καί νέα βάσανα. Στό κάτω - κάτω ἑμεῖς δέν είμασταν Ἐβραῖοι.

"Υστερα μάθαμε πώς στήν πλατεία Ἐλευθερίας — τί εἰρωνική σύμπτωση! — οί Ἐβραῖοι ἕπαθαν ἀπό τούς Γερμανούς μεγάλη νίλα κάποιο πρωινό. Αὐτά ὅλα τά μαθαίναμε ἀπό τόν κόσμο. Οἱ Ἐβραῖοι τοῦ σπιτιοῦ μας δέν ἕβγαζαν ἄχνα: Ἐκεῖνος ὅμως ὁ κύριος Σιντώ εἶχε μείνει πετσί καί κόκαλο.

Κάποιο χειμωνιάτικο πρωί ἀντικρύσαμε ξαφνικά ὁρισμένους νά κυκλοφοροῦν στούς δρόμους μ' ἕνα μεγάλο πάνινο ἀστέρι στό μέρος τῆς καρδιᾶς. "Ητανε οἱ 'Εβραῖοι πού εἶχαν πάρει διαταγή νά τό φοροῦν καί στήν παραμικρή τους μετακίνηση, ἀλλιῶς κινδύνευαν. Καί αὐτό τότε δέν σήμαινε τίποτε ἄλλο ἀπό θάνατο. Οἱ 'Εβραῖοι τοῦ σπιτιοῦ μας καί πάλι δέν ἕβγαζαν ἄχνα. Νόμιζαν ἴσως πώς μέ τήν ἄκρα ὑπομονή καί ταπείνωση θά κατόρθωναν νά κάμψουν τόν παράφρονα διώκτη τους.

Η Θεσσαλονίκη γιά άρκετές ήμέρες, ὄχι περισσότερες από μήνα, είχε πλημμυρίσει από κίτρινα κινούμενα αστρα. Πραγματικά ήταν πολύ καλομελετημένο τό σημάδι. Διακρινόταν από πολύ μακριά. Ό συμμαθητής μας - στό Γ΄ γυμνάσιο άρρένων - Μπεραχιας ήρθε στό σχολείο φορώντας τό ἄστρο του. Τά παιδιά, πού δέν καταλάβαιναν άπό τέτοια, είδαν τό πράγμα ἀπό τήν εὕθυμη πλευρά καί άρχισαν νά τόν πειράζουν. Ήταν, άλλωστε, οί περισσότεροι παιδιά των πάνω συνοικιών τῆς Θεσσαλονίκης, ὅπου είχε έλάχιστους Έβραίους, καί ήταν ἀσυνήθιστα στή θέα τοῦ ἄστρου. Ἐκτός αὐτοῦ ἡταν παιδιά τῆς ἐργατιᾶς, τῆς φτωχολογιάς, κακομαθημένα, πεινασμένα, άρπακτικά, σκληρά παιδιά, μέ πολλή ζήλεια μέσα τους πρός τήν οίκονομική άνεση. 'Ακόμη καί μένα μέ τυραννούσαν, γιατί ήμουν πιό συμμαζεμένος από αύτούς. Κάποια στιγμή, θυμαμαι, ἕνας τους ἕκανε ἕνα χάρτινο σταυρό, πῆρε ρετσίνι άπό τά πεῦκα τῆς αὐλῆς, καί κόλλησε τόν σταυρό στή ράχη τοῦ Μπεραχιā, στό παλτό του. Ό καημένος ὁ Μπεραχιāς, πού είχε κάτι τό μή παιδικό ἀπάνω του, περπατοῦσε ἀργά μέ τό άστρο μπροστά καί τό σταυρό στήν πλάτη. Άλλά δέν μπορώ νά πώ ότι γινόταν καμιά καζούρα γύρω του. Ηταν ένα κακόγουστο άστεῖο, πού είναι ζήτημα ἄν ὁ ἴδιος τό κατάλαβε. Σέ λίγες μέρες ἕπαψε νά ἕρχεται σχολεῖο. Ήταν ἕνα παιδί ψηλό, σιωπηλό, ἀργοκίνητο καί πάρα πολύ ήσυχο.

"Ημούν ἴσως ὁ μόνος ἀπό τοὺς συμμαθητές μου, ποὑ κατοικοῦσα μέσα σέ τόσους 'Εβραίους. Πήγαινα σ' αὐτό τό σχολεῖο γιατί ὅταν τό εἶχα ἀρχίσει καθόμασταν στήν περιφέρειά του. "Όταν μετακομίσαμε, βρεθήκαμε στήν περιφέρεια τοῦ Δ' ἀρρένων, μά ἐγώ ἐξακολούθησα νά πηγαίνω στό Γ'. Καθώς, λοιπόν, δέν είχαμε 'Εβραίους, οἰ συμμαθηταί μου δέν ἐνδιαφέρονταν γιά τά παθήματά τους, γι' αὐτό καί ἐγώ δέν μιλοῦσα καθόλου γιά ὄσα ἕβλεπα καί ἄκουγα στή γειτονιά μου. 'Ακολουθοῦσα ἀσυναίσθητα τήν τακτική σιωπῆς τῶν 'Εβραίων ἀπέναντι σέ τρίτους. Τό ίδιο ἕκαμνα καί στά συσσίτια τῶν κατηχητικῶν σχολείων, ὅπου ἔτρωγα κάθε μεσημέρι. Δέν γινόταν λόγος καί δέν μιλοῦσα. Καί δέν νομίζω πώς ἤταν ἀπό φόβο. Δέν εἴχαμε συναίσθηση τοῦ κινδύνου.

"Ετσι δέν είπα τίποτε, δταν κάποια μέρα είδα στή πόρτα τοῦ διαμερίσματος τῶν 'Εβραίων κολλημένο ἀπέξω ἕνα χαρτί, πού ἕγραφε τά ὀνόματα αὐτῶν πού κατοικοῦσαν μέσα. Τά ὀνόματα ἦταν πολύ περισσότερα ἀπό ὅσα ξέρα-

## Έν ταις ήμέραις ἐκείναις...

με κι ἕτσι μάθαμε πώς μέσα στό διαμέρισμα εἶχαν ἐγκατασταθεῖ — ἄθελά τους βέβαια — καί ἄλλες οἰκογένεις Έβραίων, ἀπό ἄλλες γειτονιές, μή ἑβραϊκές, ὅπου ἤταν δύσκολο νά φρουροῦνται.

'Η γειτονιά μας, λοιπόν, τό Ταῦ αὐτό πού περιέγραψα πρωτύτερα, γινόταν γκέττο ἑβραϊκό. Ταυτόχρονα, στίς ἑξόδους τοῦ Ταῦ — Χαλκέων, Βενιζέλου καί Φιλίππου — ἕκαναν τήν ἑμφάνισή τους σκοποί χωροφύλακες - δικοί μας χωροφύλακες — πού φρουροῦσαν μέρα καί νύχτα. Αὐτό σήμαινε ὅτι οἱ 'Εβραῖοι καί μέ τό ἄστρο ἀκόμα δέν μποροῦσαν νά κυκλοφοροῦν στήν πόλη, παρά μόνο στό γκέττο τους. Κι αὐτό, βέβαια, ὁρισμένες ὥρες. Τώρα, φαντάζομαι ὅτι θά εἰχαν ὅημιουργηθεῖ καί πολλά ἀλλα τέτοια γκέττο. "Ετσι, οἱ 'Εβραῖοι, ὅπου βρέθηκαν, βρέθηκαν. Δέν μποροῦσαν πιά νά πᾶνε οῦτε στά μαγαζιά τους, οῦτε στούς συγγενεῖς τους, ἀν αὐτοί ἕμεναν σἑ ἅλλο γκέττο, οῦτε στά ψώνια τους. "Επαψαν σχεδόν νὰ κυκλοφοροῦν.

Κλεισμένοι στά σπίτια τους, καρτερούσαν. Στούς δρόμους τοῦ γκέττο, ἐκτός ἀπό μᾶς, κυκλοφοροῦσαν, καί μάλιστα μέ ζωηρότητα, ὀρισμένοι νεαροί Ἐβραῖοι, μέ ἕνα κίτρινο περιβραχιόνιο στό μπράτσο. Ἡταν, φαίνεται, ἕνα είδος πολιτοφύλακες, πού τούς είχε ὁρίσει ἡ κοινότητα. Γ σως καί οἱ Γερμανοί. Τούς μισούσαμε πάντως, χωρίς νά ξέρουμε ἀκριβῶς τόν λόγο. Ἡ κινητικότητα καί ἡ αὐτοπεποίθησή τους τούς ἕκαμνε ὕποπτους στά μάτια μας. Καί μᾶλλον είχαμε δίκαιο, γιατί μερικοί ἀπό αὐτούς ἕκαναν τής ἑμφάνισή τους στή γειτονιά καί μετά τό μάζεμα τῶν Ἐβραίων, ἕχοντας πάντα τό ἴδιο ὕφος. Ὑστερα δἑν ξαναφάνηκαν.

Οἱ ὑπόλοιποι ἐμεῖς μπαινοβγαίναμε στό μεταξύ ἐλεύθερα ἀπό τό γκέττο. Ἐγώ πήγαινα κανονικά στό σχολεῖο καί οἱ δικοί μου στίς διάφορες δουλειές. Οὐδείς μᾶς ἐμπόδισε, οὐτε μᾶς ζήτησε ποτέ ταυτότητα. Καί μήπως εἶχαμε ταυτότητα; Γι' αὐτό πιστεύω πάντοτε, πώς ἀκόμα καί τήν ὕστατη ἐκείνη στιγμή ἤταν ἀρκετά εὕκολη ή διαφυγή πολλῶν Ἐβραίων: Βέβαια' ὑπῆρχαν ἐκεῖνες οἱ καταστάσεις στήν πόρτα. Ἀλλοίμονό τους ἀν δέν βρίσκονταν σωστοί σέ μιά καταμέτρηση.

Στό σπίτι μου σιγοκουβέντιαζαν ὄτι θά τούς πάρουν, θά τούς «σηκώσουν», ὅπου νά 'ναι, οὶ Γερμανοί τούς Έβραίους. Τούς λυπόμασταν, βέβαια, πάρα πολύ, ἀλλά δέν βάζαμε μέ τό νοῦ μας τό κακό, πού σέ λἰγο ἕγινε. Οῦτε καί οἱ 'Εβραῖοι — αὐτοἱ τοῦ σπιτιοῦ μας, τουλάχιστο — ἕβαζαν τέτοια συμφορά μέ τό νοῦ τους. 'Η μαντάμ Σιντώ παραπονιόταν στή μητέρα μου, ὅτι ἐκεῖ στήν Κρακοβία, ὅπου θά τούς πἂνε, κάνει πολύ κρύο καί οἱ ἐκεῖ 'Εβραῖοι μιλοῦν ἄλλη γλώσσα. "Ετσι δέν θά μποροῦν νά συνεννοηθοῦν. "Εμένα μέ κυνηγοῦσε ἡ μαντάμ Σιντώ γιά νά μοῦ δώσει μιά μεγάλη πήλινη θερμάστρα, πού τήν εἶχαν σέ κάποια ἀποθήκη. 'Η ἀποθήκη βρισκόταν ἕξω ἀπό τό γκέττο. "Ηθελε ἁπλῶς νά συνοδέψω τόν χαμάλη, πού θά τόν πλήρωνε αὐτή. Ἐγώ μέ διάφορες δικαιολογίες ἀρνήθηκα, χωρίς νά ξέρω τό γιατί. Λυπόμασταν νά παίρνουμε πράγματα ἀπό τοὐς καταδικασμένους ἀνθρώπους.

Κατά βάθος ὑποψιαζόμασταν ὅτι κάτι τό πολύ σοβαρό συμβαίνει, κάτι τό ἀνείπωτο. Καί οἱ Ἑβραῖοι, βέβαια, ἀνησυχοῦσαν πολύ περισσότερο ἀπό ὅ,τι ἕδειχναν. Τίς νὑχτες ἀκούγαμε πνιχτές ψαλμωδίες, προερχόμενες ἀπό τό σκοτεινό διαμέρισμά τους. Καθότουσαν ὅλοι στό σαλόνι, μές στά σκοτεινά, καί σιγοέψελναν. Κάποιες βραδιές, ἀπό τά γύρω σπίτια καί ἰδίως ἀπό τόν ὀδό Κλεισούρας, πού ἕπεφτε πίσω μας καί εΙχε πολλούς Ἑβραίους, ἀκούσαμε ἀργά τά νύχτα γέλια, τραγούδια καί παλαμάκια. Παραξενευτήκαμε πάρα πολύ. Ποιοί ἤταν αὐτοί πού γλεντοῦσαν; Τήν ἀλλη μέρα μάθαμε. Παντρεύονταν οἱ Ἐβραῖοι ἀράδα. Ταχτοποιοῦσαν ἐκκρεμότητες, ἀποβλέποντας ἀσφαλῶς καί σέ μιά διαφορετική μεταχείριση, ἐφόσον θά.ἤταν παντρεμένοι. Δέν μποροῦσαν νά φανταστοῦν τή σκληρότητα τοῦ διώκτη τους, τά σχέδιά του...

'Απέναντί μας, στήν ἀριστερή γωνία 'Ιουστινιανοῦ καί Σιατίστης, ἕμενε ἕνα ἀντρόγυνο, πού ἡ γυναίκα μόλις εἶχε γεννήσει. 'Ηταν ἄνθρωποι συμπαθεῖς καί μᾶλλον εὐκατάστατοι. Αὐτοί ἕκαναν τό ἑξῆς: Κατέβασαν ἕνα σχοινάκι ἀ πό τό μπαλκόνι τους ὥς κάτω στό κρεβατάδικο.' Ἐκεῖ ἀνάμεσα στίς τέντες καί τούς σπάγγους τό σχοινάκι δέν διακρινόταν. 'Όταν ὁ κρεβατᾶς ἕβλεπε κάποια ὕποπτη κίνηση, τραβοῦσε τό σχοινάκι. Προφανῶς τό σχοινί συνδεόταν μέ κουδούνι ἢ καμπανάκι. Πρέπει νά λάβαιναν κάποια μέτρα ἐπάνω, στό σπίτι τῆς λεχώνας, ὅταν χτυποῦσε τό καμπανάκι. Είναι τό μόνο μέτρο ἄμυνας, πού ὑπέπεσε στήν ἀντίληψή μου, ἐν ταῖς ἡμέραις ἐκείναις. 'Αλλά τί νά κάνει ἕνα κουδουνάκι, μπροστά στήν καλοστημένη γερμανική μηχανή τοῦ ὀλέθρου; Σἑ λίγες μέρες καί ἡ λεχώνα



Στό σταθμό. Τελευταΐες στιγμές τῶν Ἐβραίων τῆς Θεσσαλονίκης στήν Ἐλλάδα. ᾿Από τούς 56.000 θά ἐπέστρεφαν μόλις 1.950...

καί τό μωρό, καί οἱ νειόπαντροι, καί ὄλος ὁ κόσμος, ξεριζώθηκαν ἄγρια καί τράβηξαν τόν δρόμο τοῦ μαρτυρίου. Δέν πιστεύω νά ἄντεξαν πολύ.

Βρισκόμαστε πιά στήν ἄνοιξη τοῦ 1943. Ἡ κατάσταση στά πολεμικά μέτωπα έχει άλλάξει καί μάλιστα εἰς βάρος τοῦ "Αξονα. "Ακρες μέσες, μαθαίνουμε τά νεώτερα καί στηλωνόμαστε. 'Αλλά καί ή έσωτερική κατάσταση ἕχει κάπως άλλάξει. ή Έλλάδα δέν είναι ή παραλυμένη έκείνη χώρα του 1941, τήν έπαύριο τῆς ἤττας. Ἔχει φουντώσει ἡ άντίσταση στά βουνά, άλλά καί μέσα στίς πόλεις. Βέβαια, ή Θεσσαλονίκη δέν ἔχει πολύ κοντά της «δύσκολα» βουνά δύσκολα γιά τούς διῶκτες. Καί αὐτό ήταν ἀκόμα μιά ἀτυχία γιά τούς Έβραίους της. Θά ξέφευγαν πρός αὐτά μερικοί. 'Από παντοῦ δηλαδή μαυρίλα. 'Ιδιαίτερα ἄτυχοι οί Εβραίοι της Θεσσαλονίκης. Άφου τράβηξαν τίς μπόρες καί τίς μεγάλες πεῖνες καί τίς ἀλαζονίες τοῦ φαντασμένου κατακτητή, χάθηκαν ἀπάνω στήν ώρα πού τά πράγματα γιά όλους τούς ἄλλους - γιά όλους τούς ἄλλους έμας είχαν πάρει νά καλυτερεύουν. Τώρα πιά ἀκόμα καί ἡ ἀγορά ἔχει τρόφιμα. Πανάκριβα, βέβαια, άλλά ἔχει. Δέν πεθαίνεις εŭκολα ἀπό τήν πείνα τώρα. Πεθαίνεις ἀπό ἄλλα πράγματα' άπό πυροβολισμούς, τουφεκισμούς, έγκλεισμούς καί στρατόπεδα, άρρώστιες, άλλά ὄχι ἀπό ἄμεση καί ώμή πείνα. Η ζωή τώρα είναι μαυρόασπρη, ὄχι γκριζαρισμένη πέρα ώς πέρα. Αύτά γιά μας, ένω γιά τούς Έβραίους τά πάντα μαῦρα κι ἄραχλα. Μόνο τό χειρότερο περιμένουν.

"Ωσπου κάποιο ξημέρωμα τοῦ 'Απριλίου ξέσπασε τό μέγα κακό. "Ένα μεγάφωνο οὐρλιάζει ἀπαίσια στό δρόμο. «"Ολοι οἱ 'Εβραῖοι στίς πόρτες. "Ετοιμοι γιά ἀναχώρηση!». Είναι τό αὐτοκίνητο τῆς προπαγάνδας, ἕνα μαῦρο «"Οπελ». Λαρυγγώδεις φωνές, κτηνώδη προστάγματα γερμανικά. Είμαστε μπλοκαρισμένοι ἀπό τά "Ες "Ες.

Ντυνόμαστε ὅπως - ὅπως καί κατεβαίνουμε ἀπό τό πέμπτο πάτωμα στό δεύτερο. «Τούς παίρνουν τούς Έβραίους. Ήρθε ή ὥρα!».Οί Έβραῖοι βρίσκονται σέ ἀλλοφροσύνη. Ἀλλοφροσύνη ὄχι τόσο ἀπελπισίας, ὅσο ἑτοιμασίας. Νά μή ξεχάσουν τίποτε ἀπό τά ἀπαραίτητα ἀπό ὅσα εἶχαν σκεφτεῖ. Βέβαια, τά βασικά τά ἔχουν ἕτοιμα, ἀπό



Ό,τι μπόρεσε ό καθένας πήρε στά χέρια του...

μέρες ἀμπαλαρισμένα, ἀλλά τρέχουν ἀλλόφρονες γιἀ τὰ ψιλοπράγματα. Ἡ κυρία Σιντώ βράζει αὐγό γιά τόν Ἱνο. Τοῦ τό μπουκώνει, ἐνῶ ἀπό τήν ἐξώπορτα κάτω ἔρχονται κτηνώδεις γερμανικές προσταγές. Ἐχουν κατέβει καί ἀπό τὰ ἄλλα πατώματα συγκάτοικοι, γυναῖκες κυρίως. Φιλιοῦνται σταυρωτά μέ τήν κυρία Σιντώ. Μιἀ δικιά μας σταυροκοπιέται καί λέει δυνατά: «Μάρτυς μου ὁ Θεός, θὰ σῷς τὰ δώσω πίσω ὅλα». Φαίνεται τῆς ἔχουν ἐμπιστευθεῖ πράγματα καί μπορῶ νὰ πῶ ὅτι σωστὰ τήν ἔχουν διαλέξει.

"Ένας ἕνας κατεβαίνουν οἱ Έβραῖοι τή στριφογυριστή σκάλα, ὅπου ἐγώ, ξύνοντας μέ ἕνα καρφί τή λαδομπογιά τοῦ τοίχου, εἶχα γράψει μέ μεγάλα γράμματα ΕΠΟΝ. Ό πατέρας μου κόντεψε νά μέ δείρει. «Στό σπίτι σου μέσα τό γράφεις;», μοῦ φώναξε. Τελευταία κατεβαίνει ἡ κυρία Σιντώ, κρατώντας τόν "Ινο ἀπό τό χέρι. Μισοκατεβαίνω καί κοιτάζω κρυφά στήν ἑξώπορτα. Στέκονται ὅλοι ἀραδιασμένοι στήν πόρτα σά νά πρόκειται νά βγοῦν φωτογραφία. Θά περάσει ὁ ἕλεγχος, θά δοῦνε ἅν είναι ὅλοι παρόντες καί θά τούς προσθέσουν στή γραμμή. Οἱ δικοί μας είναι ἐντάξει, ὅλοι παρόντες. «Καλά παιδιά».

Οἱ πόρτες τοῦ διαμερίσματος τῶν Ἐβραίων μένουν ἀνοιχτές. Οἱ συγκάτοικες παίρνουν ὅ,τι μποροῦν καί, ὅπως ἀποδείχτηκε, καλά κάνουν. Παίρνουν κυρίως ρουχισμό καί μικροπράγματα, ποὑ μποροῦν νά μεταφερθοῦν στά γρήγορα. Γιατί ὑπάρχει μεγάλος φόβος. Οἱ Γερμανοί ἀπό μέρες ἔχουν διακηρύξει πώς ὅποιος παίρνει τά ὑπάρχοντα τῶν Ἐβραίων τόν περιμένει — τί ἄλλο; — τόν περιμένει θάνατος.

Έγώ ἀνεβαίνω καί ἑτοιμάζομαι γιά τό σχολεῖο. "Ημουν πολύ πειθαρχικός, ἀλλά καί ἤθελα νά ξεφύγω ἀπό αὐτῆ τήν κόλαση. Καθώς ἑτοιμάζομαι βλέπω ἀπ' τό παράθυρο στήν 'Εγνατία φάλαγγες 'Εβραίων νά όδηγοῦνται μέ τά πόδια στό σταθμό. Είναι 'Εβραίοι ἀπό ἄλλες γειτονιές καί θά πρέπει νά ἔχουν κινήσει πιό νωρίς ἀπό τούς δικούς μας, Είναι ζωσμένοι ἀπό πάνοπλους Γερμανούς μέ προτεταμένα τὰ ὅπλα, σάν νά είναι μεγάλοι ἐγκληματίες, πού ὑπάρχει φόβος ἀπό στιγμή σέ στιγμή νά τό σκάσουν. Στό τέλος τῆς κάθε φάλαγγας πηγαίνουν φορεῖα μέ ἀνήμπορους, καί τά κουβαλοῦν νεαροί 'Εβραῖοι.

Τούς δικούς μας Έβραίους δέν τούς είδα πού ἕφευγαν. Δέν βόλευε τό σπίτι κι ὕστερα ἤταν ἐπικίνδυνο νά κοιτάζεις ἀπό τόσο κοντά. Όταν βγῆκα μέ τήν τσάντα μόλις τούς είχαν πάρει, ἀλλά οἱ σκοποί χωροφύλακες ἀκόμα φύλαγαν στίς ἑξόδους. Βγῆκα ἀπό τήν ἕξοδο τῆς Χαλκέων. «Ποῦ πᾶς;» μοῦ είπε μαλακά ὁ χωροφύλακας, πού φαινόταν ταραγμένος. «Σχολεῖο» τοῦ είπα καί ἕκανα νά τοῦ δείξω τό πάσο, πού είχα ὡς παιδί σιδηροδρομικοῦ. «Πέρνα» μοῦ είπε, προτοῦ τό δείξω. Κι ἕτσι πέρασα στήν πλατεία Δικαστηρίων, πού μόνο τό κάτω μέρος της ἤταν ἐλεύθερο. Τό ἑπάνω της, μέχρι τό ὕψος τῆς Ίουστινιανοῦ, ἤταν μέγα γερμανικό στρατόπεδο ὀχημάτων, μηχανοκινήτων, τάνκς, ἀντιαεροπορικῶν καί κάθε μηχανῆς πολέμου. ᾿Απορῶ πῶς δέν μᾶς ἔκαψαν τά συμμαχικά ἀεροπλάνα.

Τότε, έκεῖ, ἀνάμεσα στά πεῦκα πού περιβάλλουν τήν Παναγία Χαλκέων, παρατήρησα ὁμάδες γύφτων, ἀλλά ὄχι μόνο γύφτων, πού κοίταζαν μέ βουλιμία πρός τή γειτονιά μας. Γιά τήν ὥρα ὅμως δέν τολμοῦσαν νά πλησιάσουν, γιατί ὑπῆρχαν οἱ σκοποί. Ήσαν, βέβαια, είδοποιημένοι καί προφανῶς κάπως ἕμπειροι ἀπό ἄλλα μαζέματα Έ βραίων, σέ ἄλλες γειτονιές, πού είχαν γίνει τίς προηγούμενες μέρες, ἀλλά ἐμεῖς δέν τά πήραμε είδηση. Ήξεραν πώς ἡ αὐστηρή διαταγή τῶν Γερμανῶν γιά τίς ἐβραϊκές περιουσίες δέν ἐτηρεῖτο καί τόσο, γι' αὐτό καί ἤταν ἕτοια πράγματα. Νόμισα πώς είναι περίεργοι πού κοιτάζουν.

Στό σχολεῖο, πού βρισκόταν ὅπως εἶπα μακριά, κοντά στοῦ Κεμάλ τό σπίτι, δέν ὑπῆρχε ἰδιαίτερη συγκίνηση. Οἱ περισσότεροι συμμαθητές μου δέν ἤξεραν κάν ὅτι οἱ Γερμανοί μαζεύουν τοὐς Ἑβραίους καὶ σίγουρα κανένας τους δέν εἶχε δεῖ αὐτά ποὑ εἶδα ἐγώ πρωί πρωί. Σέ λίγο κι ὲγώ

## Έν ταις ήμέραις ἐκείναις...

ξεχάστηκα κι όταν ἄρχισε τό μάθημα ξεχάστηκα όλότελα. Παιδί πράμα...

Τό μεσημέρι γυρίζοντας ἄρχισα, μόλις ξαναβρέθηκα στήν περιοχή τῆς μεγάλης πλατείας, νά ξαναμπαίνω στό κλίμα. "Οσο πλησίαζα τόσο καταλάβαινα, ὅτι εἶχε γίνει διαρπαγή — γιάγμα. "Αλλωστε, κάτι τελευταῖοι κακομοίρηδες ἀκόμη σέρναν μπαούλα καί ντιβάνια καί ἀδειανά συρτάρια μέσα στά χώματα. Καί κάτι χοντρούς τόμους βιβλίων, δερματόδετους.

Στό σπίτι μας ή ἑξώπορτα διπλανοιγμένη, παραγεμίσματα ἀπό στρώματα, χαρτιά καί σκουπίδια στίς σκάλες. Τό διαμέρισμά τῶν Ἐβραίων ὀρθάνοιχτο καί σαφῶς λεηλατημένο. Δέν είχε σχεδόν τίποτε μέσα. Σκουπίδια, βέβαια, ἄφθονα στό πάτωμα, στοῖβες φλούδια ἀπό πασσατέμπο, πού φαίνεται ὅτι ἔτρωγαν οἱ Ἐβραῖοι τίς νύχτες τῆς ἀναμονῆς, καὶ σκισμένα βιβλία στό μπάνιο. Αὐτά ῆταν τό μόνο πράγμα ποὑ μέ συγκίνησε. Στήν κουζίνα τά πλακάκια τοῦ τζακιοῦ ξηλωμένα, προφανῶς γιά τόν κρυμμένο «θησαυρό» καί στή γωνιά τοῦ δωματίου ἕνα μόνο κρεβάτι μέ σπασμένες μερικές σοῦστες. Στό κρεβάτι αὐτό, πού τό ἀνεβάσαμε σἑ λίγο, κοιμόμουνα ὥσπου ἕγινα μεγάλος.

Τό χειρότερο όμως ήταν τό έξῆς: τά τάγματα καί τά συντάγματα τῶν ἐπιτεθέντων γύφτων δέν περιορίσθηκαν στό διαμέρισμα τῶν Ἐβραίων, ἀλλά ἔβγαλαν καί ὅλα τά παραθυρόφυλλα τῆς σκάλας, καθώς καί τά καπάκια ἀπό τά κουδούνια! Χρόνια, πολλά χρόνια, κάναμε γιά νά τά ξαναπεράσουμε. Παγώσαμε, βραχήκαμε καί γλιστρήσαμε ἀπό τό χιόνι καί τόν πάγο ἅπειρες φορές σἑ κείνη τήν ἀπροστάτευτη σκάλα. Οἱ δικοί μου μοῦ εἶπαν πώς μἑ κόπο ἑσωσαν τό διαμέρισμά μας ἀπό τή λεηλασία. Βγῆκαν καί στέκουνταν στό κεφαλόσκαλο ἀρματωμένοι μἑ ὅτι μποροῦσαν. Πάλι καλοί ὅμως ἤταν ἐκείνοι οἱ «γύφτοι». Γιατί ἅν ἤταν οἱ τωρινοί, θά εἶχαν βάλει καί φωτιά στό σπίτι.

Στήν ἀρχή νομίσαμε ὅτι τοὺς Ἑβραίους τοὺς Φόρτωσαν ἀμέσως στά τραῖνα. "Υστερα μάθαμε ὅτι τοὺς συγκεντρώνουν στό σταθμό, στό συνοικισμό τοῦ σταθμοῦ, πού τόν ἔχουν περιφράξει, κι ἀπό κεῖ παίρνουν λίγους λίγους καί τοὺς στέλνουν μέ ἑμπορικά τραῖνα κατάκλειστα. "Αλλωστε, σέ λίγο μάθαμε τά πράγματα ἀπό πρῶτο χέρι.

Ό πατέρας μου ήταν μηχανοδηγός, όδηγοῦσε τραῖνα. Τά τραῖνα μερικές μόνο φορές ήταν ἐπιβατικά. Συνήθως ήταν στρατιωτικά, γιά τόν στρατό κατοχῆς. Τότε, στά βαλκανικά σύνορα δέν ὑπῆρχαν. Ήταν παντοῦ γερμανική στρατοκρατία. Ἰδίως μέ τήν Σερβία εἴμασταν ἐνωμένοι σιδηροδρομικῶς. Τά ἑλληνικά τραῖνα δέν σταματοῦσαν, ὅπως τώρα, στήν Εἰδομένη. Ἀλλά, ἑάν χρειαζόταν, μέχρι Βελιγράδι ἀνέβαιναν. Ἐφευγε ὁ πατέρας μου καί δέν ξέραμε πότε θά γυρίσει. Γυρνοῦσε ξαφνικά. Κατάκοπος, καταλερωμένος, μέ σαπισμένες τίς κάλτσες στά πόδια του. Φοβερή κατάσταση.

Ένα βράδυ, ἀργά, γύρισε ἰδιαίτερα φαρμακωμένος. Εἰχε όδηγήσει ἕνα τραῖνο μέ Ἐβραίους μέχρι τή Νίς. «Μεγάλο κακό γίνεται μέ τούς Ἐβραίους», ἐλεγε. «Τούς πηγαίνουν μέ ἐμπορικά βαγόνια κατάκλειστα, χωρίς τροφή καί νερό. ἘΑκόμα καί χωρίς ἀέρα. Οἱ Γερμανοί μᾶς ἀναγκάζουν νά σταματοῦμε τό τραῖνο μέσα στίς ἑρημιές, γιά νά γίνει τό ξάφρισμα. Μέσα ἀπό τά βαγόνια κλωτσᾶνε καί φωνάζουν. Δέν είναι μόνο γιά νερό καί άέρα, άλλά καί γιά νά βγάλουν τούς πεθαμένους. "Εβγαλαν άπό ἕνα βαγόνι ἕνα παιδάκι σάν τόν Τάκη μας», είπε καί χάιδεψε τόν άδελφό μου. 'Απάνω σ' αὐτό τόν ἕπιασαν τά κλάματα. Τρανταχτά κλάματα μέ λυγμούς. «Οι Γερμανοί δέν μποροῦν νά περπατήσουν, ἀπό τά ρολόγια, τά βραχιόλια καί τά περιδέραια, πού μαζεύουν μέ τό πιστόλι στό χέρι. Μοῦ πέταξαν καί μένα αὐτά, στόν λοκφύρερ». 'Ηταν κάτι ἄχρηστα ρολόγια, πού δέν δούλευαν καί ισως νά τά ἕχω ἀκόμα κάπου.

Έκανε καί ἄλλα τέτοια τραΐνα ἀργότερα μέ τήν ίδια πάντα σύγχυση. Μᾶς μιλοῦσε μέ φρίκη γιά τήν κόλαση τοῦ στρατοπέδου τοῦ σταθμοῦ. Οἱ Γερμανοί είχαν βάλει ἄγριο χέρι στίς γυναῖκες. Οἱ Ἐβραῖοι τοῦ σταθμοῦ είχαν καταρρακωθεῖ. Ἡ πείνα, ἡ βρώμα, οἱ ἀρρώστιες, οἱ κτηνωδίες, Τώρα διαβάζουμε πώς οἱ Ἐβραῖοι τῆς Ἐλλάδας ἔφτασαν ἰδιαίτερα ἀδυνατισμένοι καὶ ὀδηγοῦνταν οἱ περισσότεροι κατευθείαν στούς φούρνους...

Σέ λίγες μέρες ήρθε στό σπίτι ἕνας ψηλός, ξερακιανός, μεγάλης κάπως ήλικίας, Γερμανός πολίτης, συνοδευόμενος ἀπό ἕνα διερμηνέα. Ζήτησε νά τοῦ ἀνοίξουν τό διαμέρισμα τῶν Ἐβραίων. Μπῆκε μέσα καί ἄρχισε νά μετράει δυνατά τά δωμάτια: ein, zwei, drei... «Γερμανός! Θά ἔχουμε τώρα συγκάτοικο Γερμανό. Ποιός ξέρει τί διάβολος εἶναι..., λέγαμε.

Καί πράγματι αὐτός τό πῆρε. 'Αλλά δέν ῆταν Γερμανός. 'Ηταν ἕνας καράβλαχος ἀπό τή Δυτική Μακεδονία, ποὐ είχε σπουδάσει στή Γερμανία καί τώρα τά 'χε καλά καί περίκαλλα μέ τούς Γερμανούς. Τούς ἕκαμνε τεχνικά ἑργα. Αὐτός ἐγκαταστάθηκε γιά χρόνια ἐκεῖ. Καί ή ἀλήθεια εἶvaι, ὅτι, ἐκτός ἀπό τίς γεροπαραξενιές του, διόλου δέν μᾶς πείραξε. Δέν ῆταν καταδότης. 'Όταν ἔφυγαν οἱ Γερμανοί καί ἡρθε τό ΕΑΜ, τά χρειάστηκε. "Αρχισε νά μᾶς γλυκομιλάει καί νά μᾶς ξέρει. Ἐμεῖς εἴμασταν οἱ προλετάριοι τοῦ μεγάρου καί μέ μᾶς ἤθελε νά τά ἔχει καλά. 'Αλλά τή γλίτωσε καί τά ἑπόμενα, δύστυχα γιά μᾶς, χρόνια δέν ἕμεινε θέση μεγάλη καί τρανή πού νά μήν τήν πάρει. Τοῦ είχαν ἑμπιστοσύνη ἀπόλυτη. Φίλος τῶν Γερμανῶν, βλἑπεις...

`Από τούς 'Εβραίους τοῦ σπιτιοῦ μας κανένας δέν γύρισε. Πάει καί ἡ παχουλή κυρία Σιντώ, πάει κι ὁ μικρός "Ινο, πάει καί τό κοκκινομάλλικο κορίτσι. `Αλλά κι ἀπό τή γειτονιά ἐλάχιστοι γύρισαν. Καί πολύ τσακισμένοι. ¨Εφταναν ἕνας ἕνας σιωπηλοί καί ταπεινοί, ἕπαιρναν τό σπίτι τους, ἄν μποροῦσαν, καί ξανάπιαναν τή δουλειά τους.

"Έτσι, κανένα χρόνο μετά τόν πόλεμο, καί δταν δλα μᾶς φαίνονταν μακρινά καί κάπως ξεχασμένα, εἶδαμε μιά μέρα τό καφεκοπτήριο κάτω ἀπό τό σπίτι μας ἀνοιχτό. Οἱ δύο νεαροί γιοί τοῦ 'Αζούς, οἱ παλαιστές ἤ πυγμάχοι, εἶχαν γυρίσει. 'Ο γέρο - `Αζούς ὅμως ὅχι. Χάθηκε κι αὐτός στά μακρινά στρατόπεδα τῆς παραφροσύνης.

"Εγραψα έδῶ, κατὰ μήνα Φεβρουάριο τοῦ 1983, ὅσα εἶδα καὶ διεπίστωσα ό ίδιος γιά τόν διωγμό τῶν 'Εβραίων τῆς Θεσσαλονίκης ἀπό τούς Γερμανούς.

Καί τά ἕγραψα μόνο γιά τούς ἀθώους ἐκείνους καί γιά κανέναν ἄλλο...





Η άρχή τῆς πορείας που δέν θα γνώριζε τόν γυρισμό.

# ΠΙΚΡΟΣ ΓΥΡΙΣΜΟΣ ΚΙ ΕΛΠΙΔΕΣ

#### Τῆς ΡΟΥΛΑΣ ΠΑΠΑΔΗΜΗΤΡΙΟΥ

ό καλοκαίρι τοῦ 1945, ἅταν ὁ πόλεμος σίγασε στήν Εὐρώπη, ἡ σκέψη τους ἔστρεφε μέ πιότερη ἀγωνία πρός τούς συμπολίτες πού βάρβαρα εἶχαν ξερριζωθεῖ. Τί νά ἀπέγιναν; Φῆμες φρικτές κυκλοφοροῦσαν. Μά δέν ἤθελαν νά πιστεύουν ὅτι εἶχαν φτάσει σέ τέτοια ἀδιανόητα μέσα οἱ ἐγκληματίες.

Ο Κίμων ἀναλογιζόταν τόν φίλο καί συνάδελφό του τόν Ἡσαῦ καί τήν χαριτωμένη του οἰκογένεια. Πονοῦσε γιά τήν τύχη τους.

Ο 'Ησαῦ ἦταν ὁ πρῶτος πού κτυπήθηκε ἀπό τούς Ναζί, σάν πού ἦταν πασίγνωστος καί οἰκονομικά πανίσχυρος. Κτυπήθηκε πολύ πρίν κατακλύσουν τήν 'Ελλάδα καί σκορπίσουν τόν ὅλεθρο. 'Ηταν τέλη τοῦ 1934, ἕνα χρόνο ἀφ' ὅτου ὁ Χίτλερ εἶχε καταλάβει τήν ἀνώτατη ἀρχή καί εἶχε ἐξαπολύσει τόν ἄγριο διωγμό πρός τούς 'Εβραίους. "Ένα μεσημέρι ὁ 'Ησαῦ τόν τηλεφώνησε.

 Κίμων ήρθε ό ἐκπρόσωπος τῆς φαρμακοβιομηχαvíaς πού ἀντιπροσωπεύω, ὁ Στάϊμνετς.

Τό ξέρω, μέ ἐπισκέφθηκε πρωί - πρωί.

 Τόν κάλεσα σέ γεῦμα τό βράδυ σπίτι μου. Σέ παρακαλῶ νά ἔρθεις κι ἐσύ. Θά μοῦ κάνεις μεγάλη χάρη.

Εὐχαρίστως θά ἔρθω.
 Κατάλαβε ὅτι ὁ φίλος του δέν ἤθελε νά μείνει μόνος μέ τόν Γερμανό. Καί είχε δίκιο.

Τό βράδυ πῆγε κάπως νωρίς στό σπίτι τοῦ 'Ησαῦ. "Ελαμπαν τά σαλόνια ἀπό φῶτα, κρύσταλλα, ἀσημικά, πορσελάνες, πανάκριβα χαλιά, ἕπιπλα, πίνακες. Πολλές γενεές εἶχαν σωρεύσει τόν μυθικό αὐτό πλοῦτο. Στή μέση τῆς τραπεζαρίας ἕστεκε σέ τρίποδα ἕνα πελώριο πανέρι ἄνθη, ἀριστοτεχνικά διακοσμημένο. `Απίθωσε πλάϊ του τό κουτί σοκολάτες πού ἕφερε. Τόσο φτωχικό, μπροστά στήν σπάταλη ἄνθινη ὁμορφιά.

 Τό πανέρι μᾶς τό ἔστειλε ὁ κ. Στάϊμνετς, ἐξήγησε ἡ Βαλίκα.

— Θαυμάσιο! Σᾶς ἀξίζει.

78

Καί μέσα του πρόσθεσε πικραμένα, «Φοβοῦ τούς Δανα-

ούς καί δώρα φέροντας...».

Ό Γερμανός ήρθε στήν ώρα του. Μπῆκε μέ τόν κοσμικό του ἀέρα, τό χαμόγελο τῆς φιλοφρόνησης στά χείλη. 'Ασπάστηκε Ιπποτικά τό στολισμένο μέ μπριλλάντια χέρι πού τοῦ ἕτεινε ἡ οἰκοδέσποινα, εἶπε εὐγενικά ὅτι χάρηκε πολύ γιά τήν δική του παρουσία καί ἡ βραδιά πέρασε εὐχάριστα, μέ φαγοπότι, προπόσεις, συζητήσεις. 'Αργά, με τά τά μεσάνυχτα ὁ Γερμανός σηκώθηκε νά φύγει. 'Αόριστα ὁ 'Ησαῦ τοῦ ἕνευσε νά παραμείνει. "Έτσι δέν σάλεψε ἀπό τἡ θέση του. Παρακολούθησε τόν ξένο πού φίλησε πάλι τό χέρι τῆς οἰκοδέσποινας, εὐχαρίστησε τόν οἰκοδεσπότη καί πρίν βγεῖ ἀπό τὴν αἴθουσα, σὰ νά ἕλεγε τό φυσικότερο πράγμα στόν κόσμο.

 Λοιπόν ἀγαπητέ κ. Μόβο, ἔχω ἐντολή ἀπό τό ἐργοστάσιο νά σᾶς ἀνακοινώσω ὅτι ἡ συνεργασία μας μαζί σας διακόπτεται ἀπό αὕριο. Τήν αἰτία τήν ἀντιλαμβάνεστε; Δέν συνεργαζόμαστε πιά μέ Ἰσραηλίτες.

Ο 'Ησαῦ ἀπόμεινε ἐμβρόντητος. Ό Γερμανός ἀδιάφορος, βγῆκε καί ἔφυγε. 'Αλληλοκοιτάζονταν, χωρίς νά μποροῦν νά ἀρθρώσουν λέξη. 'Ηταν σά νά ἔπεσε κεραυνός στήν καταστόλιστη αἴθουσα. Μιά στιγμή τραγική. Μιά στιγμή πού προσυπέγραφε τό φοβερό μέλλον.

Ο 'Ησαῦ ἕβγαλε τό μαντήλι, σκούπισε τό κάθιδρο του μέτωπο καί ἕπεσε σέ μιά πολυθρόνα.

— Κίμων, γνωρίζεις, είπε, ὅτι δέν ἔχω ἀνάγκη ἀπό τά χρήματα πού κέρδιζα ἀπό τό ἐργοστάσιό τους, ἄν καί είναι βουνό. Έχω νά ζήσω καί ἐγώ καί τά παιδιά μου καί οι ἀπόγονοί μου γενεές καί γενεές. 'Αλλά τό μίσος σκέπτομαι. Τήν ἀδικία. 'Η φυλή μας βρίσκεται ὑπό διωγμό καί κανείς δέν ἔχει τή δύναμη νά τήν ὑπερασπιστεῖ. Αὐτό μέ καίει. Τολμā ή βιομηχανία νά μέ πετάξει σέ μιά στιγμή, ἀναίτια, ἐμένα, πού ἀπό τόν παπποῦ, τόν πατέρα μου, ἔχω τήν ἀντιπροσωπεία της ἐπάξια καί μέ ξέρουν οἰκονομικά ἰσχυρό. Σκέψου τί μποροῦν νά κάνουν στόν λαό, στούς ἀσημους, στούς φτωχούς, θά τούς ἐξοντώσουν χωρίς νά ὑπολογίσουν κανέια.

#### Τό Όλοκαύτωμα στή Θεσσαλονίκη

'Αλλοίμονο, δέν είχε ἄδικο ὁ φίλος του. Σέ λίγο καί ἄλλοι συνάδελφοι απομακρύνθηκαν από τίς συνεργασίες τους μέ γερμανικά έργοστάσια, γιατί ήταν Έβραΐοι. \*Ηταν τό πρῶτο πληγμα πού δέχονταν οι Θεσσαλονικεῖς.

"Οταν οἱ Ναζί πλάκωσαν στίς 9 Ἀπριλίου τοῦ 1941, ὄλοι μουδιασμένοι περίμεναν τό χειρότερο. Ώστόσο δύο σχεδόν χρόνια δέν ξεχώρισαν Χριστιανούς καί Έ-βραίους. Έπεσαν μέ την ίδια μανία πάνω τους. Άργότερα δημιουργησαν τό γκέτο, τήν τραγική άπομόνωση, ώσπου ήρθε ή ώρα της έξόδου πρός τό άγνωστο...

Τώρα πού ό κακοῦργος δικτάτορας πλήρωσε τά ἐγκλήματά του, ἀφοῦ βύθισε στόν ὅλεθρο τήν ἀνθρωπότητα, τώρα άναζητοῦσαν τούς ξεριζωμένους. Δυό - τρεῖς εἶχαν ἐπιστρέψει σάν ἀπό θαῦμα, ἀλλά δέν γνώριζαν γιά τούς άλλους. Ἀπέφευγαν καί νά μιλοῦν, μήν ξεστομίσουν ὄσα θά σκορποῦσαν πένθος καί ἀπελπισία.

Ένα δειλινό, ένῶ τριβίλιζαν τό νοῦ του αὐτές οἱ σκέψεις, τό τηλέφωνο κουδούνισε καί μιά φωνή γνώριμη άπό τά παλιά, ἕφτασε στό ἀκουστικό πού κρατοῦσε στά χέρια.

- Κίμων, δέν θά τό πιστεύεις. Είμαι ή Βαλίκα.

Η ψυχή του σκίρτησε.

- Βοήθησε ό Θεός...

Ολοι; Ξαναρώτησε μέ ἀνωνία.

– Μόνο ὁ ἘΗσαῦ δέν ξέρουμε τί ἀπέγινε... τή φωνή διέκοψε ἕνας λυγμός.

Νά σέ δω.

- Ναί. Εἴμαστε σπίτι μας. Σέ περιμένω. ΕΙσαι ό πρῶτος πού ἑπικοινωνῶ...

Έρχουμαι,

Δίπλωσε τά χαρτιά του. Έτρεξε στό σπίτι τό γνώριμο, πού είχε λεηλατηθεί ἀπό τά ἀγαθά του, μά ἔστεκε ὀρθό.

Η Βαλίκα Μόβο του άνοιξε. Πάντα ὄμορφη, μέ κείνον τόν άέρα τῆς ἀρχοντιᾶς πού στόλιζε τά σαλόνια ἄλλοτε. Τά μαλλιά της πολύ κοντά, πολύ σγουρά, της ἕδιναν ἕνα ύφος γλυκά παιδιάτικο. Λές καί τά βάσανα καί οἱ κακουχίες πού είχε περάσει, δέν τήν ἄγγισαν.

Άπόμεινε ἄναυδος στή θέα της. Σά νά ἀντίκρυζε πλάσμα πού ἐρχόταν ἀπό ἄλλο κόσμο. Πίστευε ὅτι θά τήν εῦρισκε καταβεβλημένη ἀπό τίς ἀγωνίες καί τίς ταλαιπωρίες. Κι ἐκείνη τοῦ χαμογελοῦσε ὅπως πρῶτα.

Πέρασε, πέρασε, τοῦ ἕλεγε πρόσχαρα, βλέποντας τήν ἕκπληξή του.

Προχώρησε πρός τόν καναπέ, κάθισε. Ἐκείνη γέμιζε τά ποτήρια λικέρ νά τοῦ προσφέρει. Τοῦ ἔτεινε τό δικό του. Ύστερά ὕψωσε μέ χάρη τό δικό της.

Στή λευτεριά μας, εὐχήθηκε.

Κάθησε άντίκρυ του.

Ξέρω φίλε μου πώς φλέγεσαι νά μάθεις, είπε χωρίς περιστροφές. Θά σοῦ τά διηγηθῶ ὅλα σύντομα. "Οσο σύντομα μπορῶ. Καταλαβαίνεις ὅτι μοῦ κάνει κόπο νά ἀναθυμιέμαι...

Έπεσε ἀνάμεσά τους σιωπή. Ύστερα ἡ Βαλίκα, σά νά συγκέντρωνε τίς άναμνήσεις της, ἄρχισε τήν πικρή διήγησή της.

 Φύγαμε ὅπως ξέρεις μέ τήν τελευταία ἀποστολή. Μέ τόν Γιακώ, τήν γυναίκα του, τήν μητέρα τοῦ Ἐντγκάρ καί ἄλλους φίλους. Ἐμᾶς πού μᾶς θεωροῦσαν τούς πιό εὕπορους, μᾶς κράτησαν τελευταίους γιά νά μᾶς ἀρμέγουν λίρες, δηθεν ὅτι θά φρόντιζαν νά μᾶς σώσουν... Μά ήρθε κάποτε καί ή δική μας ή σειρά...

Όταν φτάσαμε μέ τίς δραματικές συνθηκες πού γνωρίζεις στό "Αουσβιτς, μᾶς χώρισαν ἀπό τούς ἄνδρες. Δέν μπορῶ νά σοῦ περιγράψω ἐκείνη τή σκηνή. Ὁ Ἡσαῦ μᾶς ἕσφιγγε στήν ἀγκαλιά του καί ὅλοι μαζί θρηνούσαμε.

Τά παιδιά Βαλίκα,... μοῦ ψιθύριζε μέσα ἀπό τούς λυγμούς του. Βοήθησε νά σωθοῦν...

Καί φιλοῦσε τίς δυό του κόρες πού σπάραζαν στό κλάμμα. "Υστερα τόν ἄρπαξαν ἄγρια ἀπό κοντά μας. Τόν ἕσυραν σ' ἕνα καμιόνι πού ἤταν γεμāτο ἀνθρώπινα κουρέλια σάν ἐκεῖνον. Τούς παρακολουθούσαμε σκούζοντας τά ὀνόματά τους, ώσπου χάθηκαν στό μάκρος τοῦ δρόμου. Καί πιά δέν τόν μετάειδαμε τόν καλό μας τόν 'Ησαῦ. Οῦτε μάθαμε γιά τήν τύχη του... 'Απομείναμε οί τρεῖς μας, στή μανία τῶν δημίων. "Ακουα μέσα μου τήν Ικεσία του, «Βαλίκα τά παιδιά... Σῶσε τά παιδιά...». Κι ἕβαλα πεῖσμα νά τά σώσω μέ κάθε τρόπο. Πρώτη μου προσπάθεια ήταν νά κατορθώσω μέ χίλια βάσανα νά στείλω κρυφά ἕνα γράμμα στόν Φρίτς, τόν Γερμανό πού εἴχαμε χρόνια στό γραφεῖο.

«Δέν μπορεϊ έκεινο τό γελαστό παιδί, τό τόσο εύγενικό, νά ἕχει γίνει δήμιος», σκεπτόμουνα. Περίμενα κάποια ένέργειά του. Περίμενα, περίμενα... "Αχ έκείνη ή άναμονή! "Εβλεπα τίς ἄλλες, νέες, γρηές, παιδιά, νά όδηγοῦνται στούς θαλάμους τοῦ θανάτου κι ἕλεγα πώς θά 'ρθει κι ή σειρά μας... Εὐτυχῶς εἴμασταν γερές, μᾶς μεταχειρίζονταν γιά άγγαρεῖες καί ἀνέβαλαν τήν ἐπιλογή μας.

'Αγγαρεῖες ἐσεῖς; Ρώτησε μέ ἀπορία. Δέν μποροῦσε νά φανταστεί ὅτι ἡ λεπτεπίλεπτη ἐκείνη γυναίκα καί οἱ καλομαθημένες κορούλες της είχαν δείξει τέτοιο σθένος.

'Αμέ Κίμων, στέναξε ή Βαλίκα. "Ολα τά συνηθίζει καί όλα τά ύποφέρει κανείς, ἄν ἕχει νά παλαίψει γιά τή ζωή TOU

Κάποτε λυπήθηκε τήν ἀγωνία μου ὁ Θεός. "Οχι, ὁ Φρίτς δέν είχε μεταβληθεί σέ δήμιο. Μά ὄσο νά στείλουν ἀπό τό σπίτι του τό γράμμα ἑκεῖ πού βρισκόταν, ὄσο νά βρεῖ τρόπο νά ένεργήσει, πέρασαν δυό μηνες. Δυό φοβεροί μηνες. Φαίνεται είχε κάποιο πόστο ἀπό τά ἐργοστάσια πού χρόνια έξυπηρέτησε καί ό λόγος του είσακούονταν. Κατάφερε νά μᾶς μεταφέρει σέ μιά φαρμακοβιομηχανία, σάν πού εἴχαμε δῆθεν πείρα ἀπό φάρμακα καί ἄς μήν εἴχαμε ίδέα. Ζούσαμε ύπό αὐστηρή ἐπιτήρηση, ἀλλά κάναμε τή δουλειά κανονικής έργάτριας, μακριά ἀπό τό στρατόπεδο τοῦ θανάτου. Βάλαμε καί οι τρεῖς τά δυνατά μας νά ἀνταποκρινόμαστε σέ ὅτι μᾶς ἀνέθεταν. Δουλεύαμε φιλότιμα. Κι ἕτσι δέν μᾶς πείραξαν. "Ισως νά μᾶς συμπάθησαν κι ὄλας. Κάπου - κάπου έρχόταν ο Φρίτς γιά ἐπιθεώρηση μά πιότερο μοῦ φαίνεται γιά νά μᾶς βλέπει καί νά μᾶς δίνει θάρρος. Κουμπωμένος τή στολή του, κατηφής, βλοσυρός, περιφερόταν. "Οταν τυχαία δήθεν περνούσε κοντά μου ή ἕσκυβε νά δεῖ τήν δουλειά μου, μοῦ ψιθύριζε: «κυρία Βαλίκα κουράγιο, έγώ είμαι γιά σάς».

Κι ἕκανα κουράγιο. Ἐμπιστευόμουνα στήν καλωσύνη του, στήν άνθρωπιά του. Μόνο μέ ἕδερνε ό φόβος ό κρυφός μή τόν μεταθέσουν ἤ μή τόν στείλουν στό μέτωπο καί χάσω τήν προστασία του. Εὐτυχῶς παρέμεινε. Παραδόξως παρέμεινε ώς τό τέλος. Μά πῶς μποροῦσα νά εἶμαι σίγουρη γι' αὐτό; Ζοῦσα σέ ἀδιάκοπη ἀγωνία. Νά περνοῦν οἱ μέρες, μονότονες, ἡ μιά πίσω ἀπό τήν ἄλλη, Φρικτές, κουραστικές, μουντές, ἀπαίσιες, νά σωριάζονται σέ μῆνες, σέ χρόνια καί νά μή ζεῖς παρά γιά τή λαχτάρα νά ἔχεις κοντά σου τά παιδιά σου, στήν προστασία σου… "Αχ Κίμων. Πώς ἕτρεμε ή ψυχή μου τήν κάθε στιγμή μή μᾶς χωρίσουν ή μήν οι μικρές μου δέν άνθέξουν στόν κόπο. μήν ἀρρωστήσουν, μήν κακοπάθουν, μήν τίς σύρουν στά φοβερά πειράματα... Τί τρόμος. Τί αποτροπιασμός. Νά νοιώθω ὅτι χιλιάδες δικοί μας ἐξοντώνονταν δίχως ἕλεος καί ὅτι ἡ δική μας ζωή κρέμονταν ἀπό μία κλωστή… Πῶς μπορούσα νά πιστεύω ὅτι δέν θά ἑρχόταν καί ἡ δική μας σειρά;

Ή Βαλίκα σιώπησε, σά νά ἀντίκρυζε τούς ἐφιάλτες πού τήν τυράννισαν. "Υστερα στέναξε.

Είσάκουσε ό Θεός τίς παρακλήσεις μου καί σωθήκαμε. "Εφτασε ή ώρα του λυτρωμου. Τι απέγινε ό Φρίτς μέσα στή θεομηνία δέν ξέρω. Θά τόν εύγνωμονῶ ὄσο ζῶ καί ἄς ἀπεχθάνουμαι ὅλους τούς δικούς του. Ἐκεῖνος ἤτανε ξεχωριστός. "Εδειξε ἀνθρωπιά. Τόν κοίταξε στά μάτια.

Αὐτά Κίμων γιά μᾶς... Τώρα θά ἐπιθυμεῖς νά μάθεις γιά τούς ἄλλους. Θά σοῦ πῶ. Ἡ μητέρα τοῦ Ἐντγκάρ πέθανε από συγκοπή στό τραΐνο πηγαίνοντας. Την αφήσαμε *ἄταφη σέ μιά ἑρημιά.* 

Αὐτή τήν ἀρχόντισσα... εἶπε μ' ἀνατριχίλα.

— "Ητανε τυχερή στήν άτυχία της. "Εσβησε χωρίς νά τό νοιώσει. Δέν βασανίστηκε, δέν πέρασε άγωνίες καί τρόμους. Μέ τόν Γιακώ καί τή γυναίκα του είμασταν μαζί τόν πρῶτο καιρό στό "Αουσβιτς. 'Ο Γιακώ είχε κλειστεϊ στόν έαυτό του. Δέν τοῦ ἀποσποῦσες λέξη. "Ηταν ἕνα ἀμίλητο πτῶμα. Τό ἀντίθετο ἡ γυναίκα του, ἤταν ὁμιλητικότατη. "Ενιωθε μιά χαρά καί μιά ψυχική εὐφορία γιά τήν ἀνέλπιστη σωτηρία τῆς Μαρσέλ, τήν τελευταία στιγμή, ἐκεῖ πού πιά δέν τό περίμενε. Είμουν πίσω τους ὅταν ὁ Τέλλος ἅρπαξε τήν κοπέλα καί τήν ἀνέβασε στό τράμ. Είδα τό τράμ νά φεύγει στή σωτηρία.

— Οἱ κοροῦλες μου ἐμειναν στή Θεσσαλονίκη, ἐλεγε ἡ ἄμοιρη μητέρα. Είναι κοντά στόν καλό μας Κίμωνα. Ἐκεīνος θά τίς προστατέψει. Δέν διατρέχουν κίνδυνο. Κι ἄν είναι ἡ Μαρσέλ νά παντρευτεῖ κεῖνο τό καλό παιδί, ποὐ τήν ἕσωσε μέ κίνδυνο τῆς ζωῆς του, χαλάλι της κι ἄς γίνει καί Χριστιανή γιά χάρη του. Βαλίκα, ἐσύ είσαι νέα. Μπορεῖ νά άνθέξεις στῖς κακουχίες. Μπορεῖ νά γυρίσεις, Σοῦ τό εὕχομαι μέ ὅλη μου τήν καρδίά. ¨Αν γυρίσεις νά τίς πεῖς τίς εὐλογίες μου καί τή χαρά μου. ¨Ότι κι ἅν πάθουμε ἐμεῖς δέν ἕχει σημασία. Φτάνει ἐκεῖνες νά εἶναι καλά. Νά άπολαμβάνουν τή ζωή, νά δημιουργοῦν, νά χαίρονται.

Ο Γιακώ πού τήν ἄκουε νά λέει και νά ξαναλέει öλα αὐτά, δέν ἔφερνε ἀντίρρηση. Τελικά είχε φτάσει νά τά παραδέχεται.. ΄Η καρδιά του ἤτωνε συντρίμμια.

Καί τί ἀπέγιναν;

— <sup>\*</sup>Ηταν άπό τούς πρώτους πού όδηγήθηκαν στούς θαλάμους ἀερίων. Βάδισαν μαζί, ἀγκαλιασμένοι, μέ στωϊκότητα. Τούς γέρους βιάζονταν νά τούς ξεκάνουν.

— Πόσο θά πικραθούν οἱ κοπέλες καὶ ὁ Ἐντγκάρ ὅταν μάθουν τό τέλος τῶν γονιῶν τους. Τό φοβοῦνται βέβαια. ᾿Αλλά δέν εἶναι σίγουροι, θέλουν νά ἐλπίζουν.

Καλύτερα νά σιγουρευτοῦν, γιατί ἡ διαρκής ἀγωνία εἶναι χειρότερη φθορά γιά τίς ψυχές. Ἐτσι θά τό πάρουν ἀπόφαση.

 Δέν ἕχεις ἄδικο. Θά προσπαθήσω νά τούς πῶ... "Αν καί θά μέ κάνει κόπο πολύ.

— Δέν γίνεται άλλοιῶς... στέναξε πάλι ή Βαλίκα. Πρέπει νά μάθουν. καί τά μικρά παιδιά τοῦ Μωύς καί τά ἄλλα, πού ἕκρυψες στά χωριά, δέν ἔχουν γονεῖς. Χάθηκαν ὅλοι.

 Αλλοίμονο, τό φοβόμουνα. Τά ἄμοιρα. Μά θά τά φροντίσουμε ἐμεῖς. Θά τά βοηθήσωμε νά προχωρήσουν στή ζωή.

 — Ναί Κίμων. Ξέρω πώς θά μέ βοηθήσεις νά σταθῶ ἀληθινή μητέρα γιά ὅλα.

Σηκώθηκε. Ξαναγέμισε τά ποτήρια πιοτό, σά νά θελε νά άντλήσει δύναμη.

— Καί τώρα πού ἕμαθες ὅ,τι εἶχες νά μάθεις, σέ παρακαλῶ ᾶς μή ἀναφέρουμε τίποτε πιά γι' αὐτές τίς τραγωδίες. Πρέπει νά ξεχάσουμε. Νά τά σβύσωμε ὅλα. Νά ἀρχίσωμε μιά καινούργια ζωή. Θέλω τά κορίτσια μου νά γίνουν εὐτυχισμένα. Καί δέν θά γίνουν ᾶν δέν λησμονή σουν. "Οσο είναι δυνατόν νά λησμονήσουν, νά ἀπαλείψουν ἀπό τό νοῦ καί τήν ψυχή τίς Φρικτές ἐντυπώσεις. Νά ἀντικρύσουν μέ αἰσιοδοξία τό μέλλον.

Σηκώθηκε. Προχώρησε πρός τό βάθος τῆς μεγάλης αἶθουσας, τῆς καταστόλιστης ἄλλοτε καί τώρα τόσο κενῆς ἀπό τήν ὀμορφιά της. Προχώρησε μέ τό ἴδιο λικνιστικό βάδισμα, τήν ἴδια λυγερή κορμοστασιά, μέ τό ὀλόρθο λευκό λαιμό, πού κρατοῦσε περήφανα ψηλά τό ὡραῖο κεφὰλι. "Ηταν καταπληκτική στή στωϊκότητα πού ἕδειχνε.

"Εσκυψε πρός τόν διάδρομο καί κάλεσε τίς κοπέλες. Παρουσιάστηκαν κεφατες, σάν τή μητέρα τους, όλο δύναμη καί όμορφιά. Τόν χαιρέτισαν γελαστές.

Πολλές φορές είχε νοιώσει ἀδέξιος ἀπό θαυμασμό, μπροστά σέ θεληματικές, γενναίες γυναίκες. Μά αὐτό τό φαινόμενο ξεπερνοῦσε κάθε προηγούμενο. Είχε μπροστά του μιά νέα μητέρα, μέ τίς δύο κόρες της, πού είχαν ζήσει χρόνια μέ τόν ἐφιάλτη τοῦ θανάτου, πού είχαν πεινάσει, είχαν ταπεινωθεί, είχαν ὑποφέρει καί ὄμως είχαν τή διάθεση νά ξανακατακτήσουν τή ζωή καί ὄσα ή ζωή προσφέρει.

ΟΙ δυό κοπέλες, δίδυμες, ϊσαμε εϊκοσι χρονών, εΙχαν τήν ϊδια κοντή, χαριτωμένη, όλόσγουρη κόμμωση μέ τή μητέρα τους. Σάν άρχαῖα ἀγάλματα τῆς Θεᾶς ᾿Αρτέμιδος μέ τά κοντά μαλλιά.

'Η Βαλίκα είδε ὅτι τό πρόσεξα. Τίναξε πίσω τό κεφάλι καί είπε πικρά.

— Σίγουρα θαυμάζεις τήν ώραία «περμανάντ» μας Κίμων. Τά μαλλιά μας μόλις φυτρώνουν ἀπό πανωτά κουρέματα πού μᾶς ἕκαναν δῆθεν ἀπό φόβο γιά ζωύφια, ἀλλά μᾶλλον γιά ἑξευτελισμό τῆς γυναικείας μας ὑπόστασης. Και τώρα φυτρώνουν σγουρά, ἀπαλά. "Αχ Κίμων. Χθές τό ἀπόγευμα, μόλις φθάσαμε, βγήκαμε μιὰ βόλτα στήν παραλία νά πάρουμε ἀέρα, νὰ θυμηθοῦμε τὰ παλιά. Κεῖ πού περπατούσαμε, μιὰ κοκκέτα δεσποινιδούλα μᾶς σταμάτησε καί μᾶς ρώτησε:

 — Σέ ποιόν κωμμωτή κυρίες μου κάνατε αὐτή τήν ώραία κώμμωση; Θά ἔχετε τήν καλωσύνη νά μοῦ τόν συστήσετε;

 - Σέ κείνον τόν κωμμωτή εὕχουμαι ποτέ σου νά μή βρεθείς μικρή μου, τῆς ἀπάντησα.

Τότε πρόσεξε τό νούμερο πού ἤταν χαραγμένο στόν καρπό τοῦ χεριοῦ μου. Κατάλαβε. Κοκκίνησε, κάτι ψέλλισε καί ἔφυγε σά νά τήν καταδίωκαν!

"Ακουε τήν Βαλίκα νά μιλᾶ τόσο ἤρεμα γιά τόσο τραγικά θέματα, ἕβλεπε τίς κοπέλες νά τοῦ χαμογελοῦν μέ τόση συμπάθεια, πού πνίγονταν ἀπό ἀγωνία. Δέν μποροῦσε νά μείνει ἄλλο. Σηκώθηκε.

Αὕριο βράδυ θά σᾶς περιμένουμε σπίτι, εἶπε.

Προτιμῶ νά πάρεις τήν Εὐγενία νά φᾶμε κάπου ἕξω.
 Θά μέ κάνει κόπο νά συναντήσω τήν Βαλερύ, τήν Μαρσέλ καί τόν Ἐντγκάρ.

- "Οπως νομίζεις.

Ή Βαλίκα ξαναπήρε τόν κοσμικό της άέρα.

΄Ωρεβουάρ γιά αὕριο, εἶπε.

Τῆς φίλησε τό χέρι. Έφυγε σάν κυνηγημένος.

\* \* \*

Εφτασε σπίτι. "Οπως συνήθιζαν τά βράδια ήταν όλοι συγκεντρωμένοι ἐκεῖ. Μπροστά στά παιδιά ἕνοιωσε ἀμηχανία καί πόνο. Πῶς νά τούς ἀναγγείλει τόν πικρό χαμό; "Ηταν ἕνα καθῆκον πάνω ἀπό τήν εὐαίσθητη ψυχή του.

 Ποιά νομίζετε συνάντησα σήμερα, είπε γιά νά κάνει μιά άδέξια άρχή.

Τήν Βαλίκα Μόβο καί τά κορίτσια της.

"Ολοι τινάχτηκαν ἀπό ἕκπληξη.

Σώθηκαν; Ἐπέστρεψαν;

Σάν ἀπό θάμμα.

— Καί ό 'Ησαῦ;

Δέν ξέρουν τήν τύχη του.

 Αλλοίμονο. Καί γιά τούς γονεῖς μας; Ξέρουν; Ρώτησε μέ τήν ψυχή στό στόμα ή Μαρσέλ.

Τούς ἑξιστόρησε μέ σπαραγμό, δσα τοῦ εἶχε πεῖ ἡ Βαλίκα.

'Η Βαλερύ ήταν ή πρώτη πού σήκωσε τό κεφάλι, πνίγοντας τούς λυγμούς, μέ μιά ἀπεγνωσμένη προσπάθεια νά φανεῖ ψύχραιμη.

 Τό φανταζόμασταν. Τό μαντεύαμε. 'Η άβεβαιότητα μᾶς ἀφάνιζε. Καλύτερα νά τό ξέρωμε, νά τό πάρουμε ἀπόφαση, νά τούς θυμούμαστε, νά τούς τιμοῦμε.

Μά τό νά φανεῖ δυνατή, νά δώσει θάρρος στήν άδελφούλα της καί στόν Ἐντγκάρ ἦταν πάνω ἀπό τίς δυνάμεις της. Ξέσπασε πάλι σέ θρῆνο.

— <sup>\*</sup>Ω μάνα... μανούλα... Γλυκέ πατέρα...

 — Μανούλα... θρηνοῦσε καί ὁ Ἐντγκάρ,, σά νά κλεινε ἡ λέξη αὐτή ὅλο τόν κρυφό καῦμό του.

#### Τό Όλοκαύτωμα στή Θεσσαλονίκη

Κείνο τό βράδυ ήταν σά νά είχαν ξόδι σπίτι τους. "Ολοι θρηνούσαν.

— "Οσοι ἀγαπημένοι μας ἔφυγαν, ἔφυγαν χωρίς νά εἴμαστε στό πλευρό τους, ἕλεγε μέ παράπονο ἡ Κατερίνα. "Εναν δέν εἴχαμε κοντά μας νά θρηνήσωμε, νά τόν περιποιηθοῦμε μέ τά χέρια μας. Αὐτή εἶναι ἡ ἀγριότητα τοῦ πολέμου...

Ναί. Αὐτό ῆταν ὁ πόλεμος. "Όλα τά φρικτά συνέβαιναν. 'Ωστόσο ή ζωή, παραβλέποντας τόν πόνο, τραβοῦσε τόν δρόμο της.

Τώρα πού ήξεραν πώς τά μικρά 'Εβραιόπουλα πού εκρυβαν στά χωριά δέν είχαν κανέναν νά περιμένουν, πηγε ό Σῶτος καί ή 'Αγγέλα καί τά ἔφεραν στή Θεσσαλονίκη. Μαζί μέ τήν Βαλίκα φρόντισε ἄλλα νά τοποθετήσουν σέ οἰκογένειες ὅπου θά εῦρισκαν στοργή καί τά μεγαλύτερα νά τά βάλουν ἐσωτερικά στό κολλέγιο, γιά νά μορφωθοῦν.

'Η Βαλίκα συμπεριφερόταν στό καθένα σάν ἀληθινή μητέρα. Κι ὅλα είχαν λατρεία γιά τήν ὅμορφη, τήν στοργικη προστάτιδά τους. 'Η Βαλίκα ἕδινε τήν ψυχή της στά ὀρφανά, πού τό δράμα τῶν γονιῶν τους είχε ζήσει καί τή συγκλόνιζε. Κάτω ἀπό τό χαμόγελο τῆς ἐγκαρτέρησης, ἕκρυβε ὅλη τήν πίκρα πού είχε σωριαστεῖ στὴν εὐγενική ψυχή της. "Όσο φαινόταν πιό στωῖκή, τόσο τήν θαύμαζε περισσότερο.

Μιά βραδιά, ὕστερα ἀπό πολλές κουραστικές φροντίδες γιά τά ὀρφανά 'Εβραιόπουλα, τήν συνόδεψε σπίτι της. Κι ἐκείνη, σάν νά είχε πιά ξεχειλίσει τό ποτήρι, μή μπορῶντας νά συγκρατήσει τήν ὀδώνη πιότερο, ρίχτηκε στόν καναπέ, ἕκρυψε τό πρόσωπο στίς χοῦφτες κι ἕκλαψε πικρά. "Εκλαψε γιά ὥρα πολλή. 'Απόμεινε ἀντίκρυ της ἀσάλευτος, μή τολμώντας νά διακόψει μἑ μιά λέξη παρηγοριᾶς τήν αὐτοσυγκέντρωσή της. "Υστερα ἐκείνη τόν ἀτένισε καί είπε.

Τώρα πού δέν είναι σπίτι οί κοπέλες, μπορῶ Κίμων σέ σένα πού νοιώθεις τόν πόνο τοῦ ἄλλου, νά ἑξομολογηθῶ τό δράμα μου. Σοῦ εἶπε στήν ἀρχή πώς δέν θά ἀναφέρουμε πιά τίποτε γιά ὄσα περάσαμε πώς θά τά λησμονήσωμε... Πλάνη! Κλείστηκα στόν ἑαυτό μου, καταχώνιασα τίς θλίψεις μέσα μου, ἕδειξα ἕνα ἀδιακοπα χαμογελαστό πρόσωπο. Μά ήταν πάνω ἀπό τή δύναμή μου... "Ερχονται στιγμές πού φτάνω στό χείλος τῆς ἀντοχῆς μου. Αὐτά πού περάσαμε δέν είναι δυνατόν νά ξερριζωθουν άπό τίς ψυχές μας. Θυμάμαι... θυμάμαι ἀδιάκοπα, τήν κάθε στιγμή, τήν κάθε λεπτομέρεια. Είναι τυραννικό. Τό παρελθόν μέ κρατά σκλαβωμένη καί δέν θά ξεπεράσω ποτέ τίς θλίψεις μου. "Ισως οί κοπέλες μπορέσουν, ἀπαλλαγμένες ἀπό τίς ἀναμνήσεις νά προχωρήσουν στή ζωή. "Εχουν ὅλο τόν καιρό μπροστά τους. Γιά μένα δέν ὑπάρχουν περιθώρια. Ἐκεῖνες τώρα διαμορφώνουν τήν προσωπικότητά τους. Ἐμεῖς ὅμως, ὅταν μᾶς ὁδήγησαν στήν ἀγέλη τῆς σφαγής, είμασταν ώριμοι. Είχαμε μιά κατασταλαγμένη περήφανη προσωπικότητα. Κι αὐτή τη προσωπικότητα μᾶς τήν κουρέλιασαν ὥς ἐκεῖ πού ἤταν ἀδύνατο νά τό πιστέψωμε ἀκόμη, ὄχι καί νά τό παραδεχτοῦμε. Τσαλαπάτησαν τήν άνθρωπιά καί τήν άξιοπρέπειά μας. Μᾶς μεταχειρίστηκαν ὄχι άπλά σάν σκλάβους, άλλά χειρότερα καί άπό κτήνη. Μᾶς μίσησαν, μᾶς περιφρόνησαν, μᾶς φέρθηκαν βάναυσα, μᾶς χλεύασαν, μᾶς χώρισαν ἀπό τούς ἀγαπημένους μας, μᾶς ἔσυραν στά πιό φρικτά βασανιστήρια, μᾶς μεταχειρίστηκαν σάν πειραματόζωα, μᾶς θανάτωσαν κατά έκατοντάδες χιλιάδες. Καί δέν είχαμε τό άνθρώπινο δικαίωμα νά ύπερασπίσωμε τόν έαυτό μας, νά διαμαρτυρηθοῦμε, νά ἀμυνθοῦμε, νά προστατέψουμε τά ἴδια μας τά παιδιά. Λές καί δέν εἴμασταν τίποτε. Λές καί δέν εἶχαμε αίσθήσεις καί αἰσθήματα, ὀντότητα. Λές καί δέν εἶχαμε ζήσει μιά ζωή ὅλο ἀξιοπρέπεια καί ἀνθρωπιά.

Σήκωσε μέ ἱερή ἀγανάκτηση τό μανίκι της καί τοῦ ἔδειξε τό ἀνεξίτηλο νούμερο, χαραγμένο πάνω ἀπό τόν καρπό τοῦ χεριοῦ.

 Δές! Φέρνω καί θά φέρνω γιά πάντα τή σφραγίδα τοῦ ἀνθρώπινου ξεπεσμοῦ. "Ενα νούμερο... "Ενα σφάγιο. Ένα άπλό νούμερο. Έγώ, τά παιδιά μου, χιλιάδες σάν έμένα. "Ανδρες, νυναίκες, μέ ἀπόλυτη συναίσθηση τής άξίας τους, μέ περηφάνεια, μέ ἀρχοντιά, σταμπαρισμένοι σάν ζῶα! Καί γιά κεῖνα ώστόσο ὑπάρχει πολλές φορές λύπηση, μιά καλή μεταχείριση. Γιά μᾶς καμιά. Καμιά σοῦ λέω. Ἐκεῖ ὅπου βρεθήκαμε στά χέρια τῶν δημίων, δέν ὑπήρχε έλεος. Ό τρόμος τοῦ θανάτου, μπορῶ νά σοῦ πῶ λόγιζε λιγότερο άπό τό καταρράκωμα της άξιοπρέπειάς μας. Αὐτό ἦταν τό χειρότερο. Αὐτό, αὐτό, αὐτό... ἐπανέλαβε μέ πεῖσμα. Τό φαντάζεσαι τί ἑσήμαινε γιά ὄλους καί γιά μένα; Γιά μένα πού είχα τόσο ψηλά τό νόημα τῆς ἀνθρωπιάς; Πώς τό ὑπέφερα; Ναί ὑπέφερα καί ταπεινώθηκα, ὄσο ἄνθρωπος μπορεί νά ταπεινωθεί, γιά νά σώσω τά παιδιά μου καί μόνο. "Αλλως θά είχα αὐτοκτονήσει. Καί θά ήταν ή μόνη ἀγέρωχη λύση. Μά ἤθελα νά σώσω τά παιδιά μου, μέ τήν ἐλπίδα νά τά όδηγήσω μιά μέρα σέ μιά ζωή ὅπως ἀξίζει σέ ἄνθρωπο νά τή ζεῖ. Νά τά βοηθήσω νά ξεπεράσουν τίς θλίψεις, τόν τρόμο, τίς καταφρόνιες. Γι' αύτό καί μόνο ἄνθεξα. Γι' αύτό καί μόνο κάνω άκόμη ύπομονή. Γιά νά γίνουν και έκεινες και έγώ πάλι έλεύθεροι άνθρωποι. Ναί Κίμων. Τό μόνο πού λαχταρῶ εἶναι νά αίσθάνομαι πάλι ἕτσι ἑλεύθερη, ἀνεξάρτητη αὐτοδύναμη. Νά φροντίζω ή ίδια τά βλαστάρια πού μέ πόνο και άγάπη έφερα στή ζωή καί τά ἀνέστησα καί ὄχι νά νοιώθω ὅτι βέβηλα χέρια μπορούν τήν κάθε στιγμή νά άπλώσουν πάνω τους αύθαίρετα, μέ μίσος καί άποτροπιασμό καί νά τά σύρουν στό μαρτύριο, στήν άπώλεια, χωρίς νά μπορῶ νά τά ύπερασπιστώ. Νά μήν όρίζεις τά σπλάχνα σου! Αὐτή είναι ή πιό βαρειά σκλαβιά. Νά μήν ἕχεις δικαίωμα νά τά κρατήσεις κοντά σου, στή στοργή καί στήν προστασία σου. Νά νοιώθεις ὅτι είναι στή διάθεση ἐκείνων πού ζητοῦν τό χαμό τους. Τά δικά σου παιδιά... Αὐτό ἤταν ποῦ ἕσερνε τό νοῦ στήν τρέλλα...

Μιλοῦσε λαχανιασμένη, μέ πάθος καί μέ ἕξαψη. Βασανιζόταν.

"Ενοιωθε τόν καϋμό της καί τήν πονούσε. Τήν πονούσε κατάβαθα.

Τέλος ή Βαλίκα, σάν νά 'χε άδειάσει τήν ψυχή της σιώπησε. Φαινόταν έξουθενωμένη. Μά γαληνεύοντας, άνασηκωσε τό κεφάλι, τόν άντίκρυσε καί είπε χαμηλώνοντας τή φωνή.

— Δοξάζω τόν Θεό πού μᾶς ἕσωσε καί συνήθίζωμε στήν ἰδέα πώς είμαστε ἐλεύθερες. Γιατί οἱ ἐφιάλτες ἑρχονται συχνά στά ὁράματα τῆς νύχτας καί τῆς μέρας καί μᾶς σέρνουν σέ φρικτές δοκιμασίες. Εἶναι στιγμές πού δέν μποροῦμε νά πιστέψωμε τήν καλοτυχία μας. Κι ὅμως είναι πραγματικότης. Μά ὅσο τό συνειδητοποιῶ, τόσο πικρότερα θρηνῶ ἐκείνους πού χάθηκαν καί δέν θᾶ ἑχουν τή δική μας καλή τύχη. 'Ανάμεσά τους είναι καί ὁ καλός μου 'Ησαῦ. Μέ ποιό δικαίωμα μᾶς χώρισαν; Μέ ποιὁ δικαίωμα διέλυαν οἰκογένειες; Γιατί νά μήν είμαι πλᾶι του νὰ τόν παρασταθῶ σέ ὅποιο μαρτύριο τοῦ ἑλαχε; Πῶς καί μέ ποιὁ τρόπο ἔφυγε ἀπό τή ζωή — τή ζωή ποὐ τόσο ἀγαποῦσε; 'Ἐμεῖς γυρίσαμε.

Βρήκαμε τό εὐλογημένο σπιτικό μας, τά ἀγαθά μας, ζοῦμε, κάνουμε ὄνειρα, τρέφουμε ἐλπίδες. Ἐκεῖνος ὅμως κι ἐκατομμύρια ἀνθρώπινες ὑπάρξεις σάν ἐκεῖνον ποῦ χάθηκαν μέσα στήν πίκρα, τό μίσος, τήν καταφρόνια;

θηκαν μέσα στήν πίκρα, τό μίσος, τήν καταφρόνια; Τήν παρέσυρε πάλι ό καϋμός. Τήν ἄφηνα νά μονολογεῖ γιά νά ξεσπάει. "Ενοιωθα συντετριμμένος, μπροστά σέ τόση όδύνη.

— 'Η έξομολόγησή μου ἄς μείνει μεταξύ μας καλέ μου φίλε. Τά κορίτσια νά μήν ἀντιληφθοῦν. Νά πιστεύουν ὅτι ἐγώ πρώτη ξεπέρασα τίς ἀναμνήσεις. Τά κορίτσια πρέπει νά κερδίσουν τή χαρά τῆς ζωῆς...

Εχεις δίκιο. 'Απόλυτα δίκιο...

#### ΡΟΥΛΑΣ ΠΑΠΑΔΗΜΗΤΡΙΟΥ

Οῦσα μυστικά, τό δράμα τῆς Βαλίκας. Τό πιό σίγουρο στήριγμα στήν ἀγωνία τῆς, τό πιό γλυκό ἀντιστάθμισμα, ῆταν οἱ δυό κοπέλες τῆς, Τά παιδιά εἴχανε τίς δικές τους ἐπιδράσεις καί ἀντιδράσεις ἀπό τά βάσανα ποὐ πέρασαν. Ἡ ἀνάγκη στήν πιό τρυφερή ἡλικία, στό πρωταντίκρυσμα τῆς ζωῆς νά σκύψουν τό κεφάλι, νά ὑπομένουν τίς ἀγριότητες, νά ζοῦν μέ τόν ἀδιἀκοπο τρόμο τοῦ θανάτου, νά ἐργάζονται γιὰ τήν ἐπιβίωσή τους, νά ἀντιμετωπίζουν ἀπάνθρωπα μαρτύρια, εἶχε σφυρηλατίσει στίς ψυχές τους μιὰ ἤρεμη, παθητική ἀντοχή, δύναμη καί ἑγκαρτέρηση, ἀνθρώπινη συμπόνοια, φιλοσοφική ἐνατένιση καί ἄφατη καλωσύνη.

<sup>\*</sup>Ηταν μέ συγκίνηση ἀφιερωμένες στή μνήμη τοῦ πατέρα πού χάθηκε καί λάτρευαν τήν μητέρα. Νοιώθοντας ὅτι ήταν γιά κείνη τό κέντρο τῆς ζωῆς κι ὅλη της ἡ ἕννοια, λαχταροῦσαν νά τῆς ἀνταποδίδουν τήν ἀγάπη της. Μέ τόν χαρακτήρα πού ἐχάλκευσαν σέ καταστάσεις πέρα ἀπό τά συνηθισμένα ἀνθρώπινα μέτρα, ἦταν φανερό ὅτι θά γίνονταν δυό γυναῖκες ἅξιες γιά τή ζωή.

'Η Βαλίκα ἀνεγνώριζε ὅτι είχε δύο θησαυρούς καί ἕκανε τό πᾶν νά τίς χαρίζει τά μέσα γιά νά μορφωθοῦν, νά κατακτήσουν αὐτοδύναμα τό μὲλλον, νά χαροῦν τίς ήθικές ἀξίες, πού αὐτές καί μόνο στολίζουν τήν ἀνθρώπινη ὑπαρξη καί νά τίς προσφέρει ὅλες τίς μεγάλες καί τίς μικρές χαρές πού λαχταροῦν τά νειάτα. 'Η στοργή της πού είχε ἀμβλυνθεῖ στό καμίνι τοῦ τρόμου καί τῆς πίκρας, τή βοηθοῦσε μέ θαυμαστή μαεστρία νά δημιουργεῖ γύρω ἀπό τίς ἀξιαγάπητες νέες ὑπάρξεις κάθε τι ὡραῖο καί ποθητό. Παραμέριζε τίς ἀγωνίες της, γιά νά τίς όδηγεῖ ἐκεῖ ὅπου ἀνειρευόταν.

Μέ τόν καιρό ὄσοι Έβραῖοι ἀπό τήν πόλη τους εἶχαν ξεφύγει ἀπό τά στρατόπεδα τοῦ θανάτου ἤ εἶχαν κρυφτεῖ σέ διάφορες περιοχές καί στήν 'Αθήνα εἶχαν ἐπιστρέψει. Μιά μικρή κοινότητα δημιουργήθηκε, ἀντίθετα ἀπό τήν ἄλλοτε πολυάριθμη, τόσο δραστήρια καί ζωηρή κοινότητα. Αὐτή ἡ συντριπτική διαφορά διατηροῦσε στή μνήμη ὅλων τό ἀναίτιο θανατικό πού εἶχε ξεκληρίσει ἕνα λαό. Ἡ σκιά ἀπό τίς ὀδυνηρές ἀναμνήσεις πλανιότὰν γύρω.

"Ομως ή ζωή φυλάγει πάντα τίς ἐκπλήξεις της, γιά νά δυναμώνει ἐκείνους πού τή κατέχουν, νά τούς βοηθεῖ νά ὑπερπηδοῦν τούς χαμούς καί τούς πόνους, νά ἀνακτοῦν ἐλπίδες.

Η έλπίδα τώρα ἄγγιζε μιά ἀπτή, ποθητή πραγματικότητα. "Ονειρο γενεῶν καί γενεῶν ζωντάνευε. Τό κράτος τοῦ Ἰσραήλ ἰδρύονταν σέ μιά χέρσα λωρίδα γῆς στήν Παλαιστίνη.

Τά μάτια τῆς Βαλίκας ἄστραφταν.

— \*Ηταν ή ἐπιθυμία,τοῦ 'Ησαῦ, ἔλεγε. Ποῦ và εἶναι νά χαρεῖ. Μιὰ γωνιά δική μας. Νά τήν ἀγκαλιάζεις καί và σέ προστατεύει. \*Ηταν πατρίδα βέβαια γιά μᾶς ή 'Ελλάδα, ή Θεσσαλονίκη. Μιά πατρίδα στοργική γιά πεντακόσια χρόνια. Καί θά είναι πάντα. Ποιός τό ἀρνεῖται! Μά στόν ἀπέραντο χῶρο τῆς γῆς, οἱ ἄνθρωποι τῆς φυλῆς μας ἤταν «πλανῆτες». Καί σάν πλανῆτες, δίχως ὀντότητα, ἤρθε ή ῶρα καί μᾶς ἄρπαξαν καί μᾶς ἕσυραν στό χαμό. Τώρα θά ἕχουμε δικό μας οὐρανό, δική μας γῆ, δικό μας νόμο, σύμβολο. Θά μᾶς ὑπολογίζουν.

'Η Βαλίκα, πλούσια, ἐλεύθερη, περήφανη καί φανατισμένη, ἦταν ἀπό τούς πρώτους πού πῆγε μέ τά κορίτσια της στή νέα πατρίδα γιά προσκύνημα. "Εμεινε ὅλο τό καλοκαίρι στό 'Ισραήλ. 'Αγόρασε μιά περιοχή κοντά στή θάλασσα, νά κτίσει μιά ἕπαυλη καί νά πηγαίνει τακτικά.



ή φοβερή ώρα τῆς συγκεντρώσεως στήν πλ. Ἐλευθερίας. ή ἀρχή τοῦ τέλους τῶν Ἰσραηλιτῶν τῆς Θεσσαλονίκης.

#### "Οταν ἐπέστρεψε σοῦ ἕλεγε μέ ἐνθουσιασμό.

— Γίνεται ἕνα θάμμα ἐκεῖ. Χιλιάδες χέρια δουλεύουν σκληρά, νά μεταβάλουν τήν ἕρημο, σέ γῆ τῆς ἐπαγγελίας. Πανίδα, ἄνθιση, πόλεις σύγχρονες, οἰκισμοί ἀξιοζήλευτοι, δρόμοι, συγκοινωνίες, λιμάνια, ὀργασμός δημιουργίας. Λαός πού φτιάχνει τόν τόπο του, μέ τήν ψυχή του. Τήν χαίρονταν πού ῆταν πάλι τόσο λαχταρισμένη γιά ἀ-

Την χαιρονταν που ηταν παλί τόσο λαχταρίσμενη για ανανέωση.

— Ξέρεις Κίμων, τοῦ ἔλεγε ἐμπιστευτικά. Πηγαίνω ἐκεῖ γιά νά χαρῶ τήν νέα πατρίδα, ἀλλά καί μέ τήν ἐλπίδα νά ἀποκαταστήσω τίς κοπέλες. Θέλω νά τίς παντρέψω μέ δικά μας παιδιά. Στή Θεσσαλονίκη ἐλάχιστοι νέοι τῆς φυλῆς μας ἀπέμειναν. Δύσκολα θά βροῦν ταίρι.

"Αν ἐκεῖ ἡ ψυχή τους μιλήσει, θά φέρω τούς ἐκλεκτούς τους ἐδῶ, νά τούς χαρίσω ὅλες τίς προϋποθέσεις νά εὐτυχήσουν.

Καί ἀκόμη πιό ἐμπιστευτικά τοῦ ψιθύριζε.

Νομίζω πώς οἱ καρδιές τους μίλησαν ἤδη...

Μακάρι, ἕκανε μέ ἀνακούφιση.

— "Οταν θά γίνουν οἱ γάμοι θά ἔρθεις κι ἐσύ Κίμων καί ὅλη ἡ συντροφιά, νά γιορτάσετε μαζί μας. Θά γίνουν δυό λαμπροί παραδοσιακοί γάμοι, μέ ὅλα τά γραφικά μας ἔθιμα. Μέ τήν εὐκαιρία αὐτή θά δεῖτε καί τή νέα γῆ — ρίζα τῆς φυλῆς καί ἀνάταση. Θά χαρεῖτε τό θάμμα τῆς δημουργίας πού συντελεῖται. Μετά, θά γυρίσωμε ὅλοι μαζί στή Θεσσαλονίκη μας. Θά ἕρθετε. Δέν εἶναι ἕτσι;

Σοῦ τό ὑπόσχομαι.

Τήν ἀντίκρυζε μέ συγκίνηση. <sup>7</sup>Ηταν μιά ἀκόμη φορά ὀ λότελα ὁ παλιός ἀτίμητος ἑαυτός της. 'Η μορφή της ὑπέροχη, γαλήνια, πλαισιωνόταν ἀπό ὁράματα, περασμένου καί μελλούμενου καιροῦ. Λές καί τό τραγικό ἰντερμέτζο τῆς ζωῆς εἶχε ἑξανεμιστεῖ. 'Η ὄμορφη Βαλίκα, πού ξέφυγε ἀπό τά νύχια τοῦ Χά-

'Η ὄμορφη Βαλίκα, πού ξέφυγε ἀπό τά νύχια τοῦ Χάρου, πού ξεγλύστρησε ἀπό τῆς ταπείνωσης τόν καϋμό, ἀγκάλιαζε καί πάλι ποθητά τή ζωή. Τήν ζοῦσε. Τήν ζοῦσε σέ ὅλη τήν ἕνταση. Τή ζοῦσε, ἀφοῦ εἶχε τή δύναμη νά τρέφει ἐλπίδες...

> (Κεφάλαιο ἀπό τό ἀνέκδοτο μυθιστόρημα τῆς Ρ. Παπαδημητρίου: «Στόν ἴσκιο τοῦ Λευκοῦ Πύργου»).

Τήν Μαρσέλ μέσα ἀπό τήν ἀγἕλη τῶν μελλοθανἀτων, τήν ἄρπαξε γνωστός Θεσασλονικιός, τήν ἐσωσε, κατόπιν τήν παντρεὐτηκε καί ἕζησαν εὐτυχισμένοι. Είναι μιά ἱστορία ποὐ είχε συγκλονίσει τότε τή Θεσσαλονίκη. "Οτι γράφεται στό διήγημα αὐτό είναι πραγματικό. Μόνο τά ἀνόματα ἑχουν παραλλαγεῖ.



Μνήμης ἕνεκεν. Τό μνημείο τῶν πεσόντων 'Ισραηλιτῶν Θεσσαλονίκης.

Γ.Θ. ΒΑΦΟΠΟΥΛΟΥ

## "Αουσβιτς

'Ελεγείο σέ μιά ξανθή κοτσίδα

Λέν πώς στούς πύργους τῆς Σκωτίας τή νύχτα τά φαντάσματα τῶν παλιῶν καιρῶν πλανιοῦνται. "Όμως τώρα, καθώς μέ ἀνταριασμένο πνεῦμα στό στρατόπεδο αὐτό τῆς φρίκης περιφέρομαι, ἀντιλαμβάνομαι πώς στούς δικούς μας τούς καιρούς τά φαντάσματα περπατοῦνε καί τή μέρα.

Μικρή Ραχήλ, ἄν τό δικό σου φάντασμα δέν μπορεῖ νά τό ίδεῖ κανείς ἀπ' ὅλους τούτους τούς ἀργόσχολους γυρολόγους, πού γεμίζουν μέ τήν ἀνία τους τά μουσεῖα τοῦ κόσμου ἐγώ, μονάχα ἐγώ, ἔχω τό βαρύ προνόμιο, βυθισμένος στήν ἕκστασή μου, ν' ἀντικρύζω τήν ὁπτασία σου, στήν ἀπαίσια αὐτή βιτρίνα, ὅπου μαζί στοιβάζονται πόνος καί φρίκη.

Γιατί μονάχα ἐγώ, σ' εὐφρόσυνες παλιές ἡμέρες, πού τώρα ἀνάμνηση πικρή ἔχουν γίνει μέσα μου, τή θερμή τῆς θωπείας μου εἶχα μεταγγίσει πάνω στήν πλούσια χρυσαφένια κόμη σου. Μικρή Ραχήλ, νά ἀαι ἄραγε τά μάτια μου, πού δέν μποροῦν νά ἰδοῦνε τά δικά σου μάτια, ἔτσι καθώς σ' ἀχλύν ὀδύνης κολυμποῦνε;

'Αλλά τότε, πώς βλέπουν τά ίδια τοῦτα μάτια, μέσ' ἀπ' τήν ίδια ἀχλύ, τήν ίδια αὐτή βιτρίνα, τή χρυσαφένια κόμη σου, ἀπλωμένη ἐπάνω σέ φριχτούς σωρούς ἄλλων γυναικείων βοστρύχων. 'Αλίμονο, πρέπει νά τό δεχθῶ; Τά μάτια σου ἐξατμίσθηκαν στοῦ κρεματορίου τή φλόγα. Σμίξαν μέ τούς ἀτμούς ἄλλων πολλῶν ματιῶν, πού είχαν κάποτε πλανηθεῖ μές στ' ὄνειρο. Δύναμη μυστική μέ σπρώχνει τώρα νά συντρίψω τό κρυστάλλινο φράγμα, μπρός σ' αὐτό τό ἀνίδεο πληθος, πού νά βλέπει μπορεί μονάχα γυναικών βοστρύχους, δίχως τήν άλλη κάν νά ὑποψιάζεται ὕπαρξή τους. Μά ἐγώ, πού αἰσθάνομαι ἔντονα τήν παρουσία σου, δχι πιά μέ τή λάμψη των άλλοτινων ματιών σου, άλλά μέ τό φωσφορισμό της όπτασίας σου μόνο, τήν ξανθή κοτσίδα θέλω ν' ἀνασύρω μέσ' ἀπό τοῦτο τό φριχτό μακάβριο στοίβαγμα, γιά νά τήν ξαναβάλω, μέ τήν ίδια θέρμη, μικρή Ραχήλ, στό κουρεμένο σου κεφάλι. Άλλά οί στριγγές φωνές τοῦ πλήθους, πού δέ βλέπει παρά μονάχα αὐτό στά μάτια του πού φαίνεται, τήν όπτασία σου άρπάξαν ἀπ' τήν ἕκστασή μου. Κι ἄφησαν στή βιτρίνα τήν ξανθή κοτσίδα σου νά διαλαλεϊ, μέ τί δική της τώρα γλώσσα, πόσο μεγάλος είναι ό πόνος των άνθρώπων,

πόσο είναι ἀνίερο τό ἄγος τῆς γενοκτονίας. Τώρα στοχάζομαι πώς πάντοτε δέν είναι ἀκάνθινος ὁ στέφανος τοῦ μαρτυρίου. Μπορεῖ καί μέ ξανθές κοτσίδες νά πλεχθεῖ ἀπ' τίς μικρές Ραχήλ ὅλου τοῦ κόσμου.

Σημ: Τό ποίημα αύτό τό έμπνεύσθηκε ό ποιητής, δπως λέει ό ίδιος, δταν έπισκέφθηκε τό "Αουσβιτς καί στό έκει" «μουσείο τοῦ τρόμου», ἀντικείζαντας τοῦς σωρούς τῶν κομμένων μαλλιών τῶν ἀθώων θυμάτων τοῦ ναζισμοῦ, ποῦ είχαν τή μοιραία γι' αὐτά τύχη, νά καταλήξουν στά κρεματόρια, είδε νά ξεχωρίζει μιά κατάξανθη μακριά πλεξοῦδα. "Η μνήμη του γύρισε ατή νίδτη του δταν, ατή Θεσααλονίκη, γύρω στά 1920, είδε μιά μικρή Έβραία γειτονοπούλα, τή Ραχήλ, ποῦ είχε μιά παρόμοια κατάξανθη πλεξοῦδα. 'Η σύνδεση τῶν δῦο είκόνων δημιούργησε ψυχικό σόκ στόν ποιητή, άλλά παράλληλα καὶ τήν ἑμπνευση γιά τό παραπάνω ποίημα.

# Tribute to Thessaloniki On the Occasion of the City's 2300th Anniversary

hardship, in crises, but also in times of happiness and glory. Thessaloniki took good care of us. We, in turn, gave our love to beautiful Thessaloniki.

Today, after the vicissitudes of the Second World War, our numbers have dwindled in this city. Those of us sho still live there, in brotherhood with our fellow citizens, continue to give and to create, guided as always by that particularly positive approach that is the hallmark of the northern Greeks.

One grievance remains. The Municipality of Thessaloniki has not yet implemented its resolution to name one of the streets «Street of Jewish Martyrs» or «of the Jewish Holocaust» in memory of our innocent brethren lost in the Nazi camps. We trust, however, that it will not be long before it does.

With this issue of «Chronika» we hail Thessaloniki from the depth of our hearts, as we participate in the anniversary of 2300 years of uninterrupted life.

Each time we write about Thessaloniki we grieve. Once known as the «Mother of Israel», since until 1922 between 30 and 50 percent of its people were Jews, it has the tragic privilege to rank first in Europe in numbers of Jewish victims: oit of 56,000 Jews living there in 1943, only 1,950 survived. And ninety-six percent perished.

Thessaloniki became a haven for the Jews who fled from Western and Central Europe after 1370 (particularly from Spain after 1492) to escape persecution. Thessaloniki became an affectionate mother and caring nurse who embraced us with unaffected warmth. We, her true children, gave her in return all the vigour and spirit we possessed. And we honoured her duly.

We took much from Thessaloniki, and gave her much — socially, culturally, and financially. We contributed; with our fellowcittizens, to making it a capital city, equal to Athens, the pride of Hellenism, the ornament of Europe. We stood by her in times of



Thessaloniki: Detail from the Arch of Galerius, Caesar for the eastern province of the Roman Empire (293 - 310 C.e.).

# A Historical Survey of the Jewish Presence in Thessaloniki

Although historical evidence is scarce, it is believed that the Alexandrian Jews who arrived in 140 b.c.e. were among the first Jews to settle in Salonika. Several sources give evidence of the existence and growth of the Jewish community during the Hellenistic and Roman periods. It is known that the apostle Paul preached for three consecutive Sabbaths in the synagogue of Salonika. The Romans granted autonomy to the community, whose members lived in a neighborhood near the port: therefore, the Jews had the opportunity to develop strong commercial ties with many parts of the world. The Jews of Salonica during the Roman and Byzantine periods had Greek names and spoke Greek.

Byzantine Period. After the splitting up of the Roman Empire in 395 c.e., Salonika became the second most important city - after Constantinople - in the Byzantine Empire. The Byzantine emperors in their efforts to "Christianize" their subjects were hostile to the Jewish communities in their territory and especially to the Jews of Salonika. Constantine the Great (306 - 37) and Theodosius II (408 -50) enforced anti - jewish laws, Heraclius (610 - 42) prohibited public fulfillment of the mitzvot. Basil I (866 - 86) the Macedonian and Leo III (717 - 41), the Philosopher forced the Jews to convert or leave the country. One of the very few emperors who acted favorably toward the Jews was Alexius I Comnenus, who during the First Crusade alleviated the taxes imposed upon them. During the same period in 1096, the messianic movement that had started in Germany as a result of the persecutions in Mainz also reached Salonika. In 1169 Benjamin of Tudela visited Salonika and mentions that at that time there were about 500 Jews in the city. The sufferings of the Jews continued during the Latin Empire, which was established by the Crusaders (1204 - 64) as well as under Theodore Ducas Angelus, the despot of Epirus, who ruled the kingdom of Salonika from 1223 or 1224 to 1230.

During the second half of the 14th century Salonika attracted Jews, among the first being Hungarian Jews in 1376. In 1423 Andromachos, the governor of Salonika, sold the city to the Venetians. The Venetians imposed heavy taxes on the Jews. In spite of the hadrships they suffered during the Byzantine period, the Jewish community of Salonika flourished: most of the Jews were merchants, engaging especially in the silk trade. It is to be noted that the oldest synagogues of Salonika - Ez ha Hayyim and Ez ha Da'at — which existed until the beginning of the 20th century date to the Byzantine period.

Turkish Conquest - Sephardi Immigration (15th - 16th centuries). In 1430 Salonika was occupied by the Turks. At approximately the same time waves of Jewish immigrants started arriving in the town. In 1470 Bavarian Jews arrived in Salonika and formed the Ashkenazi community near the existing Romaniot community. The two communities differed in every aspect: clothing, eating habits, religious rites, prayer books, etc. The Ashkenazi community continued to exist until the beginning of the 20th century and the members were not assimilated into the other Jewish groups in Salonika. During the 15th and 16th centuries many jewish expellees from Spain, Portugal, Italy, Sicily, and France and refugees from North Africa, settled in Salonika. The largest numbers came in 1492 - 93 and 1536. Once in Salonika they founded separate synagogues ("congregations" Kahal Kadosh). These synagogues were named after their native countries or towns: Sicily, Calabria, Majorca, Lisbon, etc. Rabbi Yiosef Beit ha Levy, related that "at Salonika every Jew speaks his own language. Every group of people established their own community, support their poor, and constitute a small independent state". Salonika also received Marranos who were expelled from Portugal. In 1514 the rabbinical triumvirate of Salonika issued a special haskamah regarding the Marranos as Jews

as far as marriage and divorce were concerned, i.e. they practically regarded the Marranos as Jews in every respect. Additionally, in 1555, when the Marranos from Ancona were persecuted by Pope Paul IV, the Jewish merchants of Salonika decided to boycott Ancona.

Immigration to was followed by emigration from Salonika, but not to a great extent. The reasons for the emigration were plagues and fires that ravaged the town in 1543, 1545, and 1548. It is estimated that by 1553 there were 20.000 Jews in Salonika: the location of the city and the fact of being a port — constituting a key point on the international trade route between the East and the West — helped attract settlers. Merchandise from the East came to Salonika and from there was transferred to the West and vice versa.

The Jewish immigrants maintained their relations with their coreligionists and colleagues in their countries of origin — France, Flanders, Egypt, and especially with the Italian ports, above all Venice. They therefore had a relative advantage in international trade. Salonika's location helping to exploit this advantage to the maximum. Troubles, of course, were not lacking, coming in the form of pirates and highwaymen. The Jews of Salonika also engaged in the crafts, and the city was famous for its Jewish weavers and silk and wool dyers. Nearby there were gold and silver mines and many of the miners were Jews. Another craft was the manufacture of jewelry.

There were three main concentrations of Jews in Salonika: a quarter next to the city wall at the port i.e. very close to the main artery of trade; The Francomahalla, i.e. the quarter of the "Francos" (foreigners from Europe) which presumably consisted of the elite of the Jewish inhabitants; and the quarter near the hippodrome, which was primarily Greek.



View of Thessaloniki before the year 1900. (Taken from the book of Ilias Petropoulos "La Presence Ottomane A Salonique" Athens, 1980)

## Historical Survey of Jewish Presence in Thessaloniki

The organization of Jewish life in Salonika was of a special character. There were about 30 independent congregations who sometimes associated themselves as a voluntary body that took care of the common interests of the congregations. The takkanot issued by this Lody had to be accepted by every congregation to be valid for it. They included women's rights, ethical matters, religious matters, etc. These Takkanot were based on the takkanot of Toledo (1305). Aragon (1335) and Castile (1432). The heads of each community were called parnasim, memunim, nivrarim and anshei ma'amad and were elected by all the members of each congregation. A committee elected by the parnasim of each congregation decided what proposition of taxes each congregation had to pay to the Turkish authorities, according to the number of members and their financial state. Women, orphans, and the poor were exempt from taxes.

Each congregation had the following communal organizations: hevra kaddisha, which was also called hevrat kevarim, gemilut hasadim ("philanthropic organization"): bikkur holim (sick wards) yeshivah; and bet din. The religious head of each kahal kadosh was the marbiz torah or hakham shalem, who was elected for a limited period of time. The marbiz torah taught at the yeshivah of the congregation, was usually also the dayvan of the congregation, and delivered sermons on Sabbaths and holidays. Jews were forbidden by the halakhah to go to the Turkish authorities for matters pertaining to inheritance and ketubbot. The talmud torah was sometimes common to the congregations.

Salonika became a center of Torah learning and attracted many students from abroad. During the 16th century there were numerous important rabbis whose influence spread beyond the borders of Salonika and even the Ottoman Empire. Among the most prominent were: Solomon Alkabez the author of Lekhah Dodi: Isaac Adarbi the author of Divrei Rivot and Divrei Shalom, Moses Almosnino, the author of many important works and Samuel di Medina ("RaShdaM") who left over 1,000 responsa and is considered among those halakhic authorities whose decisions both in halakhah and in practice can be relied upon. Salonika was also renowned as a center of Kabbalah. In addition to the rabbinical schools in Salonika in the 16th century, there was a bet midrash for pivyutim and singing, as well as a bet midrash for secular studies where medicine, natural sciences, astronomy, and other subjects were tautht. The physician Amatus Lusitanus taught in that school when he settled in Salonika in 1558. Thus, Salonika at that period was according to the poet Samuel Ushkue, "Metropolis of Israel, city of Justice, mother of Israel, like Jerusalem"

17th Century. In the beginning of the 17th century the city suffered once again from plagues and fires (1604, 1609, 1610, 1618, 1620), causing emigration: nevertheless, by the middle of the century there were about 30.000 Jews, or half of the total population of the town.

Trade continued to flourish in spite of the drop in Venetian trade, which resulted from the loss of Crete to the Turks in 1669 and the riots caused by the janissaries at the same time. The Jews continued to export grain, cotton, wool, silk, and textiles. Many Jewish women worked in growing tobacco and its industry. At the same time fewer and fewer Jews worked in the crafts. Toward the end of the century a decline in commercial activities took place as a result of the decline of the Ottoman Empire, which had entered a state of continuous war with various countries, and peoples.

The famous halakhic authority R. Hayyim Shabbetai (d. 1647), author of the Torat ha - Hayyim, lived in the city during the first half of the 17th century: Other important religious authorities included Aaron Cohen Perahyah, the author of Parah Matteh Aharon, and David Conforte, author of Kore ha - Dorot.

The most influential event for the Jewish community in the 17th century was the appearance of the pseudo - messiah Shabbetai Zevi. Expelled from Izmir, he arrived in Salonica in 1657. In the beginning he was very well treated, and he preached in the Shalom synagogue: but when he declared that he was the true messiah, he was expelled after a decision taken by the most important rabbis of the town. Later he converted to Islam, and 13 years after his death, in 1683, a

group of believers - some 30 jewish families - also converted to Islam. This sect was called the Doenmeh. Shabbetai Zevi's passage from Salonika and the conversion that ensued caused a turmoil among the Jews in Salonika: the community consequently felt the need to unite. In 1680 the 30 congregations merged into one, with a supreme council composed of three rabbis and seven dignitaries. The three rabbis were elected for life and could not be replaced unless all three died. The first triumvirate was composed of Moses b. Hayyim Shabbetai. Abraham di Boton, and Elijah Kovo. Another important step was the reorganization of all the rabbinical courts into three bodies along the following lines: matrimonial, rents, possessions (hazakot) and ritual matters (issur ve - hetter). Each bet din was composed of three rabbis who were elected by the triumvirate they were known for their justness and many Muslims and Greeks preferred to try the cases they had with Jews in these courts instead of the Turkish ones.

18th - 19th centuries. As the Ottoman Empire declined, the community's financial situation in Salonika worsened and French merchants began to gain control of business interests. In 1720 - 30 Portuguese Marranos, called "Francos", emigrated to Salonika. Most of them were well - educated and among them were merchants and bankers. They did not pay taxes to the sultan since they were considered as representatives of the consuls. In the beginning they also refused to pay the relevant taxes to the Jewish community, but after a decision by the central committee of the community, they acceded to the community's demands. The Jewish population at that time was between 25.000 and 30.000. Nevertheless, both religious and secular studies declined, and only study of the Kabalah still flourished.

End of 19th - Beggining of the 20th Centuries. Toward the second half of the 19th century, the Turkish governors of the city initiated a further expansion of the town. A new port was built in 1889, which helped to develop trade. European culture and technology also began to flow into Salonika. Signs of this "westernization" became apparent among the Jewish inhabitants also. In 1873 the Alliance Israelite Universelle established a school, and additional schools along Western standards were also built. Physicians who had studied in Europe helped to eliminate epidemics. Westernization helped in the development of trade, and in 1886 the Bank of Salonika was founded. As a result of this westernization liberalism became paramount among the jews fo Salonika. Nevertheless, this did not undermine the traditional ways of the community and many new yeshivot were established.

The Hevrat Kadimah — for the spreading of the Hebrew language — was founded in 1899, and the well - known teacher Isaac Epstein was brought to Salonika to teach Hebrew. In 1887 the rabbinical triumvirate was dismissed and Jacob Kovo was appointed to the post of hakham bashi (chief rabbi). In 1900 there were approximately 80.000 Jews in Salonika (out of a total population of 173.000). In 1908, when the Young Turks rose against the Ottoman sultan Abdul Hamid II, many Jews were in their numbers. One of the first actions of the Young Turks when they came to power was the recruiting of all non - Muslims into the Turkish army. As a result many young Jews left Salonika and emigrated to the US in order to avoid serving in the Turkish army.

Since the Jews believed that the new government was more liberal and tolerant than the former one, they openly organized socialist and syndicalist movements. At the same time the first Zionist organizations, Agudath Bnei Zion and Maccabee, appeared in Salonika. By the eve of World War II there were more than 20 Zionist organizations. The Young Turk revolution marked a new "golden" era for the Jews of Salonika. Jews could be found in every profession: merchants, tobacco, workers, lawyers, physicians, teachers, and the jewish stevedores of Salonika were famous. On Sabbaths the town and the port came to a standstill since the Jews did not work.

When the Greek army entered the town in 1912, King George declared that Jews and all other minorities were to have the same

### Historical Survey of Jewish Presence in Thessaloniki

rights as the Greek population. After the Balkan Wars (1912 - 13) Salonika could no longer be used as the port for the Balkan states. Nevertheless, trade continued to flourish since during World War I Salonika became a center for Allied soldiers. In 1917 a great fire destroyed-most of the town, leaving some 50.000 Jews homeless.

In 1935 there were nearly 60.000 Jews in Salonika, and in spite of the drop in Jewish population from the turn of the century and all the riots and fires, the jews continued to maintain their status in the economic activity of the town.

Holocaust Period. The first German armed columns entered Salonika on April 9, 1941. Two days later, the Messagero, the sole surviving Judeo - Spanish daily paper, was suppressed and a number of houses and public buildings requisitioned for military needs, including the Jewish hospital founded by Baron de Hirsch and bearing his name. On April 15 the communal council was arrested and its offices raided. In the course of the following week, placards forbidding entrance to Jews began to make their appearance in the cates, and later on all Jews were ordered to give up their radios. Meanwhile, a new quisiling newspaper had begun to make its appearance, the "New Europe" (Nea Evropi), which devoted a great deal of its 'pace to anti - Semitic propaganda. The Germans nominated a new president of the community to transmit their orders.

The beginning of the persecution was in a disguised form as was the Nazi practice. It came in the summer of 1942, when orders were issued for all adult male Jews between the ages of 18 to 45 to present themselves at Liberty Square to be enrolled for forced labor. Here 6.000 - 7.000 of them were kept, packed together under the broiling sun, until the afternoon, surrounded by companies of soldiers armed with machine guns. The slightest movement was savagely punished. Many were sent off immediately to malariastricken areas, where they worked in the sun ten hours a day, with inadequate rations. Within ten weeks, 12% of those taken had died.

Throughout Europe, the Nazi authorities showed a somewhat paradoxical interest in Jewish libraries, intellectual treasures, and ritual objects, partly because what was valuable could be sold (even if it first had to be melted down), partly because they were engaged in building up at Frankfort, for anti - Semitic purposes, what was rapidly becoming the world's greatest Jewish research library. The ancient fame of Salonika attracted special attention and not long after the German occupation the libraries and synagogues of Salonika were raided and their treasures seized, packed, and dispatched northward.

At this stage, the puppet president of the community, whom the Germans had nominated when they first arrived, was removed from office and replaced by the Rabbi Dr Zvi Koretz, not a Salonikan in origin. The community thought that since he spoke German, he would be effective in his dealings with the German authorities. He became convinced that by unquestioning compliance the Nazis might be mollified. Now, in his double capacity, both as rabbi and as president, he not only carried out every German instruction but also urged his community to obey implicitly. By the beginning of 1943, the mechanism had been prepared and all the preliminaries completed.

On February 6 a commission headed by Dieter Wisliceny and Alois



Brunner arrived in Salonika to put the racial laws into operation. Two days later an order was issued imposing the supreme indignities that had already become the rule elsewhere in Nazi - dominated Europe. All Jews were henceforth to wear a special distinguishing yellow badge, in the shape of the Star of David and their shops and offices also had to be similarly marked.

No single Jewish quarter was set up (that was impossible in view of the circumstances), but a number of areas were marked off in those districts which were largely inhabited by Jews. The space assigned was nevertheless hopelessly inadequate, four or six families often being crowded together in accommodations suited only for one. Any Jew who changed his residence without permission was treated as a deserter and shot outright. No Jew was allowed on streets after nightfall, no Jew was allowed to use the telephone, no Jew could ride on the tramway or any other sort of conveyance.

Camouflaging their intent, the authorities maintained the pretext that the new system would facilitate the reorganization of the Jewish community on quasi - autonomous lines. There was to be a Jewish mayor and Jewish chamber of commerce, and a Jewish police force was organized to maintain order. But the real object of the new provisions gradually emerged. If the Jews were isolated, they could be despoiled with greater ease, and having been despoiled, they could be exterminated. Simultaneous with the creation of the ghettos, a detailed inquiry was ordered into all property of every sort in Jewish hands, including even domestic animals and household furniture.

On March 13, a proclamation was issued placing upon the Jewish community the duty of administering all Jewish property, except household goods and other articles of the most simple description. Everything possible was to be transformed with all speed into cash, which was to be deposited in the banks in a collective credit and upward of 100 communal notables were designated as hostages to ensure that these and all the other instructions were punctually obeyed. Jews were now forbidden to leave the ghetto even by day. There was no longer any question of these districts being autonomous units, they were obviously intended only as prisons or condemned cells, pending the execution of the sentence.

Some half century before, Baron de Hirsch had paid for the construction near the railway station of a number of little houses, to give shelter to jewish refugees from the Russian pogroms. This was to be the scene of the final tragedy. While the ghetto legislation was being perfected and enforced, this district, which had a population of something less than 2.500 massed together in 593 rooms, was being divided off from the rest of the city by a fence of high planks. There were three entrances, each surmounted by a trilingual inscription, in German, Greek and Ladino, and searchlights and machine guns were installed outside. This was to serve as the corral where the human cattle were to be rounded up at the last, before being taken to the slaughter. Three hundred empty railway wagons were known to be lined up on the sidings, awaiting the victims.

On the morning of March 14, the inhabitants of the Hirsch quarter were instructed to assemble in the local synagogue, where they were informed by Rabbi Koretz that they were to be deported to Poland. He informed them that they would find a new home there, among their own people. To give some verisimulitude to the claim, some Polish paper money was made available to the victims: they were of course forbidden to take with them any gold or silver or anything else of value, or more than 20 kilograms of personal property done up in bundles (valises were not allowed). The next morning the inhabitants of the quarter were assembled and marched to the station, where they were driven into the waiting cars, which were soon overladen to twice their capacity, closed, then sealed and off tor Poland.

The Hirsch quarter was now clear and ready to receive a new convoy. A few hours later the ghetto in the Aghia Paraskevi district was suddenly surrounded, and its inhabitants were ordered to be ready to leave in 20 minutes. They were then marched — aged,

ΧΡΟΝΙΚΑ - ΣΕΠΤΕΜΒΡΙΟΣ 1984

### Historical Survey of Jewish Presence in Thessaloniki

children, invalids, cripples — to the Hirsch quarter, where they were joined on the next day by the Jews of the district near the smaller station. On March 17 another convoy left for the north, under much the same conditions as before. Day by day, thenceforth, these scenes repeated themselves, group after group being dispatched to the Hirsch quarter and convoy after convoy, each of some 2.800 persons, being sent off.

There was a brief interlude in the middle of March, when military requirements necessitated the recruitment of forced labor. But this did not last for long. Moreover, the treatment of the laborers was so appalling that most persons preferred the alternative of deportation, many still pathetically believing the tale that they were being sent to start a new life in a distant region. Indeed, such are the unfathomable resources of human optimism that there was a veritable epidemic of marriages at this time, even in the Hirsch quarter.

Few details are known as to what happened to the deportees in the course of their tragic journey northward. But their fate was in all cases the same. The talk of sending them to start a fresh life in Poland was nothing but mockery. The trains were directed one after the other to the great annihilation camps of Auschwitz and the adjacent Birkenau. Here, the Salonikan Jews were exterminated. The number of survivors who escaped by flight or by some other means was infinitesimal.

From March 15 onward, there were only the briefest interruptions in the deportations. Further convoys, each of the regulation size, left the Salonika railway station at intervals of two or three days in the second half of March, nine in April, and two at the beginning of May, these including persons who had been rounded up in other cities of Macedonia in the jewish communities, such as Florina, Demotica, and Verria.

Of the Salonikan community there were now left only the survivors of those who had been sent to forced labor. They were now rounded up malaria - stricken, emaciated, and half naked, and on August 7, 1.200 of them were also deported. This was the 19th convoy. It was also the last: for there were no jews left.

All told, 43.850 Jews, 95% of the jewish population," had been deported from Salonika in these few months. Nearly all were sent directly to Poland, where they were exterminated: the remaining handful went to Bergen - Belsen, where some of them survived — including Rabbi Koretz', who however, died on the morrow of liberation. Of the 5.000 Salonikan Jews not deported many had already. succumbed to their sufferings in forced labor: others had found refuge in the surrounding countryside or in Athens, where a coodly proportion of the Jews were saved by the complicity of the Christian population.

In October 1944, Salonika was recaptured by the Greek and Allied forces. A handful of Jews returned to the city whose history had been interwined so closely with their own for 2.000 years. They

found their homes occupied, their property looted, all but two or three out of their 19 synagogues destroyed, their five - century - old cemetery still used as a quarry. Amid the ruins, this remnant built up their lives anew.

**Contemporary Period.** After the war, survivors of the Salonikan community, together with remnants of smaller communities, concentrated in Salonika. As the Jews of the other communities spoke Greek, Ladino has all but disappeared as a spoken language in the community. The number of Jews fell from about 2.000 in 1946 to about 1.500 in 1971 as a result of emigration to Israel and to a lesser degree, to other countries. In 1971 there was an organized community, but only two synagogues were in use. Religious services took place on festivals, and there was a minyan for Sabbath services only. The children of the community studied in Greek schools, but provisions were made for Jewish education, which was handled mostly by teachers from Israel. In addition, there was a youth club and the Maccabi organization.

The major collections of archival material on the community of Salonika, are located in Jerusalem, at the Central Archives of the Jewish People and Ben - Zvi Institute, and in the Instituto Arias Montano in Madrid.

The Jews of Salonika constituted an important source of aliyah, particularly after World War I. They were active among the Sephardi community in Palestine and played an important role in the construction of Tel Aviv. Among the families of notables from Salonika were the Florentin, Recanati, Molcho, and Uzziel families. Leon Recanati founded the Israel Discount Bank, which later developed into one of the most important banks in the country, and the Florentin quarter of Tel Aviv is a manifestation of the initiative of immigrants from Salonika.

Salonikan Jewş made a unique contribution to the penetration of Jews into seamanship in Erez Israel. As early as 1914, Izhak Ben -Zvi was sent to Salonika to encourage Jewish seamen to settle in Erez Israel, but the outbreak of World War I destroyed the plan. In 1924 a troup of more than 40 fishermen emigrated to Palestine. They initially settled in Acre, but the group dispersed after the Arab riots in 1929, principally in Haifa and Tel Aviv. As a result of Abba Khoushis visit to Salonika in 1933, 300 seamen, stevedores, and porters and their families emigrated to Palestine and settled in Haifa. It was thanks to them that Jewish labor penetrated into the port of Haifa. Over the years other families from Salonika joined them. In 1936 some of them moved to Tel Aviv and laid the foundations of the, port there. A moshav ovedim of Greek settlers, most of them from Salonika, was established at Zur Moshe in the Sharon Plain in 1937 and had about 400 inhabitants in the early 1970s.

#### . (Encyclopaedia Judaica, vol. 14, cd: 699 - 707)



Jewish family of Thessaloniki in 1920

 This is wrong; the correct number of those sent to concentration camps is 56.000, 96% of the total Jewish population.

# THE JEWISH COMMUNITY OF THESSALONIKI

A jorney through the ages



The staff of Hirsh Hospital in 1939

We often refer to the Jewish presence in the city of Saint Demetrius. Over two millenniums have passed since a small group of Abraham's descendants chose Thessaloniki as its new home. Since then much of water has flowed under the bridges of the river Axios.

The city has known the Romaniot Jews, nurtured by "the great new Hellenic world"; the Ashkenazim of Central Europe; the persecuted Jews from the Iberian peninsula. Here, flourished the mystics of Kabbalah and Zohar; the doenmeh of Shabbetai Zevi; the reformers of the Alliance the Mizrahi Zionists; the socialists of the Federation. It lived through the cruel spring of 1943, the myriads of yellow badges, the atrocities committed at Liberty Square.

The journey through history continues up to the present day.

Perhaps, the explanation of the historical facts and what caused them, lies within the realm of scientific investigation. Their identification, however, is certainly the first step.

This is the aim of the following short chronological reference, to the history of the Jewish Community of Thessa-Ioniki.

**315 B.C.E**: Founding of Thessaloniki by King Cassander. **168 B.C.E**: Thessaloniki conquered by Romans.

140 B.C.E: Circa: First settlement of Jews in Thessaloniki.

**49-50 C.E:** Apostle Paul visits Thessaloniki and preaches the new religion at the Synagogue "Etz Haim", on three consecutive Sabbaths.

306 C.E: Martyrdom of Saint Demetrius.

**329:** Thousands of people are slaughtered at the Hippodrome, by order of Emperor I Theodosius.

904: Conquest of the city by the Saracens.

1096: Rabbi Tobias ben Éliezer. Intense messianic activities among the Jews of the city.

**1162:** Rabbi Benjamin of Tudela visits the city and finds an organized community of 500, Greek speaking (Romaniot Jews).

1185: Conquest of the city by the Normans.

1204: Establishment of the Latin Kingdom.

1222: Theodor Angelus, recaptures Thessaloniki.

1244: The city surrenders to Emperor John Vatatzes, from Niceae.

1342 - 49: Zealot's revolution.

1376: Jews from Central Europe (Hungary, Germany) settle in the city, and establish the first Ashkenazi synagogue.

1423: Andronikos Palaeologus, governor of Thessaloniki, sells the city to Venice. Jews from Venice and other north Italian cities settle in Thessaloniki. Establishment of "Italia Yiashan" Synagogue.

1430: Conquest of the city by the Turks.

1492: Some 20,000 Jews from Spain, settle in Thessaloniki. They found three synagogues. Impose their language and transform Thessaloniki into an important center for the study of the Torah. Development of weaving industry. 1496. Jews from Portugal settle in the city. 1512: Don Judah Gedalia establishes the first printing

house at Thessaloniki. **1520:** Founding of the great educational complex "Talmud Torah Hagadol".

1536: Portuguese "Marrano" settle in Thessaloniki.

1537: Samuel Usque, Jewish poet from Ferrara, confers to Thessaloniki the title of "mother of Israel". Golden age of the Jews of Thessaloniki.

1540 - 1580: Jews of Thessaloniki develop the mines of Sidirokapsa.

1545: The Turks appoint Barukh to be leader of the Jews of Thessaloniki.

1556: Rabbis of Thessaloniki proclaim bycott on the port of Ancona; because of its persecution of Jews.

**1568:** By order of Sultan, the Community receives the right to pay the capital tax by providing cloth for the soldiers' uniforms.

**1638:** The Turks kill the chief rabbi Yehudah Covo, because they consider the quantity and the quality of the cloths inappropriate.

1655: Shabbetai Zevi, the false messiah, comes to Thessaloniki. Attracts many followers.

**1666:** Shabbetai Zevi converts to Mohammedanism. He is followed by 300 Jewish families, called by the Turks "Doenmeh".

1680: 30 independent congregations unite into one great organization.

1715: Jewish merchants from Italy settle in Thessaloniki. They are called "Francos".

1821: Greek war of independence.

1826: By order of the Sultan, some 20,000 yenitzari (3,000 in Thessaloniki) are killed.

1836: By order of Sultan the rabbi of Thessaloniki is called "Haham Bashi".

1854: The Sultan visits Thessaloniki.

1856: Non-moslem citizens receive certain political rights. Founding of the Ottoman Bank.

1858: Founding of "Alatini" mills.

1865: Rabbi Yiouda Nehama publishes the first newspaper of Thessaloniki, "El Lounar".

1866: Demolition of city walls.

1870: Founding of first Greek printing house by S. Vasiliades.

1870: Formation of the Governing Board of the community.

1871: Publication of the first Greek newspaper "Ermis". 1871: Baron Hirsch undertakes the building of the rail-

way joining Thessaloniki with Skopije. 1876: Assassination of French Consul by the Turkish

mob.

1876: Founding of "Alliance Israelite Universelle" school.

1878: Establishment of Shaias spinning mill.

1882: Professor Otolegi from Livorno, appointed head of "Talmud Torah" school. Dr. Epstein succeeds him in 1899.

89

# ENGLISH SUPPLEMENT

#### A JORNEY THROUGH THE AGES

1880: Inauguration of the Thessaloniki - Belgrade -Central Europe Railway line.

1883: Establishment of "Alatini" ceramics.

1888: Founding of the first communal clinic "Bikhour Holim".

1888: Founding of "Banquede Salonique" by the Alatini brothers.

1890: The Great fire destroys the Jewish quarter.

1891: First electric tram runs in the city.

1891: Arrival of Jewish refugees from Russia. Founding of "Baron Hirsch" and "Kalamaria" quarters.

1895: Railway line Thessaloniki - Istambul inaugurated. 1888 - 1907: Yaacov Hanania Cove is Chief Rabbi of Thessaloniki.

1899: Founding of the first Zionist organization, "Kadimah".

1901: Founding of "Union Sports".

1902: Establishment of philanthropic organization "Matanoth Laevyionim".

1903: Establishment of the "Papafi" orphanage.

**1904:** Inauguration of new building of "Talmud Torah Hagodol" synagogue. The largest in the city.

1907: Inauguration of "Hirsch Hospital". Jacob Meir, appointed chief rabbi.

1908: Founding of "Iraklis" Sports Club.

1908: Founding of "Maccabee" Sports Club.

1908: Revolution of the Neo Turks.

1908: Inauguration of the "Lieto Noah" asylum.

1909: Founding of the Workers Federation by Abraham Benaroya.

1911: The Sultan visits Thessaloniki.

26.10.1912: Liberation of Thessaloniki.

Abastado Leon: «La Perle de l' Egge»

19.11.1912: King George I receives Chief Rabbi Jacob Meir and communal leaders.

5.3.1913: Assassination of King George I.

1915: General Sarail commander of the Allies arrives in Thessaloniki.

1916: The Movement for National Defence led by Eleftherios Venizelos.

**19.8.1917:** Great fire destoys the centre of Thessaloniki. The Jewish quarter is completely destroyed, including 34 synagogues, the community offices, 10 yeshivot and 11 schools. 73,448 citizens become homeless. 53,737 of them Jewish. 1920: The French architect Embrar produces new city plan.

1920: Publication of law 2,456 "Concerning the status of Jewish communities".

**1922:** Arrival of thousands of Greek refugees from Asia Minor.

1920 - 22: Ben Zion Uziel is Chief Rabbi.

1923 - 25: Emmanuel Broudo is Chies Rabbi.

1926: Establishment of Thessaloniki University. First International Trade Fair of Thessaloniki.

1925 - 33: Haim Habib is Chief Rabbi.

**1920 - 25:** Establishment of orphanage "Aboav" and of the communal clinics "Hassid" and "Pinhas". Establishment of new Jewish districts "6" and "151".

1931: Anti - Jewish riots ar Campbell suburb.

**1932 - 33:** Some 20,000 Jews of Thessaloniki emigrate to Palestine.

1932: Establishment of "Saul Modiano" Old - Age home, 1933 - 43: Dr Zevi Koretz is Chief Rabbi.

8.5.1936: Tobacco workers in riots with police. 12 workers (2 of them Jewish) dead.

28.10.1940: Greek - Italian war.

28.10.1940: 12.898 Greek Jews enlist with the Greek army.

9.4.1941: The Germans capture Thessaloniki.

15.4.1941: Arrest of the members of the Jewish Communal Council by the Nazis.

11.7.1942: All male Jews are ordered to gather at Liberty Square. They are sent to hard labour, and released after ransom has been paid.

December 1942: Chief Rabbi Koretz is appointed President of the community.

February 1943: The Jews are confined to a ghetto and compelled to wear the yellow badge. Confiscation of Jewish properties.

**15.3.1943:** Deportation. Departure of the first convoy to Auschwitz.

**7.8.1943:** Departure of the last convoy. Altogether some 48.000 people were sent to Auschwitz, Birkenau, and Bergen Belsen. Of them, some 2,000 people returned.

28.10.1944. Liberation of Thessaloniki from German occupation.

December 1944: Reestablishment of the Community.

#### Alberto Nar

#### BIBLIOGRAPHY ABOUT THESSALONIKI

Salonique 1918 Blauzair F. «Tableau de commerce de la Grèce» Paris 1800 Benveniste David «Yeondi Saloniki» - Tel - Aviv 1971 Cousinery E.M. «Voyages de la Macedoine» Paris 1828-1831 De Dreux Robert «Voyage en Turquie et en Grèce» Paris 1897 Diech Ch. «Salonique». Paris 1920 Emmanuel I.S. «Histoire des Israelites de Salonique» Thonon 1936 Kiel M. «Notes on the history of some Turkish monuments in Thessaloniki and their founders» «Balkan studies» 1970 Levy Daout: «Notas historicas» ('Ανέκδοτο) Laskaris M. «Salonique a la fin du XVIII siecle», Athènes 1939 Lucas P. «Voyages dans la Grèce», Amsterdam 1714. Molho Michael: «Usos y costumbres de los zudios de Salonica», Barcelona 1971

«Contribuciones sovre la historia de los jidios de Thessaloniki», Thessaloniki 1936 «In Memoriam», Thessalonique 1978 (τομ. 1-3) Nehama Jos: «Histoire des Israellites de Salonique τόμ. 1-4 Paris 1935-36, τομ. 5 Thessaloniki 1959, τομ. 6-7 Thessalonique 1978

Ouziel Joseph. «A - Migdal a - Lavan» Tel-Aviv 1964 Risal P. (J. Nehama) «La ville convoitee» Paris 1913 Recanati David: «Matzor Saloniki le Ros Ashana» Tel-Aviv 1968

Recanati Avraam (ἐπιμέλεια): «Zihron Saloniki» Tel-Aviv 1971

«Salonikī Ir vaem leisrael» (Συλλογικό). Tel-Aviv 1966. Saporta y Beja Enrique: «En torno de la Torre Blanka» Paris 1982

Souciet J.B. «Description de la ville de Salonique» Raris 1755

Sciaky Leon «A farewell to Salonika» London 1948. Svoronos N. «Le commerce de Salonique au XVIII siècle» Paris 1956.(σέ νέα σειρά)

Τέλος ἀπευθύνουμε τίς θερμές μας εύχαριστίες στούς κ.κ. Μάϊρ 'Αμαρίλιο, Σολομών Παρεχιά καί Σολομών Σεφιχά γιά τή βοήθειά τους καί τίς πολύτιμες πληροφορίες τους καθώς καί στή σχεδιάστρια δίδα Μίνα Μακαρουά γιά τή συνεισφορά της στή σύνταξη τοῦ χάρτη.

ΑΛΜΠΕΡΤΟΣ ΝΑΡ

90

### Ο Οίκος της Έλλάδος



Μιά δωρεά της Ίσραηλιτικής Κοινότητος Θεσσαλονίκης. είς μνήμην των Έβραίων σπουδαστών της Έλλάδος, πού σφαγιάσθηκαν στά στρατόπεδα συγκεντρώσεως τῶν ναζί κατά τόν Β' παγκόσμιο πόλεμο, στό τμήμα της Σχολης 'Ανθρωπιστικών σπουδών στό Έβραϊκό Πανεπιστήμιο Ίεροσολύμων. Τά έγκαίνιά του ἕγιναν παρουσία Έλλήνων ἑπισήμων, πού μετέβησαν στό Ίσραήλ, καί τῶν πολιτικῶν καί πνευματικών άρχών της πόλεως καί τού Πανεπιστημίου. Ο Οίκος τῆς Έλλάδος ἀφιερώνεται στήν ἀνάπτυξη τῆς κατανοήσεως

στήν ἀνάπτυξη τῆς κατανοήσεως καί φιλίας μεταξύ τῶν λαῶν Ἐλλάδος καί Ἱσραήλ.

#### ΠΕΡΙ ΘΕΣΣΑΛΟΝΙΚΗΣ

Τεῦχος 12, σελ. 16: «Οἰ Ἑβραῖοι θύματα τῆς πυρκαγιᾶς τῆς Θεσσαλονίκης τοῦ 1917».

Τεῦχος 22, σελ. 22: Περί τοῦ ἑβραϊκοῦ Τύπου στή Θεσσαλονίκη.

Τεῦχος 40, σελ. 14 · 15: «Ἡ Τυπογραφική Τέχνη καί τό χαρτεμπόριο στή Θεσσαλονίκη τό 1923».

Τεῦχος 48, σελ. 18 - 19: «Τά 40 χρόνια τοῦ Όλοκαυτώματος Θεσσαλονίκης», τοῦ Ἡλ. Πετρόπουλου.

Τεῦχος 50, σελ. 17 - 18: Ἐγκαίνια γηροκομείου «Σαούλ Μοδιάνο».

Τεῦχος 50 σελ. 19: Παρουσιάσεις τοῦ βιβλίου: «En Torno de la Torre Blanca» τοῦ Ένρίκε Σαπόρτα.

Τεῦχος 63, σελ. 23: Στοιχεία γιά Έβραίους τῆς Θεσσαλονίκης ἀπό ὁδοιπορικά ξένων ἐπισκεπτῶν. Γιά νά ἔχει ὁ ἀναγνώστης μιά περισσότερο συγκεκριμένη εἰκόνα τῆς ἑβραϊκῆς παρουσίας στή Θεσσαλονίκη θά πρέπει νά λάβει ὑπόψη του κι ἄλλα σχετικά ἄρθρα καί μελετήματα πού ἔχουν καταχωρηθεῖ στά παρακάτω τεύχη τοῦ περιοδικοῦ «ΧΡΟΝΙΚΑ».

Τεύχος 4, σελ. 17 · 19: «Ματιές στήν ίστορία των Έ βραίων τῆς Θεσσαλονίκης», ἄρθρο τοῦ Μπαρούχ Σιμπῆ.

Τεῦχος 6, σελ. 16: Στοιχεῖα περί τοῦ ἑβραϊκοῦ Τύπου στή Θεσσαλονίκη.

Τεῦχος 7: 'Αφιέρωμα στά 35 χρόνια ἀπό τό ναζιστικό διωγμό, μέ ποικίλα ἱστορικά στοιχεῖα.

Τεῦχος 9, σελ. 13: «Οἱ Ἐβραῖοἱ τῆς Θεσσαλονίκης», παρουσίαση τῆς νέας ἐκδόσεως τῆς ἱστορίας τοῦ Ιω Νεχαμᾶ.

Τεῦχος 10, εΙδικό ἕνθετο: «Ό ἑβραϊκός Τύπος στή Θεσσαλονίκη καί γενικά στήν Ἑλλάδα».



Άποψη τῆς σημερινῆς σφριγηλῆς Θεασαλονίκης, συμπρωτεύουσας τῆς Ἑλλάδος, νευραλγικοῦ κέντρου τῶν Βαλκανίων.

