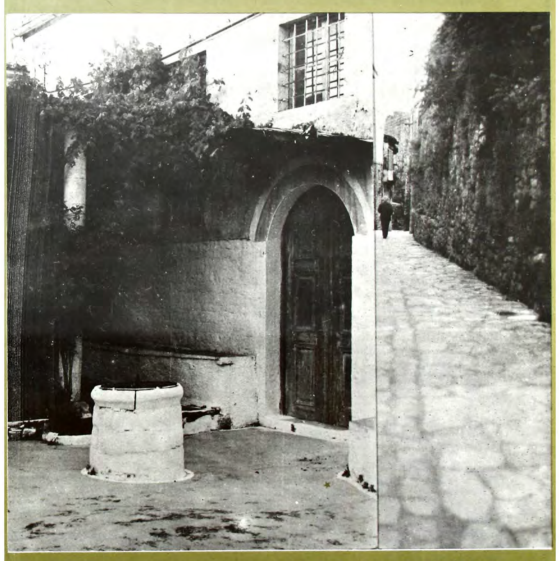
# XPONIKATITITI

ΟΡΓΑΝΟΝ ΤΟΥ ΚΕΝΤΡΙΚΟΥ ΙΣΡΑΗΛΙΤΙΚΟΥ ΣΥΜΒΟΥΛΙΟΥ ΤΗΣ ΕΛΛΑΔΟΣ

**ΤΕΥΧΟΣ 17 • ΜΑΡΤΙΟΣ 1979 • ΑΔΑΡ 5739** 



אקומה נא ואסובכה בעיר בשוקים וברחבות אבקשה את שאהבה נפשי «Θά πεταχθώ, θά σηκωθώ. Στήν πόλι θά γυρίσω. Θά πάρω τά σοκκάκια καί τίς ρούγες. Θ΄ ἀναζητήσω δ,τι ἀγάπησε ἡ ψυχή μου...»

('Ελεύθερη μετάφρ. Γ. 'Ελιγιά)

# ΠΡΟΣ ΚΑΘΕ ΑΝΘΡΩΠΟ ΠΟΥ ΠΙΣΤΕΥΕΙ ΣΤΑ ΙΔΑΝΙΚΑ ΤΗΣ ΑΝΘΡΩΠΟΤΗΤΟΣ

Τό Κεντρικό Ίσραηλιτικό Συμβούλιο ἀπέστειλε τήν παρακάτω ἐπιστολή σὲ διαφόρους πνευματικούς ἀνθρώπους, δημοσιογράφους καί γενικά παράγοντες τῆς κοινῆς γνώμης τῆς χώρας μας:

«Θά μᾶς ἐπιτρέψετε νά θέσουμε ὑπ' ὄψι σας ἕνα θέμα πού ἐνδιαφέρει τὸ σύνολο

τῆς Άνθρωπότητος, τίς σημερινές ὅσο καί τίς μελλοντικές γενιές:

Τήν 31 Δεκεμβρίου 1979 λήγει στή Δ. Γερμανία ἡ προθεσμία γιά τή δίωξι τῶν

έγκληματιών του β΄ παγκοσμίου πολέμου.

"Έτσι ἀπό τήν 1η 'Ιανουαρίου τοῦ ἐπομένου χρόνου οΙ Ναζιστές ἐγκληματίες πολέμου - αὐτοί πού ἐξόντωσαν τόν πληθυσμό στό Δίστομο, στά Καλάβρυτα, αὐτοί ποῦ ἔκαψαν τήν Κάνδανο, αὐτοί ποῦ δολοφόνησαν 6 ἐκατομμύρια Ἑβραίους, αὐτοί ποῦ ὁμαδικά ἐξόντωσαν τόν πληθυσμό τῆς Οὐκρανίας, αὐτοί ποῦ τόσα ἐγκλήματα ἔκαναν σ' ὅλα τά μέρη τῆς Οἰκουμένης - θά μποροῦν νά βγοῦν ἀπό τό σκότος τῆς ἀνωνυμίας, ὅπου τοῦς ἔχει καταδικάσει ἡ παγκόσμια συνείδησις, στό προσκήνιο καί ἴσως καί νά... ἐπαίρωνται γιά τά ἐγκλήματά τους! ("Όπως συνέβη πρόσφατα στή Γαλλία μὲ τή συνέντευξι τοῦ Λουί Νταρκιὲ ντὲ Πελλεπουά, ἀρμοστοῦ τῆς κυβερνήσεως τοῦ Βισῦ γιὰ τίς ἐβραϊκές ὑποθέσεις).

Βέβαια, ἀντιλαμβανόμαστε ὅτι 30 καί πλέον χρόνια μετά τό Ὁλοκαύτωμα εἶναι ἴσως δύσκολο στῖς δικαστικές ἀρχές νά ἀπονείμουν Δικαιοσύνη, γιατί καί οἱ μάρτυρες ἐκλείπουν καί ἡ μνήμη ἀμβλύνεται. Ἡπό τήν ἄλλη, ὅμως, πλευρά καί ἡ εὔκολη καί ἀτιμώρητη παραγραφή αὐτῶν τῶν ἐγκλημάτων κατά τῆς Ἡνθρωπότητος εἶναι ἄκρως ἐπικίνδυνη καί μπορεῖ αὔριο νά δημιουργήση νέα ἐγκλήματα κατ΄ αὐτῆς τῆς ἰδίας τῆς πολιτισμένης κοινωνίας, πού ἐπέτρεψε τήν ἀτιμωρησία τῶν προηγουμένων.

Πιστεύουμε καί έλπίζουμε ὅτι θά συμφωνῆτε μαζί μας ὅτι στά πολιτισμένα κράτη δέν μπορεῖ νά ὑπάρξη παραγραφή γιά ὁμαδική ἐξόντωσι πληθυσμῶν, γιά γενοκτονία πού ἔγινε προμελετημένα βάσει κρατικῆς πολιτικῆς. Ό Θεός ἤ ὁ φυσικός θάνατος τοῦ ἐνόχου εἶναι οἱ μόνοι πού μποροῦν νά παραγράψουν παρόμοια ἐγκλήματα.

Εἶναι ἴσως ἐνδεικτικό τῆς σοβαρότητος τοῦ θέματος ὅτι καί ὁ ἴδιος ὁ Καγκελάριος Σμίτ, μιλώντας στή Συναγωγή τῆς Κολωνίας, στίς 9 Νοεμβρίου 1978 (ἐπέτειο τῆς τραγικῆς «Νύχτας τῶν Κρυστάλλων»), ζήτησε σχετικά τήν ἄποψι τῶν Ἑβραίων, «τῶν γειτόνων μας» (κυρίως τῶν Πολωνῶν) «γιά μιά ἀπόφασι μέ τήν ὁποία οἱ κυριώτερες ἡθικές ἀρχές εἶναι ἐπόμενο νά συγκρουσθοῦν».

Επιπλέον ή προσπάθεια άναβιώσεως τοῦ Ναζισμοῦ, πού τελευταίως τόσα πολλά κρούσματα παρουσιάζει παγκοσμίως, ἴσως δέν εἶναι ἄσχετη μέ αὐτή τήν άναμενομέ-

νη παραγραφή.

Μέ τίς σκέψεις αὐτές θά θέλαμε νά σᾶς παρακαλέσουμε ὅπως μέ τά γραπτά σας καί μέ ἄλλες ἐνέργειες, πού ἐσεῖς θά κρίνετε εὕστοχες, διαφωτίσετε τήν κοινή γνώμη καί ζητήσετε νά μήν ὑπάρξη παραγραφή γιά τίς δολοφονίες τοῦ β΄ παγκοσμίου πολέμου, ποὺ ὀφείλονται σέ πολιτική ὁμαδικῆς ἐξοντώσεως πληθυσμῶν».

Ή ἔκκλησις, πού περιέχεται σ' αὐτή τήν ἐπιστολή, ἀφορᾶ καί ἀπευθύνεται καί σὲ κά-Θε καλοπροαίρετο ἄνθρωπο, ὁπουδήποτε κι' ἄν βρίσκεται, σὲ ὁποιαδήποτε θρησκεία κι' ἄν πιστεύη, ὁποιουδήποτε χρώματος κι' ἄν εἶναι, σὲ ὁποιαδήποτε φυλή κι' ἄν ἀνήκη. Καί φυσικά ἀπευθύνεται σὲ ὅλους τούς συμπατριῶτες "Ελληνες, μιά κι' ἐδῶ γεννήθηκαν τὰ ἰδανικά τῆς ἀνθρωπιᾶς πού στηρίζουν τίς βάσεις τῆς πολιτισμένης 'Ανθρωπότητος.

Ή έπιστολή αὐτή πρέπει, ἀναμφισβήτητα, νά προβληματίση τόν κάθε ἄνθρωπο πού Θέλει νά εἶναι ἐλεύθερος.



Η Ίσραηλιτική Κοινότης Ίωαννίνων εἶναι μία ἀκόμη ἀπό τίς παλιές Κοινότητες πού σβήνουν μετά τό τέλος τοῦ β΄ παγκοσμίου πολέμου. ᾿Από τούς 2.000 Ἑβραίους, πού ὑπῆρχαν προπολεμικά ἐκεῖ, ἔχουν μείνει τώρα 70 περίπου.

Τά ἄρθρα πού ἀκολουθοῦν ἔχουν σκοπό νά ζανασυνδέσουν στή μνήμη μας τά ὅσα χάθηκαν. Κι' αὐτά εἶναι πολλά...

# ΓΙΑΝΝΕΝΑ: Μιά Ρωμανιότικη ἤ Ρωμέϊκη Κοινότητα

Σήμερα ζοῦν στά Γιάννενα λίγοι Ἑβραῖοι, τά ὑπολείμματα τῶν γηγενῶν Ἑβραῖων πού ζοῦσαν ἐκεῖ ἀπό παλαιστάτους χρόνους. Αὐτοί οἱ Ἑβραῖοι εἶναι πολύ λίγο γνωστοί στό πλατύτερο κοινό καί, ίδιαίτερα, στοὺς Ἑβραῖους ἀπό ἄλλες περιοχές.

Ή πρώτη έγκατάστασή τους στά Γιάννενα ἀνάγεται στούς προϊστορικούς χρόνους. Οἱ Ιστορικοί τοῦς ἀποκαλοῦν Ρωμανιότες (Romaniot) διότι, αὐτοί οἱ Ἑβραῖοι εἶναι οἱ πρόγονοι τῶν Ἑλλήνων Ἑβραῖων τῆς Βυζαντινῆς Αὐτοκρατορίας, ποὺ έγκαθιδρύθηκε τόν τέταρτο μετα - Χριστιανικό αίωνα. Τό τυπικό τῶν προσευχῶν τους ἀκολουθεῖ τό Σεφαραδικό Τυπικό. Γλωσσικά καί πολιτιστικά, ὅμως αὐτοί εἶναι πλήρως έξελληνισμένοι - έξ οὖ καὶ ἡ ἀνομασία τους Ρωμανιότες Ἑβραῖοι (Romaniot Jews).

ΟΙ Βυζαντινοί "Ελληνες μέ ὑπερηφάνεια αὐτοαποκαλοὖνται **Ρωμαῖοι**, μία όνομασία πού ἀνάγεται στήν έποχή τῆς έγκαθιδρύσεως τῆς Βυζαντινῆς Αὐτοκρατορίας, γνωστῆς τότε μέ τήν ἀνομασία τῆς 'Ανατολικῆς **Ρωμαϊκῆς Αὐτοκρατορίας**. "Όταν στήν έξουσία τῆς 'Ανατολικῆς Ρωμαϊκῆς Αὐτοκρατορίας ἀνῆλθε ὁ Κωνσταντῖνος ὁ Μέγας (288 - 337 μ.Χ.), οἱ "Ελληνες ἦσαν ἀκόμα ὑποταγμένοι στή Ρώμη.

Μέ τὴν πάροδο τοῦ χρόνου ἡ λέξη Ρωμαῖοι ἔχασε τὴν ἀρχική της σημασία, ὅμως, πολλοί Ἑλληνες έξακολουθοῦν καί ἀποκαλοῦνται Ρωμαῖοι, μία ἀνομασία πού ἐπέζησε ἀπό τούς πρώτους χρόνους τῆς 'Ανατολικῆς Ρωμαϊκῆς Αὐτοκρατορίας. Κάποιος σύγχρονος Γιαννιώτης μοῦ ὑπενθύμισε πρόσφατα ἔνα λαϊκό τραγούδι πού σήμερα τραγουδιέται στήν 'Ελλάδα. 'Ένας στίχος τοῦ τραγουδιοῦ αὐτοῦ λέει: «Ρωμιός ἀγάπησε Ρωμιά». Μοῦ ὑπενθύμισε, ἐπίσης, μία άλλη λαϊκή ἔκφραση, τή λέξη Ρωμέϊκο, πού πηγάζει πάλι ἀπό τή λέξη Ρωμιός. Όταν δύο Ἑλληνες διαφωνοῦν γιά τὴν πολιτική κατάσταση τοῦ τόπου τους, ὅπως συχνά διαφωνοῦν, θά ἀκούσετε τόν ἔνα νά λέει στόν ἄλλο: «Έτσι θά φτιάξεις τό Ρωμέϊκο;»

Οἱ γονεῖς μου ἀποκαλοῦσαν τή μητρική μας γλώσσα, τήν ἐλληνική δημοτική γλώσσα, πού μιλούσαμε στό σπίτι Ρωμεϊκα. Σήμερα, ὁ ὅρος Ρωμιός συχνά ἐναλλάσσεται μέ τόν ὅρο Ἑλληνας. Ὅταν δέ ὁ σπουδαῖος σύγχρονος ποιητής Γιάννης Ρίτσος χρησιμοποιεῖ τόν ὅρο αὐτό στό περίφημο ποίημά του «Ρωμιοσύνη», ἡ λέξη αὐτή ἐκφράζει τόν Ἑλληνισμό ὑπό τὴν ἀνώτερη μορφή του.

Πάρα πολλά ξχουν γραφεῖ γιά τούς Ισπανόφωνους έξορίστους Ἑβραίους, τούς ὁποίους ὁ Σουλτάνος Βαγιαζίδ ὁ Β΄ προσκάλεσε τό 1492 νά έγκατασταθοῦν στήν τότε Ὁθωμανική Αὐτοκρατορία του. Ὁ ἀείμνηστος Γιοσέφ Νεχαμά μόνο, ξχει γράψει ἐφτά τόμους γιά τήν Ιστορία τῶν Ἑβραίων τῆς Θεσσαλονίκης! Δέν συμβαίνει, ὅμως, τό Ιδιο καί μέ τήν Ιστορία τῶν ἐλληνοφώνων Ἱσραηλιτικῶν Κοινοτήτων. ᾿Από καιρό σέ καιρό Ισως δημοσιευθεῖ κάποιο ἄρθρο σέ ἔνα περιοδικό, πού περιγράφει τά ἔθιμα κάποιας γιορτῆς, ὅπως γιορταζόταν σέ αὐτές τίς κοινότητες. Αὐτές οἱ κοινότητες, παρόλους τούς ἄγριους διωγμούς πού υπέστησαν κατά καιρούς, τίς διαδοχικές ἐπιθέσεις ξένων ἐπιδρομέων, τούς πολέμους, καθώς καί τό πρόσφατο ˙Ολοκαύτωμα, κατόρθωσαν νά ἐπιζήσουν. Μέχρι σήμερο, ὅμως, δέν ὑπάρχει καμμία δλοκληρωμένη ἱστορία γιά ὁποια-

δήποτε άπό αὐτές τίς ἐλληνόφωνες Κοινότητες, άπό τούς χρόνους τῆς πρώτης ἐγκαθιδρύσεώς τους στόν ἐλληνικό χῶρο μέχρι τή σύγχρονη ἐποχή.

ΟΙ Ρωμανιότες ή ελληνόφωνοι Έβραῖοι διαφέρουν Ιστορικά, πολιτιστικά, γλωσσικά καί, μέχρις ἐνός σημείου, λειτουργικά (ὁπωσδήποτε στούς λειτουργικούς ϋμνους καῖ τίς μελωδίες) ἀπό τούς Ἰσπανούς Σεφαραδίμ ποῦ κατέφυγαν, κατά τά τέλη τοῦ 15ου αίωνα, στήν Ὁθωμανική Αὐτοκρατορία. Κατ' ἀρχή, οἱ Ρωμανιότες Ἑβραῖοι ἔζησαν στόν ἐλληνικό χῶρο χίλια καί πλέον χρόνια πρίν ἀπό τήν δφίξη τῶν Σεφαραδίμ! Ἡ Ιστορία τους στό χῶρο τῆς Βαλκανικῆς Χερσονήσου δέν είναι ἀπλῶς μεγαλύτερη ἐκείνης τῶν Σεφαραδίμ τῆς Θεσσαλονίκης.

Σάν Έβραῖοι πού ζοῦσαν στή Διασπορά χρειάσθηκε πρῶτα νά προσαρμοσθοῦν μὲ τήν εἰδωλολατρική Ἑλλάδα, ἔπειτα μὲ τό Βυζαντινό Χριστιανισμό, άργότερα μὲ τούς Βενετούς, τούς Σέρβους, τούς Βουλγάρους καί τούς Νορμανδούς ἐπιδρομεῖς, Πού προϋπῆρξαν τῆς μακροχρόνιας τουρκικῆς κατοχῆς). ὅλους δηλ. ἐκείνους πού ἀγωνίσθηκαν γιά νά κερδίσουν κάποιο ἐλληνικό κομμάτι γῆς. ΟΙ ίθαγενεῖς ἐλληνόφωνοι Ἑβραῖοι ἔζησαν, συνεπῶς, κάτω ἀπό



μιά συνεχή έναλλαγή καθεστώτων, πού συχνά άπείλησαν αὐτή τήν ἴδια τους φυσική ὕπαρξη.

# Ίστορική σημασία

Μετά τή θλιβερή και άνησυχητική μείωση τοῦ άνθρωπίνου δυναμικοῦ τῶν ἄλλοτε πολυάριθμων ἐλληνοφώνων κοινοτήτων, πού ὑπῆρχαν διάσπαρτες σέ ὅλην τήν ἐλληνική ἐπικράτεια, ἔγινε ἀκόμη περισσότερο ἐπιτακτική ἡ ἀνάγκη γιά τήν καταγραφή τῆς Ιστορίας τῆς Κοινότητας τῶν Ἰωαννίνων, τῆς σπουδαιότερης Ρωμανιότικης κοινότητας πού ἀκόμη ἐπιζεῖ.

Μόνο δύο Ρωμανιότικες κοινότητες έπιζοῦν σήμερα σέ όλη τήν Έλλάδα: ή Χαλκίδα καί τά Γιάννενα. Ἡ Αρτα, μιά άλλη πόλη στήν ίδια περιοχή, ήταν άλλοτε ή έδρα μιάς άκόμη Ρωμανιότικης Κοινότητας - στενά συνδεόμενη μέ τήν Κοινότητα Ίωαννίνων, "Όχι μόνο λόγω τῆς μικρῆς ἀποστάσεως πού τίς χωρίζει άλλά, κυρίως, έξαιτίας τῆς γλωσσικῆς μεταξύ τους συγγένειας, τῆς ὁμοιότητας τῶν ἡθῶν καί ἐθίμων καί του τελετουργικού τυπικού τους. Αύτό μᾶς τό έπιβεβαιώνουν δύο βιβλία πού διασώζονται: τό πρῶτο εἶναι ένα βιβλίο τοῦ «Περκέ - 'Αβώτ» καί τό δεύτερο τό «Μιντράς Σίρ - 'Ασσιρίμ», ('Αλληγορική ἐπεξήγηση τοῦ "Ασματος Ασμάτων). Αὐτά τὰ βιβλία έξεδόθηκαν στή Θεσσαλονίκη, κατά τόν 19ο αίώνα, καί στό έξώφυλλο ὑπάρχει ἡ παρακάτω σημείωση: «Κέ - Μινάγκ Γιάννενα Βέ - "Αρτα», Ισύμφωνα μέ τό τυπικό Ίωαννίνων καί Αρτας). Δυστυχώς, ή Κοινότητα Άρτας ἔπαψε νά ὑπάρχει μετά τήν καταστροφή του β΄ παγκόσμιου πολέμου.

★ Ἡ Πάτρα, πρωτεύουσα τῆς 'Αχαΐας, ἔνα ὅμορφο λιμάνι στή βόρειο Πελοπόννησο, άπό όπου άπέπλευσαν χιλιάδες Έλληνο - Έβραῖοι μετανάστες γιά τή Νέα Ύόρκη στίς άρχες τοῦ είκοστοῦ αίώνα, είχε, ἐπίσης, μία Ρωμανιότικη Κοινότητα με μεγάλη Ιστορία. Οι έβραϊκές έπιγραφές πού υπάρχουν στήν τοπική έκκλησία τῆς 'Αγ. 'Αναστασίας μαρτυρούν ότι οι Έβραῖοι ζούσαν στήν Πάτρα άπό τούς άρχαίους χρόνους. 'Ο ταξιδιώτης ραββίνος Βενιαμίν άπό τήν Τουδέλα, πού περιόδευσε την Έλλάδα κατά τό δεύτερο ήμισυ τοῦ δωδέκατου αίώνα, ἀναφέρει πώς τότε ζοῦσαν στήν πόλη πενήντα Έβραῖοι. Τόν δέκατο ἔκτο αίώνα οἱ Σεφαραδίμ καί οΙ Έσκεναζίμ ἵδρυσαν στήν Πάτρα άνεξάρτητες Συναγωγές. Τόν δέκατο ἔβδομο αίώνα κατά τή διάρκεια τοῦ Τουρκο - Βενετικοῦ πολέμου οΙ Έβραῖοι διέφυγαν άπό τήν πόλη γιά νά ξαναεπιστρέψουν μετά τό 1715, ὅταν άποκαταστάθηκε καί πάλι ή τουρκική κυριαρχία. Κατά τόν πόλεμο τῆς 'Ανεξαρτησίας τῆς Ελλάδας (1821 - 1829) ή Τσραηλιτική Κοινότητα Πατρών έπαψε νά ὑπάρχει: ξαναϊδρύθηκε τό 1905. Τό 1940, λίγο πρίν ἀπό τή γερμανική κατοχή, ζούσαν στήν Πάτρα 337 Έβραῖοι. Τό 1947, 152 διασωθέντες Έβραῖοι έπέστρεψαν στή γενέτειρα πόλη τους. Σήμερα, ὑπάρχουν μόνο δύο ἐβραϊκές οίκογένειες.



Ή νέα γενιά μετά τήν ἀπελευθέρωση (Φωτογραφία πρό 25ετίας).

★ Ἡ Χαλκίδα, ἡ παραθαλάσσια πρωτευουσα τῆς Εὕβοιας είχε, έπίσης, μία Ρωμανιότικη Κοινότητα πολύ πρίν άπό τήν έγκατάσταση τῶν Σεφαραδίμ στήν Όθωμανική Αύτοκρατορία. Ο Βενιαμίν ἀπό τήν Τουδέλα συνάντησε έκεῖ 250 Εβραίους, οΙ περισσότεροι ἀπό τούς ὁποίους ἦσαν έμποροι. Γενικά, οὶ έμποροι τῆς Χαλκίδας ἦσαν βαφεῖς καί κατασκευαστές μεταξωτών ύφασμάτων. "Εχουμε καί μία άλλη μαρτυρία γιά τήν παρουσία τῶν Ἑβραίων στή Χαλκίδα πρίν ἀπό τό διωγμό τῶν Ἑβραίων τῆς Ἱσπανίας: μιά ἐβραϊκή ἐπιγραφή ἀπό κάποια ταφόπετρα, πού ἦταν έντοιχισμένη στήν πύλη τῶν τειχῶν τῆς πόλεως, καί πού φέρει τή χρονολογία 5086 (1326 μ.Χ.) Πολύ λίγοι Σεφαραδίμ ἦρθαν νά έγκατασταθοῦν στή Χαλκίδα καί, συνεπῶς, ἡ Κοινότητα διατήρησε τίς παλιές Ρωμανιότικες παραδόσεις της. Τό 1940 ζοῦσάν στή Χαλκίδα 350 Έβραῖοι, άπό τούς δποίους οἱ 170 ἐπέζησαν τοῦ 'Ολοκαυτώματος. Σήμερα έξακολουθοῦν καί ζοῦν σέ αὐτή τήν ἀρχαία πόλη περί τούς 100 Έβραίους.

#### Ή μεγαλύτερη Έβραϊκή Κοινότητα

\* Τά Γιάννενα ήταν πάντοτε ή πιό άντιπροσωπευτική Ρωμανιότικη κοινότητα τῆς Ἑλλάδας. Καί τοῦτο γιά πολλούς λόγους. Κατ' άρχήν τά Γιάννενα ήταν άνέκαθεν ή πιό πολυάριθμη Έβραϊκή Κοινότητα πού άκολουθοῦσε, στό σύνολό της, τίς Ρωμανιότικες παραδόσεις. ΟΙ πιό ήλικιωμένοι Γιαννιώτες καυχώνται ότι κατά τήν ένδοξη περίοδο τῆς άλλοτε 'Οθωμανικής Αὐτοκρατορίας, τόν 19ο καί 17ο αίώνα, στά Γιάννενα ζοῦσαν περί τούς 7.000 Έβραῖοι. Κατά τά πρώτα χρόνια τοῦ είκοστοῦ αίώνα ὁ ἐβραϊκός πληθυσμός τῆς πόλεως μειώθηκε στίς 4.000, ἐνῶ στά τέλη τῆς πρώτης δεκαετίας τοῦ αίώνα ὑπῆρχαν 3.000 Ἑβραῖοι. Μετά τό Βαλκανικό Πόλεμο τοῦ 1913, εἶχαν παραμείνει στήν πόλη περί τά 2.000 ἄτομα. ΟΙ ὑπόλοιποι εἴτε ἐγκαταστάθηκαν στήν 'Αθήνα είτε μετανάστευσαν στήν 'Αμερική καί τήν Παλαιστίνη. Τό 1940, άκριβώς πρίν ἀπό τή ναζιστική κατοχή, ζοῦσαν στά Γιάννενα 1950 Έβραῖοι. Έξακολουθοῦσε, δηλαδή, νά είναι ἡ μεγαλύτερη Ρωμανιότικη κοινότητα τῆς Ἑλλάδας.

'Από όλα τά παραπάνω, ἴσως πιό σπουδαῖο εἶναι τό γεγονός ὅτι οἱ Γιαννιῶτες emigrés συνέχισαν νά τηροῦν τίς Ρωμανιότικες παραδόσεις τους στά μέρη ὅπου ἐγκαταστάθηκαν. "Οσοι ἐγκαταστάθηκαν στήν 'Αθήνα ἴδρυσαν τή δική τους Γιαννιώτικη Συναγωγή στήν ὁδό Μελιδώνη, ἀκριβῶς ἀπέναντι ἀπό τή Σεφαραδική Συναγωγή. Οἱ Γιαννιῶτες

emigrés πού έγκαταστάθηκαν στή Νέα Ύόρκη ξχτισαν, ὑπό τήν ἡγεσία τοῦ Γεουδά Καλχαμιρά, δική τους Συναγωγή στή Brooke Street, 280, στήν περιοχή τῆς Lower East Side. Αὐτή ἡ Συναγωγή λειτουργεῖ μέχρι σήμερα. Πιό πρόσφατα ἀνεγέρθηκε μία καινούργια Συναγωγή, γνωστή ὡς Mapleton Synagogue στό Bensonhurst, Brooklyn, γιά τήν έξυπηρέτηση τῶν Γιαννιωτῶν Ἑβραίων πού ἐγκαταστάθηκαν στό Brooklyn. Ἐκεῖνοι πού ἔφυγαν γιά τήν τότε Παλαιστίνη ἴδρυσαν δική τους Ρωμανιότικη Συναγωγή στήν Ἱερουσαλήμ, γνωστή ὡς Beth Avraham καί Ohel Sarah Synagogue.

#### Κέντρο τοῦ Λεβάντε

Ή Ἑβραϊκή Κοινότητα Ἰωαννίνων έθεωρεῖτο πάντοτε σάν τό σπουδαιότερο Ρωμανιότικο κέντρο τοῦ Λεβάντε (τῆς Ἡνατολῆς). Μέχρι τό 1910 τό ἐμπόριο τῆς πόλεως ἦταν ἀποκλειστικά στά χέρια τῶν Ἑβραΐων. Ὁ ἀείμνηστος Ἑλληνας Καθηγητής, Νικόλαος Α. Βέης (Bees) ὑποστήριξε ότι ἡ οίκονομική ἄνθηση καί ἡ ἐκπολιτιστική σημασία τῆς Ρωμανιότικης Κοινότητας Ἰωαννίνων κατέστησε αὐτή τό σημαντικότερο ἐβραϊκό κέντρο τοῦ Λεβάντε. Ὑπῆρξε ἡ

πρωτοπόρος Κοινότητα πού άποτελεῖτο ἀπό γηγενεῖς ἐλληνόφωνους Ἑβραίους. «Αὐτό τό ἐβραϊκό κέντρο τῶν Ἰωαννίνων», ἔγραφε ὁ Βέης τό 1921, «ὑπάρχει ἀδιάκοπα ἐπί τῆς ἐλληνικῆς γῆς μία καί πλέον χιλιετηρίδα!»

Έπισκέφθηκα τήν Ισραηλιτική Κοινότητα Ίωαννίνων τέσσερις φορές πρίν ἀπό τόν β΄ παγκόσμιο πόλεμο. Τά Γιάννενα είναι πόλη ὅπου γεννήθηκαν καί οἱ δύο γονεῖς μου καθώς καί οἱ παπποῦδες μου. Έμαθα πολλά ἀπό τούς γονεῖς μου κατά τά πρῶτα παιδικά μου χρόνια, γύρω ἀπό τήν Ιστορία αὐτῆς τῆς Κοινότητας. Ἐπισκέφθηκα τά Γιάννενα όχτώ φορές μετά τόν πόλεμο καί έντυπωσιάσθηκα πάρα πολύ ἀπό τήν ἀνάπτυξη τῆς πόλεως. 'Ακόμα πιό άξιοσημείωτο, όμως, εἶναι τό γεγονός ὅτι καθ΄ ὅλους αὐτούς τούς αίῶνες, παρόλες τίς κατοχές καί τούς πολέμους, παρόλες τίς μεταβολές τῶν καθεστώτων καί τῶν κυρίαρχων, πού σέ διάφορες περιόδους ἐπεδίωξαν τό βίαιο προσηλυτισμό τῶν Ἑβραίων πρός τίς ἐκάστοτε ἡνέτιδες θρησκεῖες. οὶ Γιαννιῶτες Ἑβραῖοι έξακολουθοῦν καί παραμένουν πιστοί στήν πίστη τους σάν όρθόδοξοι Έβραΐοι, άκολουθώντας τίς Ρωμανιότικες παραδόσεις τους.

DR. RACHEL DALVEN

Οὶ τελειόφοιτοι τῆς 6ης τάξης Δημοτικοῦ τῆς Alliance στά Γιάννενα 1933. Οὶ δάσκαλοι ἀπό ἀριστερά: Σαράτσης (δάσκαλος ἐλληνικῶν), ᾿Αχάμ Μπενσιών (Ἑβραιοδιδάσκαλος), ᾿Αχάμ Ντάβος (Ἑβραιοδιδάσκαλος), ὁ διευθυντής τῆς Alliance Πιτσιόν, ἸΑδάμος Παρθενίου (δάσκαλος ἐλληνικῶν), Μωϋσῆς Μάτσας (δάσκαλος ναλλικῶν) καί Παππᾶς (δάσκαλος Ἑλληνικῶν).



"Η έβραϊκή Κοινότητα τῶν Ίωαννίνων1, μέχρι τό 1944, ώς τή χρονιά πού χάθηκαν τραγικά τά έννέα δέκατα άπ' τίς δυό χιλιάδες ψυχές της, ήταν - οίκονομικά καί πνευματικά - ἡ πιό ἀνθηρή ἀπ' ὅλες τίς Εβραϊκές Κοινότητες τῆς Έλλάδας, ἄν έξαιρέσουμε τήν πολυάνθρωπη μέχρι τότε παροικία τῆς Θεσσαλονίκης. ΟΙ Εβραΐοι ἐμφανίζονται ἀνάμεσα στούς πρώτους κατοίκους τής πόλεως<sup>2</sup> καί βρίσκονται σέ άκμή κατά τά τελευταΐα χρόνια τῆς Βυζαντινῆς Αὐτοκρατορίας. Ο Αὐτοκράτωρ Ανδρόνικος Β' ὁ Παλαιολόγος είχε παραχωρήσει στούς Έβραίους τῶν Ἰωαννίνων (1319) τήν προνομίαν νά κατοικοῦν στήν πόλη μέ ὅλες τίς έλευθερίες καί τά δικαιώματα τῶν ἄλλων κατοίκων3.

# ΓΙΑΝΝΙΩΤΙΚΑ ΕΒΡΑΪΚΑ ΤΡΑΓΟΥΔΙΑ



Τό Τεβά, ὅπως εἶναι σήμερα στό Κάαλ, στό Κάστρο.

Στόν πρώτο αύτό έβραϊκό πληθυσμό προστέθηκαν άργοτερα καί πολλές οίκογένειες Ίσπανοεβραίων πού ἔφυγαν για να σωθούν άπό τούς θρησκευτικούς διωγμούς τοῦ Φερδινάνδου καί τῆς Ἱσαβέλλας (1492)4.

Οι Ισπανοεβραΐοι, στίς πόλεις τῆς Ἑλλάδας πού κυρίως κατέφυγαν (Θεσσαλονίκη, Κωνσταντινούπολη, Σμύρνη α΄), άφομοίωσαν τέλεια τούς παλιούς ἐλληνίζοντες Εβραίους, γιατί ἦταν περισσότεροι άριθμητικά κι εἶχαν κι τναν πολιτισμό ἀνώτερο. Στά Γιάννινα ὅμως ἔγινε τό ἀντίθετο, Οί παλιοί κάτοικοι, πού μιλοῦσαν τήν ἐλληνική γλώστα τοῦ τόπου κι εἶχαν τίς δικές τους παραδόσεις, τά ἐλληνισμομμα ἤθη καί ἔθιμά τους, ἀπορρόφησαν τούς καινούργιους φυγάδες⁵. Διατηρήθηκε ἔτσι μιά ἐλληνίζουσα ἐβραϊκή Κοινότητα ποῦ διαφύλαξε ἐπί αίῶνες τό δικό της Λαογραφικό χριῶμα<sup>6</sup>.

Η ζωή τῶν Ἑβραίων στά Γιάννινα ἦταν ἀδύνατο νά μήν ἔχει ὑποστεῖ — στό διάβα τῶν αίώνων — τήν ἐπίδραση τοῦ ἐλληνικοῦ χριστιανικοῦ περιβάλλοντος. Ἡ ἴδια πολλές φορές μεταχείριση Χριστιανῶν καὶ Ἑβραίων ἀπό τούς Τούρκους κατακτητές τῆς πόλεως, ἡ κοινή τύχη στούς δύσκολους καιρούς τῆς δουλείας, ἡ ἴδια, ἡ γιαννιώτικη, ἐλληνική γλώσα, ποῦ μιλοῦσαν στό σπίτι καὶ στή δουλειά, ἔφερναν σέ συχνή συνάφεια τόν ἔνα λαό μέ τόν ἄλλο. Πολλά λαογραφικά στοιχεῖα δανείστηκαν οἱ γιαννιῶτες Ἑβραῖοι ἀπ΄ τοῦς Ἑλληνες. Τά «διαβατήρια ἔθιμα» (γέννηση, γάμος, Θάνατος), τά ξόρκια, οἱ παροιμίες, τά μοιρολόγια, ὁ τρόπος ποῦ ἐκδήλωναν τή χαρά στίς γιορτές τους, ἡ οἰκογενειακή καὶ κοινωνική συγκρότηση, ἡ κατοικία, οὶ τέχνες, εἴχαν φανερή τἦν ἐλληνική ἐπίδραση. Τά λογῆς λογῆς ἔθιμα, οἱ θρησκευτικές καὶ λαϊκές παραδόσεις, ποῦ ξεχώριζον ἀπό

τά ἔθιμα τῶν ἄλλων ἐβραϊκῶν κοινοτήτων, διατηροῦνταν ἀρκετά ἔντονα ὡς τίς μέρες μας<sup>7</sup>.

Ή χωρίς προηγούμενο ὅμως τραγική καταστροφή, πού οἱ ἀπαίσιοι Οὖννοι προξένησαν στ΄ ἀνυπεράσπιστα κι ἀθῶα θύματά τους, ἐπέφερε καὶ τόν ἀπότομο καὶ σχεδόν ὁλοκληρωτικό ἀφανισμό ἐνός ἀνεκτίμητου λαογραφικοῦ θησαυροῦ. Δέν χάθηκαν μονάχα οὶ "Ανθρωποι, πού ἀποτελοῦν τή ζωντανή πηγή κάθε λαογραφικοῦ στοιχείου, μα ρημάχτηκαν καὶ τά γραπτά καὶ ἄλλα μνημεῖα<sup>8</sup>. Ἡερό χρέος στή Μνήμη τῶν ἐκατοντάδων προσφιλῶν νεκρῶν καὶ μαρτύρων μᾶς ἐπιβάλλει νὰ κάνουμε ὅ,τι μποροῦμε γιὰ νὰ σωθοῦν ἀπό τή Λήθη ἡ ψυχή κι ἡ δημιουργικότητα τῶν βασανισμένων προγόνων μας.

Τά τραγούδια πού δημοσιεύουμε δείχνουν ἕνα κομμάτι άπό τή ζωή τῶν Ἑβραίων στά Γιάννινα κατά τούς τελευταίους αίῶνες. Ἡ ίδιορρυθμία τῶν τραγουδιῶν δέν βρίσκεται μονάχα στήν έξωτερική τους μορφή (γραμμένα μέ έβραϊκό άλφάβητο), ούτε στό περιεχόμενό τους, πού πραγματεύεται θέματα θρησκευτικά, άλλά γιατί τά ἄσματα τούτα ήταν πρωτότυπα δημιουργήματα ντόπιων κι άγνώστων ποιητάρηδων, γιατί εἶχαν γίνει κτῆμα τοῦ λαοῦ καί τραγουδιόνταν μέ κατάνυξη κι άνάταση ψυχῆς ἀπό μικρούς καί μεγάλους καί γιατί εἶχαν τήν ἴδια Ιερή άξία μέ τά καθαυτό ἐβραϊκά. Τά μάζεψαν οΙ παλιοί ψαλτάδες καί τά καταχώρησαν σέ χειρόγραφες συλλογές άνακατεμένα μέ άλλα καθαρῶς ἐβραϊκά τραγούδια, πρωτότυπα κι αὐτά, πού μονάχα έδῶ στήν "Ηπειρο τραγουδιόνταν στίς διάφορες θρησκευτικές γιορτές καί οίκογενειακές τελετές. Έχουν όλα τή δική τους μουσική, έπηρεασμένη φανερά άπό τούς ρυθμούς τῶν ἡπειρωτικῶν δημοτικῶν τραγουδιῶν.

Σέ μια τέτοια χειρόγραφη συλλογή από ανέκδοτα έβραϊκά άσματα άνέγνωσα καί τά δημοσιευόμενα έλληνικά τραγούδια. Τό χειρόγραφο άνήκει στή βιβλιοθήκη τῆς 'Ιερᾶς Συναγωγής9, έχει 120 σελίδες διαστάσεων 14×19 έκ, καί περιέχει 45 περίπου έβραϊκά άσματα κι' άνάμεσά τους τά έλληνικά. Πολλά έβραϊκά τραγούδια καί τρία έλληνικά Φέρουν σέ άκροστιχίδα (τό πρῶτο γράμμα κάθε στροφῆς) τό όνομα τοῦ ποιητοῦ<sup>10</sup>. Ὁ συλλογέας χρησιμοποιεῖ περισσότερο τήν καθαρή τετραγωνική έβραϊκή γραφή καί μιά ζωηρή μαύρη μελάνη. Στή σελίδα 5 μέσα σ' ἔνα άνθέμιο διαβάζουμε τή χρονολογία 5613 (δηλαδή 1853). Είχα σχεδόν τελειώσει τή μελέτη, όταν έλαβα ένα παρόμοιο χειρόγραφο άπό τό συμπολίτη Ιερουργό κ. Γεσουλά Ίσχακη, έγκατεστημένον τώρα είς τό Detroit τῶν Ἡνωμένων Πολιτειών. Είναι κατά 17 χρόνια νεώτερο άπό τό χειρόγραφο τῆς 1. Συναγωγῆς (χρονολογεῖται ἀπό τό 5630). Ο ἀντιγραφέας στό νεώτερο χειρόγραφο δείχνει λινότερη καλλιτεχνική διάθεση στή γραφή καί σέ πολλά σημεία είναι άπρόσεχτος ή διορθώνει άτεχνα τίς λέξεις πού δέν πολυκαταλαβαίνει. ή παραβολή όμως τῶν δύο χειρογράφων μᾶς βοήθησε στήν άνάγνωση τῶν σκοτεινῶν σημείων. Τό ούσιαστικότερο κέρδος είναι ότι στό νεώτερο χειρόγραφο βρήκαμε τέσσερα τραγούδια πού δέν περιείχε ή παλιότερη συλλογή.

Γιά νά έκτιμήσουμε πληρέστερα τά δημοσιευόμενα λαϊκά έλληνικά τραγούδια τῶν Γιαννιωτῶν Ἑβραίων κρίνω άναγκαίο νά κάνω τίς παρακάτω παρατηρήσεις:

Όπως καί στήν άρχή άνέφερα, οί Έβραΐοι στά Γιάννινα άποτελοῦσαν μιά έλληνίζουσα Κοινότητα μέ δρισμένες λατρευτικές συνήθειες (minhaguim) πού δέν συναντιούνται σέ ἄλλες Κοινότητες (έκτός ἀπό τήν "Αρτα καί Πρέβεζα). Στίς θρησκευτικές π.χ. λειτουργίες καί τίς οίκογενειακές τελετές ἔψαλλαν πολλά ἄσματα πού δέν περιλαμβάνονται στά κοινά προσευχητάρια πού προμηθεύονταν ἀπό τή Δύση (Βενετία, Λιβόρνο, Βιέννη). Τά ἄσματα αὐτά (Piyoutim. Pizmonim) ήταν συνθέσεις ντόπιων ραββίνων καί καταχωρούνταν σέ χειρόγραφα βιβλία11.

"Ενα άλλο χαρακτηριστικό καί ξεχωριστό γνώρισμα είναι καί τοῦτο: Χρησιμοποιοῦσαν τήν κοινῶς ὁμιλουμένη έλληνική γλώσσα μέσα στή Συναγωγή, στό κήρυγμα (dirouch) καί στήν ἐρμηνεία ἥ στήν κατά λέξη μετάφραση τῶν ἐβραϊκῶν προσευχῶν, ὥστε νά γίνουν κατανοητές σέ οσους πιστούς ήξεραν νά διαβάζουν απλώς τά έβραϊκά κείμενα, χωρίς όμως νά καταλαβαίνουν τί λένε. Χρησιμοποιούσαν έπί πλέον τήν έλληνική γλώσσα καί ως «άδομένην». Άναπέμπονταν ὔμνοι καί προσευχές ἔμμετροι ἤ στόν πεζό λόγο, έλληνικά, πού προέρχονταν άπό μεταφρασμένο έβραϊκό κείμενο ή ἀπό πρωτότυπο έλληνικό ἄσμα12. Τά πρωτότυπα θρησκευτικά έβραϊκά άσματα πλάθονταν έδῶ στά Γιάννινα ἀπό γραμματισμένους κι εὐφυεῖς νέους στιχοπλόκους τόν καιρό πού ήταν τῆς μόδας νά κυκλοφοροῦν ἀπό στόμα σέ στόμα όλο καί καινούργια «στιχοπλάκια» (στά μέσα τοῦ 18ου αίώνα)<sup>13</sup>. "Οπως εὔκολα μπορεῖ ὁ άναγνώστης νά παρατηρήσει, τά περισσότερα άπό τά τραγούδια πού δημοσιεύουμε είναι συρραφή διστίχων. 'Αξιοπρόσεχτο είναι πώς τό χειρόγραφο μέ τούς έβραϊκούς ύμνους, πού φυλάσσεται στό Δημοτικό Μουσεΐο καί χρονολογεῖται ἀπό τόν 17ον αΙώνα, δέν περιέχει κανένα έλληνικό τραγούδι. Τά χειρόγραφα, πού βρίσκουμε τά έλληνικά τραγούδια, εἶναι γραμμένα στά μέσα τοῦ 19ου αίώνα. Μποροῦμε λοιπόν νά δεχτοῦμε μέ βεβαιότητα πώς, στό χρονικό διάστημα πού χωρίζει τίς δυό συλλογές, στήν περίοδο πού Χριστιανοί καί Τοῦρκοι ἀκόμα ἔπλαθαν καί τραγουδούσαν τά γιαννιώτικα στιχοπλάκια, δημιούργησαν καί οί συντοπίτες τους 'Εβραΐοι τά δικά τους τραγούδια14. Βρί-

E/11 دامد دلع طعار ا איומורפיוא לן לימשונט ן נה ברתו תנו שמבה רן נשונים ر دلم مدوده ددود שונאומורפין ען לערכן כל מן לבנני לע קפונעם עון לישופון פונשוב . איומורפיא לשופנו לה מון ול מנדע פר ינון מיחו בה ساملال دائد ١١١٥١ لنعلم لاصالو والد لديدم لاساتو لندم اللايم ويدود لدال פלעפונן למבר בעלעם טופידי ען ני לבב ערפון בער קנדריות עייפון עלבילרי לעו בביע עען קלנע : אוש ך ענגל לוח בובלוצים ענשיבי לבלבוג לך עובבלי ولند ول وله دلطدة وسد מאליסום נפברה ננש קושמעני ונשו שופושו שמופנים לנו מו מניוענ אמא פס עבר מפכל נע קנלי לב נ" תננגע ובים לונוע אמא פובהנע קולו מקנב לונים מנבלה' פר בקו אילא על דם ונעלועלעון שבמורה שם נשווצרם מום בן ם נחני לעופת וונרם

σκουμε άλλωστε σ' ένα δίστιχο μιά άψευδη μαρτυρία γιά τή σύνθεσή του

Στούς πεντακόσιους δεκαοχτώ δπου έμεῖς μετρούμε είναι ή χρονολογία 5518 πού άντιστοιχεί στό έτος 1758.

Τό περιεχόμενο τῶν τραγουδιῶν: Παρ' ὅλην τή Φανερή έπίδραση τοῦ λεκτικοῦ τῶν δημοτικῶν τραγουδιῶν γενικότερα καί τής μορφής των γιαννιώτικων διστίχων είδικότερα, τά έβραϊκά τραγούδια πραγματεύονται θέματα θρησκευτικά. Εἶναι τραγούδια ήθικά ἤ γνωμικά στά ὁποῖα βλέπουμε μιά βαθειά προσήλωση στήν όρθόδοξη έβραϊκή πίστη, ὑμνολογία τῆς παντοδυναμίας τοῦ Θεοῦ, ποὺ θυμίζει τούς Ψαλμούς, προτροπή γιά έγκράτεια, ταπεινοφροσύνη καί μετάνοια, σάν άντίλαλος τῶν Προφητῶν, ἀναζήτηση τῆς θεϊκῆς δικαιοσύνης κι ἐνατένιση καί προσμονή τῆς μέλλουσας ζωής. Κάποτε δμως δ τραγουδιστής άναμετράει τίς παρωπίδες τοῦ Μωσαϊκοῦ καί Ταλμουδικοῦ Νόμου γιά νά ρίξει μιά ματιά στή φύση (τώρα οἱ μπαξέδες άνθισαν) καί στή γυναίκα (ή όμορφιά εἶν' όχ τόν Θεό). Στό τελευταΐο αὐτό τραγούδι δ ποιητής ξεχνιέται καί παρασύρεται σέ μιά δεξιότεχνη περιγραφή τῆς γυναίκας πού ποθοῦσε. Μερικά τραγούδια είναι διηγηματικά καί άναφέρονται σέ σπουδαΐα γεγονότα τῆς Βίβλου (ἡ δημιουργία τοῦ κόσμου, ή θυσία τοῦ Ἱσαάκ, ή Ιστορία τῆς Ἐσθήρ, ὁ Βασιλέας Δαβίδ, ή παράδοση τῶν δέκα ἐντολῶν).

Τελειώνοντας όφείλω νά ύπενθυμίσω σ' έκείνους πού ένδιαφέρονται γιά τά έβραιοελληνικά τραγούδια, πώς, έκτός ἀπό τά 16 ἔμμετρα τραγούδια πού βρήκαμε στούς δυό κώδικες, εἶναι γνωστά κι' άλλα τραγούδια καί θρῆνοι, ἀπό μετάφραση κάποιου ραββινικοῦ ὔμνου ἤ ἐβραϊκοῦ λαϊκοῦ τραγουδιού. Εἶναι ἀκόμα πιθανόν καί σέ ἄλλες ἐλληνοεβραϊκές κοινότητες τῆς Ἑλλάδας νά τραγουδιόνταν παρόμοια ή άλλα τραγούδια. 'Αξίζει νά γίνει μιά σχετική έρευνα.

ΙΩΣΗΦ Μ. ΜΑΤΣΑΣ

- 1. 'Αριθμοῦσε παλιότερα πάνω ἀπό 3.000 ψυχές.
  - Συνέχεια τῶν ὑποσημειώσεων στή σελ. 17

# ΓΙΑΝΝΙΩΤΙΚΑ ΕΒΡΑΪΚΑ ΤΡΑΓΟΥΔΙΑ

# ΤΟ ΤΡΑΓΟΥΔΙ ΤΟΥ

#### (ὄμορφο τραγούδι γιά τό συμπόσιο τοῦ Πουρίμ)

 Κίνα γλώσσα νά μιλήσεις, θάματα νά μολογήσεις, κοιμισμένους νά ξυπνήσεις, μέ κρασί νά τούς μεθύσεις.

## ΤΩΡΑ ΟΙ ΜΠΑΧΤΣΙΕΔΕΣ ΑΝΘΙΣΑΝ

#### ("Ομορφο τραγούδι σ' έλληνική γλώσσα)

- Τώρα οΙ μπαχτσιέδες ἄνθισαν κι εἶναι ὅλοι ἀνθισμένοι
  - κι έμένα ή καρδούλα μου εἶναι πολύ κλεισμένη. 2. Πῆρα κλειδί καί πάσκισα ν' ἀνοίξω τήν καρδιά μου
- Πῆρα κλειδί καί πάσκισα ν΄ ἀνοίξω τήν καρδιά μου καί τά' ριξα στή θάλασσα τά ντέρτια τά δικά μου.
- Καί μέγα σιάρτι ἔβαλα, μ' ἔνα καλό ξιφτέρι, νά γράψω λόγια νόστιμα σέ τοῦτο τό δεφτέρι.
- Καὶ νά' ναι λόγια νόστιμα καί νά' ν' καί τιμημένα κι' ἀπό τίς στράτες τοῦ Θεοῦ νά μή 'ναι σπαραγμένα.
- 5. Στούς πεντακόσιους δεκοχτώ άπό ἡμεῖς μετροῦμε, 'Αδάρ καί Μάρτης ἤτουνε καί κάτσαμαν νά πιοῦμε\*.
- Καί στό κρασί τό πιάστηκα κι εἶναι δουλειά μιγάλη, ἄμα θαρρεύω στόν Θεό, ποῦ νά βγω σέ κιφάλι;
- Παρακαλώ σε Γιαραμπή, θέ μου καί ποιγητή μου, γύρισέ μου τή γνώση μου σάν ήμουν στήν άρχή μου.
- Τί θελα γράψω παίνεσες πουλλές γιά τ' ὄνομά σου, νά σέ πηνέσουν ὁ ντουνγιάς κι ὅλα τά πλάσματά σου.
- Καί τί μπορῶ έγὼ νά είπῶ και τί νά μολογήσω; πού έγὼ εἶμαι χῶμα ἀπό τή γῆς καί κεῖ θελα γυρί-
- "Οσο πού ζῶ καί βρίσκομαι χρωστῶ νά σέ πηνέσω, μὲ τήν ψυχή, μἔ τήν καρδιά, ὅσο κι ἄν ἐμπορέσω.
- 11. Καί τήν ἡμέρα τρεῖς φορές χρωστῶ νά προσκυνήσω σὰν τό λιοντάρι ν' ἀντρειφθῶ, αὐγή γιά νά ξυπνήσω.
- Καὶ νά δοξάσω τόν Θεό μέ τά θιαμάσματά του, ποῦ κάνει λησμονήματα μ' όλα τά πλάσματά του.
- Τό βράδυ παίρνει τίς ψυχές, λογιοῦνται ἀπεθαμένοι,
- καί τήν αύγή όλοι ξυπνοῦν κανείς δέν ἀπομένει.
- Πρέπει νά τόν δοξάζομε, πόχει νιμπιστοσύνη, όπού μᾶς παίρνει τσίς ψυχές καί πίσω μᾶς τσί δίνει.
- Δίνει καί στά πιτούμινα άπείκαση καί γνώση,
   γι' αὐτό λαλεῖ ὁ πετεινός μπιργιοῦ νά ξημιρώσει.
- Άνοίγει μάτια τῶν τυφλῶν καί σκώνει τσούς γυρμένους καί ντεῖ μέ ροῦχα τσούς γυμνούς, τσούς παραπονεμένους.
- Κι' οἱ προφητάδες ἔφριξαν πάνω σέ τούτ' τήν κρίση.
   Δέν εἶν' κανένας ἄνθρωπος ὁπού νά τό γρικήσει.
- Παρά ἀφέντης ὁ Θεός πού ξαίρει τά κρυφά μας, μᾶς δίνει σ' τοῦτον τόν ντουνγιά σάν τά καμώματά μας.
- Θελα γυρίσω στόν Θεό μέ ὅλην τήν καρδιά μου,
   νά μ' συμπαθήσει ὁ Θεός ὅλα τά κρίματά μου.

- Φᾶτε, πιέτε καί μεθᾶτε καί πολύ χαροκοπᾶτε.
   Τόν Θεό μή λησμονᾶτε, τή λευτιριά του μολογᾶτε.
- Όρφανούς μή λησμονάτε, καί μεράδια προβοδάτε.
   Πλούσιους καί φτωχούς καλνάτε, δλοι τό Θεό παινάτε.
- Όμπρός όχ τή βαρεματιά του ἔφτιασε τή γιατρειγιά του, καί βασίλεψε ή σμυρτιά του, νά βρεθή γιά λευτεριά 13υ.
- 5. Ἡ Ἑστέρ ἡ τιμημένη καὶ ἡ μοσκοαναθρεμμένη
- δέ λέει ποῦθ' εἶν' γεννημένη, γιατ' ἔτσ' εἶν' παραγγιλμένη.
- Όντας βῆκε τό φιρμάνι τοῦ ᾿Αμάν τοῦ ντουσιμάνη, στέλνει τόν ᾿Αθάχ νά πάνει, γιὰ νὰ κάμει ἔνα ντιρμάνι.
- Τό Μορντεχάι πάει νά ρωτήσει καί μέ ροῦχα νά τόν ντύσει.
   Δέν τά δέχτη μέ τήν κρίση, μόν' τό Γισραέλ νά γλίσει.
- Ή Έστέρ ή τιμημένη τρεῖς ήμέρες νηστημένη, στά βασιλικά ντυμένη καί στίς σκλάβες 'κουμπημένη.
- Τό βασιλιά πάει νά καλέσει γιά νά τόν περικαλέσει.
   Στό κρασί νά τόν πλανέσει, στά ποδάρια του νά πέσει.
- Πῆρε καί τόν ντουσιμάνη νά τόν ἔχει στό μεϊντάνι.
   Τίποτας δέν τ΄ ἀναβάνει, γιά νά μ΄ δέν κρυφτῆ νά πάνει.
- Ό βασιλιάς ἀπάν' τό πιεῖ του ρώτησε σάν τήν τιμή του τήν Έστέρ, τ' εἶναι δική του. Βάνει κι ὁ 'Αμάν τ' ἀφτί του.
- Τ΄ εἶναι Ἐστέρ τὸ θέλημά σου;
   Μ΄ σό βασίλειο χάρισμά σου.
   Νά σοῦ γίνει ὁ ριτζιά σου,
   ὅ,τι θέλει ἡ καρδιά σου.
- Ή Έστέρ μέ φρονιμάδα, μέ μεγάλη νοστιμάδα, τ' ἀπ' λογήθηκε άράδα, εἶχε στήν καρδιά πικράδα.
- Έτσ' νά ζήγεις βασιλιά μου, αῦριο κάνω τό ριτζιά μου στήν καλέστρα, στόν όντά μου. Νά 'ναι κι ὁ 'Αμάν σιμά μου.

- 15. Ό Άμαν μέ τη χαρά του κίν σε, πάει στόν όντά του, τό Μορντεχάι ηὖρε όμπροστά του
- καί τοῦ σκάνιασε ή καρδιά του.
- Κίν'σε, πόει σκανιασμένος και παινιέται ὁ μουντζωμένος ποῦ'ναι κι αῦριο καλισμένος τῆς Ἑστέρ ἀγαπημένος.
- Φούρκα τοῦ εἶπανε νά φτιάσει, τό Μορντεχάι νά κριμάσει, Εκαμε ἡ καρδιά του χάζι. Τίποτας δέν τό λογιάζει.
- Πῆρε ἡ νύχτα νά νυχτώσει.
   Χάνει ὁ βασιλιάς τή γνώση.
   Ύπνο δέ μπορεῖ νά τσακώσει.
   Τί χρωστάει νά πληρώσει.
- Κράζει: Φέρτε τά χαρτιά μου κι άναγνῶστε τα όμπροστά μου, γιά νά ίδῶ τ' εἶν τα χρεγιά μου, ποῦ μοῦ τρόμαξ' ἡ καρδιά μου.
- Έκεῖ βρέθηκε γραμμένη καὶ πολύ φανερωμένη, καλοσύνη καμωμένη καὶ δέν ἦταν πλερωμένη.
- Χοίταξε όλόγυρά του κι έκαμε τό ρώτημά του. Έλαχε ὁ 'Αμάν σιμά του ἐπιάστη μέ τό εῖπημά του.
- Εἶπε μέ τή συλλογή του:
   ή τιμή εἶναι δική του.
   Κι ἔρριξε ὅλην τή βουλή του,
   νά στολίσει τό κορμί του.
- Τοῦ εἶπε ὁ βασιλιάς, τήν κρίση νά τήν κάμει, μην άργήσει.
   Τό Μορντεχάι νά στολίσει κι ὁ 'Αμάν νά διαλαλήσει.
- Πάει τόν ηὖρε νηστημένον καί μέ τό σακκί ντυμένον καί στή στάχτη καθισμένον καί στό δάκρυ πινιγμένον.
- Τοῦ εἶπε: Ἑλα νά καβαλικέψεις ἦρθε ἡ ὥρα ν΄ ἀφιντέψεις ὅλα νά τά ξιντιμέψεις ὅ,τι θέλεις νά γυρέψεις.
- Τοῦ εἶπε: Γύρε νά πατήσω καί μπολάκι νταγιαντήσω δυνατά νά σέ ζουπήσω ὅσο πού νά σέ τσακίσω.

- Έσκυψε ὁ 'Αμάν τὴν πλάτη καὶ τοῦ λέει: "Ελα πάτει. Καὶ τό δάκρυ ἀπό τό μάτι τόδωσε πολύ φουρσάτι.
- Ο Μορντεχάι ὁ καβαλλάρης κι ὁ Άμαν ὁ χισμιτσιάρης.
- Ο Μορντεχάι ὁ στολισμένος.
   Κι ὁ "Αμάν ὁ θλυπημένος πάει στό σπίτι του άμπωγμένος και πολύ συλλογισμένος.
- Ήρτανε με γληγουράδα τόν έσήκουσαν άράδα και στά μάτια είχε παννάδα καί μεγάλη σκοτεινάδα.
- Πάεισε είς τό σγιαφέτι και τοῦ κάνουνε ραγέτι κι ἡ καρδιά του είχε σικλέτι και μεγάλο κασαβέτι.
- Ό βασιλιάς ἀπάν το πιεῖ του ρώτησε σάν τήν τιμή του.
   Τήν Ἐστέρ, τ' εἶναι δική του, τήν ἀγάπησε ἡ ψυχή του.
- 33. Τ' εἶν' Ἑστέρ τό θέλημά σου; Μισό βασίλειο χάρισμά σου. Πές μου τ' ἔχεις στήν καρδιά σου γιά νά κάμω το ριτζιά σου,
- Κίνησε ἡ Ἐστέρ νὰ κρίνει καί κουσούρι δέν άφήνει. Μέ τὰ μάτια δάκρυ χύνει. Γλέπει ὁ βασιλιάς, δέν πίνει.
- Ποιανοῦ ἀπό τόν ταϊφά μου πούλησα ἐγῶ τό ραγιά μου;
   Πές μου τόν ἐδῶ κοντά μου τί μοῦ σκάνιασε ἡ καρδιά μου.
- Τοῦτος ποῦ'ναι ἐδῶ σιμά σου δέν τόν γνοιάζει στή ζημιά σου καί σοῦ πῆρε τήν καρδιά σου νά χαλάσει τό ραγιά σου.
- Βάνει κι ὁ 'Αμάν τ' ἀφτί του, κι ἔχασε ὅλο τό κρασί του. Φανερώθηκε ἡ πουμπή του, κι ἔχασε ὅλην τήν τιμή του.
- Ό βασιλιάς πάει νά γλιντήσει, στό μπαχτσέ νά σιργιανίσει.
   Συλλογιέται μέ τήν κρίση τά φερμάνια νά γυρίσει.

- Εκεῖ γλέπει δυὰ κοντα του κὸφτουν τὰ μυρωδικά του.
   Τοῦ 'Αμάν τὰ παιδιά του καὶ τοῦ σκάνιασε ἡ καρδιά του.
- Κίνησε, ἦρτε σκανιασμένος και πολύ βαλαντωμένος.
   Κι ὁ ʿΑμάν ἦταν πεσμένος, Στὴν Εστέρ ἀκουμπημένος.
- Πέφτει να τήν προσκυνήσε τή ζωγή του να τοῦ γλίσει. Όμπιργιοῦ να τῆν τηρήσει τοῦ εἶπαν θελα τὴν πατήσει
- 42. Ήρτανε τά κρίματά του, σκέπασαν τά πρόσωπά του, έδωσαν τή μαρτυριά του. Φουρκά στέκει στόν όντά του.
- Μέ τὴν πῆχυ μιτρημένη γιά τό μόσκο όρντινιασμένη κι ἔμεινε μπαταλιασμένη.
   κι ὅπως νά μᾶς πεῖς νό γένει.
- Ο βασιλιάς εἶπε τήν κρῖση, μέσ' τή φούρκα νά ψοφήσει, κρεμασμένος ν' άναλύσει πὰσα ἔνας νά τόν φτύσει.
- Τόν ήκρέμασαν τό σκύλο μέσ' τή φούρκα σάν τό ξύλο. Γίνηκε τό θέλημά του και τοῦ μέρωσε ή καρδιά του.
- 46. Ό Μορντεχάι γίνη βιζίρης και στό βιό του νοικουκύρης. Χάρηκε τό βιλαέτι. Ήταν τοῦ Θεοῦ (κμέτι.
- Έγραψαν τά ίκιμέτια, τάστειλαν στά βιλαέτια;
   Οἱ 'Οβραῖοι νάν' γλιτωμένοι καί οἱ όχτροὶ μας σκοτωμένοι,
- Θέ μου τά θαμάσματά σου μολογάνε τά παιδιά σου καί δοξάζουν τ' δνομά σου καί πηνοῦν τήν άντρειγιά σου.
- "Οποιος εἶπε νά μᾶς σῶσει αὐτός χάθηκε ὡς τή σῶση.
   'Ο Παρώ ἦρτε κοντά μας, σκίστη ἡ θάλασσα όμπροστά μας.
- Βἤκε νά μᾶς κυνηγήσει.
   Εἶπε γιά νά μᾶς γυρίσει.
   Τοῦ 'καμε ὁ Θεός τήν κρίση, οὐδι ἔνας νά μ' δέ γλίσει.

# Διάφορες μαρτυρίες γιά τήν παρουσία τῶν Ἑβραίων στήν Ήπειρο

Στό βιβλίο τοῦ κ. Β. Κραψίτη «Θεσπρωτικά» ('Αθήνα, 1973) ὑπάρχουν σέ σκόρπιες σελίδες διάφορες μαρτυρίες γιά τήν παρουσία τῶν Ἑβραίων στήν Ἡπειρο:

\* Έρευνώντας γιά τήν Έπισκοπή Εύροίας (τῆς Μητροπόλεως Παραμυθιᾶς Θεσπρωτίας) ὁ συγγραφεύς σημειώνει (σελ. 113 – 114):

Η θέση όπου ἀπλωνόνταν η Εύροια ἀπασχόλησε στούς αἰῶνες πολλούς συγγραφεῖς. Έτσι διατυπώθηκαν πολλές ἀπόψεις:

Ό Π. Άραβαντινός (Π. Άραβαντινοῦ (Π.Α.Π.): «Χρονογραφία τῆς Ἡπεῖρου», ἐν Άθήναις 1856, τομ. β΄. σελ. 2, λῆμμα «Αγιος Δονᾶτος».) τήν τοποθετοῦσε στή θέση Εβραϊκά Μνήματα τῆς Παραμυθιᾶς, δηλαδή στή μικρή κοιλάδα πού ἀρχίζει ἀπ' τὸ δεύτερο λόφο τοῦ Γαλατᾶ ὡς τό Λιμπόν:

«Πρός δυσμάς αύτῆς μίαν ὥραν περίπου μακράν ἐν τῆ ὑπορεία φαίνονται ἰκανά ἐρείπια Ἑλληνικῆς καί Βυζαντινῆς οἰκοδομῆς, πόλεως ἐρημωθείσης, ἤτις ἤν καθ' ἡμᾶς ἡ πόλις Εὐροια, καλεῖται δὲ εἰσέτι ἔν μέρος τῆς θέσεως ταὐτης Εβραίκά Μνήματα, διότι ἐν τῆ ἐποχῆ τῆς συντηρήσεώς τῆς, κατώκουν καί Ἑβραῖοι μετοικήσαντες ἀκολούθως είς Ιωόννινα, καθ' ἄ Παραμυθιώτης φίλος τις φρονεῖ. ἀλλ' ἡμεῖς νομίζομεν, ὅτι ἡ λέξις αὕτη ὑπάρχει ἐρείπιον τῆς Εὐραία, πόλεως μεταβληθεῖσα εἰς τήν λέξιν Ἑβραϊκά, ἀντί ἤς Εὐροιακά μνήματα».

\* Σε μία έπιστολή τοῦ Μητροπολίτου Παραμυθίας, Φιλιπτών και Γηρομερίου κυροῦ Νεοφύτου πρός τὸν Οίκουμενικόν Πατριάρχην Κωνσταντινουπόλεως Ίωακείμ, στίς 21 Απριλίου 1912, ἀναφέρεται μεταξύ ἄλλων (Βλ. 73 — 74)

ιΠαναγιώτατε,

Δίς τῆς ἐβδομάδος ἀναχωρεῖ ἐκ Παραμυθίας είς Ίωάν-

# 'Ο 'Ορθόδοξος Χριστιανισμός καί ὁ 'Ιουδαϊσμός. 'Η κατάστασις τῶν σχέσεών τους.

Τό με παραπάνω τίτλο άρθρο, πού εδημοσιεύθη στό τεῦχος τοῦ Φεβρουαρίου 1979, ἀνήκει στό Μητροπολίτη Τρανουπόλεως κ. Δαμασκηνό Παπανδρέου. 'Ο Μητροπολίτης Τρανουπόλεως ὑπηρετεῖ στό 'Ορθόδοξο Κέντρο τοῦ Οίκουμενικοῦ Πατριαρχείου στή Γενεύη. 'Η μετάφρασις τοῦ κειμένου έγινε ἀπό τή «Neue Zurcher Zeitung», τῆς 22.10.1978.

νινα ταχυδρομεῖον, ἀνά πᾶσαν Κυριακήν και Τετάρτην, Τήν παρελθοῦσαν λοιπόν Τετάρτην 18ην τρέχοντος ἀνεχώρησεν, ὡς συνήθως, ἀλλά καθ' όδόν προσεβλήθη, εἰς ἐξάωρον ἀπό τῆς Παραμθίας ἀπόστασιν, ὑπό ληστηκῆς συμμορίας, καὶ ἐκ τῶν δύο σουβαρήδων τῶν συνοδευόντων τους ταχυδρομικούς σάκκους, ὁ μέν εἶς ἐφονεῦθη ὁ δὲ ἄλλος πληγωμένος κατῶρθωσε νὰ διαφύγη. Μετά τῶν δύο τοῦτων συνοδοιπόρων καὶ δύο άλλοι όθωμανοῖ, ὁ μέν εἶς ἐκ Μενίνας ὁ δὲ ἄλλος ἐκ τῆς Μαζαρακιᾶς, ἐξ ὧν ὁ πρῶτος ἐφονεῦθη, ὁ δὲ διεσῶθη φέρων δύο πληγάς. ΟΙ ταχυδρομικοί σάκκοι Παραμυθίας καὶ Φιλιατῶν ἡρπάγησαν, ἀφεθησαν δὲ ἐπί τόπου οΙ τοῦ Μαργαριτίου καὶ Ρεσαδιὲ. Κατά τὰς ληφθείσας πληροφορίας ὁ ἐκ Μενίνας φονευθείς ἔφερε 40 λίρας, περὶ τᾶς 30 δὲ ὁ σοβαρῶς, οἴτινες καὶ ἐληστεύθησαν μετὰ τήν δολοφονίαν.

Είς τούς αὐτούς συμμορίτας ἀπεδόθη και ἡ κατά τῆν παρελθοῦσαν Κυριακήν γενομένη ἀπαγωγή τοῦ ἐνταῦθα έμπορευομένου Ἰσραηλίτου Ματαθιούλη, ὅστις μετέβαινεν είς Ἰωάννινα πρός ἀγοράν ἐμπορευμάτων, παρ' οῦ ἐλαβον τάς ἄς ἔφερε πεντήκοντα λίρας καί ζητοῦσιν ἐτέρας 250 ως λύτρα πρός ἀπελευθέρωσιν αὐτοῦ. Στρατιωτικά ἀποσπάσματα ἐξῆλθον ἀπό τῆς Τρίτης είς καταδίωξιν τῆς συμμορίας ταὐτης, ἀλλά μέχρι σήμερον οὐδέν ἀποτέλεσμα ἐννώσθη»

# Μιά συγκινητική γιορτή στό 16ο Δημ. Σχολεῖο τῆς Θεσσαλονίκης

Στή μνήμη τῶν 12.000 Ἰσραηλιτοπαίδων τῆς Κοινότητος Θεσσαλονίκης πού ἔπεσαν, τραγικά θύματα, τῆς ναζιστικῆς θηριωδίας, τό 1943, ὁ Σύλλογος Γονέων καί Κηδεμόνων τοῦ 16ου Δημ. Σχολείου Θεσσαλονίκης, ὀργάνωσε τῆν καθιερωμένη, κάθε χρόνο, ἐκδήλωση. "Όπως εἶναι γνωστό, ἡ Ἰσραηλιτική Κοινότης Θεσσαλονίκης ἐδώρησε τῆν ἐκ 3000 τετρ. μέτρων ἔκταση πού πάνω τους ὑψώνεται σῆμερα ἔνα τελείως σύγχρονο δημοτικό σχολεῖο ὅπου φοιτοῦν 1200 μαθητές. 'Αλλά, ἀπό τῆς λειτουργίας τοῦ σχολείου τούτου, ἡ Ἰσραηλιτική Κοινότης δέν ἔπαψε νά συνεισφέρη, κάθε χρόνο, σημαντικά ποσά, γιά τήν ἀρτιώτερη λειτουργία του καί τή βελτίωση τῶν έγκαταστάσεών του, ἐνῶ παράλληλα, ἔχει καθιερώσει τή βράβευση τῶν καλυτὲρων μαθητῶν τοῦ σχολείου.

Τήν συγκινητική έκδήλωση ἐτίμησαν μέ τήν παρουσία τους, ὁ Σοφ. Ραββίνος κ. Αζαριά, ὁ διπλωματικός ἀντιπρόσωπος τοῦ Ἰσραήλ στήν ᾿Αθήνα κ. Γιαϊς μέ τήν κυρία του, ἐκπρόσωποι τῶν πολιτικῶν και ἄλλων ᾿Αρχῶν, ὁ πρόεδρος τοῦ Κ.Ι.Σ. κ. Ἰωσ. Λόβιγγερ τό προεδρεῖο τοῦ Συνδέσμου «Ἑλλάς - Ἰσραήλ» και πλήθος κόσμου (γονεῖς, κηδεμόνες, ἰσραηλίται και χριστιανοί).

"Επειτα άπό προσφώνηση τοῦ διευθυντοῦ τοῦ 16ου Σχολείου, ὁ κ. Μαυρίκης, μέλος τοῦ Συλλόγου Γονέων, περιέγραψε τίς τραγικές συνθῆκες τῆς ἐξοντώσεως τοῦ ἐβραϊκοῦ στοιχείου. Τελευταΐος μίλησε ὁ κ. Γιάϊς, πού, ἀνάμεσα στ' ἄλλα, πρότεινε τή δημιουργία πολιτιστικῶν σχέσεων καί άνταλλαγῶν μεταξύ τῶν παιδιῶν τοῦ σχολείου καί παιδιῶν, τοῦ Ἰσραήλ, τῆς ἴδιας σχολικῆς ἡλικίας.

Τό πρόγραμμα, πού άρχισε μέ μιά προσευχή καί ἔκλεισε μέ τὸν Ἑθνικό μας Ύμνο, ἐπισφραγίσθηκε μέ μιάν ἐγκάρδια δεξίωση σὲ αΐθουσα τοῦ Σχολείου.

# ΓΙΩΣΕΦ ΕΛΙΓΙΑ



Ή προτομή τοῦ Γιωσέφ Ἑλιγιά στά Ἰωάννινα.

# Ένας ἁγνός καί λεπτός Γιαννιώτης ποιητής

Έπίστευα καί πιστεύω πάντα πώς δλο τό οίκοδόμημα τοῦ δυτικοῦ πολιτισμοῦ, στρέφεται γύρω ἀπό ἔνα νοερόν ἄξονα πού τά δυό του ἄκρα φέρουν τά όνόματα: ίουδαϊσμός — ἐλληνισμός. Μονοθεϊστικός μυστικισμός ἀπό τή 
μιά, λατρεία τοῦ κάλλους καί τῆς ἀρμονίας ἀπό τήν ἄλλη. 
ἄκαμπτη ήθική ἀπό τή μιά, αἰσθησιακό ἀντίκρυσμα τῆς 
ζωῆς ἀπό τήν ἄλλη.

Δυό κόσμοι, δύο πρόσωπα τῆς φαινομενικά άντιφατικῆς άνθρώπινης φύσεως, δυό άντιλεγόμενα σημεῖα πού ίσορροποῦνται σέ μιάν ὑπέρτερη ἐνότητα, γιά νά πλάσουν τίς οὐσιαστικές ἐπιταγές τοῦ πολιτισμοῦ, πού κατευθύνει πάντα τίς σκέψεις καί τίς πρόξεις μας.

Ό ἐλληνικός καί ὁ ἐβραϊκός κόσμος, οΙ δυό αὐτοί ξένοι κι΄ ἄγνωστοι γιά χρόνια πολλά, ἀντίθετοι καί παράλληλοι, ἔπρεπε κάποτε νά συναντηθοῦν. Κι΄ ἔτσι ἔγινε ὅταν ὁ ᾿Αλέξανδρος ὁδηγώντας τά νικηφόρα ἐλληνικά στρατεύματα στήν ἀχανή ᾿Ασία, ἀπεκάλυψε στήν προαιώνια σοφία τῆς ᾿Ανατολῆς, τό φῶς τῆς ἐλληνικῆς ὡραιότητας. Ἡ ᾿Αλεξάνδρεια, ἦταν ταγμένη, νά πραγματοποιήση στό θαῦμα αὐτό τῆς συναντήσεως τῶν δύο ρευμάτων, τῶν δύο ψυχοσυνθέσεων. Κι΄ ἄν ἡ πολιτεία αὐτή τοῦ ᾿Αλεξάνδρου ὑπῆρ-

ξεν ένα χωνευτήρι όπου μεσα του έσμιξαν κάθε λογής φυλές και γλῶσσες και πρώτη γέννησε τήν έννοια τοῦ κοσμοπολιτισμοῦ ήταν ίδιαίτερα μιά χαρακτηριστική και καρποφόρα έλληνοεβραϊκή έπαφή και συνεργασία, ποὺ χάρισε στήν πνευματικήν άνθρωπότητα τόν Έβραῖο περιπατητικό φιλόσοφο 'Αριστόβουλο, τό μεγάλο νεοπλατωνικό φιλόσοφο Φίλωνα τόν Ίουδαῖο και τόν έπίσης Έβραῖο Ιστορικό Ίώσηπο, ποὺ γύρω τους, άνθισαν και άλλοι μικρότεροι, όχι όμως καί γι' αὐτό λιγώτερο σημαντικοί έργάτες αὐτῆς τῆς προσεγγίσεως.

Αίῶνες πέρασαν...

Καί τό άνακὕκλωμα ἔγινε. Κι' οἱ δυό κόσμοι πάλ συναντήθηκαν. Δέν εἶναι πιά άκριβῶς ἡ 'Αλεξάνδρεια. Κι ὁ Πλάτων, ποὺ ἐμιμεῖτο ὁ Φίλων. βρίσκεται μακρυά στό παρελθόν. Κι ἐσήμανε ἡ ὢρα τῆς συναντήσεως καί γεννήθηκεν ὁ Ἑλιγιά. Μέσα σὲ ἄλλον κόσμο, σὲ ἄλλην ἐποχή τή σημασία μιᾶς τέτοιας ἐπαφῆς τραγούδησε ὁ ίδιος ὁ ποιητής μὲ τούτους τοὺς στίχους:

Κι' ἦρθες, ὧ Μοὖσα ξελογιάστρα, άθώα κι' άγνή Στ' ὢραῖο μεθῦσι τοῦ Καημοῦ καὶ τῆς Ἰδέας Μὲ τῆς Ἑλλάδας τῆς μελῖρρυτη φωνή Καὶ μὲ τή φλογερή φωνή τῆς Ἰουδαίας

Όμως ὁ Ἑλιγιά προεκτείνοντας τούτη τή σχέση, την έπαφή, ἄγγιξε καὶ τά κράσπεδα τοῦ Χριστιανισμοῦ ποὺ τόν θεωροῦσε σάν μιά πρόεκταση τῆς βιβλικῆς διδασκαλίας: Τοῦτη τή σχέση ἐκφράζει μὲ μοναδική δύναμη, πρωτοτυπία καὶ παλμό τό ποῖημά του: Ἰησοῦς

Απόψε ἦρθα κι' έγῶ, γλυκέ ἀδελΦέ τῆς Ναζωραίας βάρβαρα πάθη πνίγοντας έντός μου κι' ἄγρια μίση να κλάψω μπρός στό αἰμόφυρτο κορμί τῆς πλέον ὡραίας ψυχῆς, πού ἔχει ποτέ στόν κόσμο ἐτοῦτο ἀνθοβολῆση τῆς Γαλιλαίας, κρίνε σέμνέ, πρός τό λευκό τό Φῶς σου πόσες Φορές Φτερούγισαν τῶν ταπεινῶν οἱ ἐλπίδες! Πλῆθη σταυροί κατάντικρυ στηθῆκαν στό δικό σου: δίκοί καὶ ξένοι οἱ Φαρισαῖοι, ἀλὶ κι' οἱ Σταυρωτῆδες.

Δέν εἶσαι ὁ πρῶτος μήτε κι' ὁ στερνός Ἐσταυρωμένος γλυκέ Ἰησοῦ, στόν κόσμο αὐτό τῆς πίκρας καὶ τοῦ φθόνου. Κι' ὅμως ἡ δόξα σου ἄσπιλη μές στῶν θνητῶν τό γένος: Εἶσαι, δέν εἶσαι γιός Θεοῦ — μὰ εἶσαι ὁ Θεός τοῦ πόνου!...

Μποροὖμε νά διακρίνουμε, στή σύντομη ζωή του, τρεῖς περιόδους πού σημαδεύουν τά τρία ούσιαστικά στάδια καῖ τῆς πνευματικῆς του πορείας: ἡ πρώτη εἶναι ἡ Γιαννιὼτικη, ἡ δεὐτερη ἡ ᾿Αθηναϊκή κι΄ ἡ τρίτη — ὁ Γολγοθᾶς του — ἡ περίοδος τοῦ Κιλκίς.

Άπό τό 1901 ὡς τό 1924 τόν κρατοῦν τά Γιάννενα, ἡ πατρίδα του. Τά ἔξη κατοπινά χρόνια, 1924 — 1930, θά πρέπει νά θεωρηθἢ ἡ μεστωμένη καί γόνιμη περίοδος τῆς ζωῆς του, συνειδητά δημιουργοῦ, μὲ πολύπλευρη δράση. Στήν 'Αθήνα ἀνακαλύπτει τόν βαθύτερον ἐαυτό του — ποιήματα, μεταφράσεις βιβλικῶν ἢ νεωτέρων ἐβραϊκῶν κειμένων, ἐβραϊκῶν κειμένων, ἐβραϊκὰ μελετήματα, ἄρθρα στή Μεγάλη 'Εγκυκλοπαίδεια τοῦ Πυρσοῦ, δίνουν τό μέτρο τῆς άξίας του. Κιἡ τρίτη, τοῦ Κιλκίς ποῦ τόν ὧδήγησε στόν τάφο, σημαδεύει όδυνηρά τό κλείσιμο τοῦ κύκλου τῆς ζωῆς του.

Σέ μιά ζωή πού κράτησε τριάντα μόλις χρόνια, πρόσφερε στά νεοελληνικά γράμματα τόσα, δσα άλλοι, με πολύ μεγαλύτερο μῆκος ζωῆς, δέν μπόρεσαν νά δώσουν.

Οἱ πηγές έμπνεύσεως τοῦ Γιωσέφ Ἑλιγιά, στρέφονται γύρω ἀπό ὡρισμένους ἄξονες: τήν ἀπαισιοδοξία του, τή μητέρα του, τόν Ἑβραϊσμό μέ προέκταση πρός τήν ἐλληνική ψυχή, τήν πατρίδα του τά Γιάννενα καί τήν ίδεατή γυναϊκα. Δυό ποιήματά του θά μᾶς δώσουν μιά γεύση τῶν ποιητικῶν του έμπεύσεων

#### Παμβώτιδα

Ω Λίμνη, στά γλαυκό σου τά νερά Πόσα όνειρα παιδιάστικα λουσμένα Αχ, πώς ροδογελοῦν τά περασμένα Στῆς μνήμης τά γιγάντια τά φτερά.

Απ τό γολάζιο κόρφο σου, ή χαρά Η ποιδική χαρά μου ξεπροβάλλει Σεμνή, με τά σεμνά τρελλά της κάλλη Με δυό ματάκια άθῶα κι' άστραφτερό,

Αχ πλαϊ σου, τὰ παλιά ζωντανεμένα Ροδόπλαστα, φωτοπερεχυμένα Στον πόνο μου βατάνι μαγικό

Μὰ ὅταν γροικὧ νεκρὰ τὰ περασμένα Πῶς νοιωθω να δακρύζη, ὧ Λίμνη, ὡἵμένα, τῆς φαντασίας τό βλέμμα ἐκστατικό!

Και το άλλο που ξαφνιάζει μέ το γοργό ρυθμό του και την αισιόδοξη διάθεσή του:

Ημουν κι' έγώ πουλάκι έναν καιρό Και μ΄ είχε κανακάρη της ή Μοῦσα Ημουν κι' έγώ πουλάκι έναν καιρό Και τραγουδοῦσα.

Γιά μιᾶς γαλανομάτας τό φιλί Γιά μιᾶς φεγγαροπρόσωπης τή χάρη Γινόταν ή καρδούλα μου βιολί Κι ὁ πόθος μου δοξάρι

Στήν πρώτη ἔκδοση τῶν ποιημάτων του (μιά ἀνθολόγηση δημοσιεύθηκε τό 1934), τό 1938 ἀπό τῆν «Μπενέ Μπερίθ» με πρόεδρο τότε τόν ἀείμνηστο Λεών Ρεκανάτι, εδινε ὁ ὑπογραφόμενος τόν παρακάτω χαρακτηρισμό γιά το ποιητικό του ἔργο:

« ) Ελιγιά εἶναι ἔνας λυρικός ποιητής λεπτός κι' ἀγνός. Τό ἔργο του δέν μποροῦμε νὰ τό κατατάξουμε ἤ καλύτερα νὰ τό ὑποτάξουμε σὲ καμμιὰ σχολή. Καί ἡ παλαμική τεχνοτροπία, κι' ὁ ἀντρίκιος λυρισμός τοῦ Μαλακάση, κι' ὁ αίθεροπλαστος στοίχος τοῦ Πορφύρα, ἀκόμη καί τοῦ Δροσίνη ἡ στιχουργική ἐλευθερία καί τοῦ Γρυπάρη ἡ τεχνική τελειότης καὶ τό ἀνατολίτικο τραγούδι τοῦ 'Αργυρόπουλου, δλα συναντῶνται, σμίγουν, χύνονται σὲ μιά νὲα φόρμα καί ἀπορεῖ κανείς πῶς μὲ τά κάθε λογῆς τοῦτα ὑλικά, μπόρεσε νὰ δουλέψη ὁ ποιπτής μας.

Μερικό μάλιστα ποιήματα, γραμμένα σέ 15 σύλλαβους στίχους, δίχως όμοιοκαταληξία, θυμίζουν δημοτικά τραγούδια, τόν Βαλαωρίτη, τόν Κρυστάλλη ή άκόμη καί τό εὐχάριστο στιχούργημα τοῦ Πολέμη».

Αλλά και πέρα ἀπό τό πρωτότυπο ἔργο του, τό μεταφραστικό του ἔργο εἶναι μοναδικό στό εἶδος του. Οἱ ἔμμετρες του ἀποδώσεις στή γλώσσα μας ἀπ' εὐθείας ἀπό τήν ἔβραϊκή, βιβλικῶν ἀριστουργημάτων, ἀποτελοῦν σωστή ἀναδημιουργία, τόσο ποὺ νά μήν ξέρη κανείς ἄν πρέπει νά θαυμάση τίς Ιδέες τοῦ πρωτοτύπου ἢ τή μετάφραση τοῦ Ἐλιγιά: Ἦσμα 'Ασμάτων, Ψαλμοί. Δευτερονόμιο, Προφῆτες, Ἰώβ καὶ ποιήματα ἀπό τή νεώτερη ἐβραϊκή ποίηση ὅπως τοῦ Χαϊμ Ναχμάν Μπιάλικ καί Τσερνιχόφσκυ.

Ο Έλιγιά προβάλλει σάν ἔνα ἐπιβλητικό, ἀνανεωμένο σύμβολο. Ἱσως μάλιστα, περισσότερο, θά μποροῦσε τό ἔρνο του νά γίνη ἔνα μήνυμα. Μήνυμα ἀνασυντάξεως καί προσαρμογής στίς νέες συνθήκες τῶν πνευματικῶν δυνάμεων τῶν δύο ἐθνοτήτων πού νά δώση νέους προσανατολισμούς γιὰ νέες ἐξορμήσεις.

ΓΙΩΡΓΟΣ ΖΩΓΡΑΦΑΚΗΣ



Δρόμος δεξιά ἀπό τήν ὀδό Γιωσέφ Ἑλιγιά. Ἡ συνοικία αὐτή ὀνομαζόταν «Μεγάλη Ρούγα» καί κατοικεῖτο ἀπό Ἱσραηλίτες.

# Έπίσκεψις στό γερμανό Πρέσβυ στήν 'Αθήνα

Έκ μέρους τοῦ Κ.Ι.Σ. ὁ πρόεδρος καὶ ὁ ἀντιπρόεδρος κ.κ. Ἰωσ. Λόβιγγερ καὶ ᾿Αλβ. Κόβο ἐπεσκέφθησαν στίς 19 Φεβρουαρίου τόν ἐν ᾿Αθήναις Γερμανό πρέσβυ κ. Gisbert Poensgen καὶ ἔθεσαν ὑπ΄ ὄψι του τό θέμα τῆς παραγραφῆς στή Δ. Γερμανία τῶν ἐγκλημάτων τῶν Ναζί. Σχετικά τό Κ.Ι.Σ. ὑπέβαλε ὑπόμνημα μέ τίς ἀπόψεις του.

# Τά ἐγκαίνια τοῦ Κοινοτικοῦ Κέντρου

Στίς 7 Μαρτίου ἔγιναν τά έγκαίνια τοῦ Κοινοτικοῦ Κέντρου τῆς Ἰσρ. Κοινότητος Άθηνῶν στίς νέες σύγχρονες έγκαταστάσεις στήν ὁδό Βησσαρίωνος 9 καί Σίνα.

# זכרונות XPONIKA

Μηνιαΐον ὄργανον τοῦ Κεντρικοῦ Ἰσραηλιτικοῦ Συμβουλίου τῆς Ἑλλάδος Γραφεῖα: Πειραιῶς 46, ἸΑθῆναι (106) - Τηλέφ. 52.29.153

Ύπεύθυνος συμφώνως τῶ νόμω: Ὁ Πρόεδρος τοῦ ΚΙΣ Ἱωσήφ Λόβιγγερ (Πειραιῶς 46 — Ἡθῆναι)

Έπιμέλεια έκδόσεως: Νῖκος Τσαπίδης, μέλος τῆς Ἐνώσεως Συντακτῶν Περιοδικοῦ Τύπου. Ύπεύθυνος φωτοσυνθέσεως: Κατσαούνης ΕΠΕ, Σπ. Δοντᾶ 10, 'Αθῆναι

**ΤΕΥΧΟΣ 17 ● ΜΑΡΤΙΟΣ 1979 ● ΑΔΑΡ 5739** 

# Από τά δημοσιεύματα τοῦ τύπου



## 37ον Πληροφοριακόν Δελτίον δημοσιευμάτων Τύπου

### 1. ΠΕΡΙ ΕΒΡΑΙΩΝ

Έκκλησιαστική 'Αλήθεια»: Τό ἐπίσημο δργανο τῆς 'Αποστολικῆς Διακονίας τῆς 'Εκκλησίας τῆς 'Ελλάδος δημοσιεύει τὴν ἀπόφαση τοῦ 'Ινστιτούτου Γιάντ Βασέμ τοῦ 'Ισραήλ, σχετικά μὲ τήν ἀπόδοση μεταθανατίως διπλώματος στὸν ἀείμνηστο Μητροπολίτη Ζακύνθου Χρυσόστομο Δημητρίου πού ἐσωσε στὴν Κατοχή ὁλόκληρη τήν 'Εβραϊκή Κοινότητα τῆς Ζακύνθου ἀπό τους Γερμανούς (1/2).

Θεσσαλία (Βόλου): Κατά πληροφορίες ἀπό τή Μόσχα «ἡ αύξανόμενη» ἐπιρροή τοῦ «ἐβραϊκοῦ κεφαλαίου», που ἀποβλέπει στήν ἐφαρμογή «τῶν Θεμελιωδῶν δογμάτων τοῦ Ἰουδαϊσμοῦ», ἐπικρίνεται ἐντονα σἐ ἔνα σύγγραμμα ποῦ ἐξέδωσε ἡ Σοβιετική Ἁκαδημία Ἐπιστημῶν.

Ό κυριώτερος συγγραφεύς τοῦ ἔργου μέ τίτλο «Ἰδεολογία καί πρακτική έφαρμογή τοῦ διεθνοῦς Σιωνισμοῦ», εἶναι ὁ ἀκαδημαικός Μάρκ Μίτιν, ἐτῶν 78, ὁ ὁποῖος, τήν ἐποχή τοῦ Στάλιν ἦταν ἀπό τούς κυριώτερους ἐπίσημους θεωρητικούς.

Τό βιβλίο άναφέρεται στά διαδοχικά στάδια τῆς Ιστορίας τοῦ Σιωνιστικοῦ κινήματος καί βεβαιώνει ὅτι εὐθὑς έξ ἀρχῆς ἐξεδήλωσε τἡ θέληση «Κυριαρχίας τοῦ κόσμου».

Οἱ συγγραφεῖς ἀναφέρουν κυρίως ὅτι «κατά τήν ἐποχή τοῦ (μπεριαλισμοῦ, τό ἐβραϊκό μονοπωλιακό κεφάλαιο, αὐξάναντας ἀδιὰκοπα τήν δύναμή του καὶ ἐξασφαλίζοντας θέσεις σέ ὅλες τῖς σφαῖρες ὁραστηριότητος τῶν κυριωτέρων καπιταλιστικῶν χωρῶν, άρχισε νά ἐπιδιώκει ἐπίμονα τήν πρακτική ἐφαρμογή τῶν κοθορισμένων παγκοσμίων στόχων τῶν (ουδαϊκῶν δογμάτων καὶ τοῦ ἀσγματος τοῦ Σιωνισμοῦ γιά τόν «περιούσιο λαό», τόν «Μεσσιανικό ρόλο» του καί «τά ξεχωριστά δικαιῶματά του» σὲ κυρίαρχες θέσεις ἐναντι τῶν ἄλλων λαῶν.

Γιά νά ὑποστηρίξει τήν ἄποψη αὐτή τό βιβλίο ἐπικαλεῖται σέ μεγάλο βαθμό τά κείμενα τοῦ Κάρλ Μάρξ καί κυρίως τη φραση: «Ποιός εἶναι ὁ ἐπίγειος θεός τοῦ Ἑβραίου; Τό χρῆμα». (30/1), Τό ῖδιο κείμενο καῖ στήν «Ἡμέρα» (Πατρῶν) στην «Καθημερινή» (6/2).

Έλεύθερος Κόσμος: Είκοσι χρόνια μετά τήν κινηματογραφική έπιτυχία τοῦ «Ἡμερολογίου τῆς "Αννας Φράνκ», ἡ Ιστορία τῆς τραγικῆς μικρῆς καί τῶν συμπατριωτῶν της, ἐπαναφέρεται τώρα καί στό ἀμερικανικό θέατρο. Συγκεκριμένα τὸ Ἑθνικό Θέατρο τῆς Νέας 'Υόρκης ἀπεφάσισε νά ἀνεβάση τὸ ἔργο αὐτό, σάν «ἐλάχιστο φόρο τιμῆς γιά τίς χιλιάδες τῶν Ἑβραίων ποῦ ἔπεσαν θύματα τῆς ναιστικῆς θηριωδίας. (8/2).

Καθημερινή: Σέ άρθρο του ὁ κ. Π. Τζερμιάς γύρω στήν αύξηση τῆς βιβλιογραφίας γιά τό Χίτλερ, σημειώνει, ἐκτός τῶν ἄλλων. «Κλείνει, λοιπόν, μέσα του ὁ βιβλιογραφικός πληθωρισμός γιά τόν Χίτλερ κάποια προβληματική, πού δέν θά ἔπρεπε νὰ ὑποτιμηθεῖ Ὠστόσο, ἡ προβληματική αὐτή δὲν θά ἦταν σωστό νά μᾶς δόηγήσει στό συμπέρασμα, πώς ἡ Ιστοριογραφική ἀπασχόληση με τον ἄνθρωπο πού αίματοκύλησε τήν ἀνθρωπότητα, εἶναι περιττή. Κάθε άλλο. Ὑπάρχουν ἀκόμη πολλές πλευρές τοῦ ἐθνικοσοσιαλισμοῦ, πού ἔχουν νά φωτισθοῦν. Καί ιδιαίτερα ὅσοι δέν ἔζησαν τά χρόνια τῆς τυραννίας τοῦ Χίτλερ πολύ θὰ ὡφεληθοῦν ἀπό το διάβασμα νηφάλιων καί ἐπιστημονικά καλοθεμελιωμένων ἔργων γιά τή ναζιστική Γερμανία. Τὰ Ιστορικά παθήματα γίνονται μαθηματα». (13/2).

Ήπειρωτικός 'Αγών: Σέ έπιστολή του ὁ κ. 'Ιωσ. Μάτσας άναφέρεται στή «θυσία τοῦ παραγκωνισμένου καί άφημένου στή συνωμοσία τῆς σιωπῆς ῆρωα Μαρδοχαίου Φριζῆ, μιά σιωπή περίεργη...» (25/1).

"Επίκαιρα: Μὲ τίτλο «Ναζιστικές βιομηχανίες θανάτου» ὁ Ἰταλός συγγραφέας Φ. Φέλκελ δίνει τὴν πρέπουσα ἀπάντησι σ' ὁλους ἐκείνους πού προπαγανδίζουν το νεοφασισμό καί τό νεοναζισμό καί ἀρνοῦνται τή μελετημένη γενοκτονία δώδεκα ἐκατομμυρίων ἀνθρώπων ἀπό τά "Ες - "Ες. Τά ντοκουμέντα πού παρουσιάζει ὁ Φέλκελ γύρω ἀπό μιά ναζιστική «βιομηχανία θανάτου» τῆς Τεργέστης είναι συγκλονιστικά (22/2).

## 2. ΠΕΡΙ ΙΣΡΑΗΛ

Πολιτικά Θέματα: Δημοσιεύουν ἐνδιαφέρουσα ἐπιστολή τοῦ προέδρου τοῦ Συνδέσμου Φιλίας «Ἑλλάς - Ἰσραήλ» κ. Ν. Σταθάκη γιὰ τίς σχέσεις τῶν δύο χωρῶν σέ συσχετισμό καὶ μὲ τίς σχέσεις τῆς Ἑλλάδος μὲ τούς "Αραβες (10/2), σὲ ἀπάντηση ἐπιστολῆς τοῦ κ. Χ. Παππὰ πού ἔλεγε ὅτι: «Ἡρὰ οὖ λοιπόν τό Ἰσραήλ δέν ἐνοχλεῖται ἄς παῦσει νὰ ἐνοχλεῖ καὶ ἐμᾶς διότι ἡ Ἑλλάδα θὰ πρὲπει νὰ ἀποκαταστήσει σχέσεις μαζί του ὅταν καὶ ἡ τελευταία Ἡραβική χώρα ἔχει ἀνταλλάξει πρεσβευτές μὲ τό Ἱσραήλ». (27/1).

Πρωϊνή Ἑλευθεροτυπία: Ὁ παγκόσμιος πρωταθλητής σκακιοῦ Β. Κορτσνόῖ ἀπό τόν ὁποῖο ἀφηρέθη ή σοβιετική ὑπηκοότης θά ζητήση τήν Ισραηλινή ὑπηκοότητα καί θά παίζη ἀπό έδὧ καί έμπρὸς μέ τὰ χρώματα τοῦ Ἱσραηλ. (27/1).

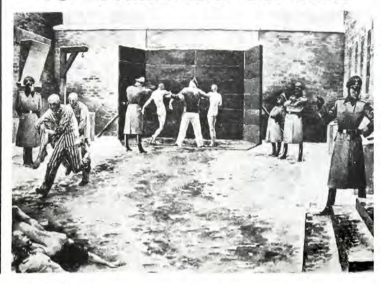
Έλευθεροτυπία: Μέ θέμα «Ἡ κουλτούρα τοῦ Λαοῦ καί πώς φροντίζουν γι' αὐτή δύο Δῆμοι» ἡ κ. Ἑλ. Χαλκούση δημοσιεύει έντυπώσεις ἀπό τό μορφωτικό - καλλιτεχνικό πρόγραμμα τῶν Δήμων Τέλ - Ὠβίβ, Ἱερουσαλήμ, Χάϊφας, ὅπως τά γνώρισε στήν ἐπίσκεψή της στό Ἱσραήλ τό 1972. (14/2).

Στήν έφημερίδα «Μακεδοvia» (25/1/79) έδημοσιεύθη ή παρακάτω ἀνταπόκρισις άπό την Κολωνία τοῦ κ. Α. Νιкптакп.

Γιά τό ἴδιο Θέμα καί γιά τίς σημειούμενες άντιδράσεις έγραψαν σημειώματα καί ή «Αύγή» (3/2), τό «Βῆμα» (2/2), ή «Πρωϊνή Έλευθεροтипіа» (1/2) 17/2 каі 22/2) ń « Ἡμέρα» (Πατρῶν - 3/2), ἡ «Καθημερινή» (9/2), τά «Πολιτικά Θέματα» (10/2), τό «Bñua» 2/2 καί 10/2), ή « Ελευθερία» Λαρίσης (7/2) μέ τίτλο « Άουσβιτς: Μιά βιομηχανία πτωμάτων», ή «Μακεδονία» σε όλοσέλιδη έρευνα μέ τίτλο « Η Γερμανία δέχεται τήν εύθύνη γιά τόν ἀφανισμό τῶν Ἑβραίων» (11/2), ὁ «Ταχυδρόμος» (15/2), ή «Ροδιακή» (9/2), τά «Νέα» ένδιαφέρον ρεπορτάζ μέ τίτλο «Πατέρα... έσύ τά ἤξερες ὅλ' αὐτά;» (24/2).

Μέ τό άμερικανικό φίλμ «'Ολοκαύτωμα»

# ΟΙ ΓΕΡΜΑΝΟΙ ΞΑΝΑΖΟΥΝ ΤΟ ΔΡΑΜΑ ΤΩΝ ΕΒΡΑΙΩΝ



Πολωνία 1944, το στρατόπεδο τοῦ "Αουσβιτς. "Ένας πίνακας ζωγραφισμένος ἀπό κρατούμενο τοῦ στρατοπέδου, στό ὁποῖο ἔχασαν τή ζωή τους 4 έκατομμύρια περίπου ἄνθρωποι.

Η έξόντωση τῶν Ἑβραίων, τά κρεματόρια, οΙ ταπεινώσεις καί γενικά όλη ή δραστηριότητα τοῦ ναζιστικοῦ καθεστώτος, στό πιό άπάνθρωπο έργο του, ξαναζεῖ σήμερα στήν ομοσπονδιακή Γερμανία μέ τήν προβολή, άπό τή γερμανική τηλεόραση, του άμερικανικού φίλμ «'Ολοκαύτωμα» που ήρθε τώρα και στή Γερμανία, γιά νά ξανανοίξει ένα φοβερό κεφάλαιο τῆς γερμανικῆς Ιστορίας, πού ὅσα χρόνια καί ἄν περάσουν δέν παύει νά προκαλεί φρικτά συναισθηματα καί δυνατές άντιδράσεις. Τό «'Ολοκαύτωμα» παρουσιάζει το δράμα μιᾶς ἐβραϊκῆς οίκογένειας, τοῦ γιατρού Βάις.

Όταν προβλήθηκε τό φίλμ αὐτό ἀπό τήν ἀμερικανική τηλεόραση, καθηλώνοντας έκατομμύρια 'Αμερικανούς στή θέση τους, παρατηρήθηκαν, σέ μεγάλη κλίμακα, άντιγερμανικά αίσθήματα. Ή προβολή αύτοῦ τοῦ φίλμ πίκρανε τούς Γερμανούς, γιατί είναι αὐτονόητο ὅτι πρόκειται γιά μια ύπόθεση πού περισσότερο ἀπό κάθε ἄλλο λαό, ὁ γερμανικός, θέλει νά ξεχασθεῖ, ἄσχετα, βέβαια, ἄν σ' αὐτό ἔχει δίκιο ή όχι ή ἄν είναι σκόπιμο ή όχι. Ἡ γερμανική τηλεόραση, όμως, θαρραλέα, όπως πάντοτε, όταν πρόκειται για τέτοιου είδους θέματα, άγόρασε τό φίλμ καί μετά άπό μιά πραγματικά μεγάλη διαφήμιση πού ἔκανε, ἄρχισε νά τό προβάλλει άπό τήν περασμένη Δευτέρα.

Η πρώτη προβολή διήρκεσε άπό τήν 21 μέχρι τήν 23.40 ώρα, ή δεύτερη άπό την 21 μέχρι την 22.40. ΟΙ άλλες δυό συνέχειες θά προβληθοῦν αῦριο (σήμερα) καί με-

θαύριο (αῦριο).

Κατά τή διάρκεια τοῦ φίλμ πού προβάλλεται άπό όλα τά τριτα προγράμματα τοῦ γερμανικοῦ τηλεοπτικοῦ δικτύου, συγχρόνως, μπορεί ὁ καθένας νά τηλεφωνήσει καί νά έκφράσει τή γνώμη του, άλλά άκόμη καί νά ὑποβάλει ἐρωτήσεις. Ένα μεγάλο συνεργείο ταξινομεί τίς έρωτήσεις αὐτές καί τίς προωθεί στό τραπέζι τῆς συζητήσεως, πού κάθονται καθηγητές, Ιστορικοί, ψυχολόγοι, συγγραφεῖς καί δημοσιογράφοι. Ένας, μάλιστα, άπό τά μέλη της συζητήσεως αύτης έπι έπτά όλόκληρα χρόνια ήταν κλεισμένος σέ ένα άπό τά πιό γνωστά καί πιό τρομερά στρατόπεδα συγκεντρώσεως.

#### ΟΙ ΑΝΤΙΔΡΑΣΕΙΣ

Άλλά ας ἐπιστρέψουμε στό φίλμ καί στίς ἀντιδράσεις πού προκαλεῖ στούς Δυτικογερμανούς. Θά μπορούσε κανείς νά πεῖ ὅτι τό «Ὀλοκαύτωμα» βασίζεται κατά 90% στήν ἀπάνθρωπη πραγματικότητα, άλλά Ιστορικώς πιστή, ένῶ τό 10% εἶναι συγγραφική φαντασία, πού πολλές φορές είναι πολύ κατώτερη, ἄν συγκριθεῖ μέ αὐτό καθ' αὐτό τό γεγονός πού παρουσιάζει. Ἡ παρουσίαση τοῦ ἐβραϊκοῦ δράματος στό ἔργο αὐτό πολύ ἀπέχει ἀπό τό νά ἀποδίδει τό βάθος καί τήν ἔκταση τοῦ ἀνθρώπινου πόνου πού ἄφησε τό καθένα άπό τά 6.000.000 τῶν θυμάτων τῆς ναζιστικῆς θηριωδίας. Σέ ἀντίθεση μέ ἔνα ντοκυμανταίρ, πού άποτελεῖ ἀδιάψευστο μάρτυρα τοῦ ἀσύλληπτου πόνου καί τοῦ ἀπερίγραπτου δράματος, άλλά ἀκόμη καί τῆς πρωτοφανοῦς βαρβαρότητος καί κτηνωδίας τῶν δημίων, πού ἦταν ὅμως οἱ ἤρωες καὶ ἡ ἀφρόκρεμα τοῦ ἐθνικοσοσιαλισμοῦ, τό φίλμ αὐτό ἄν καὶ δέν μπορεῖ νὰ ἐκφράσει τόσο εὕγλωττα καὶ πιστά τἡν πραγματικότητα, ἐν τούτοις συγκλανίζει καὶ συγκινεῖ καὶ ἀναστατώνει τόν θεατή γιατί τόν συνδέει μὲ τοὺς ἤρωες του, πού τοὺς βλέπει πιά σάν δικοὺς του ἀνθρώπους, μὲ ἀποτέλεσμα τὸ δρᾶμα τους νά εἶναι καὶ δικό τους δρᾶμα.

"Οπως ἀναφέραμε μετά ἀπό κάθε συνέχεια ἀκολουθεῖ συζήτηση. ΟΙ ἐρωτῶντες εἶναι Γερμανοί θεατές, πού κατά 60% δὲν ἔζησαν αὐτή τῆν φοβερή ἐποχή, ἐνῶ τό ὑπόλοιπο όχι μόνο τὴν ἔζησε, ἀλλά ἔνα μεγάλο μέρος του ἦταν και θαυμαστές καί ὑποστηρικτές αὐτοῦ τοῦ καθεστῶτος. Αὐτό φυσικά δημιουργεῖ συγκλονιστικές καί ἔντονες συζητήσεις, σὲ κάθε οἰκογένεια μεταξύ τῶν νέων καί τῶν περασμένης ἡλικίας μελῶν τῆς ίδιας οἰκογένειας. Πάνω ἀπό 20.000 τηλεφωνήματα κατόρθωσαν νά φθάσουν στό τηλεοπτικό ἴδρυμα τῆς Κολωνίας, πού προβάλλει τό φίλμ καί πρέπει κανείς νά ὑπολογίσει ἔνα τριπλάσιο ἀριθμό ἄλλων, πού δὲν κατόρθωσαν νά συνδεθοῦν λόγω τεχνικῆς ἀδυναμίας τῶν τηλεφωνικῶν ὑπηρεσιῶν.

#### ΑΠΟΤΡΟΠΙΑΣΜΟΣ

"Ένα μεγάλο μέρος τῶν θεατῶν αὐτῶν ἐκφρᾶζει ἀποτροπιασμό καὶ ὁργή γιά τά διαδραματισθέντα, ἐνῶ ἔνα ᾶλλο, μικρότερο, ἐκφράζει τή δυσαρέσκειά του γιά τῆν προβολή ἐνός θέματος, πού ὅλοι ἐπιθυμοῦν νά ξεχάσουν. 'Άλλοι ρωτοῦν, ἄν πράγματι συνέβησαν τέτοιες ἀγριότητες καὶ ὅλλοι, τέλος, ἀπειλοῦν, καὶ αὐτοί βέβαια εἶναι πολύ λίγοι, ὅτι θά τινάξουν στόν ἀέρα τἰς ἐγκαταστάσεις τῆς τηλεοράσεως, ἄν δέν πάψει ἡ προβολή τῆς ταινίας αὐτῆς. Σὲ πολλές οἰκογένειες ἔλαβαν χώρα φοβεροί καυγάδες μεταξύ παιδιῶν καί γονιῶν, πού οΙ μέν εἶναι τῆς γνῶμης ὅτι καλύτερα νὰ προβάλλονται αὐτά τὰ πράγματα, ἔστω καὶ ἄν εἶναι ἡ ταινία κακή, παρά νά μήν προβάλλονται καθόλου, ἐνῶ οἱ δὲ ὑποστηρίζουν ὅτι θὰ πρέπει νὰ παύσει πιὰ αὐτή ἡ ἱστορία, γιὰ τήν ὁποῖα ὁ γερμανικός λαός, στό σύνολό του, δέν φταίει, ἀλλ' οὕτε γνῶριζε.

Τό έρωτημα πού άπασχολεῖ ἔντονα τήν κοινή γνώμη εἶναι ἡ στάση τῶν Ἑβραίων, πού παθητικά σύρονται στόν ἀφανισμό τους, χωρίς νά ἀντιδράσουν, χωρίς νά καταβάλουν ἔστω καί ἀπεγνωσμένη προσπάθεια, ἀντιδράσεως.

#### ΑΝΑΛΥΣΗ ΚΑΙ ΕΡΜΗΝΕΙΑ

Τό πανεπιστήμιο τοῦ Μίνστερ ἀποφάσισε νά ἀναλύσει καί νά ἐρευνήσει τό φίλμ αὐτό ἐπί ἐπιστημονικῆς βάσεως. Κοινή πεποίθηση εἶναι ὅτι ὁ γερμανικός λαός δέν ἀντέδρασε στή φρικτή αὐτή ὑπόθεση. ᾿Αν ἐξαιρέσει κανείς μεμονωμένες ἐνέργειες ἀτόμων πού ἀνῆκαν στήν ἐκκλησία, τά συνδικάτα, στό στρατό ἤ στά κόμματα. Ἡλλά αὐτές ἦταν ἀντιδράσεις. Ἡ Γερμανία ξαναζεῖ αὐτές τίς μέρες τό ἐβραϊκό δρᾶμα.

Ή γενική ἀντίδραση καί πεποίθηση δείχνει ἀκόμη μιά φορά, ὅτι δέν θά πρέπει νά θάβονται ἤ νά ξεχνιοῦνται παρόμοια Ιστορικά γεγονότα, ὅσο καί ἄν γυρίζουν πίσω οἱ σκοτεινές μνήμες, ὅσο καί ἀν ἀνοίγουν παλιές πληγές ὅσο καί ἄν ἀφήνουν πίσω τους πικρές γεύσεις. Οὶ νέες γενιές πρέπει νά μάθουν τήν ἀλήθεια. Ὅποιοι ξέρουν τήν ἱστορία διδάσκονται, ὅποιοι τήν κρύβουν εἶναι ἀδύνατοι, ἤ ἀμετανόητοι ἤ φρβοῦνται ἤ δέν ἔχουν ξεκαθαρισμένη γνώμη καί δέν θέλουν νά ἀποκτήσουν. Ἡ γερμανική τηλεόραση καί ὸ

γερμανικός Τύπος, γενικά όλα τά μέσα μαζικής ένημέρωσης, δέν μποροῦν νά κατηγορηθοῦν, ὅτι ἀποσιώπησαν πατέ τό θέμα αὐτό, ὅπως καὶ ὅλα ποὐ εἶναι συνδεδεμένα μέ τήν φρικτή, σέ ἀνάμνηση, ἐποχή τοῦ ἀγκυλωτοῦ σταυροῦ. Αὐτό ἀφ' ἐνός εἶναι ἔνα πολύ παρηγορο γεγονός καὶ ἀφ' ἐτέρου δείχνει, ὅτι ἡ δυτικογερμανική πολιτεία εἶναι δυνατή, ἀφοῦ μπορεῖ νά βλέπει τήν σκληρή πραγματικότητα κατάματα, ὅσο φρικτή καὶ ἄν εἶναι. Ὅποιος δέν φοβᾶται νά ὀμολογεῖ τὰ σφάλματά του εἶναι δυνατός. Ὅποιος τά κρύβει ἢ δεν τὰ παραδέχεται εἶναι ἀδύνατος, ἀλλά συγχρόνως καὶ ἀμετανόητος.

#### ΚΑΙ ΣΤΗΝ ΑΥΣΤΡΙΑ

Στήν «Θεσσαλονίκη» (16/2) δημοσιεύεται ή παρακάτω συμπληρωματική άνταπόκρισις τοῦ κ. Δ. Δημητρακούδη, ἀπό τὴ Βιέννη:

«Ἰδιαῖτερα Ικανοποιητική ἦταν ἡ ὑποδοχή πού ἔκαναν οἰ Γερμανοί στὴν τηλεοπτική σειρά «Όλοκαὐτωμα», ὅπως ἀποδεικνύετοι ἀπό τῆν στατιστική πού δημοσιεύτηκε τήν περασμένη ἐβδομάδα.

Σύμφωνα μ' αὐτή, πάνω ἀπό 20 ἐκατομμύρια Γερμανῶν παρακολούθησαν τἰς τέσσερις συνέχειες τῆς τηλεοπτικῆς σειρᾶς. 'Απ' αὐτούς, ἔνα ποσοστό 35% ἦταν ἡλικίας 30 — 49 ἐτῶν, 27% μεταξύ 14 — 29 καί 24% ἄνω τῶν 50 ἐτῶν.

Αὐτή τήν ἐβδομάδα κυκλοφόρησε και ἐνα βιβλίο ταέπης μέ ἄρθρα διασήμων συγγραφέων και ἀντιστασιακών πάνω στό θέμα τῆς σειράς. Στό μεταξύ πολλοί Γερμανοί διανοούμενοι, μεταξύ τών όποίων και οι Μπέλλ. Γκράς Γένς, Καίπεν, κ.ά.. ζητούν τό γύρισμα άπό τῆν γερμανική τηλεόραση μιὰς τηλεοπτικῆς σειράς ἀντάξιας τοῦ θέματος τοῦ «Όλοκαυτώματος».

Ή θετική κριτική ποῦ ἀντιμετῶπισε τὸ «Όλοκαὐτωμα» στή Γερμανία, ἔγινε ἀφορμή νὰ ἀποφασίσει ἡ γερμανική τηλεόραση τήν ἐκπομπή ἀνάλογων ταινιῶν ντοκυμανταίρ. Έτσι τὸν 'Απρίλιο προβλέπεται ἡ προβολή τῆς ταινίας «Ό δρόμος στὸ "Αουσβίτς». τἡν ὁποία θά ἀκολουθήσει μιά σειρά συνεντεύξεων μὲ ἐπιζῶντες τοῦ στρατόπεδου αὐτοῦ συγκέντρωσης. Γιὰ τὸ ἐρχόμενο φθινόπωρο ἔχεί προγραμματισθεῖ ἡ παρουσίαση τῆς σειρὰς «Οί Γερμανοί και τὸ Γ' Ράιχ» σὲ τρεῖς συνέχειες. 'Ακόμη πιστεύεται πως μεσα στὸ 1979 θά γυρισθεῖ καί μία σειρὰ ντοκυμανταίρ γιὰ τὸ διάστημα 1933 — 1945. 'Η σειρά θὰ ἀποτελεῖται ἀπὸ 13 συνέχειες καί θὰ ἀπευθύνεται κυρίως στούς νεαρούς τηλεθεατές πού εἶχαν τὸ εὐτύχημα νὰ μῆ ζήσουν τἡν μαῦρη ἐκείνη ἐποχή.

Στό μεταξύ τό «'Ολοκαύτωμα» θα παρουσιασθεί στό δεύτερο πρόγραμμα τῆς αύστριακῆς τηλεόρασης στίς 1,2,3 καί 4 Μαρτίου.

Πρίν τήν προβολή τῆς σειρᾶς θά προηγηθεῖ τίς προηγούμενες ἡμέρες μία είσαγωγή στήν ὑπόθεση τῆς σειρᾶς γιά τὸν ἐξαφανισμό ἐκατομμυρίων Ἑβραίων ἀπὸ τὸ Γ' Ράιχ.

Κατά τό διάστημα αὐτό, ή σειρά θά παρουσιασθεῖ καὶ στήν δανική τηλεόραση.

Στή Γαλλία, ὅπου τό «¡Ολοκαύτωμα» εἶχε θερμή ὑποδαχή ἀπό τό κοινό, ἀκολουθοῦν τώρα νέες τηλεοπτικές σειρές, σχετικές μέ τόν ἀφανισμό Ἑβραίων στή φασιστική Γαλλία.

Τό «'Ολοκαύτωμα» πρόκειται νά γίνει καί θέμα διδασκαλίας στά αύστριακά σχολεΐα. Τό αύστριακό ύπουργεῖο Παιδείας καλεῖ τούς δασκάλους καί καθηγητές, νά συμπεριλάβουν τό θέμα τοῦ «'Ολοκαυτώματος» καί τά πολιτικά παρασκήνια τῆς έποχῆς, στήν ΰλη τῶν μαθημάτων τῶν γερμανικῶν καί τῆς ἰστορίας καί νά ἔχουν διεξοδικές συζητήσεις μὲ τούς μαθητές».

# Ιουδαϊκά Θέματα



# ПОҮРІМ

Τό Πουρίμ μπορεί νά θεωρείται σάν μιά «μικρή» ἤ «δευτερεύουσα» γιορτή τοῦ Ἰουδαϊκοῦ ἡμερολογίου, ἀξιώθηκε ὅμως νά καταλάβει μιά σπουδαία καί ἄκρως τιμητική θέση μέσα στήν καρδιά τοῦ ἐβραϊκοῦ λαοῦ. Ἡποτελεῖ τήν πιό χαρούμενη ἤ πρόσχαρη ἐπέτειο τοῦ ἡμερολογίου μας.

Τό δίδαγμα αὐτῆς τῆς γιορτῆς ὅτι τό κακό τιμωρεῖται, ἐνῶ, ἀντιθέτως, ἡ δικαιοσύνη τελικά ἐπικρατεῖ καῖ νικὰ, ἀποτέλεσε ἔνα μήνυμα ἐλπίδας γιά τούς κατατρεγμένους Ἑβραίους, πού ἐπί αίῶνες ζοῦσαν, κάτω ἀπό τίς πιὸ σκληρές συνθῆκες. Τόσο πολύ ἀγαπήθηκε ἀπό τό λαό αὐτῆ ἡ γιορτῆ, ὢστε οὶ Ραββῖνοι τοῦ Ταλμούδ νά διακηρύξουν πώς ἀκόμη κὶ ὅταν ἔρθει ὁ Μασίαχ, ὅταν ὅλες οὶ ἄλλες γιορτές θα πάψουν νὰ γιορτάζονται, τό Πουρίμ θὰ έξακολουθεῖ νὰ τηρεῖται. "Ενα ἄλλο πάλι ραββινικό ρητό διακηρύσσει: «"Όταν μπαίνει ὁ μήνας 'Αδάρ, πολλαπλασιάζεται ἡ χαρό».

Τό Πουρίμ, πού συμπίπτει μέ τή δεκάτη - τετάρτη μέρα τοῦ 'Αδὰρ, μνημονεύει τό θρίαμβο τῆς 'Εσθήρ καί τοῦ Μορδοχάῖ ἐπί τοῦ κακούργου 'Αμάν, ὁ ὁποῖος ἐπιζητοῦσε τὸν ἀφανισμό ὅλων τῶν 'Εβραίων τῆς Περσικῆς Αὐτοκρατορίας, Τό ἱατορικό τῆς γιορτῆς καταγράφεται στό Βιβλίο τῆς 'Εσθήρ, πού στά ἐβραϊκά τιτλοφορεῖται Μεγκιλάτ 'Εστέρ. Σύμφωνα δέ μὲ μἰα ἐκδοχή ἡ ὀνομασία Πουρίμ προέρχεται ἀπό τή λέξη Πούρ, πού θά πεῖ «κλῆρος», καί ἀναφέρεται στῖς μηχανορραφίες τοῦ 'Αμάν, πού ἔβαλε κλῆρο γιά νὰ ἀποφασίσει ποιά μέρα θά ὅριζε γιά τήν ἐξόντωση τῶν Ἑβραίων.

Η πρώτη άναφορά τοῦ Πουρίμ στήν Ἰουδαϊκή λογοτεχνία χρονολογεῖται άπό τόν πρῶτο προ - χριστιανικό αίώνα, ὅπου στό βιβλίο τῶν Μακκαβαίων Β΄ ἀναφέρεται ἡ «Ἡμέρα τοῦ Μορδοχάῖ» ποῦ γιορτάζεται στίς 14 τοῦ Ἁδαο.

Εἶναι γνωστό πώς ένῶ οἱ Ραββῖνοι συμφωνοῦσαν ὅτι τό βιβλία τῆς Ἐσθῆρ ἀποτελοῦσε ἔνα καθόλου θρησκευτικό κείμενο, ὑπῆρχε μεγάλη σκεπτικότης ἀπό μέρους τους, καί τοὺς προβλημάτισε ἡ ἐπίσημη ἀναγνώρισή του σάν Ιεροῦ βιβλίου γιὰ τὴν ἀποδοχή του στόν κανόνα τῆς ἐβραϊκῆς Βίβλου "Ολα τὰ ὑπέρ καὶ τὰ κατὰ ἐπιχειρήματα καταγράφονται στὴν Πραγματεία τοῦ Ταλμούδ Μεγκιλά. Τελικά, τὸ ἀποδέχθηκαν συμπεριλαμβάνοντάς το μαζί μὲ τὰ ὅλλα Ιερά Βιβλία τοῦ Ἰουδαϊσμοῦ στή Βίβλο.

Τό Βιβλίο τῆς Έσθῆρ ἀποτελεῖ μοναδικό φαινόμενο μεταξύ όλων τῶν ἄλλων βιβλίκῶν βιβλίων στό ὅτι, πουθενά αξ ὅλο τό κείμενό του δέν μνημονεύεται τό ὅνομα τοῦ Θεοῦ. "Όμως, καί μιὰ ἀπλή ἀνάγνωση τοῦ κειμένου μᾶς δείχνει κατά τρόπο σαφή καί ἀπόλυτο τή δραστηριοποίηση καί παρξιβαση τῆς Θείας Πρόνοιας πίσω ἀπό τὰ ἔργα καί



«Πουρίμ στο Σπίτι» έλαιογραφία ἀπό τόν Moritz Oppenheim.

τὰ ἀνδραγαθήματα τῶν ἡρωων τῆς Ιστορίας μας. Αὐτός ὑπῆρξε, ἄλλωστε, καί ἔνας ἀπό τοὑς λόγους πού συνηγόρησαν γιὰ νὰ συμπεριληφθεῖ στή Βίβλο.

Κατά τήν έποχή τῆς καταστροφῆς τοῦ Β΄ Ναοῦ (70 μ.Χ.) τό Βιβλίο τῆς Ἐσθήρ ἔχει ἤδη κερδίσει τήν ἀναγνώριση ὅ-λων. "Όπως διαφαίνεται ἀπό τούς θρησκευτικούς κώδικες τῆς ἐποχῆς, ἡ ἀνάγνωση τῆς Μεγκιλά τήν 14 μέρα τοῦ Ἁδάρ εἶναι ὑποχρεωτική γιά ὅλους.

Παρόλα αὐτά τό κείμενο τοῦ Βιβλίου τῆς Ἐσθήρ συνέχισε νά ἀπασχολεῖ διάφορους μελετητές καί έρευνητές τῆς Βίβλου, κυρίως, κατά τή σύγχρονη έποχή. Γενικά, οἱ διάφορες ἀπόψεις πού ἐπικρατοῦν μποροῦν νά διαιρεθοῦν σέ δύο μεγάλες κατηγορίες: αὶ σέ ἐκεῖνες πού ἀποδέχονται τήν ἰστορική ἀκρίβεια καί ἀλήθεια τοῦ κειμένου καί βὶ σέ ἐκεῖνες πού ὑποστηρίζουν ὅτι τό περιεχόμενο τοῦ βιβλίου αὐτοῦ δέν ἀποτελεῖ παρά μία μεταγενέστερη ἀφηγηματική ἐξιστόρηση κάποιου ἀρχαίου θρύλου ἤ μύθου.

Παρά τά έπιμέρους προβλήματα, στά όποῖα πρέπει νά δοθοῦν ἀπαντήσεις, οΙ ὑποστηρικτές τῆς πρώτης κατηγορίας ἔχουν τή δυνατότητα νά προβάλλουν πολλά στοιχεῖα καί ἀποδείξεις πού συνηγοροῦν ὑπέρ τῆς Ιστορικότητος καί τῆς αὐθεντικότητος τοῦ βιβλίου.

Ή ἀκριβής καί λεπτομερής περιγραφή τῶν περσικῶν ἡθῶν καί ἐθίμων καί τῶν συνηθειῶν τοῦ παλατιοῦ τοῦ 'Αχασβερώς, πού τόσο παραστατικά καταγράφονται ἀπό τό συγγραφέα, δείχνουν ὅτι ὁ τελευταῖος θά πρέπει νά ἦταν κάποιος Πέρσης 'Ιουδαῖος, ἀπόλυτα ἐξοικειωμένος μέ τή χώρα καί τούς κατοίκους της. Εἶναι ἐξάλλου γνωστό ὅτι οἱ ἐπαφές τῶν 'Εβραίων μέ τήν Περσία, ἡ ὁποία ἀποτελεῖ τό σκηνικό μέσα στό ὁποῖο διαδραματίζεται ἡ Ιστορία, χρονολογοῦνται, τουλάχιστον, ἀπό τήν ἐποχή τῆς βαβυλωνιακῆς ἐξορίας (586 π.Χ.)

"Όταν τό 539 π.Χ. ὁ Κῦρος τῆς Περσίας κατέλαβε τή Βαβυλωνία, οΙ 'Εβραῖοι ἀνακουφίσθηκαν ἀπό τόν πρότερο βαρύ ζυγό καί ἀναπτερώθηκαν οΙ έλπίδες τους γιά τὴν έθνική ἀποκατάσταση. 'Ακριβῶς μετά ἔνα χρόνο ὁ Κῦρος ἐξέδωσε τό περίφημο διάταγμά του, μέ τό ὁποῖο ἐπέτρεπε στούς 'Εβραίους νά ἐπιστρέψουν στήν 'Ιερουσαλήμ. Πολλοί ἦταν οΙ 'Εβραῖοι πού ἐπωφελήθηκαν καί παλιννόστησαν. 'Η μεγάλη μάζα τοῦ λαοῦ, ὅμως, παρέμεινε στήν Περσία ὅπου, προφανῶς, προόδευσε καί ἀρκετοί ἦταν οΙ 'Εβραῖοι ἐκεῖνοι ποὺ ἀνῆλθαν σὲ ὑψηλές κρατικές θέσεις



Πίνακας τοῦ Rembrandt, 1606: 'Ο 'Αμάν όδηγεῖ τόν Μορδοχάῖ διά μέσου τῶν όδῶν τῆς πόλεως.

και άξιώματα. Τήν Ιδια εύμενη στάση άπέναντι στούς Έβραίους κράτησαν καί οΙ ἐπόμενοι διάδοχοι τοῦ Κύρου, κατά τούς μετέπειτα δύο αίῶνες, μέχρι καταλύσεως τοῦ περσικοῦ κράτους.

Ό βασιλιάς 'Αχασβερώς, ὁ ἤρωας τοῦ βιβλίου τῆς Έσθήρ, ταυτίζεται μέ τόν Ξέρξη Α' τῆς Περσίας (485 - 465 π.Χ.), γιό τοῦ Δαρείου. 'Άλλωστε καί ἡ προφορά τοῦ ονόματος τοῦ 'Αχασβερώς στά περσικά πλησιάζει πολύ τήν προφορά τοῦ ὀνόματος Ξέρξης. 'Επίσης, σὲ κάποια περσική ἐπιγραφή ἀναφέρεται κάποιος ἀξιωματοῦχος τοῦ παλατιοῦ ὀνόματι Marduka, ὁ ὁποῖος ἔζησε τήν ἐποχή τοῦ Ξέρξη. 'Άλλοι ταυτίζουν τόν 'Αχασβερώς μέ τόν 'Αρταξέρξη (403 - 358 π.Χ.), καί εἶναι ἀξισσημείωτο ὅτι τόσο ἡ μετάφραση τῶν 'Εβδομήκοντα, δηλαδή ἡ ἀρχαία ἐλληγική μετάφραση τῆς Βίβλου, ὅσο καί ὁ Ιστορικός 'Ιώσηπος ἀναγνωρίζουν τόν 'Αρταξέρξη σάν τό βασιλιά 'Αχασβερώς.

Σύμφωνα μέ τόν καθηγητή Jacob Hoschander τό συμπόσιο πού περιγράφεται στό πρῶτο κεφάλαιο τοῦ βιβλίου τῆς Ἐσθήρ, πού παρέθεσε ὁ βασιλιάς ᾿Αχασβερώς καί τό ὁποῖο, ὅπως ἀναφέρεται ἐκεῖ, διήρκεσε 180 ἡμέρες, ἦταν ὁ κάπως καθυστερημένος ἐορτασμός γιά τήν ἀνοδό του (τοῦ ᾿Αρταξέρξη) στό θρόνο. Οἱ δὲ 180 ἡμέρες τοῦ συμποσίου πρέπει νά ἀντιστοιχοῦν μέ τούς μῆνες Ὅκτώβριο - ᾿Απρίλιο, δηλαδή τή χειμερινή περίοδο ὅταν, ὅπως μᾶς πληροφορεῖ ὁ Ξενοφῶν, οὶ Πέρσες βασιλιάδες κατοικοῦσαν στή **Σουσάν**.

Ή βιβλική πόλη **Σουσάν** ἤ τά **Σούσα**, ὅπως ἀποκαλεῖται στά ἐλληνικά, βρίσκεται στό νοτιο - δυτικό τμῆμα τῆς Περσίας, μεταξύ τῶν ποταμῶν Shopur καί Disful. Τό 1850 ἔλαβαν χώρα στήν περιοχή τῆς Σουσάν ἐκτεταμένες ἀρχαιολογικές ἀνασκαφές πού ἔφεραν στό φῶς, μεταξύ τῶν ἄλλων, τά **Apadana** ἤ τήν αίθουσα ἀκροάσεων τοῦ ἀρχαίου περσικοῦ παλατιοῦ. Ἡ πόλη Σουσάν ἀναφέρεται ἐπίσης σάν ὁ τόπος πού ὁ Νεεμίας (Νεμ. 1:1) χρημάτισε σάν ἀρχιθαλαμηπόλος τοῦ βασιλέως καί ἀπό ὅπου ἀργότερα ἀνεχώρησε γιά τήν ἀποστολή τῆς Ἰουδαίας. Μιά ἄλλη ἀναφορά τῆς πόλεως Σουσάν ὑπάρχει στό βιβλίο τοῦ Δανιήλ (8:2).

Πέρα, ὄμως, ἀπό ὅλες τίς παραπάνω Ιστορικές μαρτυρίες ἔνα πρόβλημα παραμένει ἀκόμη άλυτο. Σέ κανένα ἀπό τά μέχρι σήμερα άρχαιολογικά στοιχεῖα πού ἔχουν άνευρεθεῖ, δέν άναφέρεται ἐκεῖνος ὁ βασιλιάς πού εἶχε μιά Ἑβραία βασίλισσα. Ένῶ, σύμφωνα μὲ πληροφορίες πού μᾶς παρέχει ὁ Ἡρόδοτος (Ἡστ. 3:84), οὶ Πέρσες βασιλιάσες δεί ἀλεγαν τίς γυναῖκες τους ἀνόμεσα ἀπό ἐφτά άριστοκρατικές οίκογένειες, γεγονός πού θά ἀπέκλειε τήν έκλογή τῆς Ἑσθήρ σὰν βασίλισσας τοῦ 'Αχασβερῶς. Ἡσως σὲ αὐτό ἀκριβῶς τό γεγονός νὰ ἀφείλεται καὶ ἡ ἀπόκρυψη ἀπό τῆν 'Εσθήρ τῆς θρησκείας καί τῆς καταγωγῆς της (βλ. Ἑσθήρ, 2:10). 'Επίσης καί τό ὄνομα 'Εστέρ (ἡ ἐβρ. προφορά τοῦ ὀνόματος 'Εσθήρ) συγγενεύει γλωσσολογικά μὲ τό ρῆμα σστέρ «ἀποκρύπτω», τονίζοντας, πιθανόν, αὐτό ἀκριβῶς τό γεγονός τῆς ἀποκρύψεως τῆς καταγωγῆς της.

"Ασχετα μέ όλα τά έπιμέρους προβλήματα παραμένει γεγονός ή σεβαστή θέση πού κατέχει τό Πουρίμ στήν έν γένει 'Ιουδαϊκή παράδοση, ποὺ καὶ αὐτό μπορεῖ νά θεωρηθεῖ σάν μιά άλλη ἀπόδειξη γιὰ τήν Ιστορικότητα τοῦ βιβλίου τῆς 'Εσθήρ. Εἶναι χαρακτηριστικό ὅτι οΙ Καββαλιστὲς, δηλοδή οΙ 'Εβραῖοι μυστικιστές τοῦ 16ου αιώνα θεωροῦν τό Πουρίμ σάν μιά πολύ σπουδαία ἐπέτειο, παρομοιάζοντάς την καὶ θεωροῦντες αὐτή, ὑπό μορφή λογοπαίγνιου ἰσότιμη μὲ τό Κιπούρ. Ἡ Ἡμέρα τοῦ 'Εξιλασμοῦ. λένε, «τό Γιόμ Κιπούρ εἶναι μία μέρα σάν τό Πουρίμ, Γιόμ κε - Πουρίμ». Όπως κατά τό Κιπούρ ἀποφασίζεται ἡ τύχη τῶν ἀνθρώπων ἔτσι καὶ κατά τό Πουρίμ κρίθηκε ἡ τύχη τῶν 'Εβραίων ἀπό τὰ κακόβουλα σχέδια τοῦ 'Αμάν.

H.Z.

## ΓΙΑΝΝΙΩΤΙΚΑ ΕΒΡΑΪΚΑ ΤΡΑΓΟΥΔΙΑ

■ ΣΥΝΕΧΕΙΑ ΑΠΟ ΤΗ ΣΕΛΙΔΑ 7

2. Άπο γεροντες τῆς τελευταίας γενιᾶς είχα ἀκούσει την παράδοση πώς οἱ Ἑβραῖοι ἦρθαν στά Γιάννινα πρίν ἀπό τήν καταστροφή του Δευτέρου Ναού (70 μ.Χ.). Τούς άρεσε έτσι νά έξηγούν τό γεγονός πώς πολλές λεπτομέρειες τῆς θρησκευτικῆς λειτουργίας. τοῦ τυπικοῦ (ritus) διέφεραν τόσο ἀπό τους Σεφαραδίμ ('Eβραίους τῆς Δύσεως, κυρίως τῆς Ίσπανίας) καί πολύ περισσότερο άπό τούς 'Εσκεναζίμ ('Εβραίους τῆς 'Ανατολικῆς Εύρωπης). Το περιεχόμενο τῆς παράδοσης έλέγχεται, φυσικά, γιά άνακρίβεια, γιατί τήν έποχή έκείνη δέν είχεν άκομα Ιδρυθεῖ ή πόλη. Τήν άναφέρω γιά να δείξω πώς, αύτοί που τήν έπλασαν, πίστευαν ότι είχαν έλθει στά Γιάννινα άπό τά πολύ παλιά χρόνια καϊ καυχόνταν πώς ήταν συνεχιστές τῆς θρησκευτικῆς παραδόσεως τῆς 'Ιερουσαλήμ. Πραγματικά, είχαν έπιδοθεί με τέτοιο ζήλο και τόση προκοπή στή μελέτη της Γραφής καί στήν πιστή τήρηση τών κανόνων τῆς λατρείας, ώστε οΙ ξένοι ραββίνοι πού ἐπισκέπτονταν τά Γιάννινα, χαρακτήριζαν τήν έβραϊκή Κοινότητα σάν «μισή Ίερουσαλήμ».

3. Πβ. Σπύρου Λάμπρου: Σελίδες έκ τῆς Ἰστορίας τῶν Ἰωαννίνων (Νέος Ἐλληνομνήμων, τ. ΚΑ, σελ. 337). Τήν ὑπαρξη Ἑβραίων στά Γιάννινα μαρτυροῦν τά δυά Χρυσόβουλα τοῦ Ἁνδρόνικου. Τό πρῶτο Χρυσόβουλο δημοσιεύτηκε ἀπό τόν ʿΑραβαντινό, τόν Μουστοξύδη καί ἀπό τοῦς Miclosich - Muller. Τό δεύτερο ἀπό τόν κ. Κ. Μέρτζιο (Ἡπειρωτική Ἑστία, τεῦχος 2ο, ἔτος 1952).

4. Πβ. Níκου Bén: Ubersischt über die Geschiht der Judentung von Janina (Epirus) στό περιοδικό Byzantnische Neugriechische Jahrbucher, τ. Β', 1922 καί τό σύντομο ἄρθρο τοῦ Γιωσέφ Ἑλιγιὰ στή Μεγάλη Ἑλληνική Ἑγκυκλοπαιδεία, στή λ. Ἰωάννινα.

5. Τά λίγα μή έβραϊκά ἐπώνυμα πού σώθηκαν μέχρι σήμερα

(Κοφίνο, Κάστρο, Μπατίνο, Νεγρίν κ.ά.) μαρτυροῦν τήν Ισπανική καταγωγή.

- 6. "Αλλες παρόμοιες έβραϊκές Κοινάτητες στήν 'Ελλάδα ἦταν τῆς 'Αρτας, Πρεβεζας, Κέρκυρας, Αὐλῶνας και Χαλκίδας. 'Ο Εβραΐος περιηγητής Βενιαμίν έκ Τουδέλας στό ταξίδι που ἔκανε στή Βυζαντινή Αὐτοκρατορία (12ος αίώνας) γιά νά ἐπισκεφθεῖ τίς εβραϊκές Κοινότητες, πῆγε μέχρι τήν 'Αρτα, ὅπου συνάντησε λίγους 'Εβραΐους. Δέν προχώρησε στά Γιάννινα, ἄγνωστο γιατί. Εἶναι πιθανόν πῶς τότε δέν θὰ ὑπῆρχαν 'Εβραΐοι στά Γιάννινα, ἀλα μετοίκησαν ἀργότερα ἀπό τήν 'Αρτα ἡ ἀπό ἀλλοῦ. Δυστυχῶς, δεν σώθηκε κομιά ἐπιτυμβια πλόκα ἀπ' το παλιότερο ἐβραϊκό νεκροταφεῖο τῶν 'Ιωαννίνων (τῆς Πλατείας Εὐεργετῶν) που καταστράφηκε ἐπί Τουρκοκρατίας. ΟΙ ἐπιγραφές θὰ μᾶς ἦταν χρησιμοτατες καὶ θὰ ἐρριχναν ἀρκετό φῶς στό ζήτημα τῆς προελεύσεως τῶν πρώτων 'Εβραΐων καὶ στά πρῶτα χρόνια τῆς έγκαταστάσεῶς τους στά Γιάννινα.
- 7 Τδέ ὅσα ὁ ἀεἰμνηστος Γιωσέφ Ἑλιγιά ἀναφέρει στό ἄρθρο «Ἡρταμαν» τῆς Μεγάλης Ἑλληνικῆς Ἐγκυκλοπαιδείας.
- 8. Αυθεντική πηγή γιά τή μελέτη τῆς ζωῆς τῶν Γιαννιωτῶν Εβραίων μὰ και γιὰ τὴν ἰστορία τοῦ τόπου γενικότερα ἀποτελοῦσε τό παλιό χειρόγραφο τῶν Πρακτικῶν (Σέφερ 'Ασκαμότ), ποῦ φυλαγόταν στὸ πλουσιότατο ἀρχεῖο τῆς 'Ισραηλιτικῆς Κοινότητας. Στή μεγάλη καταστροφή χάθηκε κι αὐτό μαζί μὲ τοῦς 'Ανθρώπους του. Τό ίδιο χάθηκαν κι όλα τὰ ίδιωτικά ἀρχεῖα κι οἱ βιβλιοθῆκες ποῦ δέν ἔλειπαν ἀπό κανένα ἐβραϊκό σπίτι καί ποῦ περιλάμβαναν, ἐκτὸς ἀπό τὰ βιβλία τῶν προσευχῶν καί κάθε λογῆς χειρόγραφο, ληξιαρχικές πράξεις γάμων καί γεννήσεων καί άλλα γραφτά ντοκουμέντα. Σκορπίστηκαν ἀκόμα κι όλα τὰ ἀντικείμενο τῆς οίκιακῆς οίκονομίας (παλιά σκεῦη ἰδιόρρυθμα, ὑφαντά, τοπικές ἐνδυμασίες κλπ.), χρήσιμα γιὰ τὴ λαογραφική μελέτη.
- 9 Διασώθηκε μαζί μέ πολλά έντυπα λειτουργικά καί θρησκευτικά βιβλία διαφόρων έποχών, όσο κατόρθωσε ή άρχαιολογική ύπηρεσια νά συμμαζέψει τό 1944 άπ' τίς Συναγωγές καί τά ρημαγμένα σπίτια. Είχαν πεταχτεῖ τότε σ' ἔνα ὑπόγειο τοῦ Μεκκείου Οικοτροφείου άπό δπου μεταφέρθηκαν άργότερα στήν έντὸς τοῦ Φρουρίου Συναγωγή.
- Παραδείγμα, στό έβραϊκό άσμα τοῦ φύλλου 90 διαβάζουμε σέ ἀκροστιχίδα: Απί Yizhak katan, δηλ. έγω ὁ μικρός Ἱσαάκ (ἐποίησα).
- 11 Ένα τέτοιο χειρόγραφο, γραμμένο πρίν άπό τό 1683, βρίσκεται στό Δημοτικό Μουσεῖο τῶν Ἰωαννίνων. Δέν φέρει τό δυαμα τοῦ συλλογέα ἤ γραφέα.
- 12. ΄Ακουσα να ψάλλοντοι ἐλληνικά στή Συναγωγή: Τό ΄Ασμα αυματίων (Chir Achirim), τά ΄Αποφθέγματα τῶν Πατέρων (Pirke Αναίτ). 'Εκλογές ἀπὸ τούς Προφήτες (Aftaroth), ὁ Θρῆνος γιὰ τή Χανα μέ τα ἐφτά παιδιά της κ.ά. Στίς οίκογενειακές τελετές ἔψαλ-αν τὴ Διὴγηση τῆς 'Εξόδου. (Hagadah), πολλούς ψαλμούς κ.ά. Τα τραγουδια πού δημοσιεύουμε, δέν τὰ ἔχω ἀκούσει στή Συναγωγή. Ίσως στά παλαιότερα χρόνια νά τά συνήθιζαν. Παλαιότερα μαλλόνταν καί στή Συναγωγή τῆς Κέρκυρας διάφοροι Θρῆνοι σ' ἐλληνική γλωσσα τή μέρα τῆς έπετείου τῆς όλωσης τῆς Ἱερουσα-λημ (9 τοῦ 'Αβ). Ίδὲ ἔναν ἐβραιοελληνικό Θρῆνο στό περιοδικό «Λαογραφία», τόμ. 18', σελ. 494 καί Σ. Α. Παπαγεωργίου: Ἑβραιοελληνικό Θρῆνοι στήν 'Επετηρίδα τοῦ Φιλολογικοῦ Συλ-λογου «Παρνασσός», ἔτος Ε΄ 1910, σελ. 170 κέξ.
- 13 , Γ. Βλαχλείδη, Γιαννιώτικα στιχ., Ήπ. Χο. 1930, τ. Α Β, σ. 169, Γ. Στούπη: αύτ. 1929 τ. Α Β, σ. 176. Ν. Γεωργίτση: αύτ. Ετ. Β΄ τ. Γ΄ σ. 184. Π. Άραβαντινοῦ. Συλ. Δημ. Άσμάτων, 1861.
- 14. Χαρακτηριστικό τῆς ἔντονης θρησκευτικῆς ζωῆς πού ἐπικρατοῦσε στά Γιάννινα ἐκεῖνα τά χρόνια εἶναι τό γεγονός πώς οΙ πόμολογιές» τῶν τουμοκογιαννιωτῶν κι οἱ ἐλληνικοὶ ὕμνοι τῶν Εβραίων ἔχουν θρησκευτικό περιεχόμενο. Εἶναι λαῖκές ἐκδηλώσεις τῆς θρησκευτικότητάς τους. Σημειώνω καὶ πάλιν πώς οἱ Ἑβραῖοι ἔψαλλαν τά τραγούδια πού δημοσιεύουμε στίς οἰκογενειακές θρησκευτικές τελετές καὶ στά ἐορταστικά θρησκευτικά δεῖπνα. Στίς ἄλλες περιπτώσεις (γλέντι τοῦ γάμου, ἐκδρομές στό νησὶ κλπ.) τραγουδοῦσαν τά ἐλληνικά δημοτικά τραγούδια, ὅπως δλοι οἱ Ἑλληνες (πρβλ. Ν. Βέη, ἐνθ' ἀνωτέρω).

# Μεγκιλότ στό Έβραϊκό Μουσεῖο

Τό Ἑβραϊκό Μουσεῖο εἶναι πολύ τυχερό ποῦ ἔχει δυό μοναδικές ἐβραϊκές συλλογές. Ἡ πρώτη εἶναι ἔνας μεγάλος άριθμός κεντημότων άπό τόν 18ο, 19ο καί 20ό αἰώνα, ποῦ εἶναι ἀντιπροσωπευτικά μερικῶν κέντρων τοῦ ἐλληνικοῦ Ἑβραϊσμοῦ ὅπως ὁ Βόλος, ἡ Λάρισα καί τά Ἰωάννινα. Ἡ δεύτερη εἶναι μιά συλλογή ἀπό μεγκιλότ ἢ κυλίνδρους τοῦ Βιβλίου τῆς Ἑσθῆρ. Ἡ βασική συλλογή σχηματίστηκε ἀπό ἔνα μεγάλο άριθμό μεγκιλότ ποῦ προέρχονται ἀπό τήν Κοινότητα τῶν Ἰωαννίνων. Μετά τήν ἴδρυση τοῦ Μουσεῖου προστέθηκαν μερικές προσφορές ἀπό ίδιῶτες καί ἔτσι μεγάλωσε ἡ συλλογή τῶν μεγκιλότ.

Οὶ μεγκιλότ αὐτές εἶναι σημαντικές διότι άντιπροσωπεύουν μιά είδική ἐβραϊκή τεχνοτροπία καί μέ τήν προσεκτική τους μελέτη εἶναι δυνατό νά προσδιορισθεῖ ἡ καταγωγή καί ἄλλων παρόμοιων άντικειμένων τῆς συλλογῆς.

Σάν θρησκευτικό κείμενο ή μεγκιλά εἶναι μοναδική διότι διαβάζεται μιά φορά τό χρόνο άλλά όλόκληρη, στίς 14 τοῦ ᾿Αδάρ, δηλαδή στή Γιορτή τοῦ Πουρίμ. Τό κείμενο πού εἶναι γραμμένο στή μεγκιλά έκθειάζει μιά σπουδαία γυναίκα, τήν βασίλισσα Ἱεσθήρ καί ἔναν σοφό ἄνδρα πού οΙ δυό τους ἔσωσαν τούς Ἑβραίους τῆς Βαβυλῶνος ἀπό τόν ἀφανισμό κατά τή βασιλεία τοῦ Ξέρξη (Ἰαχασβερώς), κάπου μεταξύ τῶν ἐτῶν 485 καί 465 π.Χ. Ἱεάν ὑπολογισθοῦν ἡ ὁμορφιά καί οΙ ἀρετές τῆς βασίλισσας Ἱεσθήρ, δέν πρέπει νά φανεῖ παράξενο ὅτι ὑπῆρχε ἡ συνήθεια σέ πολλές ἐλληνικές Κοινότητες νά δίνουν μιά μεγκιλά σάν δῶρο στίς νύφες τή στιγμή τοῦ γάμου τους. ΊΑναμφίβολα σ΄ αὐτή τή συνήθεια όφείλεται ὁ σχετικά μεγάλος ἀριθμός μεγκιλότ ἐλληνικῆς προελεύσεως.

Μοναδικός άνάμεσα σ' όλα τά βιβλία τοῦ Τανάχ ὁ κύλινδρος τῆς Ἑσθήρ εἶναι τό μόνο κείμενο πού ἔχει λίγες (ἄν όχι καθόλου) θρησκευτικές λεπτομέρειες στό τύπωμά του. Αντιθέτως μέ τά άλλα μέρη τοῦ Τανάχ, πού καθιστοῦν άναγκαῖο ἔναν είδικό γραφέα ή «SOPHER» γιά τή γραφή τού κειμένου, ή μεγκιλά μπορεί νά γραφτεί άπό ένα νέο άνθρωπο ή ἕναν ἡλικιωμένο διότι τό Όνομα τοῦ Θεοῦ δέν παρουσιάζεται πουθενά στό κείμενο. Αὐτό ἔχει σάν άποτέλεσμα μιά σχετική έλευθερία άκόμα καί στήν έμφάνιση μιάς μεγκιλά. Έπειδή στερείται τῶν συνήθων περιορισμών, πού ὑποχρεώνουν ἔνα γραφέα σέ μιά ἀπλή γραφή χωρίς είκόνες, τό κείμενο σέ πολλές περιπτώσεις ήταν διακοσμημένο μέ γεωμετρικά σχήματα ή μέ λουλούδια ή, σέ πιό έξαιρετικές περιπτώσεις, μέ πλήρεις άπεικονίσεις τῆς Ιστορίας τῆς Ἐσθήρ. "Οσον ἀφορᾶ τήν εἰκονογραφία πολλά κείμενα είναι πολύ παλαιά. Τά ίχνη τους μπορούν νά βρεθοῦν σέ μιά παλιά, χαμένη, ἐβραϊκή εἰκονογραφία πού ά-



ναμφίβολα ἐπηρέασε τήν χριστιανική τέχνη κατά τόν 2ο, 3ο, καί 4ο αίώνα μ.Χ.

Πέρα ὅμως ἀπό τό κείμενο, ἡ μεγκιλά προκαλεῖ ἐντύπωση γιά τήν φροντίδα πού λαμβάνεται γιά νά προφυλαχτεῖ τό ίδιο τό κείμενο. Συνήθως τό χειρόγραφο στρίβεται γύρω σέ ἔνα ἀδράχτι καί μπαίνει σέ μιά κυλινδρική θήκη πού τό ὑλικό της εἶναι ἀνάλογο μέ τήν οἰκονομική κατάσταση τοῦ δωρητῆ. Στήν 'Όθωμανική Αὐτοκρατορία, στό 'Ἰράν καί στήν 'Ἰνδία ἡ συνήθεια ἦταν νά κάνουν τίς θῆκες ἀπό έξαιρετικό ἐλεφαντόδοντο ἐνῶ στήν Εὐρώπη καί στήν 'Ελλάδα ἡ συνήθεια ἦταν νά χρησιμοποιοῦν διάφορα μέταλλα. Οὶ καλύτερες θῆκες εἶναι ἀπό χρυσό καί ἀσήμι.

Από τίς τριάντα περίπου μεγκιλότ τῆς συλλογῆς τοῦ Ἑβραϊκοῦ Μουσείου περισσότερες ἀπό τίς μισές προέρχονται σίγουρα ἀπό τά Ἰωάννινα ῆ ἀπό τήν περιοχή τῆς Ἡπείρου, ποὺ ἦταν φημισμένη γιά τὴν ἐπεξεργασία τοῦ ἀσημιοῦ. Οὶ πιό ὡραῖες μεγκιλότ, εἶναι διακοσμημένες μέ μιά τεχνική ποὺ εἶναι γνωστή σάν «Φιλιγκρί» δηλαδή πολύ λεπτά ἀσημένια σύρματα συγκολλοῦνται καί λυγίζονται σχηματίζοντας πολύπλοκα σχέδια. Ἡ τεχνική αὐτή εἶναι βενετικῆς προελεύσεως καί ἀναμφίβολα μεταφυτεύθηκε στήν βόρεια Ἑλλάδα μετά τὴν πτώση τῆς Κωνσταντινουπόλεως τό 1453, ὅταν πολλοί Ἑλληνες τεχνίτες πῆγαν στή Βενετία γιά νά ἐργασθοῦν καί ἔπειτα, στήν ἐπιστροφή τους, ἔφεραν τίς τεχνικές πού εἶχαν μάθει σ' αὐτή τήν πόλη.

Ἡ ποιότητα, πάντως, τῆς ἐργασίας «φιλιγκρί» δέν εἶναι πάντα ἡ ἴδια. Τό καλύτερο «φιλιγκρί» εἶναι ἐκεῖ ὅπου χρησιμοποιοῦνται πραγματικά ἄσημένια σύρματα γιά νά σχηματισθεῖ τό σχέδιο. Ένας λίγο κατώτερος τύπος εἶναι ὅταν

φτειάχνεται τό σχέδιο, μετά κατασκευάζεται ἀπό αὐτά ἔνα έκμαγεῖο, στό ὁποῖο χύνεται λυωμένο ἀσήμι και τελικά σχηματίζεται ἔνα ἀντίγραφο πού πολλὲς φορές μοιάζει τόσο πολύ μέ τό πρωτότυπο, ὢστε εἶναι σχεδόν ἀδύνατο νά τό ξεχωρίσουμε. ΟΙ περισσότερες ἀπό τῖς μεγκιλότ τῆς συλλογῆς τοῦ Μουσείου εἶναι φτειαγμένες σύμφωνα μέ τὸν πρῶτο τύπο και εἶναι έξαιρετικά παραδείγματα έργασίας «φιλιγκρί».

Ένας άλλος τύπος μεγκιλά εἶναι με μιά τεχνική που εἶναι γνωστή σάν ἀνάγλυφη, δηλαδή ὁ τεχνίτης παῖρνει ἔνα μεταλλικό φύλλο καὶ τό χτυπάει στήν πίσω του δψη πάνω σ ἔνα σάκο μέ άμμο ἔτσι ὢστε σχηματίζεται ἔνα σχέδιοι. Άκολούθως ὁ τεχνίτης σκαλίζει μέ ἔνα μυτερό ἐργαλεῖο τήν μπροστινή δψη τοῦ μεταλικοῦ φύλλου καὶ σχηματίζει περισσότερες λεπτομέρειες στό σχέδιο. ΟΙ περισσότερες μεγκιλότ αὐτοῦ τοῦ τύπου προέρχονται ἀπό τὰ Ἰωάννινα καὶ ἐνῶ οΙ λεπτομέρειες τῆς διακοσμήσεως εἶναι ἐλληνικές, τὰ βασικά σύμβολα εἶναι ἐξ' ὁλοκλήρου ἐβραϊκά. Τὰ συνήθη σχέδια εἶναι λουλούδια ἤ γεωμετρικά σχήματα πού περιβάλλουν σύμβολα δπως οΙ Πλάκες μὲ τὸ Νόμο, ἡ Μενορά τοῦ Ναοὖ, ἢ ἡ Σκηνή τοῦ Μαρτυρίου.

Εἶναι φανερό ἀπό τό γεγονός ὅτι ὑπάρχουν πολλά λάθη στὰ ἐβραϊκά γράμματα ἤ στήν ἀπεικόνιση τῆς Μενορᾶ (καμμιά φορά ἀντί γιὰ ἐπτά βραχίονες ὑπάρχουν μόνο τρεῖς) ὅτι οἱ τεχνίτες ἦταν Ἑλληνες χριστιανοί ποὺ ἐκτελοῦσαν παραγγελίες τῶν Ἑβραίων. Αὐτό εἶναι ἔνα χτυπητό παράδειγμα ἐβραιοχριστιανικῶν ἐπιδράσεων στὰ Ἰωὰννίνα.

Μιά πολύ παράξενη μεγκιλά στό Ἑβραϊκό Μουσεῖο εἶναι μιά μεγάλη άσημένια θήκη πού ἔχει ἔνα έξαιρετικά λεπτό σχῆμα καί σχετικῶς πολύ πλατειά λαβή. Τά σχέδια σ αὐτή τή θήκη εἶναι πουλιά καί λουλούδια. ᾿Από τή γενικῆ της ἐμφάνιση θά μποροῦσε νά ὑποθέσει κανείς ὅτι εἶναι Ιταλικῆς προελεύσεως, ἡ ἀπουσία, ὅμως, τῆς ἀσημένιας σφραγίδας, πού θά ἔδειχνε καί τήν ποιότητα τοῦ ἀσημιοῦ καί τό ἐργαστήρι, εἶναι ἀπόδειξη ὅτι κατασκευάστηκε στήν Ἑλλάδα διότι στήν Ἑλλάδα δέν εἶχε είσαχθεῖ ἀκόμη ἡ συνήθεια τῶν σφραγίδων. Ξεκινώντας ἀπό τό σχέδιο καί τήν διακόσμηση εἶναι πολύ πιθανό νὰ ὑποθέσει κανείς ὅτι ἡ μεγκιλά αὐτή κατασκευάσθηκε ἀπό ἔναν Ἑλληνα τεχνίτη στήν Κέρκυρα ἀντιγράφοντας ἔνα Ιταλικό πρότυπο.

Έπίσης πολύ καλῆς ποιότητος εἶναι μιά πολύ μικρή μεγκιλά ἀπό καθαρό ἀσήμι, ποὺ ἐπίσης δέν ἔχει ἀσημένια σφραγίδα. Αὐτή βρέθηκε ἀνάμεσα στά πράγματα τῶν Ἑβραίων τῆς Θράκης ποὺ δημεύτηκαν ἀπό τούς Βουλγάρους. Τό σχέδιό της εἶναι ἀπό διάφορα σκεῦη πολεμικά, δηλαδή τύμπανα, σημαῖες, ὅπλα καί ἄλλα τέτοια εἶδη γιὸ νὰ παρουσιαστεῖ ὁ θρίαμβος τῆς νίκης καὶ ἡ ἀνάπαυση μετά τόν πόλεμο. Ἡ ἀκριβής προέλευση αὐτῆς τῆς εἰκονογραφίας εἶναι ρωμαϊκή ἀλλά ξαναεισάχθηκε στῆ Δύση κατά τὸ τέλος τοῦ 18ου αίωνα καὶ ἀπό ἐκεῖ πέρασε στὴν Όθωμανική Αὐτοκρατορία καὶ ἀργότερα ἐπηρέασε πολύ τά μοτῖφα πού βρίσκονται στὴν ἐλληνική φολκλορική τέχνη κατὰ τὴν περίοδο μετά τὴν ἐπονάσταση τοῦ 1821.

Έλπίζουμε ότι μέ τό πέρασμα τοῦ καιροῦ τό Μουσεῖο θά ἔχει τήν εὐκαιρία νά ἀποκτήσει και άλλες μεγκιλότ γιά νά γίνει μιά συστηματική ἔρευνα. Τό Μουσεῖο ἐνδιαφέρεται γιά ὁποιαδήποτε μεγκιλά πού πιθανόν ὑπάρχει σέ (διωτικές συλλογές και πού πιθανόν θά μποροῦσε νά δωρηθεῖ στό Μουσεῖο ἤ νά προσφερθεῖ μόνο γιά μελέτη.

ΝΙΚΟΣ ΣΤΑΥΡΟΥΛΑΚΗΣ

#### ΣΗΜΕΙΩΣΗ:

Τό Ἑβραϊκό Μουσεῖο (Μελιδώνη 5, τηλεφ. 32.52.773) εἶναι ἀνοικτό: κάθε Δευτέρα (12 - 5 μ.μ.), Τετάρτη (9 - 5 μ.μ.), Παρασκευή (9 - 1 μ.μ.) καί Κυριακή (9 - 1 μ.μ.).



Δένδρον ζωῆς εἶναι ή Τορά... (Παροιμ. 3:18)