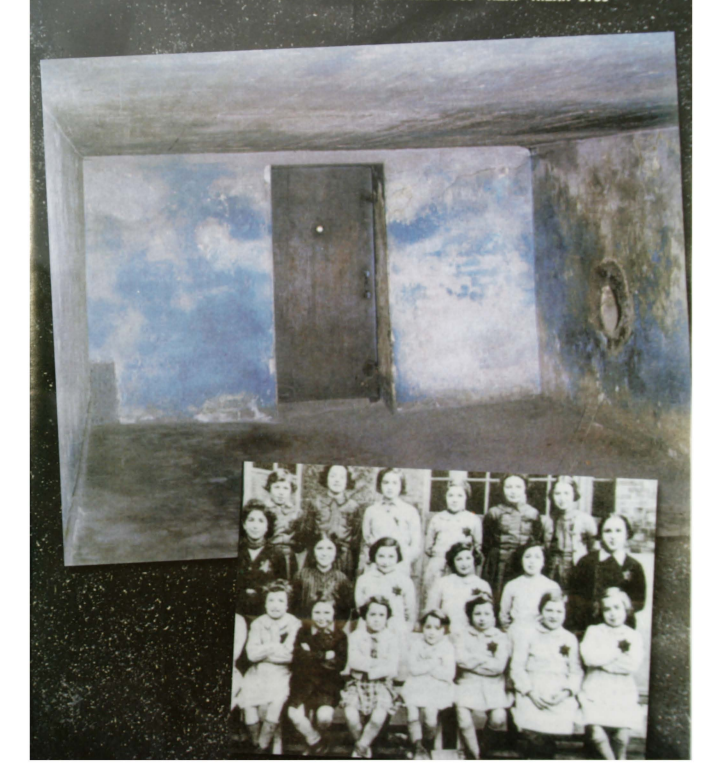
## XPONIKA הונות

ΟΡΓΑΝΟ ΤΟΥ ΚΕΝΤΡΙΚΟΥ ΙΣΡΑΗΛΙΤΙΚΟΥ ΣΥΜΒΟΥΛΙΟΥ ΤΗΣ ΕΛΛΑΔΟΣ

ΤΟΜΟΣ ΚΒ' • AP. ΦΥΛΛΟΥ 160 • ΜΑΡΤΙΟΣ - ΑΠΡΙΛΙΟΣ 1999 • ΑΔΑΡ - ΝΙΣΑΝ 5759



# Η λογική μιας διαμάχης

#### ΤΟΥ α. ΡΙΧΑΡΔΟΥ ΣΩΜΕΡΙΤΗ

 $\sum$ 

ΤΗ ΓΑΛΛΙΑ συμβαίνουν «περίεργα πράγματα». Σύμφωνα με μεριχούς διχούς μας, «διώχεται το πνεύμα», χαθώς και η επιστημονική έρευνα. Με πανεπιστημιαχά «ανάθεμα» και στα διχαστήρια. Θύματα: χυρίως οι «αναθεωρητές της Ιστορίας», δηλαδή, ως τώρα, αυτοί που αρνούνται ότι υπήρξε ολοχαύτωμα των Εβραίων, Εδώ, τα

καλύτερα βιβλιοπωλεία δεν διστάζουν να προσφέρουν βιβλία που στη Γαλλία μόνο σε ορισμένα δακτυλοδεικτούμενα ακροδεξιά στέκια μπορείς να βρεις. Το να χαρακτηρίσεις κάποιον «Γαλλοεβραίο» είναι πράξη, εκεί, ποινικά κολάσιμη. Εδώ, προφανώς, όχι: δεν είμαστε ρατσιστές, απλώς σημειώνουμε τις διαφορές - διακρίσεις. Η χώρα μας είναι παράδεισος ελευθερίας ή παράδεισος επικίνδυνης ανευθυνότητας; Ή μήπως η Γαλλία και μαζί της η υπόλοιπη Ευρώπη βαδίζουν σε δοόμους ανελεύθερους:

- ΔΥΟ ΥΠΕΝΘΥΜΙΣΕΙΣ: Τα γαλλικά δικαστήφια καταδικάζουν συστηματικά κάθε εκδήλωση αντισημιτισμού και γενικά φατσισμού, τα ελληνικά δεν ασχολήθηκαν και τόσο με αυτό το θέμα και ας είναι συστηματική η φατσιστική και αντισημιτική πφοπαγάνδα σε πολλά έντυπα, σε οφισμένα τηλεοπτικά κανάλια, ακόμη και στη Βουλή των Ελλήνων, όπως λ.χ. με την αισχρή επίθεση εναντίον του τότε υφυπουργού Εξωτερικών καθηγητή Ροζάκη, το 1996.
- Η ΓΕΡΜΑΝΙΚΗ Δικαιοσύνη έχει επίσης ασχοληθεί με το ποόβλημα. Είναι γνωστή η δίωξη εναντίον του ακοοδεξιού Γάλλου πολιτικού Ζαν Μαρί Λεπέν, σύμφωνα με τον οποίο η γενοκτονία των Εβραίων ήταν μια «λεπτομέρεια» στην ιστορία του Β' Παγκοσμίου Πολέμου, που η περίπτωσή του απασχολεί συχνά και τους Γάλλους δικαστές. Αυτά εξηγούν τον σάλο που ξέσπασε σε όσους αρνούνται ότι η σφαγή των Αρμενίων ήταν γενοκτονία.
- ΣΤΗ ΧΩΡΑ ΜΑΣ, η άποψη σύμφωνα με την οποία ο καθένας έχει το δικαίωμα να γράφει και να λέει ό,τι θέλει και ότι η κριτική των ιστορικών μελετών δεν ανήκει στους δικαστές (πανεπιστημιακούς ή τακτικούς) έχει πολλούς βιαστικούς και επιπόλαιους ίσως υποστηρικτές. Συχνά τους ίδιους που «αθωώνουν» συστηματικά τους Σέρβους αλλά καταδικάζουν συστηματικά τους Τούρκους. Το διαπιστώσαμε με την περίπτωση του θλιβερού Γκαροντύ, πρώην μαρξιστή, πρώην σταλινικού, πρώην ευρωκομμουνιστή, πρώην καθολικού, πρώην διαμαρ-

τυφομένου και (εκτός πολύ πφόσφατης νέας αναθεώφησης) νυν μουσουλμάνου και υποστηφικτή της θεωφίας ότι οι χιτλεφικοί σκότωσαν μεν, αλλά όχι και τόσο και όχι τελείως έτσι, και συνεπώς το πεφί γενοκτονίας είναι «κόλπο» των σιωνιστών για να εξοντώσουν τους 'Αραβες.

- Ο «ΚΑΒΓΑΣ» που άναψε στη Γαλλία σχετικά με την περίπτωση της γενοκτονίας των Αρμενίων από τους Οθωμανούς (είναι μαζική σφαγή ή πράγματι γενοκτονία;) δεν έχει μόνο «ιστορικό» και «φιλολογικό» χαρακτήρα. Οι λέξεις έχουν σημασία: η σφαγή, και μάλιστα σε περίοδο πολέμου, δεν έχει τα χαρακτηριστικά και τις συνέπειες του εγκλήματος εναντίον της ανθρωπότητας που συνοδεύουν τη γενοκτονία.
- ΠΡΟΣΦΑΤΑ μόνο άρχισε η διεθνής κοινότητα να αναγνωρίζει ότι οι Αρμένιοι έπεσαν θύματα γενοκτονίας αλλά για την ώρα η αναγνώριση αυτή περιορίζεται σε ένα ηθικού χαρακτήρα ψήφισμα της Γαλλικής Εθνοσυνέλευσης. Αντίθετα, στη σχετική ιστορική και πολιτική βιβλιογραφία, ο όρος «γενοκτονία» έχει επικρατήσει. Υπάρχει όμως και η σχολή των ειδικών που δεν τον αποδέχονται, χωρίς αυτό να σημαίνει ότι αρνούνται τη βαρβαρότητα των διώξεων, των δολοφονιών, της μαζικής και φονικής μετακίνησης πληθυσμών μακριά από τις εστίες τους.
- ΤΟ ΕΠΙΧΕΙΡΗΜΑ τους είναι ότι δεν έχει βρεθεί «φιρμάνι» που να αποδειχνύει ότι στόχος των σφαγών ήταν η «τελική λύση». Αυτή τη θέση υποστηρίζει ο καθηγητής τουφχολόγος Ζυλ Βενστέν, η «πέτφα του σκανδάλου». Όσοι τώφα τον «διώκουν», διαμαφτύφονται για την εκλογή του στο ιστοφικό ανώτατο πανεπιστημιακό ίδουμα «Κολλέγιο της Γαλλίας», όπου δίδαξαν και διδάσκουν πολλές από τις σημαντικότεφες προσωπικότητες της γαλλικής διανόησης. Λένε ότι η εκλογή του αυτή μποφεί να θεωρηθεί έγκριση μιας αδιανόητης άποψης.
- ΤΟ ΘΕΜΑ είναι βεβαίως πολιτικά και ηθικά σημαντικό και για την τουφκική πλευφά και για την αφμενική κοινότητα: η κατάληξή του θα έχει συνέπειες. Βεβαίως υπάφχει και κάτι άλλο: ελλείψει γενικά αποδεκτού οφισμού, η γενικευμένη πολιτική και δημοσιογφαφική χφήση του όφου οδηγεί στην απομυθοποίησή του. Και αυτό, δικαίως, υπάφχουν επίγονοι θυμάτων που δεν το θέλουν. Θα ήταν όμως αδιανόητο να αμφισβητήσει κανείς τη χφήση του για τις πεφιπτώσεις, τουλάχιστον, της Αφμενίας, της Καμπότζης και της Ρουάντα.

[Βήμα, 7.2.1999]

ΕΙΚΟΝΑ ΕΞΩΦΥΛΛΟΥ: Το εσωτερικό του θαλάμου αερίων του στρατοπέδου Μαϊντάνεκ. Το μπλε χρώμα στους τοίχους προήλθε από το θανατηφόρο αέριο Zyklon B. Τα εθραιόπουλα, που ανύποπτα φέρουν το Άστρο του Δαυίδ, ήταν μεταξύ εκείνων που χάθηκαν στους θαλάμους αερίων.

# Η αντιμετώπιση του σύγχοονου κόσμου από την Ορθοδοξία και τον Ιουδαϊσμό

Του Σεβασμιωτάτου Μητροπολίτου Ελβετίας κ. κ. ΔΑΜΑΣΚΗΝΟΥ

διάλογος Χοιστιανισμού και Ιουδαϊσμού είναι ο μακοοβιώτερος διαθοησκειακός διάλογος στην παγκόσμια ιστορία της πίστεως και του πνεύματος, είναι δε βέβαιο ότι θα συνεχισθεί για πολλούς αιώνες και στην ανατέλλουσα νέα χιλιετία. Η διαπίστωση αυτή συνάγεται όχι μόνο από τη μακραίωνη συνέχεια του διαλόγου αυτού κατά τις δύο χιλιετίες της ιστορικής πορείας του Χοιστιανισμού, αλλά και από τη διαφορετική προσέγγιση ή ερμηνεία της μεσσιανικής ποροδοκίας, η οποία είναι στο επίκεντρο τόσο της ακατάλυτης πνευματικής συγγένειας, όσο και της ιστορικής αντιθέσεως των δύο θρησκειών.

Υπό την έννοια αυτή ο διαθοησκειακός διάλογος του Χριστιανισμού και του Ιουδαϊσμού των δύο χιλιετιών επικεντρώθηκε κυρίως στο περί Θεού ερώτημα με ποικίλες και συνήθως αντιθετικές προσεγγίσεις από τις δύο πλευρές, οι οποίες υπέθαλψαν σε πολλές ιστορικές περιόδους σαφείς τάσεις θρησκειακού ανταγωνισμού ή και θρησκευτικής μισαλλοδοξίας, με τις γνωστές και τραγικές κατά κανόνα συνέπειες για την ειρηνική συνύπαςξη των πιστών των δύο θρησκειών. Τα νοσηρά αυτά ιστορικά φαινόμενα δεν είναι και δεν θα μπορούσαν να χαρακτηρισθούν ή να είναι μία εσφαλμένη έστω πτυχή του διαθοησκειακού διαλόγου, γιατί αποτελούν μέσα από την ίδια τη μισαλλόδοξη βιαιότητά τους την κατάργηση της οποιασδήποτε δυνατότητας να διεχδιχήσουν τον χαραχτήρα διαλόγου μεταξύ των δύο θρησκειών.

Εν τούτοις, οι τραγικές εμπειρίες του ιστορικού παρελθόντος δεν είναι τελείως άσχετες και προς τις ακραίες πολλές φορές εκφράσεις του διαθρησκειακού διαλόγου, οι οποίες είναι ενδιάθετες στις δύο θρησκείες ως θρησκευτικός ανταγωνισμός και χρησιμοποιούνται ή υποκινούνται κατά περιόδους για την εξυπηρέτηση άλλων φυλετικών, εθνικιστικών, πολιτικών ή κοινωνικών σκοπιμοτήτων, ασχέτων προς την αποστολή της Θρησκείας και επικινδύνων για την ειρηνική συνύπαρξη των δύο θρησκειών.

Πράγματι, η βαθύτερη συγγένεια των δύο θρησκειών εμπεριέχει εξ αρχής σημαντικά στοιχεία θρησκειακού ανταγωνισμού ή θεολογικών αντιπαραθέσεων, τα οποία άφησαν έντονα τα ίχνη τους στην πολεμική γραμματεία των δύο πλευρών και φορτίζουν αρνητικά την ιστορική μνήμη των πιστών τους. Τα στοιχεία αυτά επιβεβαιώνουν όχι μόνο την υπαγωγή του θεολογικού λόγου των δύο πλευρών στην υπηρεσία του θρησκειαχού ανταγωνισμού του ιστορικού παρελθόντος, αλλά και την εξουδετέρωση οποιασδήποτε θετικής προοπτικής ενός εποικοδομητικού διαθρησκειακού διαλόγου.

Υπό την έννοια αυτή η πολεμική θεολογία των δύο θρησχειών συνέδεε συνήθως την αξιοπιστία του διχού της μηνύματος με την ποοβολή της κακοπιστίας ή της πλάνης των πιστών της άλλης πλευράς, μεταφέροντας έτσι την όλη θεωρητική προβληματική των θεολογικών τους διαφωνιών από το περί Θεού ερώτημα στο αισθητότερο περί ανθρώπου ερώτημα, στο οποίο ήταν ευκολότερη η κατανομή ευθυνών για τη διαφορετική προσέγγιση της θείας Αποχαλύψεως από τον άνθρωπο. Είναι χαρακτηριστικό ότι στη διαλεκτική αυτή αντιπαράθεση η πλάνη ή σκληροκαρδία των πιστών των δύο θοησκειών ευθύνεται αμοιβαίως για την εσφαλμένη ανάγνωση ή ερμηνεία της θείας Αποκαλύψεως, όπως αυτή αποτυπώνεται στις ιερές Βίβλους του Ιουδαϊσμού και του Χριστιανισμού, γι' αυτό και η όλη πολεμική γραμματεία των δύο πλευρών θεμελιώνεται στην ανάδειξη χυρίως της πλάνης των πιστών του Ιουδαϊσμού ή του Χριστιανισμού στις αντίστοιχες θεολογικές τους παραδόσεις.

Εν τούτοις, ο διαχωρισμός αυτός μεταξύ των πιστών και της πίστεως των δύο θρησκειών γινόταν συνήθως αδιόρατος στην πολεμική θεολογία τους και έτρεφε τις ποικίλες θρησκευτικές προλήψεις του ιστορικού παρελθόντος, οι οποίες υποδαύλισαν κατά πε-

Η αντιμετώπιση του σύγχοονου κόσμου από την Ορθοδοξία και τον Ιουδαϊσμό

οιόδους όχι μόνο νοσηρά φαινόμενα αμοιβαίου κοινωνικού αποκλεισμού, αλλά και τοαγικά φαινόμενα απανθοώπων σε σκληοότητα διωγμών εναντίον των ιουδαϊχών κατά κανόνα θοησκευτικών κοινοτήτων στα χοιστιανικά κράτη. Συνεπώς, η πολεμική θεολογία των δύο θρησκειών, η οποία απέφυγε κατά το ιστορικό παρελθόν ένα νηφάλιο και εποικοδομητικό διάλογο για τα βασικά σημεία των θεολογικών τους τριβών, δεν είναι άμοιρη ηθιχών ευθυνών, τόσο για τη συντήρηση επί αιώνες της θρησκειακής αντιπαραθέσεως Χριστιανισμού και Ιουδαϊσμού, όσο και για την αρνητική φόστιση της ιδέας της ειρηνικής συνυπάρξεως των πιστών τους στο ίδιο χοινωνιχό ή κρατικό πλαίσιο.

Είναι όμως κοινή πλέον και αναντίροητη η διαπίστωση ότι η σχέση των δύο θρησχειών δεν περιορίζεται μόνο στην αντιθετική επιχειοηματολογία της πολεμικής θεολογίας τους ή στην ιστορική παθολογία της σχέσεως των πιστών τους, οι οποίες τραυμάτισαν και συνεχίζουν να τραυματίζουν την χοινή τους συνείδηση για την ειοηνική συνύπαςξη των λαών και για την προστασία των ανθρωπίνων δικαιωμάτων των πολιτών, ανεξαρτήτως των θοησκευτιχών τους πεποιθήσεων. Η συνείδηση αυτή εκφοάζεται πλέον με συγκροτημένες ποοτάσεις τόσο στις Διαχηρύξεις των Διεθνών Οργανισμών, όσο και στα Συντάγματα των κρατών. Εν τούτοις, η αποτελεσματικότητα των προτάσεων αυτών επηρεάζεται, σε μεγαλύτερο ή μιχρότερο βαθμό, από την αρνητική φόρτιση ή τις απωθημένες ποολήψεις της ιστοοικής μνήμης των λαών, οι οποίες επανέρχονται στο προσκήνιο μετά από κάθε έκρηξη εθνικιστικών ή θοησκευτικών αντιθέσεων και προσδίδουν στις συγχοούσεις το χρώμα του θρησκευτικού φανατισμού ή της κοινωνικής μισαλλοδοξίας.

Είναι πολύ χαρακτηριστικό ότι τα σύγχονα φαινόμενα θρησκευτικού φανατισμού και μισαλλοδοξίας, τα οποία πολλαπλασιάσθηκαν μετά την κατάρρευση των αθεϊστικών ολοκληρωτικών καθεστώτων του υπαρκτού σοσιαλισμού, συνδέονται άρρηκτα με ποικίλες εθνικιστικές ή εδαφικές διεκδικήσεις των λαών και δεν υπηρετούν οπωσδήποτε συγκεκριμένες ή κατά κάποιο τρόπο θεμιτές επιδιώξεις των ε-

μπλεκομένων θοησκειών. Πράγματι, οι θοησκευτικές αντιθέσεις, ενώ επιστρατεύονται για να υπηφετήσουν αλλότφιους προς την αποστολή των θοησκειών σκοπούς, κυφιαφχούν κυφίως στο προσκήνιο των εντυπώσεων και παραμορφώνουν τον οόλο τους για την ειοηνική συνύπαοξη των λαών και για την κοινωνική προστασία των ανθοωπίνων δικαιωμάτων. Η άδικη όμως ή καταχοηστική ερμηνεία του οόλου των θοησκειών στις ποικίλες συγχοούσεις των λαών παραμένει πάντοτε ένα σοβαφό πφόβλημα για τον αντιχειμενιχό επιμερισμό των ιστοριχών ευθυνών, ενώ συγχοόνως τραυματίζει και τη θοησχευτιχή σύνείδηση των πιστών των εμπλεχομένων θοησκειών, διαιωνίζοντας έτσι τον φαύλο κύκλο της θοησκευτικής μισαλλοδοξίας.

2. Υπό την έννοια αυτή η παρούσα Δ' ακαδημαϊκή Συνάντηση Ορθοδοξίας και Ιουδαϊσμού είναι όχι μόνο επίκαιση, αλλά και σημαντική. Είναι επίκαιση, γιατί πραγματοποιείται σε μία περίοδο πολλαπλών εθνικιστικών, θρησκευτικών και πνευματικών συγχύσεων, οι οποίες προέκυψαν τόσο από τη ραγδαία κατάρρευση των αθεϊστικών ολοκληρωτικών καθεστώτων του υπαρκτού σοσιαλισμού, όσο και από την προωθούμενη σε παγκόσμια προοπτική «νέα τάξη» πραγμάτων με οικονομικά κυρίως κριτήρια και με ευνόητη αμφισβήτηση των πνευματιχών αξιών. Είναι όμως και σημαντική, γιατί το θεματολόγιο της Συναντήσεως περιλαμβάνει όλες σχεδόν τις βασικές πτυχές της σύγχοονης παθολογίας όχι μόνο στις διαθοησκειακές σχέσεις, αλλά και στα νέα πλαίσια της κοινωνιχής συνυπάρξεως των πιστών των δύο θρησκειών, οι οποίοι υφίστανται σε τελευταία ανάλυση τις οδυνηφές συνέπειες των θεωρητικών ή πρακτικών συγχύσεων της εποχής μας. Πράγματι, το θεματολόγιο της παρούσης Συναντήσεως συνάπτει τη διαχρονική σημασία των υπό εξέταση θεμάτων με την επικαιρότητα του ευρύτερου ποοβληματισμού για τις διαθοησκειακές σχέσεις.

Το πρώτο θέμα (Εθνικισμός και θρησκευτικός φονταμενταλισμός στο εκκοσμικευμένο σύγχρονο κράτος) αναφέρεται στη γνωστή παθολογία των ιστορικών σχέ-

σεων του Χοιστιανισμού με τον Ιουδαϊσμό στα πλαίσια του εχχοσμιχευμένου χράτους των νεώτερων χρόνων και αποσκοπεί να εξηγήσει τη σύγχρονη πραγματικότητα με τις διαχρονικές εκφράσεις του Εθνικισμού και του Θρησκευτικού φονταμενταλισμού, οι οποίες επανέρχονται ως εφιαλτικές μνήμες του ιστορικού παρελθόντος σε κάθε αντιπαράθεση των πιστών των δύο θρησκειών και δεν απουσιάζουν βεβαίως στις σύγχρονες εντάσεις τόσο σε χρατικό, όσο και σε περιφερειαχό πλαίσιο.

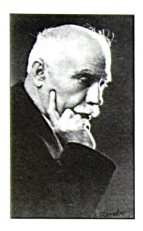
Το δεύτερο θέμα (Ανθρώπινα δικαιώματα και θοησκευτική ελευθερία στο σύγχοονο κράτος) αναφέρεται στους βασικότεοους τομείς, στους οποίους εκφράζονται με βιαιότητα οι νοσηρές πτυχές του εθνικισμού και του θρησκευτικού φονταμενταλισμού στη σύγχοονη κοινωνία, παρά το γεγονός ότι το εχχοσμιχευμένο σύγγρονο κράτος δεν έχει λόγους να ενθαρούνει τέτοια φαινόμενα και οφείλει να παρέχει την αναγκαία κοσμική προστασία τόσο των ανθρωπίνων δικαιωμάτων, όσο και των θρησκευτικών ελευθεριών όλων των πολιτών του. Εν τούτοις, το σύγχρονο χράτος δεν έχει πάντοτε τη δύναμη ή δεν επιθυμεί πάντοτε να ενεργοποιήσει τους χρατιχούς μηχανισμούς για τον έλεγχο ή την αποτροπή νοσηρών φαινομένων εθνιχιστικού παροξυσμού ή θρησκευτικής μισαλλοδοξίας.

Το τρίτο θέμα (Σύγχρονα Εκπαιδευτικά συστήματα και παλαιές θοησκευτικές ποολήψεις) προσδιορίζει το χώρο, στον οποίο πρέπει να επικεντρωθεί η προσπάθεια όλων για τη δημιουργία των αναγκαίων προϋποθέσεων, ώστε οι θετικές προτάσεις του διαθοησκειακού μας διαλόγου να εύσουν την ευφύτεση δυνατή απήχηση στην χοινωνία. Στον ιεφό χώφο της Παιδείας μορφοποιούνται, μέσα από μία πολυετή εχπαιδευτιχή διαδιχασία, οι νέοι πολίτες της κοινωνίας, οι οποίοι πρέπει να ελευθεοωθούν από τις παλαιές θρησκευτικές ποολήψεις και να γαλουχηθούν με τις νέες αρχές του σεβασμού των ανθρωπίνων δικαιωμάτων και των θοησκευτικών ελευθεοιών. Υπό την έννοια αυτή, η άμεση αναμόρφωση των αναλυτικών προγραμμάτων της θοησκευτικής ύλης και η ανακάθαρσή της από τις παλαιές και παρωχημένες θρησχευτιχές προλήψεις θα προετοιμάσουν τους νέους για να δεχθούν τις προτάσεις ενός εποιχοδομητιχού διαθρησχειαχού διαλόγου, οι οποίες διασφαλίζουν όλες τις προϋποθέσεις ειρηνιχής χαι ισότιμης συνυπάρξεως των πιστών όλων των γνωστών θρησχειών στα πλαίσια του σύγχρονου χράτους.

Το τέταρτο θέμα (Θρησκευτικές συγχοούσεις χαι η αναζήτηση της ειρήνης) επισημαίνει την άμεση αναγχαιότητα των ανωτέρω παρεμβάσεων, διότι οι σύγχρονες θοησκευτικές συγκρούσεις, οι οποίες διανθίζουν τις εθνικιστικές ή εδαφικές διεχδιχήσεις των λαών, αναμοχλεύουν τις παλαιές θρησκευτικές προλήψεις και καταστοέφουν κάθε ποσοπτική εποικοδομητιχού διαλόγου για την ειρήνη, την χοινωνιχή διχαιοσύνη χαι τα ανθρώπινα διχαιώματα, ενώ συγχρόνως συντηρούν στον ιεφό χώφο της Παιδείας τα φαντάσματα του ιστορικού παρελθόντος. Υπό την έννοια αυτή, είναι επιτακτική υποχρέωση των θοησκειών να διακηούξουν επίσημα και κατηγοφηματικά την αποδοκιμασία κάθε θοησκευτικής εμπλοκής στις χαρα**χτηριζόμενες** ως θρησχευτιχές συγχρούσεις, οι οποίες υπηρετούν άλλες σχοπιμότητες, γιατί η θοησκευτική μισαλλοδοξία διαχέεται σαν τον άνεμο σε παγκόσμια κλίμακα και είναι καταστροφική για όλες τις θοησκείες.

Είμαι βέβαιος ότι οι εισηγήσεις και οι συζητήσεις στην παρούσα ακαδημαϊκή διαθοησκειακή Συνάντηση θα αναδείξουν πληρέστερα την ιδιαίτερη σημασία των θεμάτων τόσο ως προς την ιστορική παθολογία, όσο και ως προς τις αναγκαίες πρωτοβουλίες για την άμεση θεραπεία της παθολογίας αυτής. Μόνο έτσι η κοινή αναζήτηση της ειρήνης θα εύρη χώρο στις χαρδιές των ανθρώπων και θα φωτίσει το νου τους, ώστε να ξεπερασθεί η υποχρισία των διεθνών θεωρητιχών Διαχηρύξεων για να γίνει η υπόθεση της προστασίας των ανθρωπίνων δικαιωμάτων μία υπαρξιακή αγωνία του κάθε πιστού και του κάθε πολίτη σε κάθε κράτος του κόσμου. Οι θρησκείες μας οφείλουν να καταθέσουν το μήνυμα αυτό, γιατί το οφείλουν στους πιστούς τους...

[Εισηγητική Ομιλία στη Δ΄ Ακαδημαϊκή Συνάντηση Ορθοδοξίας και Ιουδαϊσμού, που έγινε στις 13 - 16 Δεκεμβρίου 1998, στο Ισφαήλ] Η αντιμετώπιση του σύγχρονου κόσμου από την Ορθοδοξία και τον Ιουδαϊσμό



## ΣΥΜΒΟΛΑΙ ΕΙΣ ΤΗΝ ΙΣΤΟΡΙΑΝ ΤΩΝ ΙΟΥΔΑΪΚΩΝ ΠΑΡΟΙΚΙΩΝ ΕΝ ΤΗ ΑΝΑΤΟΛΙΚΗ ΗΠΕΙΡΩΤΙΚΗ ΕΛΛΑΛΙ

Του Ν. Ι. ΓΙΑΝΝΟΠΟΥΛΟΥ

Απόστολος Παύλος διαπεράσας εκ Μικράς Ασίας εις την Μακεδονίαν προσφομίσθη κατ' αρχάς εις Νεάπολιν, την Χριστούπολιν των Βυζαντινών και νυν Καβάλλαν. Εκείθεν επορεύθη εις Φιλίππους, πόλιν μεγάλην Ρωμαϊκήν, έχουσαν το προνόμιον της Ρωμαϊκής ισοπολιτείας (municipium), χορηγηθέν αυτή υπό του Οκταβίου διά την νίκην αυτού'.

Εν Φιλίπποις εύφε σπουδαίαν Ιουδαϊχήν παφοιχίαν, εν η εχήφυξε το Ευαγγέλιον και ίδουσε την πρώτην εν Ευφώπη Εκκλησίαν. Διοδεύσας δε μετά του Σίλα εκ Φιλίππων την Αμφίπολιν και Απολλωνίαν, ένθα φαίνεται ότι δεν εύφεν Ιουδαίους ήλθεν εις Θεσσαλονίκην, όπου βεβαίως εύφεν ακμάζουσαν σπουδαίαν Ιουδαϊκην παφοικίαν<sup>2</sup>. Εκεί όμως καταδοθέντες οι δύο εταίφοι υπό των Ιουδαίων εις τους πολιτάφχας συνελήφθησαν και απελύθησαν τη εγγυήσει του Ιάσονος και των λοιπών αδελφών, οίτινες διά νυκτός τους εξέπεμψαν εις Βέφφοιαν<sup>3</sup>. Εν Βεφφοία υπήφχεν Ιουδαίων παφοικία, διό και ο Παύλος εκήφυξε το Ευαγγέλιον εν τη Συναγωγή αυτών. Διά διαβολής δε πάλιν των εκ Θεσσαλονίκης ελθόντων Ιουδαίων ανεχώφησεν εκ Βεφφοίας μόνος και ήλθεν εις Αθήνας, όπου εκήφυξε τον άγνωστον Θεόν<sup>4</sup>.

Εξ Αθηνών, αφού ίδουσε την εκεί Εκκλησίαν, εποφεύθη εις Κόφινθον, όπου υπήρχε πάλιν σπουδαία Ιουδαϊκή παροικία, και ίδουσε την Εκκλησίαν της Κοφίνθου.

Αύται, αι υπό των Πράξεων των Αποστόλων διδόμεναι ημίν πληφοφορίαι, δηλούσαι τους σταθμούς του Παύλου, βεβαιούσιν ότι ούτος μετέβαινεν εις τας πόλεις εκείνας κατά προτίμησιν όπου υπήρχον αι μεγαλείτεραι Ιουδαϊκαί παροικίαι.

Πλην των μεγάλων όμως παροιχιών αυτών εν ταις ανωτέρω πόλεσιν, υπήρχον και μιχρότεραι εν άλλαις, ένθα ο Παύλος, κατά τας Πράξεις, ουδόλως μετέβη, και τας οποίας η εκκλησιαστική παράδοσις διέσωσεν ημίν.

Είναι δε αύται η εν Λαρίση και η εν ταις Φθιώτισι Θήβαις, μεμαρτυρημέναι αμφότεραι και εξ επιγραφών, ίσως δε και η εν Δημητριάδι, αναμφιβόλως δ' αι εν Χαλκίδι και Θήβαις. Επίσης Ιουδαίων παροικίαι υπήρχον εν Υπάτη, εν Πλαταιαίς (γνωστή εξ επιγραφής) εν Πάτραις και Κερχύρα.

#### **УПАТН - NEAI ПАТРАІ**

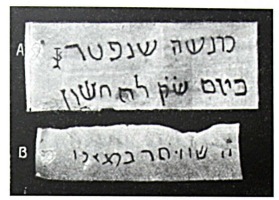
Η ΕΚΚΛΗΣΙΑΣΤΙΚΗ παράδοσις ομιλεί περί της εν Υπάτη Ιουδαϊκής παροικίας, όπου ο Παύλος έστειλε τον Ηρωδίωνα, ένα των 70 Αποστόλων και φίλον του, τον οποίον αναφέρει εν τη προς Ρωμαίους επιστολή αυτού λέγων: «Ασπάσασθε Ηρωδίωνα τον συγγενή μου»<sup>5</sup>.

Διά να εννοήσωμεν διατί ο Παύλος προέχρινε την Υπάτην πασών των άλλων Θεσσαλιχών πόλεων, πρέπει να γνωρίζωμεν, συμφώνως προς τας νεωτέρας επιγραφικάς αναχαλύψεις της Υπάτης και των Δελφών, μετά τας υπό της Γαλλιχής αρχ. Σχολής ενεργηθείσας ανασχαφάς εν Δελφοίς, ότι η Υπάτη εθεωρείτο κατά τους Ρωμαϊκούς χρόνους ως η πρωτεύουσα της όλης Θεσσαλίας, εχτεινομένης τότε μέχρι της Οίτης.

Εκ των επιγραφών μαγθάνομεν ότι εν Υπάτη υπήρχεν η λατρεία της Ρώμης και του Αυγούστου και των εγγόνων αυτού και ότι ο αυτοκράτωρ απένειμεν αυτή τον τίτλον Αυγούστα μεθερμηνευόμενον παρ' Έλλησι Σεβαστή.

Ο Ηρωδίων μεταβάς εις Υπάτην εχήρυξε το Ευαγγέλιον, αλλά διαβληθείς υπό των εχεί εγχατεστημένων Ιουδαίων, εμαρτύρησε θανατωθείς διά ξίφους επί Νέρωνος τω 66ω έτει μ.Χ.<sup>7</sup>.

Η Ιουδαϊκή παφοικία παφέμεινεν εν Υπάτη καθ' όλον τον μεσαίωνα και επί τουφκοκφατίας μέχρι της Ελλην. Επαναστάσεως, οπότε απόλλυνται τα ίχνη αυτής. Εσώθησαν δ' εν Υπάτη δύο επιγραφαί Εβραϊκαί δι' Εβραϊ-



Εικ. 1. Αι εν Υπάτη Εβραϊκαί επιγραφαί

κών χαρακτήρων, ων η μια δυστυχώς είναι λίαν εφθαρμένη, ενετετοιχισμένη εν τω υπερθύρω έσωθεν της εις το δυτικόν άκρον της Υπάτης κειμένης κρήνης του Βοεβόδα, η δε ετέρα είναι άνωθεν της θύρας του Χριστιανικού νεκροταφείου ευανάγνωστος μεν, αχρονολόγητος δε<sup>8</sup>. Των επιγραφών τούτων παρατίθεμεν ενταύθα πανομοιοτύπως την πρώτην και της ετέρας ένα στίχον. (Εικ. 1. Α και Β).

Σώζεται δε αχόμη εν Υπάτη η θολωτή Συναγωγή και η ποος δυσμάς της πολίχνης θέσις Εβραϊκά μνήματα και Εβραϊκή συνοικία.

#### ΛΑΡΙΣΑ

Ε Κ ΤΩΝ κατά τους Ρωμαϊκούς και παλαιοχοιστιανικούς χρόνους σπουδαίων δευτερευουσών Ιουδαϊκών παροικιών είναι η εν Λαρίση μεμαρτυρημένη πρώτον μεν υπό επιτυμβίων επιγραφών αναγραφουσών Ιουδαίους Ελληνίζοντας δι' Ελληνικών γραμμάτων, δεύτερον δε υπό επιτυμβίου Χριστιανικής επίγραφής επί πλακός λευκού μαρμάρου, κειμένης άλλοτε επί τάφου Χριστιανών μαρτύρων, ανευρεθείσης δε υπό του αειμνήστου Γεωρ. Λαμπράκη° εν Λαρίση και μετενεχθείσης εις το εν Αθήναις Χριστιαν. και Βυζαντινόν Μουσείον.

Η επιγραφή αύτη έχει ως εξής:

[Ι]ωάννου, Λουχά, Ανδρέου, Λεωνίδο[υ]. [...] η [.] η μαρτύριον τη προ ιέ Καλ[ανδών] Ιανουαρίων

[μνή]μης ε [....] ηδου απ' αυτών σωτ[ηρίας]».

Ο Λαμπράχης υπέθεσεν ότι η πλαξ αύτη ανάγεται εις τον Β' π.Χ. αιώνα και ότι οι εν αυτή μνημονευόμενοι μάρτυρες θα εμαρτύρησαν επί Διοκλητιανού. Επειδή δε μαρτυρείται διά των επιγραφών η εν Λαρίση Ιουδαϊκή παροικία κατά τους μ.Χ. Ρωμαϊκούς χρόνους, φαίνεται ότι ο Χριστιανισμός συνήντησε και ενταύθα σπουδαίον εμπόδιον.

. Αι Ιουδαϊκαί επιγραφαί Λαρίσης των Ρωμαϊκών και παλαιοχριστιανικών χρόνων είναι αι εξής:

 Στήλη επιτύμβιος λευχού μαρμάρου μετ' ανθεμίου (ύψ. 0,97, πλ. 0,42, παγ. 0,09):

CΕΚΟΥΝΔΟΣ CΕΚΟΥΝ ΔΟΥ ΤΩ ΛΑΩ ΧΑΙ

Σεχούνδος Σεχούνδου τω λαώ χαίοειν.

PEIN

2) Ομοία στήλη:

[ $\Lambda$ ] A Z A P O  $\Sigma$ [X]AIPEIN

[Λ]άζαφος [Χ]αίφειν.

3) Στήλη άνω αποχεχουμένη. Έχει 5 στίχους συμπεπλεγμένους και δυσαναγνώστους, ων ο 5ος έχει ώδε:

**CEΛΕΥΚΟΣ [ΤΩ ΛΑ]Ω ΧΑΙΡΕΙΝ** 

Σέλευπος [τω λα]ώ χαίφειν.

4) Αέτωμα τοιγωνικόν στήλης αποκεκρουμένης κάτω (ύψ. 0,30, πλ. 0,31, παγ. 0,09):

ΛΕΥΚΙΟΣ ΚΟΪ́ΝΤΟΥ ΤΩ ΛΑΩ ΧΑΙΡΕΙΝ Λεύχιος Κοΐντου τω λαώ χαίφειν.

5) Στήλη μεθ' απλού τριγωνικού αετώματος και ακουτηρίων (ύψ. 0,70, πλ. 0,48, παχ. 0,90):

ΜΕΝΑΝΔΡΟΣ ΛΑΩ ΧΑΙ PIN Μένανδρος λαώ χαίρ(ε)ιν.

6) Στήλη μετ' αετώματος φέρουσα έγχοιλον τετράγωνον εν τω μέσω (ύψ. 0,70, πλ. 0,48, πάχ. 0,09):

α') ΚΑΛΛΙΜ ΜΕΝΑΝΔΡΟΥ Καλλίμ[αχος] Μενάνδοου

β') ΘΕΟΦΙΛΑ CΕΛΕΥΚΟΥ ΓΥΝΗ ΤΩ ΛΑΩ ΧΑΙ Θεοφίλα Σελεύπου γυνή τω λαώ χαί-

PEIN

QEIV.

γ') ΜΕΝΑΝΔΡΟΣ ΜΕΝΑΝΔΡΟΥ ΤΩ ΛΑΩ / ΧΑΙΡΕ

Μένανδρος Μενάνδρου τω λαώ / χαίρε.

 Στήλη μετά προέχοντος γείσου αποκεκρουμένη άνω κατά την δεξιάν γωνίαν μέχρι του μέσου του γείσου (ύψ. 0,75, πλατ. 0,42, πάχ. 0,12):

ΜΑΞΙΜΟΟ ΜΑΞΙΜΟΥ ΛΑΩ Μάξιμος Μαξίμου λαώ

XAIPIN

Χαίο(ε)ιν. Ευκράτα Εύ-

EYKPATA EYK
PATOC MAΞΙ
MOΣ ΓΥΝΉ ΑΥΤΟΥ

κρατος, Μάξιμος, γυνή αυτού

ΓΥΝΑΙΚΑ ΤΩ ΛΑ Ω ΧΑΙΡΙΝ

γυναίχα τω λαω χαίρ(ε)ιν.

Αι επιγραφαί αύται χείνται εν τω Μουσείω Λαφίσης. Η εν Λαφίση Ιουδαϊχή παφοιχία διετηφήθη χαθ΄ όλον τον μεσαίωνα, διότι Βενιαμίν ο εχ Τουδέλης χατά τον ΙΒ΄ αιώνα (+1173) χαι ο σύγχρονος αυτώ σχεδόν 'Αφαφ γεωγράφος Εδρισύς ανεύρον ιχανώς σημαντιχήν Ιουδαϊχήν παφοιχίαν ενταύθα, ως και εν Τοιχκάλοις και εν Αλμυρώ". Επίσης δε επί τουρχοκρατίας ήκμαζεν η Ιουδαϊχή παφοιχία εν Λαρίση, προσαυξηθείσα μάλιστα διά της εισροής εξ Ισπανίας εχδιωχθέντων Ιουδαίων, οίτινες συνανεμίχθησαν μετά των εν Λαρίση ομοφύλων των. Ένεκα τούτου μάλιστα πέντε οι εν Λαρίση Ιουδαίοι λαλούσι προς τη Ελληνική και την Ισπανικήν γλώσσαν.

Αξιόλογον μελέτην περί των Ιουδαίων εν Ανατολή κατά τους γεωγράφους εδημοσίευσαν οι κ.κ. Λευί και Σολομών Ραϊνάχ (Reinach) τω 1889 και 1890 εν τη Γαλλική Επιθεωρήσει των Ιουδαϊκών ερευνών, εν η ευρίσκομέν τινας αξίας λόγου ειδήσεις περί των Εβραίων εν Λαρίση και Αθήναις κατά τας αρχάς του ΙΖ' αιώνος (1600 - 1630), ειλημμένας εκ του Voyage du sieur Paul Lucas, του εκδοθέντος εν Παρισίοις τω 1712<sup>12</sup>.

Κατά το 1912 εν Λαφίση αντεγφάψαμεν υπέφ τας 70 εκ των παλαιοτέφων επιτυμβίων Ιουδαϊκών επιγφαφών εκ του παλαιού νεκφοταφείου και ελάβομεν και έκτυπα αυτών επί ειδικού χάφτου. Και τα μεν έκτυπα απεστείλαμεν εις τον τότε πφόεδφον της εν Βόλω Ισφαηλιτικής κοινότητος κ. Χαϊμ Πολίτην, ίνα αντιγφάψη αυτά ο φαββίνος και μεταφφάση, τα δε αντίγφαφα επέμψαμεν εις τον αείμνηστον Σπ. Λάμπφον, καθηγητήν του Πανεπιστημίου, ίνα φφοντίση πεφί της μεταφφάσεως και δημοσιεύσεως αυτών. Τι έπφαξαν σχετικώς αμφότεφοι αγνοσύμεν. Εχφονολογούντο δε αι επιγφαφαί, ας είδομεν, από των αφχών του ΙΖ' αιώνος και εξής:

Επί λίθου δι' Εβοαϊκών εκτύπων γοαμμάτων επιγοαφή κείται εν υπεοθύοω της εν Λαοίση Συναγωγής, ετέρα δε εν τω παραπλεύρως κειμένω δημοτικώ Ισραηλιτικώ σχολείω<sup>13</sup>.

#### ΦΘΙΩΤΙΔΕΣ ΘΗΒΑΙ (Θεσσαλικαί)

Τ ΗΡΟΥΝΤΕΣ το σύστημα του ν' ασχοληθώμεν πρώτον με τας αρχαιοτέρας, από των πρώτων χριστιανιχών χρόνων υπαρχούσας, Ιουδαϊκάς παροικίας, αναφέρομεν την υπάρχουσαν εν ταις Φθιώτισι Θήβαις (Θεσσαλικαίς), πόλει παραλίω επί του Παγασητικού κόλπου, όπου ακριβώς νυν κείται η Νέα Αγχίαλος, γνωριζομένην εξ επιτυμβίων Ιουδαϊκών επιγραφών Ελληνικοίς γράμμασιν. Ούτως ευρέθησαν εν τοις ερειπίοις της πολυανθρώπου, πλουσίας και εμπορικής ταύτης πόλεως δύο επιτύμβιοι επιγραφαί και μία πλινθοειδής εν είδει σφαγίδος ορθογωνίου εκ λευκού μαρμάρου, αποκείμεναι αι μεν δύο πρώται εν τω Μουσείω Αλμυρού, η δε τρίτη εν τω Μουσείω Ν. Αγχιάλου.

Εχ των τοιών τούτων επιγοαφών, αι δύο επιτύμβιοι γνωοίζονται διά του επ' αυτών συμβόλου της Επταφώτου Λυχνίας. Έχουσι δε ως εξής:

1) Πλαξ εκ σχιστολίθου ποασινοφαίου αποκεκοουμένη κάτωθι και αριστερά (ύψ. 0,32, πλ. 0,24, παχ. 0,07) $^{\rm H}$ .

όψις Α' όψις Β' όψις Α' όψις Β'





[Μ]νήμα Ε-[ν]σεβίου Α- (Ε [λ]εξάνδρο- [ε΄ [ν] και Θεο- Εν 5 [δώρα]ς γυ- Θι [ναικός] αυ- Χ΄ [τού].

(Επτάφωτος Λυχνία) [ε]ι- ν[ών] Ενοφώ[ντος] Θεού [...] Χ[....]

Εικ. 2. Επιτύμβιος Εβραϊκή επιγραφή εκ των Φθιωτίδων Θηβών.

2) Πλαξ λευχοφαίου μαρμάσου ορθογώνιος αποκεκεκρουμένη κάτωθι και κατά την κάτω αριστεράν γωνίαν, ένθα εφαρμόζεται (ύψ. 0,18, πλ. 0,25, παχ. 0,05)<sup>15</sup>.

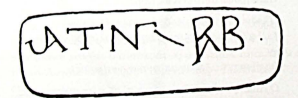


Μνημίων Ιούδα παι Αστερίας. (Επτάφωτος Λυχνία)

Εικ. 3. Επιτύμβιος Εβραϊκή επιγραφή εκ των Φθιωτιδών Θηβών.

3) Λίθος λευχός ορθογώνιος εν είδει στενής οπτής πλίνθου, φέρων επί της μιας όψεως επιγραφήν συμπεπλεγμένην παλαιοχριστιανιχήν δυσξύμβλητον, επί δε της ετέρας τέσσαρα έγχοιλα ορθογώνια (μήχ. 0,25, πλ. 0,10, παχ. 0,065 γραμ. ύψος 0,04 - 0,055)<sup>16</sup>.

Η πρώτη λέξις της επιγραφής ταύτης πιθανώς αναφέρεται εις όνομα χύριον, χωρίζεται δε το όνομα διά λοξής γραμμής από της επομένης λέξεως εγκεχαραγμένης μονογραμματιχώς, εν τη οποία ημείς διαχρίνομεν τα γράμματα PAB, τα οποία συμπληρούμεν ραβ[βίνος]· επομένως ο λίθος είναι σφράγισμα ραββίνου των Φθιωτίδων Θηβών<sup>17</sup>.



Εικ. 4. Επιγραφή πληνθομόρφου λίθου προερχομένου εκ Βασιλικής των Θεσσαλικών Θηβών.

#### TPIKKAAA

Ε Ν ΤΡΙΚΚΑΛΟΙΣ της Θεσσαλίας δεν είναι γνωστόν ούτε εχ των συγγραφέων ούτε εξ επιγραφών, εάν υπήρχεν Ιουδαϊχή παροιχία. Βενιαμίν ο εχ Τουδέλης χα-

## לער לי תשרי א פינ שפא א

Εικ. 5. Επιτύμβιος Ιουδαϊκή επιγραφή εν Τρικκάλοις της Θεσσαλίας.

τά τον ΙΒ' αιώνα εύφεν εν Τοιχκάλοις Ιουδαίους. Εν Τοιχκάλοις υπάρχουσι δύο Συναγωγαί, ευτελή οιχοδομήματα, εφ' ων ουδεμίαν επιγραφήν είδομεν. Εν δε τω νεχροταφείω της Ιουδαϊχής παροιχίας δεν εύρομεν, ως εν Λαρίση, επιτυμβίους επιγραφάς παλαιάς· μόνον ογκολίθους αξέστους είδομεν ως σήματα των τάφων, εξ ενός των οποίων αντεγράψαμεν την εξής εγχάραχτον άτεχνον επιγραφήν.

Όπως κατά τον μεσαίωνα Βενιαμίν ο εκ Τουδέλης εύσεν Ιουδαίους εις τφεις μόνον πόλεις εν Θεσσαλία, τας τότε μεγαλειτέφας, εν Αλμυφώ, δηλ. Λαφίση και Τφικκάλοις, ούτω και νυν εν Θεσσαλία εις τφεις, τας μεγαλειτέφας πόλεις, είναι εγκατεστημένοι Ιουδαίωι, εν Βόλω, Λαφίση και Τφικκάλοις.

#### ΖΗΤΟΥΝΙΟΝ (Λαμία)

Κ ΑΤΕΡΧΟΜΕΝΟΙ εχ Θεσσαλίας εις την Στεφεάν Ελλάδα σταθμεύομεν εν Λαμία, ήτις εχαλείτο χατά τον μεσαίωνα και επί Τουφχοχρατίας μέχρι του 1830 Ζητούνιον. Εν τη πόλει ταύτη δεν είναι γνωστή χατά τους Ρωμαϊχούς και παλαιοχριστιανιχούς χρόνους Ιουδαϊχή παροιχία. Κατά τον ΙΒ΄ αιώνα ο Βενιαμίν αναφέρει ότι εύρεν αυτόθι 50 Ιουδαίους 18. 'Αδηλον δε είναι, αν εξηχολούθησεν υπάρχουσα η παροιχία και επί Τουφχοχρατίας. Σήμερον δεν υπάρχουσιν Ιουδαίοι εν Λαμία.

#### **PABENNIKA**

Κ ΑΤΩΘΙ της Λαμίας εν τη κοιλάδι του Σπερχειού, παρά τον Μαλιακόν κόλπον, έκειτο, εν μήπω εισέτι προσδιορισθείση θέσει, η μεσαιωνική πόλις Ραβέννικα, όπου τω 1209 επί Φραγκοκρατίας συνεκροτήθη η περιώνυμος μεγάλη Φραγκική συνέλευσις επί των μεγιστάνων Φράγκων ιπποτών και των διασημοτέρων Λατίνων επισκόπων προς επίλυσιν διαφόρων πολιτικών και εκκλησιαστικών ζητημάτων<sup>19</sup>. Η πόλις αύτη, ης η θέσις αγνοείται, εξηφανίσθη εν αδήλω χρόνω, ουδ' αναφέρεται πλέον

επί Τουρχοχρατίας. Ο Ιω. Βορτσέλας αναφέρει και ποταμίσχον Ροβεννίχον εχβάλλοντα εις τον Οπούντιον κόλπον<sup>20</sup>, αλλ' η απόστασις αυτού είναι μακροτέρα της μιας ημέρας, ην ορίζει ο Βενιαμίν από της Ραβεννίκης εις το Ζητούνιον (Λαμίαν). Πιθανώς έχειτο εν τω πρώην δήμω Θερμοπυλών παρά την αρχαίαν πόλιν Νίχαιαν21. Πόλις Ραβέννικα αναφέρεται μετ' άλλων πόλεων ως κτήμα της Ευφροσύνης Δούχαινας συζύγου Αλεξίου Γ΄ του Κομνηνού (1195 - 1204), αγνοούμεν όμως αν πρόχειται περί της ημετέρας Ραβεννίκης, ή άλλης ομωνύμου Θεσσαλιχής. Η Ραβέννιχα αναφέρεται χαι βραδύτερον χατά τας αρχάς του ΙΓ' αιώνος εν ταις επιστολαίς του πάπα Ιννοχεντίου του Γ'. «castrum de Situm (=Ζητούνιον) super Ravenica». Επίσης και εν ταις επιστολαίς του πάπα Ονωρίου του Γ' ως υποχειμένη εις την επισχοπήν Ζητουνίου.

Εν Ραβεννίχη ο Βενιαμίν εύφεν εγχατεστημένους χατά τον ΙΒ' αιώνα 100 Ιουδαίους.

#### ΓΑΡΔΙΚΙΟΝ

Μ ΕΤΑ την Ραβέννικαν συναντώμεν Ιουδαϊκήν παναφέρει: «Εντεύθεν (εκ Ζητουνίου πιθανώς και των επί της Όθουος βλαχικών οικήσεων, ας επεσκέφθη), διήμερος πορεία είναι εις Γαρδίκιον, πόλιν κατεστραμμένην και ολίγους έχουσαν κατοίκους Έλληνας και Ιουδαίους. Εντεύθεν διήμερος πορεία είναι εις Αρμυλόν (=Αλμυρόν) πόλιν μεγάλην παράλιον, μέγα εμπορείον των Βενετών, των Πισατών, των Γενουηνσίων και άλλων εθνών»<sup>22</sup>.

#### ΑΛΜΥΡΟΣ

Η ΠΟΛΙΣ αύτη αναφαίνεται εν τη ιστοφία από του Θ΄ μ.Χ. αιώνος, μετά την καταστροφήν των Χριστιανικών Φθιωτίδων Θηβών. Πιθανώτατα πριν θα υπήρξε ως μικρά παράλιος πολίχνη ή κώμη επί της δυτικής ακτής του Παγασητικού κόλπου, ως εξάγεται εξ επιγραφής επιτυμβίου παλαιοχριστιανικής, μετά δε την καταστροφήν των Φθ. Θηβών επί της θέσεως της Νέας Αγχιάλου προσηυξήθησαν οι κάτοικοι εκ των φυγάδων του Αλμυρού, οίτινες ανέλαβον όλον το εμπόδιον της καταστραφείσης πόλεως. Ούτως ο Αλμυρός κατέστη η εμπορικωτάτη πόλις της Θεσσαλίας και τρίτη του Βυζαντινού κράτους μετά την Κωνσταντινούπολιν και την Θεσσαλονίκην ακμάσασα μέχρι Τουρκοκρατίας. Κατά τον Θ΄ αιώνα ήτο έδρα επισκόπου.

Ο Βενιαμίν εύφε 400 Ιουδαίους εν Αλμυφώ, ων οι επισημότεφοι ήσαν ο Σύλοχ, ο Ιωσήφ και ο Σολομών. Διήνυσε δε διήμεφον ποφείαν, ίνα εχ Γαφδικίου φθάση εις  $\alpha$ υτόν»<sup>34</sup>.

Κατά ταύτα δέον να αναμείνωμεν Εβοαϊκάς επιγραφάς εκ της μεσαιωνικής ταύτης μεγαλοπόλεως του Αλμυρού και εφείπια Συναγωγών<sup>3</sup>.

#### ΚΡΙΣΑ (Χουσό)

Π ΡΟΧΩΡΟΥΝΤΕΣ νοτιώτεφον εις την Στεφεάν Ελλά-δα φθάνομεν εις Κρίσαν (Χρυσό κατά τον μεσαίωνα και νυν), κατά την οδόν την άγουσαν από Ιτέας εις Δελφούς εν τη αρχαία Λοκρίδι. Εν Κρίση ο Βενιαμίν εύσε κατά τον ΙΒ' αιώνα Ιουδαϊκήν παροικίαν εκ 200 Ιουδαίων, οίτινες έζων εκεί αυτάρκεις επί του Παρνασσού και ησχολούντο περί την γεωργίαν εν ταις ιδίαις αυτών χώραις και κτήσεσι, παρέχοντες ούτως υπόδειγμα Ιουδαίων αγρονόμων κατά τον Μίλλερ, δυναμένων να συγκριθώσι προς τους της σημερινής Θεσσαλονίκης Ιουδαίους<sup>26</sup>.

#### ΠΛΑΤΑΙΑΙ

Κ ΑΤΕΡΧΟΜΕΝΟΙ εις την Βοιωτίαν συναντώμεν τας Πλαταιάς, ένθα κατά τους παλαιοχοιστιανικούς χοόνους θα υπήσχεν Ιουδαϊκή παφοικία, ως φαίνεται εκ χαλκού πίναχος εκ Πλαταιών, ον ο μαχαφίτης καθηγητής του Πανεπιστημίου Ανδφέας Σκιάς εδημοσίευσεν. Ο πίναξ ούτος ύψους 0,285 και πλ. 0,24 απόκειται εν τω εν Αθήναις Εθνικώ Μουσείω και ανάγεται εις τας αφχάς του Γ' μ.Χ. αιώνος ή τα τέλη του Β<sup>127</sup>. Τινά των εν αυτώ ονομάτων, λέγει ο Σκιάς, είναι βαφβαφικά ανατολικά, Συφιαχόν το Σοέμιος και Εβφαϊχόν το Ναζάφιος<sup>28</sup>. Φέφεται δε εν αυτώ και Καπάδοξ και έτεφον Αφμένιος και έτεφον Ίβηφ.

Ο Σκιάς παφαδέχεται ότι θα υπήφχεν Ιουδαϊκή παφοικία εν Πλαταιαίς, εξ ης και εξ άλλων κατοίκων αλλοεθνών θ' απετελέσθη η αφτισύστατος Χοιστιανική εκκλησία εν τη πόλει, ως εκ του βαθμού του εν τη επιγοαφή αναφερομένου ποροβυτέρου και αναγνώστου δηλούται.

Ο καθηγητής Σκιάς ανεύφεν εν τω εν Βοιωτία ναώ του Αγίου Βασιλείου και εν τη Ωφαία Πύλη, αυτού επεστρωμένην ως βαθμίδα πλάκα λευκού μαφμάφου ενεπίγραφον επιτύμβιον μετ' αετώματος (ύψ. 0,20, πλ. 0,50, παχ. 0,08) φέφουσαν κάτωθι Επτάφωτον Λυχνίαν και επιγραφήν:

#### ΑΧΑΡΑ ΗΡΑΚΛΕΙΔΟΥ<sup>29</sup>

«Εν τη επιγοαφή ταύτη, λέγει ο Σκιάς, νομίζω ότι ποξεπει να συμπλησωθή το Ιουδαϊκόν όνομα [Ισ]αχάσα. Τις ποοσεδόκα ότι και μέχοι τούτου του παραβύστου της Ελληνικής γης θα είχεν εισχωρήσει το πολύτοοπον γένος των Εβοαίων!».

#### ΛΕΒΑΔΕΙΑ

Ο ΒΕΝΙΑΜΙΝ δεν αναφέρει κατά τον ΙΒ' αιώνα κοινότητα Ιουδαϊκήν εν Λεβαδεία, φαίνεται όμως πιθανόν ότι εν μεταγενεστέροις χρόνοις υπήρχε τοιαύτη κοινότης, ήτις ήκμασε και επί Τουρκοκρατίας μέχρι των χρόνων της Ελληνικής Επαναστάσεως και μέχρι του 1830.

Ο εν Χαλκίδι λόγιος Ισφαηλίτης κ. Μποχώφ Φόφνης έχει πληφοφοφίας παφά πφοβεβηκότων αξιοπίστων Ισφαηλιτών εν Χαλκίδι, ων τινες ήσαν άποικοι εκ Λεβαδείας, ότι υπήρχεν εκεί Ιουδαϊκή παροικία. Ο ίδιος ανεύρεν εν Λεβαδεία και τα ερείπια της Συναγωγής και έχει προικοσύμφωνον έγγραφον εν Εβραϊκή γλώσση συνταχθέν εν Λεβαδεία προ 150 και πλέον ετών<sup>10</sup>.

#### ΘΗΒΑΙ (Βοιωτίας)

Δεν Θήβαις ποο του ΙΒ' αιώνος. Βενιαμίν ο εκ Τουδέλης κατά τον αιώνα τούτον ανεύσεν εκεί σπουδαιοτάτην πασοικίαν αφιθμούσαν 2000 Ιουδαίους. Ήσαν δε ούτοι κατά τας ημέφας αυτού οι διασημότεσοι των εν πάση τη Ελλάδι μεταξουργών και κατασκευαστών ποφφυρών ενδυμάτων<sup>11</sup>. Επίσης μεταξύ των εν Θήβαις Ιουδαίων ήσαν «ικανοί λόγιοι έξοχοι περί την ταλμουδικήν, όμοιοι των οποίων δεν δύνανται να ευσεθώσιν εν όλη τη Ελληνική αυτοκρατορία, εξαισουμένης της Κωνσταντινουπόλεως»<sup>12</sup>.

Και μετά ταύτα δε τω 1240 εξηχολούθουν οι Ιουδαίοι εν Θήβαις εξασχούντες την μεταξουργίαν. Γνωρίζομεν προσέτι ότι εν Θήβαις υπήρχον επί των χρόνων Όθωνος Δελαρός Εβραίοι ποιηταί, ων άλλως τε οι στίχοι, κατά τα λεγόμενα υπό αντιπάλου αοιδού, έγεμον βαρβαρισμών<sup>33</sup>.

Εν δε τω Μουσείω Θηβών απόχεινται μεσαιωνιχαί τινες Εβραϊχαί επιγραφαί, πρέπει όμως να μεταφρασθώσι και εχδοθώσιν αύται πανομοιοτύπως και εν μεταφράσει.

#### ΧΑΛΚΙΣ

Β ΕΝΙΑΜΙΝ ο εκ Τουδέλης της Ισπανίας, μεσούντος του ΙΒ' αιώνος, εύφεν εν Χαλκίδι 200 οικογενείας Ιουδαίων<sup>3</sup>. Ούτοι κατώκουν ανέκαθεν εντός του φρουφίου, εν ιδία συνοικία, έχοντες μιαν Συναγωγήν. Επειδή δ' οι Ισφαηλίται της Χαλκίδος ομιλούσι νύν μόνον την Ελληνικήν γλώσσαν, δυνάμεθα εκ τούτου να συμπεφάνωμεν ότι η παφοικία αύτη ήτο παλαιά, εκ των αφχαιοτάτων εν Ελλάδι Ιουδαϊκών παφοικιών.

Οι Ιουδαίοι εν Χαλχίδι περί τα τέλη του ΙΓ' αιώνος (1296 μ.Χ.) δεν είχον λόγον, ως λέγει ο Μίλλερ, να αγαπώσι την Ενετικήν διοίκησιν, διότι αυτούς μάλιστα εβάρυνε το άχθος της φορολογίας. Ότε ηυξήθησαν οι μισθοί των Ενετών συμβούλων, χάριν αποζημιώσεως αυτών, διά την εις αυτούς επιβληθείσαν απαγόρευσιν του εμπορεύεσθαι, διετάχθη η είσπραξις της διαφοράς παρά των Ιουδαίων, οίτινες τω 1304 υπεχρεώθησαν, προς τοις άλλοις, να πληρώνωσι τας δαπάνας της δι' οχυρών τειχών και πυλών οχυρώσεως της μέχρι εκείνου του χρόνου ατειχίστου Ενετικής συνοικίας της Χαλκίδος.

Τω 1373 οι Ιουδαίοι, οίτινες ηναγχάζοντο να συνεισφέρωσι προς οχυρώτερον τειχισμόν της Χαλχίδος εναντίον των Τούρχων, προτίμησαν να ταχθώσιν υπό την άμεσον διοίχησιν του βαΐλου, εις ον ήδη επλήρωνον φόρους 2300 δραχμών περίπου, αντί να εξαχολουθώσιν ό

ντες «Ιουδαίοι των Λομβαρδών», εις ους είχον πληρώσει μόνον το ήμισυ του ποσού τούτου $^{35}$ .

Το 1410 εις άπαντας τους κατοίκους Χαλκίδος διπλασιάζονται τα τέλη, πλην των Ιουδαίων, εις ους παφέχονται προνόμια, και καταργείται ο φόρος των εστιών, ποοσωοινώς. Το

Τοσαύτα διά τους εν Χαλκίδι Ιουδαίους προ της αλώσσεως.

Εν τη Συναγωγή της Χαλχίδος, και δη επί της μεσημβοινής πλευφάς του τοίχου του πεφιβόλου, είναι εντετοιχισμέναι πολλαί Εβραϊκαί επιγραφαί, επίσης προς το βόφειον μέφος της Συναγωγής χαμηλά, επί του τοίχου, κείται εντετοιχισμένη μακρά επιγραφή μνημονεύουσα ιατρού Εβραίου κατά την Ις' εκατονταετηρίδα, καθ' ά ανεκοίνωσε προφορικώς ημίν ο εν Χαλκίδι μακαφίτης λόγιος Ισραηλίτης Μποχώρ Φόρνης. Ετέρα επίσης μακρά επιγραφή κείται προ του σχολείου της Ιουδαϊκής κοινότητος, παρά την Συναγωγήν. Και εν τω ευρυχώρω δε νεκροταφείω της εν Χαλκίδι Ισραηλιτικής κοινότητος, επί τάφων, κείνται πολλαί παλαιαί επιγραφαί Εβραϊκαί. Η δημοσίευσις όλων αυτών ικανόν φως θα επέχεεν επί της ιστορίας της εν Χαλκίδι Ιουδαϊκής παροικίας.

Εν τω Μουσείω επίσης Χαλχίδος χείνται τέσσαρες Εβραϊχαί επιγραφαί. Μια χρησιμοποιείται ως βαθμίς της εξωτεριχής λιθίνης χλίμαχος της οιχίας Αλεξανδρή, εν τη οδώ Βώχου.

Εχ των εν τω μουσείω Χαλχίδος αποχειμένων Εβραϊκών επιγραφών μία εδημοσιεύθη υπό του χ. Χρ. Οιχονόμου εν τη του Μίλλες - Λάμπρου Ιστορία της Φραγχοκρατίας εν Ελλάδι (τομ. Α'. σελ. 116). Η επιγραφή αυτή είναι χαραγμένη επί χυβολίθου λευχού μαρμάρου, ορθογωνίου σχεδόν, παχέος, χανονιχώς τετμημένου, χαι δη επί της προσθίας όψεως. Της επιγραφής ταύτης 7 στίχοι είναι δυσανάγνωστοι εχ της φθοράς του χρόνου, τους δε επομένους αντεγράψαμεν, ως ηδυνήθη να διαχρίνη αυτούς ο μαχαρίτης Μποχώρ Φόρνης. Έχουσι δε ως εξής.

V

יישההש ודה בער בעל בא אר הובר הבים יישבר הוב אונגף פארבר ותמל הוב אונגף פארבר ותמל

#### Ειχών 6

Ο Σπ. Π. Λάμπρος παφέδωχε την επιγραφήν ταύτην εις ανάγνωσιν εις εβραϊστάς, τον εν Βενετία αρχιρραβίνον χ. Λέοντα Luzzato χαι τον εν Παρισίοις χ. Μωυσέα Schwab. Και ο Λάμπρος ομολογεί ότι, ένεχα της φθοράς

του χρόνου, οχτώ στίχοι είναι αφανείς και εν τοις λοιποίς δε υπάρχουσι πολλά τα αφανή και αμυδρά. Η επιγραφή είναι αναθηματιμή (votive), καθ' ας ανακοινώσεις έλαβεν ο Σπ. Λάμπρος. Και ο μεν Luzzato ανέγνω, καίπερ αγνοών πού ευρέθη αύτη, (Negro) ponte, οδε Schwab Εύριπος· ώστε πρόκειται περί της Χαλκίδος. Και εν τη μηνολογία συμφωνούσιν αμφότεροι οι ερμηνευταί αναγνόντες τον Εβραϊκόν μήνα Νισάν (=Απρίλιον), αλλά διαφωνούσιν ως προς το έτος. Η ορθοτέρα όμως ανάγνωσις του έτους είναι η του Luzzato, ην παρεδέχθη και ο Μποχώρ Φόρνης, ήτοι το καθ' ημάς έτος 1523".

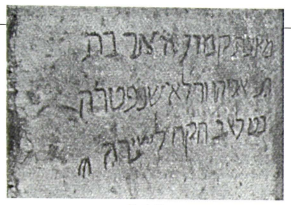
Ο Μποχώφ Φόρνης μοι έδωχε τας εξής πληφοφορίας περί της επιγραφής ταύτης. Ήτο, λέγει, εντετοιχισμένη εν τη αρχαία πύλη του φρουρίου Χαλχίδος, τη λεγομένη «Κάτω Πόρτα» έχειτο όμως ανεστραμμένη εν τη αψίδι της πύλης. Ο Τομ Τοβ Παριάντα, απεσταλμένος της εν Παρισίοις εδρευούσης τότε Παγχοσμίου Ισφαηλιτιχής Ενώσεως, επισχεφθείς την Χαλχίδα χατά Μάιον του 1887 (7ην του Σεβάν μηνός, εορτήν της Σαβουώθ, ήτοι Πεντηχοστής) απεχόμισε συν ταις άλλαις περί Εβραίων Χαλχίδος πληφοφορίαις χαι έχτυπον της εν λόγω επιγοαφής.

Κατεδαφίζομένου του φρουρίου κατά το 1890-1891, την επιγραφήν ταύτην παρέλαβεν η Ισραηλιτική Κοινότης Χαλκίδος και παρέδωκεν διά του Μποχώρ Φόρνη και του Συμαντού Σακή εις το Μουσείον Χαλκίδος. Η επιγραφή παλαιότερον ήτο μάλλον ευανάγνωστος, εγκαταλειφθείσα όμως εις το ύπαιθρον εφθάρη και ίσως συν τω χρόνω καταστραφή τελείως μνημείον μεσαιωνικόν τοιαύτης αξίας.

Εν τω 4ω στίχω της επιγραφής αναφέρεται ο μην Νισάν και το έτος 5086 από κτίσεως κόσμου διά της φράσεως: Γιαρέαχ και χόδες, Νισάν επς' (=5086 από κτίσεως κόσμου) συμπίπτον ακριβώς προ το έτος 1326 μ.Χ. Εν δε τω 6ω στίχω αναφέρεται η πόλις Αγριπόν, ήτις είναι η Χαλκίς. Η λέξις Αγριπόν αναφέρεται εις πάντα τα επίσημα κατά το παρελθόν και νυν έγγραφα και προικοσύμφωνα τα συντασσόμενα εν Χαλκίδι (διά των εβραϊκών φράσεων: «Σιανόν μονήμ ακάαλ καδός Αγριπόνγια ανικρά (ή και ανικραΐθ σπανίως) αγιώμ Χαλκίδα για)».

Κατά τον Μποχώο Φόρνην η εν τω Μουσείω Χαλχίδος αποχειμένη και εν τη Ιστορία της Φραγκοκρατίας εν Ελλάδι του Μίλλερ-Λάμπρου (τομ. Α΄. 1909 σ. 116) δημοσιευθείσα Εβραϊκή επιγραφή αναγινώσκεται ως εξής: Στίχ. 3 πενιμά, στιχ. 4 γκυ λιβριάθ βαυ πέε σενάθ Νισάν λεγιαρεάχ, στίχ. 5 χακάαλ πε; μονήμ σεάνου λεμιγιά, στιχ. 6 Αγριπόν ακόδες.

2. Στήλη εξ αρχαίου Ελληνικού μνημείου ειλημμένη, ορθογώνιος, λευκού μαρμάρου, αποκεκρουμένη από του μέσου και κάτω ολίγον αριστερά. Επ' αυτής ενεχαράχθη Εβραϊκή επιγραφή τρίστιχος. Κείται δε ως βαθμίς της εξωτερικής λιθίνης κλίμακος της οικίας Αλεξανδή (οδός Βώκου 3). Η στήλη έχει ύφος 1,22, πλάτος 0,41, πάχος



Ειχών 7

0,17 γραμ. ύψος 0,03. Φέρει δύο τόρμους άνω και κάτω αρχαίους.

«Επιτύμβιος της Εσθήο θυγατοός Ελγιάσου (=Ηλιού) Βοίλα (ή Βοέλα) αποβιωσάσης την 29ην (ή 9ην) Αβ, 5108 (=ΕΡΗ') από κτίσεως κόσμου (λιτσεοά)<sup>39</sup>.

Κατά την μετάφοασιν, το έτος αντιστοιχεί προς το 1349 μ.Χ. Ώστε η επιγοαφή είναι 584 ετών, αρχούντως αρχαία.

3. Ετέρα πλαξ λευχού μαρμάρου, ορθογώνιος, αποχεκρουμένη ολίγον κατά την αριστεράν γωνίαν. Φέρει τε-



Ειχών 8

τράστιχον Εβοαΐκήν επιγοαφήν και αύξοντα αριθμόν ευρετηρίου Μουσείου Χαλκίδος 321.

Μετάφοασιν της επιγοαφής ταύτης δεν έχομεν. Η μεταγοαφή όμως είναι πιστή.

- 4. Στήλη μαχρά, μέλανος πωρίνου λίθου, ορθογώνιος και ακατέργαστος, κειμένη εν τω Μουσείω Χαλκίδος υπ. αρ. ευρετηρίου 319. Φέρει εξ στίχους γραμμάτων ευμεγέθων, ων το μείζον ύψος είναι 0,05 -0,06.
- 5. Εν τη δευτέφα παφαλιαχή οδώ είναι εντετοιχισμένον τεμάχιον λευχού μαφμάφου παφά τι αφτοποιείον, αποκεκφουμένον κατά την δεξιάν και άνω αφιστεφάν γωνίαν, έχον επιπεδόγλυφον διακόσμησιν. Εν αυτώ υπάφχει κύκλος διά τεθλασμένης γφαμμής, όστις πεφιβάλλει έτεφον κύκλον τεμνόμενον εις εξ ημικύκλια ούτος δε πάλιν πεφιβάλλει πολύγωνον εξάγωνον εντός δε του πολυγώνου κείται το Ιουδαϊκόν σύμβολον, η λεγομένη πεντάλφα ή εξάλφα, ήτοι δύο τφίγωνα ανεστφαμμένα αντιθέτως και επιτεθειμένα το εν επί του άλλου. Οι Ιουδαίοι λέγουσιν ότι τούτο συμβολίζει

הנה צירזמצב -קכור תת שצהות זכנ חמדהבחורות חידה סוירה לפנאמדהאצדר שטבטיא'בניטום זרל פרי ילט נפטרת בעט מזהשלס רור

#### Ειχών 9

την ασπίδα του Δαυίδ, άλλοι δε διισχυρίζονται ότι συμβολίζει το αγαθόν και πονηρόν πνεύμα, το φως και το σκότος. Όπως και αν έχη το πράγμα, το σύμβολον τούτο είναι το διακριτικόν θρησκευτικόν σύμβολον των Ιουδαίων τιθέμενον εις τας Συναγωγάς, τας σφραγίδας κ.λπ.

Η φέρουσα δε το σύμβολον τούτο πλαξ, κατά τον Μποχώρ Φόρνην, θα έκετο εντετοιχισμένη εν μεσαιωνική τινι Συναγωγή της Χαλκίδος.



Ειχών 10

#### Σημειώσεις

- 1. Λουκ. Β', 1 Πράξ. Ις', 12 40.
- 2. Πράξ. ΙΖ', 1 10.
- 3. Πράξ. ΙΖ', 14 15 και εξ.
- 4. Πράξ. ΙΗ', 1.
- 5. Pωμ. Ις', 11.
- 6. Th. Homolle, Bulletin de Corresp. Hellen XXI, 1897, σ. 152 και εξ. και Ν. Ι. Γιαννοπούλου. Η Υπάτη κατά την αρχαιότητα, εν τη Αρμονία, τομ. Α΄, σ. 637 638. Πρβλ και του αυτού, Δελτίον Ιστ. και Εθνολ. Εταιρ. τόμ. Ζ΄. 1917, σ. 411 και εξ.
- Η Εκκλησία εορτάζει την μνήμην αυτού τη 28 Μαρτίου (ιδέ Μηναίον Μαρτ. 28). Πρβλ. Ζωσ. Εσφιγμενίτου «Προμηθεύς» Ε', σ. 406.
- Πβ. Ν. Ι. Γιαννόπουλον εν Επετηρίδι του Φιλ. Συλλόγ.
   «Παρνασσού», τόμ. 1, 1902 σ. 248 (αρ. 2 3). Πρβλ. και Δελτίον Ιστ. και Εθνολ. Εταιρ. τομ. Ζ', 1917 σ. 453 457 αρ. 9 11α.
- 9. Γ. Λαμπάχη, Κατάλ. Χριστ. Αρχαιολ. Μουσείου, 1906, αριθ. 5178 σελ. 68, ειχ. 9.

- Inscriptiones Graecae, τόμ. ΙΧ, μέρος 2ον αριθ. 985, μέχρι του αριθ. 990.
- 11. Πρβλ. Ν. Γεωργιάδου, Θεσσαλία, 1880, σ. 243. Ν. Ι. Γιαννοπούλου, Φθιωτιχά, 1891, σ. 13. Μίλλες Λάμπρου, Ιστρ. Φραγχοχρατίας εν Ελλάδι, τόμ. Α΄, σ. 13. Ν. Ι. Γιαννοπούλου, Η Μεσαιων. Φθιώτις χ.λπ., Δελτίον Ιστ. χαι Εθνολ. Εταιρ. τόμ. Η΄, σ. 39.
- 12. Σπ. Π. Λάμποου, Λόγοι και αναμνήσεις εκ του Βορφά, εν Αθήναις 1909, σελ. 149. Ο κ. Φαίδων Κουκουλές εν επιστολή αυτού ευμενώς μοι ανακοινώσατο προ πολλού ότι διατοιβήν περί Εβραίων εν Κρήτη επί Ενετοκρατίας εδημοσίευσεν ο Στ. Ξανθουδίδης εν τη Κρητική Στοά του 1909 και ο κ. Ν. Βέης περί Εβραίων του Μυστρά εν τω Νουμά, (τόμ. 3 αρ. 166) ας αγνοούμεν. Πβ. νυν και Α. Ανδρεάδου, Οι Εβραίοι εν τω Βυζαντινώ κράτει εν Επετηρίδι Εταιρ. Βυζ. Σπουδών τόμ. ς' σ. 23 κεξ. Ημείς θα περιορισθώμεν μόνον εν τη ανατολ. Στερεά Ελλάδι και Ευβοία.
- 13. Η ιουδαϊκή Συναγωγή και συνοικία εν Λαφίση κείνται από του κέντφου της πλατείας μέχρι του Πηνειού κατά το ΒΔ τμήμα της πόλεως. Από των αρχών της ΙΕ' εκατοντ. και εξής η Ισφαηλιτική και Τουρκική συνοικία Λαφίσης ουδεμίαν υπέστησαν βλάβην, επομένως δέον να υπάφχωσιν έγγραφα παλαιά εν τη Ισφαηλητική Κοινότητι Λαφίσης.
- 14. Εδημοσιεύθη το πρώτον υπό Α΄ Σπυριδάχι, Δελτίον της εν Αλμυρώ Φιλαρχ. Εταιρ. «Όθουος», τεύχ. Δ΄, 1901, σ. 37, αρ. 2 Πρβλ. και Ν. Ι. Γιαννοπούλου Byzantinische Zeitschrift, τόμ. ΧΧΙ, 1912, σ. 160, αρ. 15 Περί δε της Επταφώτου Λυχνίας ιδέ Garucci, Cimeterio ebreo de vigna Randanini και Ν. Βέη, Αρχ. Εφημ. 1911, σ. 105.
- Πβ Ν. Ι. Γιαννόπουλον εν Byzant, Zeitschr. XXI, 1912, σ. 155, αρ. 6.
- N. I. Γιαννόπουλος εν Byzant Neugriech. Jahbücher τομ.
   I, 3 4, σελ. 386, αριθ. 1.
- 17. Εν τη πρώτη δημοσιεύσει της επιγραφής ταύτης, ένθ' ανωτέρω (σημ. 2) εξελάβομεν αυτήν ως παλαιοχριστιανικήν, νεωτέρα όμως εξέτασις αυτής έπεισεν ημάς ότι η δευτέρα μονογραμματικώς εκφερομένη λέξις PAB δέον να συμπληρωθή εις PAB[BINOC]. Ο κ. Γ. Σωτηρίου εν τω έργω του αι Χριστιανικαί Θήβαι της Θεσσαλίας κατά τας εν Νέα Αγχιάλω ανασκαφάς, σ. 22.24 φρονεί ότι η πλίνθος εχρησίμευεν ως σήμα εργοστασίου, και τα επ' αυτής γράμματα επομένως είναι δηλωτικά του εργοστασίου τούτου.
- Μίλλες Λάμποου, Ιστος. Φραγχοχο, εν Ελλάδι τομ. Α΄, σ. 13
- 19. Μίλλες Λάμπρου, Ένθ' αν. σ. 13.
- 20. Ιω. Βορτσέλα, Φθιώτις, Αθήναι 1907, σ. 266, σημ. β΄.
- 21. Ο Βενιαμίν μνημονεύει πρώτον την Ραβέννικαν, είτα το Ζητούνιον και τρίτον το Γαρδίκιον. Εν Θεσσαλία υπάφχει τοπωνυμία Ρεβέννια, ήτοι η λοφώδης χώρα της Θεσσαλίας η χωρίζουσα τας πεδιάδας Φαρσάλων και Καφδίτσης από της πεδιάδος Λαρίσης.
- Archer, Itineraire de Benjamin de Toudèle, p. 248. I. Βοςτσέλα, Φθιώτις η προς νότον και Όθουος, Αθήναι 1907, σελ. 265 266.
- Πρβλ. Karl Hopf, VI, 163, Κ. Παπαρηγοπούλου, Ιστ. του Ελλ. Έθνους, τόμ. Δ΄ σελ. 600, 605, εκδ. α΄. Ν. Γιαννο-

- πούλου, Φθιωτιχά, Αθ. 1891, σ. 55 56. Του αυτού, Οι δύο Μεσαιωνιχοί Αλμυφοί και ο νυν εν Επετηφίδη Φιλ. Συλλ. Παφνασσού τομ. Η', 1904. Του αυτού, η Μεσαιωνιχή Φθιώτις και τα εν αυτή μνημεία, Δελτίον της Ιστ. και Εθνολ. Εταιο. τόμ. Η', 1992, σελ. 38 και εξής.
- 24. Ν. Γεωργιάδου, Θεσσαλία, 1880, σ. 121 και 337 Μίλλες Λάμπρου, Ιστος. Φραγκοκς. εν Ελλάδι, τόμ. Α΄, σ. 13 και εξής. Η ποφεία του Βενιαμίν είναι 4 5 ωρών εκάστην ημέραν διότι εκ Ραβεννίκης μιας ημέρας ποφείαν διήνυσεν εις Ζητούνιον εντεύθεν μετά διήμερον ποφείαν έφθασεν εις Γαρδίκιον και εκ Γαρδικίου μετά διήμερον ποφείαν έφθασεν εις Αλμυρόν. Γνωρίζομεν δε ότι το Γαρδίκιον απέχει του Αλμυρού 6 7 ώρας επίσης εκ Ζητουνίου (Λαμίας) απέχει 8 ώρας. Αι ποφείαι αύται δύνανται να διανυθώσιν εν μια ημέρα αλλ' ο Βενιαμίν εβάδιζε 4 5 ώρας την ημέραν.
- 25. Η ανωτέρω παφατεθείσα υπ' αφ. 2 επιτύμβιος Εβφαϊχή επιγφαφή του Μουσείου Αλμυφού πφοέφχεται αναμφιβόλως εχ Τσεγγελίου, όπου ήτο ο μεσαιωνικός Αλμυφός, διότι ευφέθη εν τινι οιχία εν Αλμυφώ υφ' ημών, δεν μετηνέχθη δε εχ Φθιωτίδων Θηβών διά την μαχφυνήν απόστασιν.
- Μίλλερ Λάμπρου, Ιστορ. της Φραγχορχ. εν Ελλάδι, τόμ. Α' σελ. 13.
- Πβ. Ανδφέαν Σκιάν εν Αρχαιολογική Εφημεφίδι 1917, 163 - 165.
- Πρβλ. Harnack, Mission und Aus breit des Chistianismus, τ΄ ομ. 1, 337 και εξής. Παρά Σκιά, ένθ' ανωτέρω.
- Πβ. Lolling Καστριώτην εν Αρχαιολ. Εφημ. 1899, σελ.
   59.
- Το προιποσύμφωνον τούτο έδειξεν ημίν μετ' άλλων εγγράφων εν Χαλπίδι τω 1924.
- Μίλλες Λάμπρου, Ιστος. Φραγχοχρατίας εν Ελλάδι, τόμ. Α', 13.
- 32. Μίλλες Λάμπρου, Ένθ. αν.
- 33. Μίλλες Λάμπρου, Εθν' αν. σελ. 135.
- Μίλλες Λάμπρου, Ιστορία της Φραγκοκς. εν Ελλάδι, τομ. Α' σ. 13.
- 35. Μίλλες-Λάμπρου, Ενθ. αν. τόμ. Α' σ. 298 και 340.
- 36. Αυτόθι, τόμ. Β' σ. 47.
- Σπ. Π. Λάμπρου, Λόγοι και άρθρα εκ Βορρά, Αθήναι 1909, σ. 150-152.
- Ο Μποχώφ Φόρνης έγραψε περί της επιγραφής ταύτης εν τη Ισραηλιτική Επιθεωρήσει Αθηνών, έτος Α΄. Φυλλάδιον 7-8 (Σβρίου - Νβρίου 1912).
- 39. Η μετάφρασις εγένετο υπό του Μποχώρ Φόρνη.

[Ο Νιχόλαος Ι. Γιαννόπουλος (1869-1945) υπήςξε σπουδαίος αρχαιολόγος, παρ' ότι είχε τη «συμβατιχή» ιδιότητα του χτηματία. Ασχολήθηκε χυρίως με την τεχμηρίωση της ιστορίας της περιοχής του Αλμυρού και ολόχληρης της Θεσσαλίας. Η δημοσιευόμενη μελέτη του είναι ανατύπωση από τον Ζ' τόμο της επετηρίδος της Εταιρείας Βυζαντινών Σπουδών (Εν Αθήναις, Τυπογραφείον «Εστία», 1930). Η ευγενής ανακοίνωση του χειμένου έγινε από τον χ. Βικτ. Κοντονάτσιο - Βόλος).



Η παλαιά εβοαϊκή συνοικία, σήμερα Πλατεία Εβοαίων Μαρτύρων.

### Η επιστοοφή των Εβοαίων της Ρόδου

- Από τα χιτλεοικά στοατόπεδα

Στην έχθεση του διοιχητή Α.S.Parker περί των πεπραγμένων της Βρετανιχής Στρατιωτιχής Διοιχήσεως Δωδεχανήσου (1/1/1946-31/12/1946) περιλαμβάνονται τα παραχάτω σχετιχά με την επανεγχατάσταση των Εβραίων της Ρόδου, που επέστρεψαν από τα χιτλεριχά στρατόπεδα. Η έχθεση περιλαμβάνεται στην έχδοση του Υπουργείου Εξωτεριχών χαι του Πανεπιστημίου Αθηνών «Δωδεχάνησος-Η μαχρά πορεία προς την ενσωμάτωση», Αθήνα 1996, σελ. 273:

Στις αρχές του 1946 είχε δημιουργηθεί κάποιο πρόβλημα με τα άτομα που έπρεπε να μετακινηθούν από τον τόπο διαμονής τους διότι επρόκειτο να γίνουν κάποιες αλλαγές. Τα θέματα που αφορούν τα Δωδεκάνησα είναι τα κάτωθι:

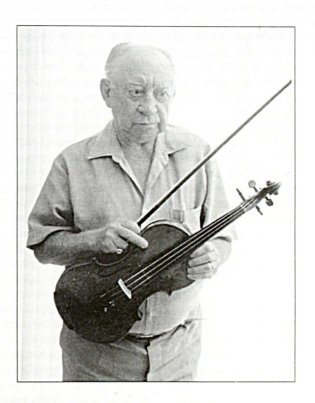
- α) Η επιστορφή των εναπομείναντων Εβοαίων στη Ρόδο.
- β) Η επιστοοφή των Ελλήνων, οι οποίοι τα είχαν εγκαταλείψει κατά την διάφκεια του Πολέμου, στα νησιά της Δωδεκανήσου.
- γ) Η επανεγκατάσταση των Ιταλών στην πατοίδα τους, οι οποίοι δεν μπορούσαν να παραμείνουν στα Δωδεκάνησα μετά την πτώση της Ιταλικής Αυτοκρατορίας.

Κατά τη διάφχεια του 1945 έγιναν αφχετές ενέφγειες για το δεύτεφο και το τφίτο θέμα. Στα τέλη του 1945, 17.765 πφόσφυγες από τα Δωδεκάνησα, οι οποίοι είχαν εγκατασταθεί σε διάφοφες χώφες της Μεσογείου, επέστφεψαν και αφομοιώθηκαν, ενώ αντίθετα 595 Ιταλοί αξιωματικοί και οι οικογένειές τους έφυγαν για την Ιταλία. Στην Ρόδο δεν επέστφεψε κανένας Εβφαίος. Η κοινότητα της Ρόδου αποτελείτο, μέχρι το 1944, από 1.700 άτομα τα οποία στην Κατοχή υπόκεινταν σε άδικους νόμους, χωφίς αυτό να σημαίνει ότι τους μεταχειφίζονταν άσχημα. Όταν οι Γεφμανοί κατέλαβαν τα νησιά άσχισαν να χρησιμοποιούνται οι ναζιστικές μέθο-

δοι εξόντωσης. Τον Απρίλιο του 1944 τα μέλη της Εβοαϊκής Κοινότητας Ρόδου, εκτός από 40 άτομα που είχαν τουρχικό διαβατήριο, στάλθηκαν σε στρατόπεδο στην Αθήνα, έπειτα στη Θεσσαλονίκη και κατέληξαν στο Αουσβίτς όπου θανατώθηκαν οι περισσότεροι σε θαλάμους αερίων. Είναι γνωστό ότι στη Θεσσαλονίκη πήγαν αρχικά 1.659 άτομα από τα οποία μόνο 303 ανακαλύφθηκε ότι επέζησαν. Στο τέλος του 1945, 250 άτομα πήγαν στη Ρώμη, 38 ζήτησαν να επαναπατοιστούν στα Δωδεκάνησα και οι υπόλοιποι προτίμησαν να πάνε σε συγγενείς τους σε διάφορα μέρη του κόσμου. Κατά τον Φεβοουάριο ζήτησαν να επιστρέψουν στα Δωδεκάνησα και άλλα 22 άτομα. Από το σύνολο των 60 ατόμων που θέλησαν να γυρίσουν στα Δωδεκάνησα τα 55 πήγαν στην Ρόδο. Η άφιξη τους στο νησί έγινε τμηματικά ως εξής: 14 άτομα έφθασαν στις 20 Μαΐου, 7 στις 3 Ιουνίου, 4 στις 4 Ιουλίου, 2 στις 8 Ιουλίου, 9 στις 17 Αυγούστου και 3 τον Σεπτέμβοιο. Κατά την άφιξή τους στο νησί φάνηκε ότι η φυσική τους κατάσταση ήταν σχετικά καλή, παρ' όλα αυτά ήταν εμφανή τα σημάδιά των κακουχιών αλλά και των σοβαρών πνευματικών καταπονήσεων που είχαν υποστεί. Ποόσφατη έκθεση του Ποοέδοου της Εβοαϊκής Κοινότητας Ρόδου αναφέρει ότι όλοι συνέρχονται από τα σημάδια που τους άφησαν οι ναζιστικές θηριωδίες.

## ΙΑΚΩΒΟΣ ΣΤΡΟΥΜΣΑ:

### Ο Βιολιστής του Άουσβιτς



Ο Ιάχωβος Στοούμσα παίζει βιολί από τα μιχρά του χρόνια στη Θεσσαλονίκη, από τότε που πήγαινε στο Ωδείο Γραιχού. Και ίσως το βιολί ήταν εκείνο που του έσωσε τη ζωή, καθώς μόλις έφθασε στο στρατόπεδο του Μπιρχενάου, τον Μάιο του 1943, τον διάλεξαν και τον κατέταξαν σαν «πρώτο βιολί» στην ορχήστρα του στρατοπέδου.

«Τι ήταν η δουλειά μας; Κάθε ποωί, ενώ κάθε κομάντο άρχιζε να οργανώνει τη δουλειά της ημέρας, εμείς, οι μουσιχοί της ορχήστοας έπρεπε να τρέξουμε για να πάρουμε τα όργανά μας και να ανεβούμε στη σκηνή, η οποία βρισκόταν στην κύρια είσοδο του στρατοπέδου. Μόλις ακουγόταν το σφύριγμα, η ορχήστρα άρχιζε να παίζει, ενώ οι αιχμάλωτοι ξεκινούσαν την πορεία τους. Ακουγόταν μια κραυγή: «Μυτζει» και οι πρώτοι εκατό όμηροι της φάλαγγας χαιρετούσαν βγάζοντας τον μπερέ τους».

Είναι περίπου είχοσι χρόνια που ο Ιάχωβος Στρούμσα θεωρεί ως ιερή αποστολή του να δίνει την μαρτυρία του για το Ολοχαύτωμα. Για πολλά χρόνια συνεργάστηκε θελοντικά με το Ίδουμα Έρευν για το Ολοκαύτωμα Γιαντ Βασέ της Ιερουσαλήμ, και συχνά κάν ομιλίες σε πανεπιστήμια, ινστιτο τα και γενικά σε ομάδες νέων σ Ισραήλ και το εξωτερικό.

#### Αναμνήσεις από τη Θεσσαλονίκη

Ο Ιάχωβος Στρούμσα θυμάτ με νοσταλγία την προπολεμι Θεσσαλονίκη: «Η Εβραϊκή Κοιν τητα της Θεσσαλονίκης, η οποία νομαζόταν «μικρό Ισραήλ στη Δι σπορά», αποτελείτο από περίπ 70.000 άτομα και διέθετε θρησια τικά σχολεία, Συλλόγους, Ραβ νους, Ιδούματα παιδείας, φιλανθοωπικά κ.α. Ήταν μια εβοαϊκή, παραδοσιακή και βαθιά θοησκευτική, Κοινότητα στην ψυχή της, και συγχρόνως κοσμοπολίτικη ως προς την κοινωνική ζωή της και τις σχέσεις της με το εξωτερικό περιβάλλον».

Ο Ιάχωβος Στοούμσα όταν τελείωσε το γαλλικό γυμνάσιο της Θεσσαλονίκης έφυγε για την Γαλλία για να σπουδάσει μηχανολογία. Όταν γύρισε στην Ελλάδα με το δίπλωμα του ηλεκτοολόγου μηχανικού, όλη η οικογένειά του τον περίμενε στη Θεσσαλονίκη. Ήταν η τελευταία φορά που τον περίμενε κάποιος... όταν θα ξαναγυρίσει το 1945 από τα στρατόπεδα κανείς δεν θα τον περιμένει πουθενά: όλοι οι δικοί του, εκτός από τη νεώτερη αδελφή του, θα έχουν εξοντωθεί.

«Το πρόγοαμμα της καταστορφής του εβοαϊσμού της Θεσσαλονίκης αρχίζει στις 11 Ιουλίου 1942, όταν φθάνει στην πόλη η Επιτροπή Ρόζενμπεργκ, με επικεφαλής δύο SS, τους Dieter Wiszlieeny και Alois Bruner, τους δύο περίφημους βοηθούς του Αϊχμαν. Οι νόμοι της Νυρεμβέργης εφαρμόζονται σκληρά στη Θεσσαλονίκη: απαγορεύσεις τηλεφώνου, κατασχέσεις ραδιοφώνων, απαγόρευση χρησιμοποίησης των μέσων κυκλοφορίας, απαγόρευση της κυκλοφορίας από τις 6 το απόγευμα μέχρι τις 6 το πρωί, υποχρεωτικό το να φέρουν οι Εβραίοι στο πέτο τους το Άστρο του Δαυίδ κ.λπ.».

«Την ίδια ημέρα οι ελληνικές εφημερίδες ειδοποιούν τους Εβραίους (άνδρες από 16 εως 45 ετών) να παρουσιαστούν το Σάββατο 11 Ιουλίου του 1942 στην πλατεία Ελευθερίας στις 9 το πρωί. Περισσότεροι από 9.000 άνδρες, μεταξύ των οποίων ο αδελφός μου και εγώ, παρουσιάστηκαν σε εκείνη την πρόσκληση. Εκεί ακούγονταν φωνές ... Μερικοί νέοι υποχρεώθηκαν να κάνουν ορισμένες εξευτελιστικές, γυμναστικές ασκήσεις ενώ όλα τα παράθυρα γύρω από την πλατεία ήταν γεμάτα από κόσμο που παρακολουθούσαν το θέσμα. Μερικοί έπεφταν κάτω θύματα των κακουχιών και του ήλιου. Οι Γερμανοί έριχναν κρύο νερό στα πρόσωπά τους για να σηκωθούν και να συνεχίσουν.

Οι Εβραίοι έπρεπε να ξαναπαρουσιαστούν μετά από δύο ημέρες. Ο αδελφός μου Guy κι εγώ αποφασίσαμε να μην πάμε σ' αυτή τη δεύτερη πρόσκληση. Κάναμε καλά, διότι εκείνη την ημέρα, πήραν ένα μεγάλο αριθμό Εβραίων και τους έστειλαν σε διάφορα μέρη της Ελλάδος, σε καταναγκαστικά έργα. Πολλοί από εκείνους δεν γύρισαν ποτέ πίσω, έπεσαν θύματα της κακής υγιεινής, των δύσκολων συνθηκών εργασίας και της έλλειψης ιατρικής περίθαλψης. Η Ισραηλιτική Κοινότητα τότε αναγκάστηκε να πληρώσει ένα αστρονομικό ποσό (ένα δισεκατομμύριο δραχμές) για να αντικατασταθούν οι Εβραίοι με άλλους εξειδικευμένους εργάτες, χωρίς βέβαια αποτέλεσμα.

Σχεπτόμουν ότι ο σχοπός των Γερμανών ήταν αφ'

ενός να τρομοχρατήσουν τους Εβραίους, παίρνοντας τους άνδρες σε αναγκαστικά έργα και αφ' ετέρου να καταστρέψουν την Κοινότητα υποχρεώνοντάς την να πληρώσει πολλά χρήματα για την απελευθέρωσή τους. Αλλά κανείς δεν τολμούσε να σκεφθεί ότι όλα αυτά ήταν μόνον η αρχή για ένα μεγαλύτερο κακό.

Την ίδια εποχή οι Γερμανοί βεβήλωσαν και κατέστοεψαν το ιστορικό εβραϊκό κοιμητήριο της Θεσσαλονίκης, του οποίου η χρονολογία ίδουσης ανερχόταν στον 15ο αιώνα. Τον Φεβρουάριο του 1943 δημιουργήθηκε το Γκέτο στην περιοχή Βαρώνου Χιρς, στο μέοος όπου βοισκόταν μια εβοαϊκή συνοικία απέναντι από τον χεντρικό σιδηροδρομικό σταθμό. Την Κυριαχή 14 Μαρτίου 1943, οι γερμανικές Αρχές διέταξαν τον Αοχιφαββίνο Κόφετς να καλέσει στη Συναγωγή όλους τους κατοίκους του Γκέτο και να τους ανακοινώσει ότι σύντομα θα αναχωρήσουν για την Κραχοβία. Η συγκέντρωση έγινε στις 11 π.μ. Όλοι ήταν παρόντες. Ο Αρχιραββίνος αναχοινώνει ότι η μεγάλη Κοινότητα της Κοαχοβίας θα μας δεχθεί σαν αδέλφια: «Καθένας από εσάς θα βρει εργασία σύμφωνα με τις επιθυμίες του και σύμφωνα με την πείρα του». Πολλοί ξέσπασαν σε κλάματα. Η σκηνή ήταν ανυπόφορη. Κανείς δεν ήλπιζε πια τίποτα. «Ο ουρανός είναι κουφός στις προσευχές», γράφει ο Μιχαήλ Μόλχο στο In Memoriam. Η Κοινότητα ετοιμάζεται για το μεγάλο ταξίδι στην Κραχοβία. Δίνουν και ένα τσεκ, υπογεγραμμένο από την Γκεστάπο, αξίας 600 σλότι, το οποίο έποεπε να πληρωθεί σε δραχμές. Η τραγιχωμωδία συνεχίζεται ως την τελευταία στιγμή!...

Οι εχτοπίσεις συνεχίζονταν: χάθε δύο - τρεις ημέρες 3.000 άτομα... Εμείς που ζούσαμε στην άλλη άχρη της πόλης είχαμε δεχθεί την ιδέα ότι θα ερχόταν και η σειζά μας που θα πηγαίναμε να ενωθούμε με τα αδέλφια μας της Πολωνίας! Η Θεσσαλονίκη δεν είχε την παραμιχρή ιδέα για το τι γινόταν στη Βόρεια Ευρώπη και βέβαια χανείς δεν ήξερε ότι εχείνη την εποχή η Κραχοβία ήταν «Judenrein» (άδεια από Εβραίους)».

#### Ζωή και θάνατος στα στρατόπεδα

Οι εκτοπίσεις συνεχίζονται και τον Μάιο του 1943. Η οικογένεια του Ιακώβου Στρούμσα ήταν μεταξύ των τελευταίων που έφυγαν. «... Όταν φτάσαμε στο Μπίφκενάου δεν καταλάβαινα που βρισκόμουν. Ήμουν ζαλισμένος από τις φωνές, ξαφνιασμένος από το πρωινό κρύο (ήταν νύχτα ακόμα), θαμπωμένος από τα φώτα, με χώρισαν από τη γυναίκα μου, η οποία τότε ήταν έγκυος οκτώ μηνών. Ακόμη θυμάμαι πως, ενώ περπατούσα σαν τρελός ανάμεσα από τις σιδηροδρομικές γραμμές, μας διέταξαν να χωρισθούμε οι νέοι από τους γέρους και πως αγκάλιασα τον πατέρα μου για τελευταία φορά, χωρίς να ξέρω ότι ήταν πράγματι η τελευταία. Σε μια άκρη ήταν σταθμευμένα φορτηγά με

το σήμα του Εουθοού Σταυοού. Για μια στιγμή σκέφτηκα ότι ποοορίζονταν για τη μεταφορά των ηλικιωμένων και των γυναικών, ενώ εμείς οι νέοι θα μπορούσαμε να βαδίσουμε. Τίποτα το τόσο τρομερό... Οι Γερμανοί σκέφτονται για όλα!...»

Η θέση του ως μουσιχού στην ορχήστρα τον βοήθησε να επιβιώσει, τουλάχιστον τον πρώτο καιρό. Αργότερα ο Ιακ. Στρούμσας μεταφέρθηκε στο Άουσβιτς: «εκεί με έστελναν σε δουλειές τόσο βαριές που φοβόμουν πως δεν μπορούσα να επιβιώσω, μου φαινόταν πως έχανα τις δυνάμεις μου».

«... Μια ημέρα είδα έναν ψηλό αξιωματικό των SS να με δείχνει από μακριά (αργότερα έμαθα ότι επρόκειτο για έναν μηχανικό, συνταγματάρχη των SS). Ενστικτωδώς έτρεξα μπροστά του και του είπα στα γερμανικά: «Είμαι διπλωματούχος μηχανικός και θα ήθελα μια δουλειά που να αρμόζει στην τεχνική μου ειδικότητα».

Εχείνη τη στιγμή νόμιζα ότι θα με σχότωνε επί τόπου για να με τιμωρήσει για την τόλμη που είχα να παρουσιαστώ μπροστά του. Με έβρισε άγρια χαι μετά με ρώτησε με περισσότερη ηρεμία αν είμαι πράγματι διπλωματούχος μηχανιχός. Απάντησα χαταφατιχά χαι ο βοηθός του με διέταξε να πλυθώ χαι να παρουσιαστώ στο γραφείο του σε δεχαπέντε λεπτά. Η χαιγούργια μου θέση ως μηχανιχός στο εργοστάσιο μου επέτρεψε να σώσω χαι πολλούς άλλους που τους έπαιρνα μαζί μου να εργαστούν χι έτσι απέφευγαν την εργασία στους δρόμους όπου χινδύνευαν να πεθάνουν από την χαχομεταχείριση.

Στις 18 Ιανουαφίου 1945 ήταν «η ποφεία του θανάτου»:

Ήταν 6 το απόγευμα όταν βγήχαμε από το Άουσβιτς. Είχε νυχτώσει και δεν ήμασταν εφοδιασμένοι για να βαδίσουμε στο χούο χαι στο χιόνι. Οι SS που μας φοουφούσαν και από τις δύο μεριές του δρόμου ήταν ντυμένοι ζεστά. Οι διαταγές αχούγονταν απ' όλες τις μεριές «Schnell, schneller». Έπρεπε σχεδόν να τρέχουμε. Και πότε πότε ακούγαμε έναν πυροβολισμό. Όποιος είχε την ατυχία να σταματήσει, έστω και για μια στιγμή, σκοτωνόνταν χωρίς λύπη. Στα δεξιά μου χρατούσα από το χέρι το σύντροφό μου και δεν τον άφηνα. Ξαφνικά ακούσαμε έναν πυροβολισμό αχριβώς πίσω μας. Ο σύντοοφός μου μου λέει στα ισπανικά «No te aboltes» (μη γυρίσεις). Με εχείνες τις συνθήχες έπρεπε ή να βαδίσουμε ή να πεθάνουμε. Αυτή η πορεία μας οδήγησε στο στρατόπεδο Μαουτχάουζεν.

...Φυλαχισμένος στο Μαουτχάουζεν πέρασαν μερικοί μήνες μέχρι την απελευθέρωση. Όποιος με ρωτάει σήμερα πώς μπόρεσα να αντέζω τέτοιες δύσχολες συνθήχες, απαντάω «Δεν ξέρω, δεν θυμάμαι πια».

Ο Ιαχ. Στρούμσα απελευθερώθηκε από τους Αμερι-

κανούς στις 8 Μαΐου 1945. Μετά την απελευθέρωση για τον Ιάκωβο Στρούμσα - όπως και για το 96% των Εβραίων της Θεσσαλονίκης - δεν υπήρχε κανείς πια στη Θεσσαλονίκη να τον περιμένει. Συνέχισε τις σπουδές του στο Παρίσι και βρήκε στη συμπλήρωση των επαγγελματικών ικανοτήτων του τη μόνη διέξοδο στους εφιάλτες που τον κυνηγούσαν μέρα-νύχτα.

Ο Ιαχ. Στρούμσας ξαναπαντρεύτηχε μετά τον Πό λεμο, απέχτησε τρία παιδιά χαι σήμερα ζει στο Ισραή έχοντας αφιερώσει τη ζωή του στη διδαχή της νέας γε νιάς, ώστε να μην ξανασυμβούν στην ιστορία του αν θρώπου άλλα Ολοχαυτώματα.

#### «Ο βιολιστής του Άουσβιτς»

(Στον Ζακ-Ιακώβ Στρούμσα, εκ Θεσσαλονίκης) Του Μωσέ Λίβα

Με τίτλο «Ο βιολιστής του Άουσβιτς», σε ποιητι κή συλλογή του Ισραηλινού ποιητή - πρεσβευτή κ Μωσέ Λίβα δημοσιεύεται το παρακάτω ποίημα α φιερωμένο στην τραγική εμπειρία από τα στρατόπεδα συγκεντρώσεως του Ιακ. Στρούμσα. Το ποίημα έχει μεταφραστεί σε οκτώ γλώσσες και στα ελληνικά από την κα Ρένα Μόλχο.

Κάθε ποωί
Αχόμα χι' όταν συμβαίνει
να μην είχα εφιάλτες
Όταν ο χούος ιδοώτας
δεν μ' έχει ξυπνήσει
Όταν δε σηχώνομαι
με τρόμο
Απειλημένος από τα SS
Κάθε ποωί

Αναφωτιέμαι Πού θα πάω σήμεφα; Ντύνομαι, πίνω το τσάι Ανάβω τη μηχανή Και ξεχινώ Για πού;

Η μηχανή μουγχοίζει Το τοπίο αλλάζει Ο σηματοδότης, η λεωφόρος Η ανηφοριά του λόφου, στο βουνό Η ανοιχτή πύλη, Κάθε πρωί ΥΑD VASHEM Μουσείο του Ολοχαυτώματος. Το ίδιο βουητό οι ίδιες φωνές οι ίδιες νότες η ίδια μελωδία Το εμβατήφιο Καίγεται ο λαός στις φλόγες η μελωδία οδηγεί το αυτοχίνητό μου με παφασύφει όπως ο μαγνήτης όπως ένα ατσάλινο χαλώδιο όπως μια αλυσίδα στον τφοχό στο ΥΑD VASHEM.

Η αιώνια φλόγα στο βωμό της μνήμης Κεριά, Αίθουσα ονομάτων Φωτογραφίες, εικόνες, μάτια, δόντια χουσά ξεριζωμένα, μαλλιά, οι θάλαμοι αερίων, οι φούρνοι, τα κρεματόρια Και οι Εβραίοι σε ριγωτές στολές σπρώχνοντας πτώματα Γυμνές γυναίκες, που προσπαθούν να σκεπάσουν τη γύμνια τους στην άκρη του λάκκου. Λείπουν μόνο η οσμή, ο καπνός και οι μελωδίες.

Τι σημαίνει ο θόουβος; ο ουθμός των βημάτων; «LINKS», αριστερά, μαρς το μαστίγιο, ο πυροβολισμός «Η εργασία ελευθερώνει» γράφει η πιναχίδα πάνω στην πύλη Και στον περίγυρο, τείχη, σχυλιά χαι σύρμα αγχυλωτό. Έχει αχόμα ονόματα χαι αριθμούς Ένα χέρι, πολλά Και στην παρέλαση αυτή ποιος έρχεται, ποιος πάει από πού, χαι για πού;

Επαιζα βιολί εκεί με διάλεξαν για την οοχήστοα που καθημεοινά συνόδευε με μουσική αυτούς που οδηγούνταν στους θαλάμους αεοίων ποος το κατώφλι του τίποτα στον τόπο που γλιτωμό και γυοισμό δεν έχει Εκεί όπου αποσύρονται πτώματα για τα κοεματόρια.

Δεν είναι ανάγχη πια να τρέχεις δεν έχεις ποιον να φοβηθείς κι όμως εχείνη η μουσιχή, αχόμα στο μυαλό μου, χάθε μέρα Έτσι εγώ εδώ, σήμερα, χθες, αύριο μπροστά στην ειχόνα των μουσιχών Η ορχήστρα συνοδεύοντας τη γραμμή που αργοβαδίζει στην χοιλάδα του θανάτου.

Βέβαια, είμαι παππούς μ' άσπρα μαλλιά, λίγο έχει μείνει από μένα Κι όμως τα χαρακτηριστικά μου Είναι, ακόμα σήμερα, τα ίδια μ' αυτά του βιολιστή, που 'μαι εγώ εκεί, στη φωτογραφία του Αουσβίτς.

Παφόλα αυτά ο επισχέπτης του YAD VASHEM με κυττάει, στυλώνει το βλέμμα του στις φωτογραφίες του τοίχου και αποσβωλώνεται σαν να βλέπει μια παρουσία από τον άλλο χόσμο που 'ναι γι' αυτόν ο χόσμος ο εξώτερος ενώ για μένα είν' αυτός όπου έζησα.

Εδώ θα βοίσχομαι Κάθε ποωί, χάθε μέρα Με την ίδια μελωδία στο μυαλό μου στις ειχόνες του τοίχου και στην οσμή που μόνο εγώ μυρίζω.

Εδώ ανήχω δεν είμαι «ζωντανό μνημείο» Γιατί σαν μέρος του μνημείου αυτού, ζω Είναι ΥΑΟ — χέρι, υπόμνημα VASHEM — και όνομα και σώμα: Δικοί μου.

[Η ζωή και η εμπειρία από το Ολοκαύτωμα του Ιακ. Στρούμσα εκδόθηκε από το Ίδρυμα «Ετς Αχαΐμ» και τον «Παρατηρητή» σε βιβλίο με τον τίτλο «Διάλεξα τη ζωή» (1997)].



Η αφαίμαξη ατόμων από Εβραίους, γνωστή ως «συχοφαντία του αίματος», σε γερμανιχή ξυλογραφία του 15ου αιώνα.

## ΟΙ ΔΕΙΣΙΔΑΙΜΟΝΙΕΣ ΜΑΣ

- Αναμινήσεις της κας Μ. ΣΦΑΚΙΑΝΑΚΗ - ΜΑΝΩΛΙΔΟΥ

τι ζούσαμε τότε μπερδεμένοι ανάμεσα σε προλήψεις, φόβους και δεισιδαιμονίες δεν μπορεί κανένας να το αμφισβητήσει· και όχι μόνον εμείς τα παιδιά, μα και οι μεγάλοι, αφού συνεχώς μας βομβάρδιζαν με ατέλειωτα «μη»:

- Μην κρατάς τα μάγουλά σου! Πεθαίνει ο πατέρας κι η μάνα σου άμα τα κρατάς! (Αλλά κι εμένα που μου είχαν πεθάνει, πάλι δε με άφηναν να τα κρατάω έτσι, με τους αγκώνες βολικά ακουμπισμένους στο τραπέζι.)
- Μην περπατάς χάμω με τα τέσσερα! Θα κάνεις να μας έρθουν επισκέψεις!
- Μην πιάνεις με τα δυο σου χέρια το άνοιγμα της πόρτας! Φράζεις την τύχη!
- Μην τεντώνεσαι όταν χάθεσαι στο τραπέζι!  $\Delta \iota \acute\omega$ χνεις το Χριστό!
- Μη βάζεις το ψωμί ανάποδα! Είναι μεγάλη γουσουζιά!
  - Μη σου πέσει χάμω αλάτι! Θα σχυλομαδηθούμε!
- Μη λούζεσαι την Κυριακή. Τετάρτη και Παρασκευή τα νύχια σου μην κόψεις, την Κυριακή μη λούζεσαι αν θέλεις να προκόψεις!

Αλλά τα «μη» δεν τελείωναν εδώ. Απλώνονταν και επεκτείνονταν γλιστρώντας πιο μέσα, σε σκοτεινά κουφά υπονοούμενα, γεμάτα σφιγμένα απειλητικά χείλια και λοξά άγρια βλέμματα:

Προσέξτε μη σας πει κανείς: Έλα, έλα να σου δώσω μια καραμέλα...

Αυτή η ιστορία της καραμέλας μας καταδίωκε μόνιμα σε όλες τις φοβέρες. Πασαλειμμένη μυστικό δηλητήριο, κουμμένη στο τσεπάκι του γιλέκου ενός όρθιου λύκου με σκιστά μάτια και μαύρο κουστούμι, που καραδοκούσε, ντε και καλά, να μας την κεράσει. Και οι φοβέρες στρίβαν απόμη πιο πέρα σε ρατσιστιπούς, θα λεγα σήμερα, διαδρόμους:

 Μη μιλάτε στις Τσιγγάνες. Οι πιο πολλές είναι μάγισσες, κι αν την ώρα που εσύ της μιλάς αυτή προφθάσει να μετρήσει τα δόντια σου, πάει, χάθηκες!

Οι απειλές και οι προειδοποιήσεις είχανε τόση υπερβολή, που μια φορά, όταν ένας Τσιγγάνος που περνούσε δίπλα μας στο δρόμο έδωσε μια τσιμπιά σε μια μαθήτρια της πέμπτης, εκείνη αμέσως έχασε το χρώμα της και ρωτούσε φοβισμένη όποιο γνωστό έβρισκε μπροστά της μήπως είχε προλάβει αυτός ο Τσιγγάνος τσιμπώντας την να την αφήσει έγκυο.

Οι φατσιστικές φοβέφες δεν τέλειωναν στους Τσιγγάνους. Έπιαναν και τους Εβφαίους. (Άλλες φυλές δε γνωφίζαμε τότε στη γειτονιά μας).

Μας έλεγαν πως κάθε Πάσχα οι Εβραίοι κλέβουν ένα παιδί και το κλείνουν σ' ένα βαρέλι με μυτερά καρφιά για να του στραγγίξουν σιγά σιγά το αίμα μέχρι να φτιάξουν την αγία κοινωνία τους.

Ποτέ δεν πίστεψα αυτόν το μύθο, πας' όλο που τα περισσότεςα παιδιά στην τάξη τον υποστήριζαν με απόλυτη βεβαιότητα, λες και το είχανε δει με τα μάτια τους. Για μένα Εβραίοι δεν ήταν οι άγριοι φωνακλάδες που γύρευαν χειρονομώντας κάθε Μεγάλη Εβδομάδα απάνω στην οθόνη του Άρη τη σταύρωση του Χριστού. Εβραίοι ήταν η φιλική μας οικογένεια που πηγαίναμε συχνά στο σπίτι τους. Ο γιος τους ο Σήφης είχε ένα κουτί με πλαστελίνες και με άφηνε να φτιά-

χνω διάφορα σχήματα όση ώρα αυτός έπαιζε τα «σκλαβάκια» έξω στο δρόμο με τ' αδέλφια μου και την Υβέτ, την αδελφή του.

Η μαμά τους, η χυρία Μπιάνχα, επέμενε χάθε φορά μέσα στη σάλα τους να πάρω το χουλουράχι που μου πρότεινε χι εγώ ολοένα αρνιόμουνα μεταθέτοντας το «ναι» μου.

 - Δε θέλω, έλεγα δυνατά, ενώ μέσα μου υπολόγιζα πως τώρα, αν μου το ξαναπεί άλλη μία φορά, θα το πάρω.

Η κυφία Μπιάνκα μάθαινε πιάνο στην αδελφή μου χωφίς να παίφνει χφήματα από τη γιαγιά μου, γιατί καθώς έλεγε είχε μεγάλη υποχρέωση στην οικογένεια μας, που τους έχφυψε κατά τη διάφκεια της Κατοχής στο σπίτι, όταν οι Γεφμανοί ήθελαν να τους κλείσουν αυτοί σ' ένα βαφέλι, αφού πρώτα θα τους έχαναν σαπούνι.

Ο πατέφας μου, διευθυντής τότε στο ωδείο και καθηγητής της στο πιάνο, τη δέχτηκε στο σπίτι μας μία από τις πιο φοβεφές ώφες, όταν όλοι οι δικοί της είχαν σκοφπίσει για να γλιτώσουν και η ίδια έψαχνε ένα οφθόδοξο σπίτι να κφυφτεί. Ύστεφα από λίγες μέφες ήφθε κι ο άντφας της εκεί που είχε καταφύγει κινδύνευε να τον βφουν. Μετά κάποιοι έφεφαν το μικφούλη Σήφη και λίγο αφγότεφα την Υβέτ. Στοιμώχτηκαν όλοι σ' ένα δωμάτιο του σπιτιού, χωφίς κανένας νοικάφης από κάτω, ή γείτονας από δίπλα, ν' ακούσει ή να καταλάβει το παφαμικφό. Τα παιδιά τους έπαιζαν ήσυχα και δεν τσακώνονταν ποτέ με τ' αδέλφια μου. Δεν έκλαιγαν ούτε φώναζαν, λες και διαισθάνονταν τον κίνδυνο που τους απειλούσε.

Όταν μια μέρα έφυγαν οριστικά οι Γερμανοί και οι καμπάνες άρχισαν πρωί πρωί να χτυπούν χαρμόσυνα και κάποιοι να τρέχουν με χωνιά στους δρόμους καλώντας τον κόσμο να πάει στο Σύνταγμα για να πανηγυρίσει, βγήκαν επιτέλους κι αυτοί στο δρόμο σαν τα σαλιγκάρια μετά την καταιγίδα και αγκαλιάζονταν χαρούμενοι και χειροκροτούσαν εκείνον με το χωνί. Όπως όλοι τους είχαν πεταχτεί έξω φορώντας τα νυχτικά τους και τις ρόμπες, οι γείτονες τους κοιτούσαν σαστισμένοι κι αναρωτιόντουσαν:

- Ποιοι είναι, καλέ, αυτοί; Πώς δεν τους είχαμε δει τόσον καιοό;

Μια νοικάρισσα από κάτω πλησίασε την αδελφή μου τη Ματίνα με τρόπο και τη ρώτησε να μάθει ποιος ήταν αυτός ο άγνωστος άντρας. Η αδελφή μου, που φοβόταν μήπως οι Γερμανοί γυρίσουν πάλι τα μπρος πίσω, της είπε ψέματα:

- Ένας θείος μου είναι.
- Μπα, δεν ήξερα πως είχες και θείο με εβραίικια μύτη! ειρωνεύτηκε μεγαλόφωνα η νοικάρισσα, αλλά εκείνοι, ακόμη κι αν την είχαν ακούσει, δε φοβόντουσαν πια.

Πανηγύοιζαν μποοστά στην ορθάνοιχτη πόρτα του

σπιτιού μας στην οδό Ευτυχίας 15. Εχεί σ' αυτό το σπίτι γεννήθηκα κι εγώ τοεις μήνες αργότερα.

Σχεδόν ένα χοόνο μετά από τη χαρμόσυνη μέρα της απελευθέρωσης πέθανε η μητέρα μου, χι ο πατέρας μου πιχραμένος την ακολούθησε στους έξι μήνες, με την καρδιά του συντριμμένη απ' το χαμό της.

Βρεθήκαμε ξαφνικά όλα τ' αδέλφια σαν τα τσιροπούλια, χωρίς προστατευτικά φτερά απάνω μας. Η γιαγιά μου προσπάθησε με τις δικές της γέρικες φτερούγες να μας καλύψει. Μας πήρε σπίτι της για μένα το σπίτι αυτό γίνεται το «πατρικό μου», αφού εκεί ξεκινούν στη μνήμη μου οι πρώτες εικόνες.

Από το νεοχλασιχό σπίτι του πατέφα μου το μόνο που έχω είναι μια μαυφόασποη φωτογραφία. Στεχόμαστε όλα τα αδέλφια στο άνοιγμα χάποιας εσωτεφικής πόφτας. Θα πφέπει να είναι λίγο αφότου η μαμά έχει πεθάνει γιατί η Ματίνα φοφάει μαύφα. Θα πφέπει να είναι Κυφιαχή μεσημέφι γιατί ο πατέφας βρίσχεται σπίτι χαι γιατί ο ήλιος πέφτει άπλετος. Σ' αυτή τη φωτογραφία στέχεται μαζί χι ο αδελφός μας ο Γιάννης, που πέθανε αμέσως μετά τον μπαμπά από λευχαιμία, χλείνοντας, λες, τον τραγιχό χοφό τριων αλλεπάλληλων φυθμιχών χτυπημάτων ενός τυμπάνου εχχωφαντιχού, που ήχησε στην ηφεμία του σπιτιού χι όλα μεμιάς τα δωμάτια σχοτείνιασαν χι άδειασαν.

Εφειπωμένο σήμεφα αυτό το σπίτι, με μιαν αλυσίδα στην ξύλινη πόφτα του, παφάταιφο δίπλα στ' άλλα κατοιχημένα, στέχεται αχόμη σαν να πεφιμένει τις χαφούμενες φωνές εχείνων των παιδιών να επιστφέψουν, τσουλώντας, όπως τότε, τα αναποδογυφισμένα σχαμνιά της χουζίνας για αυτοχίνητα...

Συχνά παρατηρούσα αυτή τη μαυρόασπρη μιχρή φωτογραφία· εδώ είμαστε όλα τ' αδέλφια μαζί, μοναδική φωτογραφία· ο πατέρας, που στέκεται απέναντί μας, για να μας φωτογραφίσει. Και ας μη φαίνεται. Σίγουρα κάτι θα μας λέει εκείνη τη στιγμή για να τον κοιτάξουμε... Και τότε ξαφνικά σκέφτηκα πως ήταν μια φωτογραφία όπου είχα κι εγώ ακινητοποιημένη στα μάτια μου τη μορφή του πατέρα μου. Η φιγούρα του υπάρχει μέσα σ' εκείνα τα ολοστρόγγυλα παιδικά μάτια, κι αν κάποιος τα μεγέθυνε, ίσως και να μπορούσε να τον διακρίνει σκυμμένο, με τα σγουρά φουντωτά μαλλιά του, τη στιγμή που μας κεντράρει στο φακό της μηχανής του.

[Η κα Μαφιέλλα Σφακιανάκη - Μανωλίδου είναι γνωστή στο χώφο της σοβαφής μουσικής από συνθέσεις της που έχουν παιχτεί στην Ελλάδα και στο εξωτερικό. Έχει γράψει κυρίως φιλοζωικά βιβλία. Το παφαπάνω κείμενο είναι από το βιβλίο αναμνήσεων της παιδικής της ηλικίας, την αμέσως μεταπολεμική εποχή, με τίτλο «Τις Κυριακές φοφούσαμε τα καλά μας», (Κέδφος, τρίτη έκδοση, 1998, σελ. 138 κ.ε.)].



April 1947. Survivors of the death camps are pictured outside the Monastiriotes synagogue of Thessaloniki following the memorial service to the victims of the Holocaust. Archive of the Jewish Community of Thessaloniki, donated by Isaac Menache (Athens), David Amir (Israel).

Greek culture measures its greatness by its capacity to absorb and assimilate an array of influences. By doing so it has attained its remarkable longevity in history. The two civilisations, Jewish and Greek have been major forces in shaping European civilisation, and the two peoples have preserved their heritage throughout the centuries with unparalleled dedication. One must go back in history to discover meeting places of these great Mediterranean civilisations.

## Greeks and Jews

he Torah (Pentateuch)
was, according to a
dominant view,
translated into Greek
to make its content
accessible to the linguistically
Hellenized Jews of Egypt. In the
Second Century BC the Old
Testament was translated in its
entirety by 70 Hellenized Jewish
scholars. We will perhaps never
be able to fathom the full
implications of this translation in
the development of our world.

The Jewish tradition and its Hellenic vehicle also facilitated the spreading of the word and the spirit of Christianity. Three of the four Gospels of the New Testament were originally written in the Greek koini, the lingua franca of the Roman Empire, and were therefore made accessible to mankind. The

Christian faith itself is a major point of convergence of the Hellenic and Judaic traditions.

This point of convergence needs to be researched in great depth, but such an ambitious project can only be undertaken by a task force, not by individuals.

The annexation of Thessaloniki in 1912 signalled the dawn of a new era in the life of the local Jewish community. Unlike the Romaniot Jews who merged into the Athenian environment, the Sephardic Jews formed a separate constellation within the decentralised Ottoman system. The highly centralised nation-state of Greece and its cultural homogeneity posed a significant challenge to this city with the largest Jewish community of the Balkans.

MINISTRY OF FOREIGN AFFAIRS OF GREECE UNIVERSITY OF A THENS DEPARTMENT OF POLITICAL SCIENCE AND PUBLIC ADMINISTRATION

DOCUMENTS ON THE HISTORY OF THE GREEK JEWS

RECORDS FROM THE HISTORICAL ARCHIVES OF THE MINISTRY OF FOREIGN AFFAIRS

RESEARCHED & EDITED BY PHOTINI CONSTANTOPOULDU—THANOS YEREMIS

Furthermore, the division of the European lands of the Ottoman Empire between Serbia, Greece and Bulgaria diminished the former role of Thessaloniki as a commercial hub and deprived it of its Balkan hinterland. Subsequent disasters struck the city - fire in 1917, an influx of destitute refugees in 1922-23, the Campbell Affair in 1931, and the final and most disastrous blow came in 1943. The saga of the Greek Jews in the resistance as well as the complicity of Archbishop Damaskinos, ELAS, Angelos Evert, head of the police, and the population of Athens to save the Athenian Jews, is yet another story partly told by Alex Kitroeff. Immediately after liberation, the Greek government set a laudable precedent by appointing the Jewish communities as administrators of all property whose owners had perished or been lost without a trace during the war.

KASTANIOTIS EDITIONS

A working hypothesis is being developed concerning the major question of anti-Semitism in modern Europe and the gradation of the phenomenon from the most acute forms in Central and Eastern Europe, to the cases of minimal anti-Semitism in Southern Europe (Serbia, Bulgaria and Greece). A first impression which requires much research and verification, is that the ideological basis of organised State and para-State anti-Semitism, rests on prototypes provided by societies with strongly

entrenched anciens regimes. Although the Nazi extermination programme required the efficiency of a modern totalitarian State, the antecedents from which Nazism, Fascism, the Iron Guard, the Ustasha and the Arrow Cross drew their inspiration, were the principles of predestination and ascription of station in life — all so very alien to the enlightenment and liberal middle-class ideology on which the Greek State was founded.

I mentioned the capacity of Greek culture to renew itself by absorbing elements of *other* traditions. This is what Momigliano terms «alien wisdom». What gives a society a clearer view of itself, however, are the alien elements that are *not* absorbed by the mainstream culture, but are either nurtured, simply tolerated or hounded.

The Greek Jews pose this great challenge of self-knowledge to Greek society and Greek scholars. The nature of any culture is discovered through its capacity to absorb, and its depth is measured by its tolerance and humanity vis a vis what is *not* absorbed. As we learn more about the Greek Jews we hope to learn more about ourselves, Gentile or Jew.

#### **Endnotes**

1. Ministry of Foreign Affairs of Greece, University of Athens, Documents on the History of the Greek Jews. Records from the Historical Archives of the Ministry of the Foreign Affairs.

Athens: Kastaniotis Editions, 1998, p. 472.

2. Alex Kitroeff, War-Time Jews. The Case of Athens, Athens: ELIAMEP, 1995, p. 126.

[Reproduced from «Thesis» - A Quarterly publication of the Hellenic Ministry of Foreigh Affairs - Issue no 3]

#### זכרונות XPONIKA

ΙΔΙΟΚΤΗΤΗΣ: ΚΕΝΤΡΙΚΟ ΙΣΡΑΗΛΙΤΙΚΟ ΣΥΜΒΟΥΛΙΟ ΤΗΣ ΕΛΛΑΔΟΣ

ΕΚΔΟΤΗΣ - ΔΙΕΥΘΥΝΤΗΣ: Ο Ποόεδρος του Κ.Ι.Σ. ΜΩΫΣΗΣ ΚΩΝΣΤΑΝΤΙΝΗΣ

ΔΙΕΥΘΥΝΣΗ ΓΡΑΦΕΙΩΝ:

Bουλής 36 • 105 57 AΘΗΝΑ Τηλ. 32.44.315-8 E-mail: hhkis@hellasnet. gr Internet site: http://www.hellasnet. gr /jews/kis.html

ТЕХНІКН ЕПІМЕЛЕІА:

Πολιτικά Θέματα ΕΠΕ, Υψηλάντου 25 Αθήνα, τηλ.: 72 18 421

Διανέμεται Δωρεάν

# Summary of the contents of Issue No 160, Vol. 22

#### March - April 1999

In his report, titled «The logic of conflict», the well - known Greek journalist, Mr. Rich. Someritis refers to issues of racism and anti - Semitism, the way they are expressed in various countries, based on the views of the local society.

«The dialogue between Christianity and Judaism is the longest inter religious dialogue in the world history on faith and spirit. It is certain that it will continue for many more centuries in the rising millenium. This discovery infers not only from the lengthy continuation of this dialogue during the two milleniums of the historic course of Christianity. It also infers from the different approach or interpretation of the messianic expectation, which is at the centre of the indissoluble spiritual relation, as well as the historic contrast of the two faiths ... ». This was included in the speech of the Greek Orthodox Metropolitan of Switzerland Mgr. Damaskinos, at the Fourth Academic Meeting between Orthodoxy and Judaism, that took place in Israel between 13 - 16 December 1998.

The Greek archaeologist, Nik.
Giannopoulos, (died in 1945), presents

Jewish findings in Eastern Greece dating
from the early years of Christianity.

In his report, the British Commander at the time, A.S. Parker, records facts from the return of **Jews to the island of Rhodes** from the Nazi concentration camps. These facts are included in an issue of the Greek Foreign Ministry and the University of Athens, entitled «Dodecanese, the long journey towards embodiment».

Since his childhood, Jacob Stroumsa studied violin in Thessaloniki. It was the violin that saved his life in Birkenau in 1943, where he was appointed the «first violin» in the camp orchestra. Today Stroumsa lives in Israel.

In an article titled **«Superstitions»**, Mariella Sfakianaki - Manolidou describes old superstitions against Jews that were taking place, in some regions of Greece, during the period of Easter.

(Translation: Rebecca Kamchi.

