

## Υπάρχει Αντισημιτισμός στην Ελληνική Ορθόδοξη Εκκλησία;

Ο ΠΡΟΒΛΗΜΑ της ύπαρξης ή μη αντισημιτισμού στην Ελληνική Ορθόδοξη Εχχλησία έχει απασχολήσει, χατά τον λήγοντα 20ό αιώνα, πολλά φωτισμένα μυαλά Ελλήνων Χοιστιανών. Διαποεπείς πανεπιστημιαχοί καθηγητές του επιστημονικού κύφους του Κωνσταντίνου Μπόνη και του Αθανασίου Χαστούπη (για να αναφέρουμε μόνο δύο τεθνεώτες) έχουν αντιπαλαίσει με τα κείμενά τους κατά του αντισημιτισμού χι έχουν αποδείξει την κοινότητα μεταξύ Ιουδαϊσμού και Χριστιανισμού. Από την πλευρά της Ελληνικής Οοθόδοξης Εκκλησίας, πλειάδα Μητοοπολιτών (αναφέρουμε ενδειχτιχά τους αοιδίμους Αρχιεπίσκοπο Δαμασκηνό, Θεσσαλονίχης Γεννάδιο, Ζαχύνθου Χουσόστομο, Χαλκίδας Γοηγόοιο, Δημητριάδος Ιωαχείμ), κατά τη διάρκεια της Χιτλερικής Κατοχής απέδειξαν έμπρακτα ότι δεν ακολουθούσαν τον στείοο αντισημιτισμό αλλά τις επιταγές του Ναζωραίου.

ΚΑΤΑ ΤΟ ΠΑΡΕΛΘΟΝ επίσης στην ίδια Εχκλησία υπήςξαν φωτισμένα μυαλά που, σε ώφες φανατισμού και διώξεων κατά των Εβραίων, χρησιμοποίησαν το ηθικό τους χύρος και το πνευματικό τους ανάστημα για να βροντοφωνήσουν κατά της άδικης

ποόθεσης εξόντωσης των Ισραηλιτών. Η μορφή του Διονυσίου Λάτα (1835 - 1894, Επισκόπου Ζακύνθου), του οποίου τα σεβαστικά υπές του Ιουδαϊσμού κείμενα περιέχονται στα «Άπαντά» του, παραμένει ακέραια και διδακτική. Και σε μια όμως περισσότερο πρόσφατη εποχή, απόψεις περί της ανάγκης συνεργασίας μεταξύ των μονοθεϊστικών θρησκειών, του Χριστιανισμού και του Εβραϊσμού, είχαν εκφράσει οι μακαριστοί Αρχιεπίσκοποι Αθηνών Ιερώνυμος και Σεραφείμ (για να παραμείνουμε πάντα στους τεθνεώτες).

ΑΝΤΙΘΕΤΑ από τους παραπάνω, υπάρχουν δυστυχώς ακόμη σήμερα ιεράρχες της Ελληνικής Ορθόδοξης Εκκλησίας που διέπονται από αντιεβραϊκά αισθήματα τα οποία άλλοι παρουσιάζουν ψευδεπίγραφαως αντισιωνιστικά ή άλλοι τα υποκρύπτουν κάτω από διάφορες έωλες εικοτολογίες. Είναι ευτυχώς λίγοι, ανήκουν κυρίως στη γενιά των Ιεραρχών που απέρχεται.

ΣΤΟΝ ΜΕΣΟ ΚΛΗΡΟ (ιεφείς, διακόνους κ.λπ.) το πφόβλημα του αντισημιτισμού είναι οξύτεφο. Δεν ανήκει σε μας να μιλήσουμε για το αν αυτή η στάση είναι απόφφοια του μοφφωτικού επιπέδου του

Συνέχεια στη σελ. 46

εικονα ΕΩΦΥΛΛΟΥ: Εξωτερική άποψη του νέου κτιρίου του Εβραϊκού Μουσείου Ελλάδος.

## Υπάρχει τελικά ή δεν υπάρχει αντισημιτισμός στην Ορθόδοξη Εκκλησία;

#### Ας το συζητήσουμε

Του κ. ΣΤΑΥΡΟΥ ΖΟΥΜΠΟΥΛΑΚΗ

Σεβασμιότατος Κορινθίας κ. Παντελεήμων (Καρανικόλας) είναι συγγραφέας ενός μικρού βιβλίου που φέρει τον τίτλο Χριστιανοί και Εβραίοι. Δεν πρόκειται διόλου για μια θεολογική ή ιστορική συνεξέταση των δύο θρησκειών, πρόκειται απλώς, το λέω ευθύς εξ αρχής, για άθλιο αντισημιτισμό. (Συντακτική παρατήρηση: το επίθετο «άθλιος», όταν προσδιορίζει το ουσιαστικό «αντισημιτισμός» κείται πλεοναστικώς). Το βιβλιαράκι αυτό πρωτοκυκλοφόρησε το 1980 (εκδ. Πνοή) και το 1996 έκανε την πέμπτη έκδοσή του. Επειδή μάλιστα ο προς φωτισμόν ελληνόφωνος πληθυσμός είναι λίγος, το βιβλίο κυκλοφόρησε το 1984 και σε αγγλική μετάφραση. Ποιος να το φανταζόταν πως εξάγουμε αντισημιτισμό:

εν χρειάζονται επτενή παραθέματα ή σύνθετα επιχειρήματα για να θεμελιωθεί η μομφή που προσάπτω στον σεβασμιότατο - υπάρχει βέβαια και το ενδεχόμενο, διόλου σπάνιο για επίσχοπο της Ορθόδοξης ελληνικής Εκκλησίας, το αντιεβοαϊκό μίσος να μην συνιστά διόλου για αυτόν μομφή αλλά υψηλό έπαινο. Τα όσα λίγα αχολουθούν νομίζω πως αρχούν για του λόγου το αληθές - εξ όνυχος τον λέοντα. Οι Εβραίοι, αιώνιοι εχθροί των Χριστιανών, προέβησαν, ισχυρίζεται ο κ. Παντελεήμων, στην «ίδουση α) της μασωνίας, β) του μαρξισμού και γ) του χιλιασμού, για να κτυπήσουν έμμεσα τον χριστιανισμό» (σ. 8 - όλες οι παραπομπές γίνονται στην 2η έκδοση του βιβλίου, 1980). Αναλυτικότερα, «με τους μασώνους θέλησαν, αρχικά βέβαια, να διαβρώσουν τις ανώτερες τάξεις, με τους μαρξιστές τις εργατικές πολιτικόφρονες και αδικούμενες τά-

ξεις, και με τους χιλιαστές και με άλλες ιουδαίζουσες αιρέσεις θέλησαν να διαβρώσουν τις τάξεις των θρησχευομένων» (σ. 9). Οι Εβραίοι δεν μισούν μόνο τους Χριστιανούς, μισούν επιπλέον και τους Έλληνες. «Είναι φυσιχοί (υπογραμμίζω εγώ) εχθοοί του ελληνισμού, γιατί ο ελληνισμός εδράζεται στην ορθή τοποθέτηση του νου, στην ορθολογική διανόηση, στην ορθή τοποθέτηση του ανθρώπου στην πραγματική του διάσταση, ενώ ο εβραϊσμός τον οδηγεί σε απίθανα και ουτοπιστικά όνειρα υλικής υφής: γιατί ο ελληνισμός είναι, γενιχά, το θεμέλιο του σημεοινού ευφωπαϊχοδυτιχού πολιτισμού, που με την καλλιέργεια που έδωσε και δίνει, εμποδίζει την πολιτισμένη ανθρωπότητα από το να γίνεται εύστοχη βορά των εβραίιχων παγχόσμιων επιδιώξεων» (σ. 10). Το μίσος των Εβραίων κατά των Χριστιανών και των Ελλήνων είναι αιώνιο, άσβεστο και κυρίως έμπρακτο. «Οι

Υπάοχει τελικά ή δεν υπάοχει αντισημιτισμός στην Οοθόδοξη Εκκλησία;

Ας το συζητήσουμε

πρώτοι διωγμοί των Χοιστιανών και οι συχοφαντίες εναντίον τους, σ' όλο τον τότε ελληνορωμαϊκό κόσμο, υπαγορεύονταν και διενεργούνταν από τους Εβραίους (υπογοαμμίζει ο συγγοαφέας)» (σ. 27). Ακόμη και μέσα στα πλαίσια της χοιστιανιχής βυζαντινής αυτοχρατορίας, οι Εβοαίοι καταδίωκαν και έβλαπταν τους Χριστιανούς! (σ. 27). Φαντάζεστε τώρα τι θα έχαναν μέσα στα πλαίσια της οθωμανιχής αυτοχρατορίας: «έπαιρναν μέοος στους βασανισμούς των Χοιστιανών από τους Τούοχους, αποτελείωναν τους Χοιστιανούς νεομάρτυρες και εθνομάρτυρες και προέβαιναν σε εξευτελισμούς, γενικά των νεκοών σωμάτων τους» (σ. 27). Όταν έρθει η στιγμή να κάνει λόγο ο χ. Παντελεήμων για το σημερινό χράτος του Ισραήλ, τότε ο αντισημιτισμός του (υπό το ένδυμα δήθεν του αντισιωνισμού, όπως γίνεται κατά κανόνα) φτάνει στην χοούφωσή του. Άλλωστε το μόνο μίσος που υπάρχει είναι το μίσος για ανθοώπους με σάρχα και οστά που ζουν δίπλα μας και όχι για φαντάσματα του παρελθόντος. Μισεί κανείς σημερινός Έλληνας τους Μήδους για την εχστρατεία τους εναντίον των ελληνιχών πόλεων τον 5ο αιώνα π.Χ. ή μισεί κανείς Χριστιανός τους σημερινούς Ιταλούς για τους διωγμούς που έχαναν οι Ρωμαίοι πρόγονοί τους εναντίον των Χριστιανών; Η πηγή της αναδρομικής ιστορικής εχθρότητας του κ. Παντελεήμονος εναντίον των Εβραίων δεν είναι άλλη από το μίσος του για τους σημερινούς Εβραίους, επειδή δεν του έχαναν τη χάρη να εξαφανιστούν εντελώς από προσώπου γης ή να πάψουν να είναι αυτό που είναι. Με δύο λόγια, γιατί δεν αξίζει τον κόπο να μακρηγοοούμε περισσότερο, «το τεχνητό και παοέμβλητο χράτος του Ισραήλ» (σ. 39), το γενοκτονικό (!) αυτό κράτος (σ. 39) είναι, κατά τη γνώμη του σεβασμιοτάτου, μια απειλή για ολόκληση την ανθοωπότητα (σ. 46).

Ο ίδιος μητροπολίτης, συνεπής στις απόψεις του, εξαπολύει το 1996 εγχύχλιο (αρ. πρωτ. 427/19.2.96, βλ. εφ. Ορθόδοξος Τύπος, 12.4.1996) προς το πλήρωμα

της μητοοπόλεως Κορίνθου για να το προφυλάξει από τους κινδύνους που διατρέγει λόγω επαπειλούμενων εβραϊκών επενδύσεων στον τόπο του: «Σ' αυτή την πόλη θέλουν να επιχυριαρχήσουν [οι Εβοαίοι] μέσω των οιχονομιχών τους επενδύσεων». Απευθύνεται χυρίως στους αρμοδίους «που λόγω της θέσεώς των πιθανότατα να υποχοεωθούν να λάβουν αποφάσεις και να υπογράψουν σχετικές συμβάσεις με Εβοαίους επιχειοηματίες». Αγωνιά ο z. Παντελεήμων: «Πόσοι Εβραίοι θα ζουν στον χορινθιαχό χώρο; Γιατί αν αύοιο θα είναι πολλοί, θα δημιουργηθούν μειονότητες, και δικαιωματικά θα δούμε στην Κόρινθο ακόμα και συναγωγές (υπογραμμίζω εγώ)». Όλα αυτά τα υποχθόνια σχέδια των Εβοαίων εναντίον του ελληνισμού και του χριστιανισμού ο σεβασμιότατος τα ξέρει χαλά χαι με απόλυτη βεβαιότητα, αφού «τον αξίωσε ο Θεός να καταλάβει από πολύ καιρό τους μύχιους σχοπούς των Εβοαίων».

Όλα όσα γράψαμε μέχρι εδώ δεν έχουν τίποτε, δυστυχώς, που να ξενίζει κάποιον που γνωρίζει τα εκκλησιαστικά πράγματα της Ελλάδος. Ο αντισημιτισμός των επισχόπων, ιεφέων, μοναχών και μοναζουσών της Ορθόδοξης (και όχι μόνο ελλαδικής) Εκκλησίας είναι κάτι σαν φυσιχό φαινόμενο χαι οι αφορμές για να τον καταγγείλεις τόσο πολλές και καθημερινές που τελικά αποθαρούνεσαι - τι να πιάσεις και τι να αφήσεις; Η αφορμή για να γράψω τούτο το σημείωμα δεν είναι το βιβλίο του χ. Παντελεήμονος αλλά η εγχωμιαστική κριτική που έγραψε για αυτό ο χ. Παναγιώτης Σιμωτάς χαι δημοσίευσε το περ. Θεολογία (τ. 68, τχ. 3, Ιούλιος - Σεπτέμβοιος 1997, 608 - 611).

Ο κ. Σιμωτάς είναι καθηγητής της Ερμηνείας της Παλαιάς Διαθήκης στην Θεολογική Σχολή του Πανεπιστημίου Θεσσαλονίκης και συγγραφέας χρήσιμων φιλολογικών μελετών για το κείμενο της Π.Δ., και η Θεολογία είναι το επίσημο «επιστημονικόν περιοδικόν εκδιδόμενον υπό της Ιεράς Συνόδου της Εκκλησίας της Ελλάδος». Νομίζω πως σε αυτή την περίπτωση η σιωπή την οποία προκαλεί το αί-

σθημα της αποθάρουνσης - πώς να αναμετοηθείς με τόσα αιωνόβια ψεύδη, ιδίως όταν αυτά ποοβάλλονται ως αυταπόδεικτες αλήθειες - πρέπει να λύνεται και να λέγονται δύο λόγια, έστω για την τιμή του πνεύματος. Ο κ. Σιμωτάς λοιπόν, αφού συνηγορήσει σε όλα όσα λέει ο κ. Παντελεήμων, θεωρεί συμπερασματικά ότι ο σεβασμιότατος είναι «αντιχειμενιχός χαι δίκαιος και εκφράζει ενταύθα απλώς αλλ' ευθαρσώς τον φλογερόν πατριωτισμόν του. Οφείλει τις δε να συγχαρή αυτόν διά την τόσον γενναίαν εχ μέρους του υπεράσπισιν του ορθοδόξου χριστιανικού θοησκεύματος και του ελληνικού έθνους από τον ελλοχεύοντα χίνδυνον αναβιώσεως, ενδεχομένως, αντιχριστιανιχών και ανθελληνικών κινημάτων». Και εύχεται εν κατακλείδι: «Είθε το προσφάτως επανεχδοθέν βιβλίον του Αγίου Κορίνθου να δώση αφορμήν εις τους αρμοδίους και σοφούς, και θα γίνουν, ασφαλώς, σοφώτεροι ούτοι (Παρ. 9,9)». Από τη βιβλιοχοισία του κ. Σιμωτά μαθαίνω και τούτο το εκπληκτικό που αγνοούσα: ο κ. Παντελεήμων είναι επίτιμος διδάατως του Πανεπιστημίου Αθηνών (της Θεολογικής Σχολής, υποθέτω), του έχει απονεμηθεί δηλαδή η ανώτερη ακαδημαϊκή τιμή!

Ο χ. Παντελεήμων λοιπόν αντί να ελέγχεται από τα αρμόδια εχχλησιαστιχά όργανα και να του επιβάλλονται οι νόμιμες χυρώσεις (αλλά ποιος να ελέγξει ποιον;), αντί να καταγγέλλονται και να καταδικάζονται τα αντισημιτικά κηρύγματά του, αναγοφεύεται επίτιμος διδάκτως και τα γραφόμενά του επαινούνται, εγχωμιάζονται και άρα επικυρώνονται από των στηλών της Θεολογίας και μάλιστα διά της γραφίδος πανεπιστημιαχού καθηγητή\*. Βέβαια και ο κ. Παντελεήμων και ο κ. Σιμωτάς δηλώνουν ότι δεν είναι αντισημίτες. Χαίρω πολύ. Αυτό αχοιβώς κάνουν όλοι οι αντισημίτες. Ξέρετε πολλούς που να δηλώνουν εγγράφως το αντίθετο; Ο αντισημιτισμός δεν είναι υπόθεση δηλώσεων αλλά λόγων και έργων. Είναι γνωστό ότι δεν έχει βοεθεί ούτε ένα επίσημο έγγραφο που να διατάζει την θανάτωση Εβραίων το οποίο να φέρει την υπογραφή του Χίτλερ. Σημαίνει αυτό ότι δεν αποφάσισε, δεν διέταξε και δεν οργάνωσε την εξόντωσή τους;

Χρειάζονται οι αναγνώστες της Σύναξης να προσχομίσω επιχειρήματα για να στηρίξω την άποψη ότι είναι απαράδεκτο από κάθε άποψη, επιστημονική, ηθική, πολιτική, χριστιανική, να δημοσιεύει η Θεολογία αντισημιτικά κείμενα ή, κάτι που δεν έχει χαμία διαφορά, να τα επιδοκιμάζει; Είναι δυνατόν ένα χριστιανικό έντυπο να εγκρίνει και να επικυρώνει τη γενοχτονία; Γιατί αυτό αχριβώς σημαίνει αντισημιτισμός: γενοχτονία και μάλιστα στην πιο αχραία και απόλυτη μορφή, να εξοντώνεις δηλαδή τον άλλο, μόνο και μόνο επειδή διέπραξε το ανήχουστο έγχλημα να γεννηθεί. Η γενοχτονία δεν είναι μια θεωρητική και ενδεγόμενη απόληξη του αντισημιτισμού, είναι τόσο πραγματική όσο και τα 6.000.000 νεκοοί Εβοαίοι του Ολοχαυτώματος. Διευχρίνιση: η Θεολογία μπορεί και πρέπει να δημοσιεύει κείμενα κριτικής και πολεμικής εναντίον της ιουδαϊκής και κάθε άλλης θρησκείας, γιατί οι ιδέες και πολύ περισσότερο οι θρησκείες μάχονται μεταξύ τους, δεν συνυπάρχουν ειρηνικά μέσα στην γενιχή αδιαφορία. Άλλο το ένα, άλλο το άλλο.

Αν η βιβλιοχριτική του κ. Σιμωτά στάθηκε η αφορμή, όπως είπαμε, για αυτό το σημείωμα, ο λόγος όμως για τον οποίο τελικά γράφτηκε δεν είναι βέβαια η καταγγελία του κ. Σιμωτά ή της Θεολογίας, αλλά η διατύπωση του αιτήματος να συζητήσουμε επιτέλους ανοιχτά για τον αντισημιτισμό της Ορθόδοξης Εκκλησίας.

Ένα κοινό σημείο του βιβλίου του κ. Παντελεήμονος και της βιβλιοκοιτικής του κ. Σιμωτά είναι η άποψη πως η Ορθόδοξη Εκκλησία (και η ελληνική κοινωνία γενικότερα) δεν είχε ποτέ και δεν έχει και σήμερα καμία εχθρότητα προς τους Εβραίους αλλά, απεναντίας, τους περιέθαλψε και τους προστάτεψε, όταν κινδύνευαν από τους διώκτες τους, που ήταν πάντοτε ξένοι και σε καμιά περίπτωση Ορθόδοξοι Έλληνες, αντίθετα απ' ό,τι έ-

Υπάρχει τελικά ή δεν υπάρχει αντισημιτισμός στην Ορθόδοξη Εκκλησία;

Ας το συζητήσουμε

<sup>\*</sup> Για να αταλύνω λίγο την αντισημιτική μοναξιά που ενδέχεται να νιώθει ο κ. Σιμωτάς, θα θυμίσω εδώ ότι ο αντισημιτισμός δεν είναι διόλου σπάνιο φαινόμενο στις τάξεις των Χοιστιανών βιβλιστών. Παράδευμα ο κοουφαίος Γάλλος βιβλιστής, διευθυντής της γαλλικής βιβλικής και αρχαιολογικής Σχολής της Ικρονοαλήμι, μακαρίτης π. Ρολάν ντε Βο (Roland de Vaux).

Υπάοχει τελικά ή δεν υπάοχει αντισημιτισμός στην Οφθόδοξη Εκκλησία; Ας το συζητήσουμε

κανε η Καθολική Εκκλησία και οι δυτικές κοινωνίες γενικότερα. Πρόκειται για ένα εχτυφλωτικό ψέμα: το μίσος κατά των Εβοαίων είναι αδιάψευστα αποτυπωμένο σε αμέτρητα κείμενα των Πατέρων της Εκκλησίας, σε λειτουογικά κείμενα, σε λαϊκές θρησκευτικές δοξασίες και έθιμα και διαποτίζει ακόμη την ψυγή και την συνείδηση των θοησκευομένων Ελλήνων (και των υπολοίπων γενικότερα, αλλά εδώ θέλω να κάνω λόγο μόνο για την Εχχλησία και τους ανθρώπους της). Πότε επιτέλους θα συζητήσουμε ανοιχτά όλες τις όψεις του εχκλησιαστικού μας βίου, χωρίς αυτοδικαιωτική διάθεση; Πότε επιτέλους θα σταματήσει αυτή η θοιαμβολογική αυτοεξύμνηση των Ορθοδόξων Χριστιανών; Πότε θα αναλάβουμε τα σχοτεινά σημεία του παρελθόντος και του παρόντος μας; Πότε θα σχεφτούμε και θα συζητήσουμε πάνω σε αυτά για να τα φωτίσουμε και να τα κατανοήσουμε; Χωρίς σκέψη και ανοιχτή δημόσια συζήτηση, το μέλλον της εχχλησιαστιχής ζωής στον τόπο μας θα είναι τα χούφια λόγια της οητορείας του χυριαχάτιχου άμβωνα, ο θοησκευτικός πρωτογονισμός, ο φανατικός ζηλωτισμός ή, στην καλύτερη περίπτωση, ένα πνεύμα αγιωτικής ευλάβειας. Και, για να συνεννοηθούμε σχετικά με το πώς εννοώ αυτή τη συζήτηση, ως προς το βάθος στο οποίο πρέπει να φτάσει και την τόλμη με την οποία πρέπει να γίνει, παραθέτω ένα κείμενο από τις Διδαχές του αγίου Κοσμά του Αιτωλού:

«Καθώς γεννηθή το οβοιόπουλο, αντίς να το μανθάνουν να πορσκυνάη τον Θεόν οι Εβραίοι, παρακινούμενοι από τον Διάβολον, ευθύς όπου γεννηθή το μαθαίνουν να βλασφημάη, να παραδίνη και να αναθεματιζη τον Χριστόν μας και την Παναγίαν μας και εξοδιάζουν πενήντα εκατό πουγγιά να εύρουν κανένα χριστιανόπουλο, να το σφάξουν και να πάρουν το αίμα του και μετ' εκείνο να κοινωνούν. Ο Διάβολος θέλει να πίνωμεν το αίμα των παιδιών και όχι ο Θεός. Ο Χριστός μάς παραγγέλλει να ευχώμεσθεν όλον τον κόσμον. Ο Εβραίος, όσον και αν είναι φίλος σου, πήγαινε και καλημέρισέ

τον και βάλε το αυτί σου εις το στόμα του, αφογκράσου να ακούσης τι σε λέγει. Εσύ τον εύχεσαι και τον χαιρετάς και εκείνος σε καταράται και σου λέγει "να καή η μέρα σου", διατί η καλή ημέρα είναι του Θεού και δεν θέλει να την λέγη ο Εβραίος.

Τήραξε εις το πρόσωπον έναν Εβραίον όταν γελά να ιδής: τα δόντια του ασποίζουνε, το πρόσωπον είναι ωσάν πανί αφωρισμένο, διατί έχει την κατάρα από τον Θεόν και δεν γελά η καρδιά του, έγει τον Διάβολον μέσα του οπού δεν τον αφήνει. Κοίταξε και έναν Χριστιανό εις το πρόσωπον, ας είναι και αμαρτωλός, λάμπει το πρόσωπόν του, χύνει η χάρις του Παναγίου Πνεύματος, διατί ο Θεός δεν τον αφήνει από το χέρι του. Σφάζει ο Εβοαίος ένα πρόβατον και τα μισά τα εμποοστινά ποδάρια τα κρατεί διά λόγου του και τα πισινά τα μουτζώνει και τα κάνει κουομπάνι εις τον Διάβολον και εκείνα τα πουλεί εις τους Χριστιανούς διά να τους μαγαρίζη. Θέλει να σε φιλεύση ο Εβραίος πρασί ή ραπί; Αδύνατον είναι να σου το δώση ανίσως και δεν το μαγαρίση πρώτον. Αν δεν προφθάση να το κατουοήση, θε να πτύση μέσα. Όταν αποθαίνη κανένας Εβοαίος, τον βάνουν μέσα εις ένα σχαφίδιον μεγάλο και τον πλένουν με ραχί και του βγάνουν όλην την βρώμα και εκείνην την ρακήν την φτιάνουν με μυριστικά και τότε την πουλούνε εις τους Χριστιανούς φθηνότερη διά να τους μαγαρίζουν. Οψάρια πουλούνε εις την πόλιν οι Εβραίοι και ανοίγουν το στόμα του οψαριού και κατουρούνε μέσα και τότε το πουλούνε εις τους Χριστιανούς».

[Ιωάννου Β. Μενούνου, Κοσμά του Αιτωλού, Διδαχές, Αθήνα (εκδ. Τήνος) χ.χ., 242 - 243]

Ο Κοσμάς ο Αιτωλός είναι άγιος, το λέω και το εννοώ, το παραπάνω κείμενο όμως είναι ή δεν είναι κείμενο μίσους κατά των Εβραίων; Υπάρχει κανείς από τους αναγνώστες της Σύναξης που να το προσυπογράφει; Ρωτάω και αναρωτιέμαι. Θα συζητήσουμε;

# Ο αντι - αντισημιτισμός στην Ορθόδοξη Εκκλησία ή: Να είμαστε μετανοούντες κι όχι λωτοφάγοι

Του κ. ΘΑΝΑΣΗ Ν. ΠΑΠΑΘΑΝΑΣΙΟΥ

χ. Ζουμπουλάχης με το κείμενό του («Υπάοχει τελικά ή δεν υπάοχει αντισημιτισμός στην Ορθόδοξη Εκκλησία; Ας το συζητήσουμε»), που δημοσιεύεται στις προηγούμενες σελίδες, θέτει ορισμένα ζητήματα που δεν μπορεί να αποσιωπηθούν. Το παρόν κείμενό μου παρακαλώ να εκληφθεί ως μια πρώτη ανταπόκριση στην πρό(σ)κληση που ο ίδιος διατυπώνει ήδη στη δεύτερη φάση του τίτλου του.

Α ΔΙΕΥΚΡΙΝΙΣΩ ΕΞ ΑΡΧΗΣ ότι δεν θα ασχοληθώ με τις αφορμές του (δηλαδή τα δύο συγκεκριμένα δημοσιεύματα που μνημονεύει), αλλά με την ουσία των ερωτημάτων του, όπως ευθαρσώς τα θέτει. Τουλάχιστον στη δική μου ανάγνωση, δύο ζητήματα προβάλλουν και μάλιστα ως σκόλοπες στη συνείδησή μας: α. Αν υπάρχει αντισημιτισμός στην Ορθόδοξη Εχχλησία, και β. Αν πάντα η «εχχλησιαστιχή αυτοσυνειδησία» λειτουργεί όντως ως αυτοσυνειδησία, και πώς κατανοεί την ιστορία και την αμαφτία μέσα στην ιστοφία. Στη συνέχεια, λοιπόν, θα προσπαθήσω να ψηλαφίσω πλευρές αυτών των δύο ζητημάτων, ξεκινώντας μάλλον από το δεύτερο.

1 Απάντηση που μου 'οχεται στα εχείλη για το εφώτημα του κ. Ζουμπουλάκη είναι πως ναι, υπάρχει αντισημιτισμός σε Ορθόδοξους Χριστιανούς. Όμως εδώ υπάρχει κάποιο πρόβλημα. Νομίζω πως είναι θεμελιώδες χρέος η παραδοχή ότι κάτι υπάρχει, αλλά και η διάγνωση ότι δεν υπάρχει μόνο αυτό. Η αίσθηση που έμεινε από το κείμενο του κ. Ζουμπουλάκη είναι πως βλέπει μονοκρατορία του αντισημιτισμού στην Εκκλησία. Όχι μόνο το

γενικό πνεύμα του κειμένου, αλλά και συγχεχοιμένες φράσεις, όπως «ο αντισημιτισμός των επισχόπων, ιερέων, μοναχών και μοναζουσών της Ορθόδοξης (και όχι μόνο ελλαδικής) Εκκλησίας είναι χάτι σαν φυσιχό φαινόμενο» (ο τονισμός του οριστιχού άρθρου, διχός μου), μου δίνουν την εντύπωση πως βλέπουν την εχκλησιαστική ιστο**φία σαν μία μονοχοντυλιά χυφιαρχίας** του σχότους, αν μου επιτρέπεται η μεταφορά. Αυτό όμως αχριβώς είναι το αμάρτημα αυτών προς τους οποίους ο χ. Ζουμπουλάχης δηλώνει με γενναιότητα και εντιμότητα την αντίθεσή του, δηλαδή των αυτοδοξαστικών Χριστιανών που βλέπουν την εκκλησιαστική ιστορία σαν μία μονοχοντυλιά, απο**κλειστικά του φωτός αυτοί.** 

Όντως, ο εξωραϊσμός της ιστορίας, η αποσιώπηση μελανών σημείων της και η συναγωγή με το στανιό συμπερασμάτων που εμείς προαποφασίσαμε, γοητεύει πολλούς εχχλησιαστιχούς ανθρώπους. Εδώ θέλω να αντιδιαστείλω τη διχή μου οπτιχή από ένα συναφές, ενδημούν φαινόμενο: την επίχληση των φωτεινών εξαιρέσεων. Εννοώ ότι όποτε υποχρεωνόμαστε σε προσέγγιση σχοτεινών σελίδων της ιστορίας, είναι πολλοί αυτοί που επιχαλούνται τις εχάστοτε φωτεινές παρουσίες και εξαι-

Ο αντι-αντισημιτισμός στην Οοθόδοξη Εχκλησία ή: Να είμαστε μετανοούντες, κι όχι λωτοφάγοι ρέσεις για να αμφισβητήσουν την ύπαρξη του σχοταδιού! Εγώ παραχάτω θα κάνω μεν επίκληση των φωτεινών παρουσιών, επιθυμώντας να δείξω, όμως, κάτι άλλο: ότι η εκκλησιαστική όδευση δεν είναι σαν ένα συμπαγές ρεύμα, αλλά σαν ένας πόλεμος. Κι ο πόλεμος αυτός δεν είναι απλώς η ρήξη του αιώνος τούτου προς την Εχχλησία, αλλά το κονταροχτύπημα εκκλησιαστιχών φευμάτων μέσα στην Εχχλησία, κονταροχτύπημα μεταξύ της γνησιότητας και της αλλοτοίωσης της εκκλησιαστικής αυτοσυνειδησίας, μέσα σε συγκεκριμένες ιστορικές συνάφειες. Οι φωτεινές παρουσίες, λοιπόν, δεν είναι ούτε άλλοθι, ούτε χολυμπήθρα του Σιλωάμ για τις αμαρτίες μας, αλλά μετεοίζι αγώνα και δείκτες μετάνοιας, δηλαδή επαναποοσανατολισμού. Μετανοούντες (οφείλουν να) είναι οι εχχλησιαστιχοί άνθρωποι· όχι λωτοφάγοι.

Φέρνω ένα παράδειγμα πώς αυτός ο επαναποοσανατολισμός μπορεί να γίνεται, δίχως αυτό να σημαίνει (όπως φαίνεται να φοβούνται πολλοί) ότι χάνεται το έδαφος κάτω από τα πόδια μας ή ότι χάνουμε την εξασφαλισμένη (κατ' αυτούς) σωτηρία μας. Ποιος σοκάρεται σήμερα με τη διαπίστωση ότι κατά τους περασμένους αιώνες η Εχχλησία μας διήλθε από τη «βαβυλώνια αιχμαλωσία» των δυτικών επιρροών; Σημαίνει μήπως αυτό ότι όσοι συμμερίζονται αυτή τη διαπίστωση αρνούνται την αγιότητα της Εκκλησίας κ.λπ. κ.λπ.; Ή π.χ. δεν θα πρέπει να χαιρετιστεί ως σημείο εξαιφετικής νηφαλιότητας η πρόσφατη (15.1.1998) αίτηση συγνώμης από την Ι. Σύνοδο του Πατριαρχείου Αλεξανδρείας προς τον άγιο Νεχτάριο «διά τον διωγμόν και την αδιχωτάτην χατ' αυτού μήνιν, επηρεία του πονηφού;» . Θεωφώ, λοιπόν, πως είναι ανησυχητικό να μην υπάρχει αυτό το χριτικό εκκλησιαστικό πνεύμα και για άλλα ζητήματα. Κι ούτε μου φαίνεται πως συνιστά δείγμα πνευματικής εγφήγοφσης το γεγονός ότι εκκλησιαστικά πρόσωπα κατακεραυνώνουν

λαλίστατα παφεκτφοπές που έχουν να κάνουν με τη γενετήσια ζωή (και καλά κάνουν), ενώ ταυτόχφονα σιγούν ιχθυστφόπως για άλλα πφοβλήματα, όπως είναι ο πλευφισμός οφισμένων Χφιστιανών πφος τφέχουσες εθνολατφικές, νεοπαγανιστικές και αντισημιτικές απόψεις, που συνιστούν αίφεση!

Αυτό που προανέφερα περί ενδοεχκλησιαστικής συγκρούσεως ρευμάτων, δεν είναι άσχετο προς τη γνωστή Φλωοόφσκεια διελκυστίνδα της «Αυτοκοατορίας» και της «Ερήμου», διελκυστίνδα αδιάχοπη μέσα στην ιστορία και ποιν τα έσγατα. Ως ένα από τα χαραχτηριστικά της αυτοχρατορικής χατισχύσεως έχει επισημανθεί αχοιβώς η χρατιχώ βραχίονι δίωξη των αιρετιχών και γενικά των αντιφοονούντων<sup>2</sup>. Στο ζήτημα του αντισημιτισμού, λοιπόν, η εχκλησιαστική συνείδηση οφείλει να διαγνώσει τα μελανά σημεία και να τα περάσει από το κόσκινο της εκκλησιαστικής πίστης και ήθους. Φέρνω ένα παράδειγμα: Με χουσόβουλλό του ο αυτοχράτορας Κωνσταντίνος Μονομάχος (1042 - 1055), «προικοδότησε» τη Νέα Μονή Χίου με διάφορες παροχές και παροίκους, καθώς και με εβραίους! «Υπέταξε», λέει το έγγραφο, «και υπεδούλωσεν εις αυτήν εγγράφως με χουσόβουλλον τους εν Χίω Εβοαίους, ιε' ολοχλήφους φαμελίας». Δεν αποκλείεται εδώ να έχουμε απλώς μία συνήθη διοιχητική πράξη ούθμισης δημοσιονομικών ζητημάτων μιας επαρχίας (το χουσόβουλλο λέει παρακάτω ότι οι εβραίοι αυτοί δεν θα υπόκεινταν σε τοπικούς άρχοντες ούτε θα εκτελούσαν δημόσιες αγγαρίες, αλλά τους ετήσιους φόρους που όφειλαν, θα τους κατέβαλλαν πλέον στη Νέα Μονή). Ιδιαίτερη σημασία, πάντως, έχει το σχεπτιχό αυτής της ενέργειας. Αφού, λέει, ο Θεός εξέλεξε τον νέο Ισραήλ (τον χριστιανιχό λαό) στη θέση του παλαιού, οφείλει ο πρώτος να εξουσιάζει τον δεύτερο. «Τον παλαιόν Ισραήλ και ο μέγας βασιλεύς και θεός παρωσάμενος τον νέον εξελέξατο και τούτον εκείνου προκρί-

νας, λαόν περιούσιον και μερίδα επιθυμητήν και κλήφον οικείον αυτώ ωνόμασεν· ένθεν και τω χριστιανικώ φύλω το ιουδαϊχόν χαθυπέταξε χαι το πιστόν και εύνουν γένος του απίστου κατάρχειν και αγνώμονος ωκονόμησεν»<sup>3</sup>. Εύχομαι υπό τη δεσποτεία της Νέας Μονής οι εβοαίοι να έζησαν καλλίτερα απ' όσο υπό την δεσποτεία αρχόντων κ.λπ.. αλλά αυτοί οι ευσεβείς πόθοι δεν αρχούν για τη διχαίωση της ιστορίας. Τη στιγμή που το ως άνω σχεπτιχό μιλάει για καθυπόταξη κάποιων ανθρώπων λόγω της θοησκευτικής / φυλετικής τους ταυτότητας χι όχι επειδή λ.χ. βαούνονται με την τέλεση αξιόποινων πράξεων, το ερώτημα είναι κατά πόσο στην εχκλησιαστική συνείδηση η λογική αυτή παίονει το πάνω χέρι και επισκιάζει την εχχλησιαστική διδασχαλία περί δημιουργίας όλων των εθνών «εξ ενός αίματος» (Ποάξ. 17,26) και περί του «τις εστί μου ο πλησίον» (Λουχ. 10,29). Παρόμοια πρέπει να υποστούν την θεολογική βάσανο και άλλες αυτοκρατορικές ενέργειες, όπως π.γ. ο εξαναγκασμός εβοαίων σε μαζικές βαπτίσεις (πάνω στο ζήτημα αυτό ήδη εργάζομαι και ευελπιστώ να γράψω σε εύθετο χρόνο).

Βεβαίως πρέπει κάθε εποχή να κριθεί δίχως αναχρονισμούς, και κάθε πληροφορία να ενταχθεί στη συνάφεια της εποχής της (αυτό θα το επιχειρήσω παρακάτω), αλλά - πέρα από την όποια ορθοπεταλιά ή στραβοτιμονιά - ο αδιαπραγμάτευτος προσανατολισμός πρέπει να είναι σαφής: κάθε ρατσισμός είναι βδέλυγμα και άρνηση της Εκκλησίας.

2. Σχετικά με τα λόγια του αγίου Κοσμά του Αιτωλού, που παφαθέτει ο κ. Ζουμπουλάκης:

Ότι ο άγιος Κοσμάς υιοθετούσε λαϊκές αντιεβραϊκές παραδόσεις έχει διαπιστωθεί από παλιότερα. Ήδη το 1979 ο Ι. Μενούνος το επεσήμανε σε δυο σημεία της εισαγωγής του στην έχδοση των «Διδαχών» του αγίου (δεν γνωρί-

ζω μήπως άλλος το είχε κάνει μάλιστα αχόμα νωρίτερα). Η διαπίστωση αυτή από μέλος της Εχχλησίας, νομίζω πως ούτε είναι αμελητέα, ούτε και έδωσε βάση για μομφές κατά του συγγραφέα επί αγιομαχία. Το πώς αξιολογούνται λόγοι και πράξεις αγίων, εξαρτάται από το τι είδους εχκλησιολογία έχουμε. Κατά πόσο, δηλαδή, προσγράφουμε στον άγιο έναν φόλο αυθεντίας πάνω (και άρα έξω) από την Εκκλησία, ή, αντιθέτως, θεωφούμε τον άγιο ως τέχνο της Εχκλησίας, της μόνης αυθεντίας. Δεν θα επεχταθώ εδώ στο ζήτημα αυτό. Αρχούμαι να παραθέσω μια φράση του αγίου Νιχοδήμου του Αγιορείτου: «ημίν ου μέλει τι είπον, ή τι εφοόνησαν μεριχοί Πατέρες. Αλλά τι λέγει η Γραφή, και αι οικουμενικαί σύνοδοι, και η χοινή των Πατέρων δόξα. Ου γαρ δόγμα συνιστά η γνώμη τινών εν τη εχχλησία»5.

Πέρα απ' αυτό το θεολογικό θεμέλιο, όμως, υπάρχει, όσον αφορά τα επίμαγα λόγια του Πατροχοσμά, ένα ζήτημα ιστορικής σπουδής που δεν δικαιούμαστε να αγνοήσουμε. Λίγο παρακάτω (σχεδόν μισή σελίδα) από το απόσπασμα που παραθέτει ο κ. Ζουμπουλάκης, διαβάζουμε τον «επίλογο» των αντιεβοαϊκών λόγων του αγίου: «Ταύτα διατί σας τα είπα χριστιανοί μου; Όχι διά να φονεύετε τους Εβραίους και να τους κατατρέχετε, αλλά να τους κλαίετε, πως άφησαν τον Θεόν και επήγαν με τον Διάβολον. Σας τα είπα να μετανοήσωμεν εμείς τώρα οπού έχομεν καιρόν, διά να μη τύχη και μας οργισθή ο Θεός και μας αφήση από το χέρι του και το πάθωμεν και εμείς ωσάν τους Εβραίους και χειρότερα». Λόγοι θρησκευτικής πολεμικής είναι, αναμφίβολα. Ουσιαστικά είναι λόγος περί αποστασίας. Κατά πόσο όμως συνιστά κήρυγμα αντισημιτικό, νομίζω πως θα πρέπει να χουμε ενδοιασμούς, τη στιγμή που οητά αποχηφύττει τη λογιχή των διωγμών και των πογκρόμ. Και ο ίδιος ο κ. Ζουμπουλάχης άλλωστε σημειώνει: «αυτό αχοιβώς σημαίνει αντισημιτισμός: γεΟ αντι-αντισημιτισμός στην Ορθόδοξη Εχκλησία ή: Να είμαστε μετανοούντες, κι όχι λωτοφάγοι Ο αντι-αντισημιτισμός στην Οφθόδοξη Εχκλησία ή: Να είμαστε μετανοούντες, κι όχι λωτοφάγοι

νοχτονία χαι μάλιστα στην πιο αχοαία και απόλυτη μορφή, να εξοντώνεις δηλαδή τον άλλο, μόνο και μόνο επειδή διέποαξε το ανήχουστο έγχλημα να γεννηθεί». Όσο χι αν δεν συμμεριζόμαστε τις αιχμηρότατες αντιεβραϊκές δοξασίες που ποομνημονεύτηχαν, οφείλουμε να δούμε πως εκείνη την εποχή της αντιπαράθεσης και του εργώδους ποιμαντικού αγώνα ώστε κάθε θοησχευτιχή χοινότητα να μην αλλοιωθεί από άλλην (ποβλ. τη διένεξη επί των ημερών του Κοσμά για την ημέρα διενέργειας του παζαριού, το Σάββατο ή την Κυριαχή), ο άγιος Κοσμάς είναι θιασώτης μιας συνύπαρξης, δηλαδή μιας λογικής ιδιαίτερα αξιοπρόσεκτης, χυρίως επειδή εχφέρθηκε μέσα σε κλίμα αντιπαράθεσης. Και σε ένα άλλο σημείο λέει τα εξής εχπληχτικά κατά τη γνώμη μου και καθόλου ενθαρουντικά ενός «χοιστιανιχού» (εντός εισαγωγικών) τραμπουχισμού: «Εσύ πάλιν οπού ηδίκησες τους αδελφούς σου... όλοι οι πνευματιχοί, πατοιάοχαι, αοχιε*φείς, ιεφείς, όλος ο χόσμος να σε συγ*χωρέση, ασυγχώρητος είσαι. Αμή ποίος έχει την εξουσίαν να σε συγχωρέση; Εχείνος οπού τον αδίχησες... Διά τούτο, αδελφοί μου, όσοι αδιχήσατε ή χριστιανούς ή Τούρχους ή Εβραίους ή Φράγκους να δώσετε το άδικον οπίσω, διατί είναι κατηραμένο και δεν βλέπετε καμίαν ποοκοπήν»<sup>7</sup>.

Ας μου επιτραπεί να προσθέσω μεοικά ακόμα δεδομένα που πρέπει να ληφθούν υπόψη. Οι ονομασίες Εβραίος, Έλληνας, Τούρχος χρησιμοποιούνται από τον άγιο Κοσμά με θρησκευτικό νόημα, για να δηλώσουν αντίστοιχα τον Ιουδαϊσμό, την Πολυθεΐα και το Ισλάμ (πώς θα μπορούσε, άλλωστε, να γίνει διαφορετικά τότε;)8. Κρίνοντας, λοιπόν, ως απώλεια ψυχής την άρνηση του Χριστιανισμού, χαρακτηρίζει ως προσχώρηση στον διάβολο όχι μόνο τον Ιουδαϊσμό (όπως φάνηχε στο προεκτεθέν κείμενο), αλλά και την πολυθεΐα και το Ισλάμ'. Για τη γενεαλόγηση και τη ζωή του Ιούδα, επίσης, ο Πατροχοσμάς αναφέρει κάποια (απόκρυψη;) διήγηση, την οποία φυσικά δεν αποδέκεται η Εκκλησία. Σκοπός του όμως φαίνεται πως είναι να καταδείξει τον Ιούδα ως αρχέτυπο της αποστασίας. Είναι χαρακτηριστικό πως την περί Ιούδα διήγηση την κλείνει με «βιωματική εφαρμογή», που αφορά την περίπτωση ενός Χριστιανού, και μάλιστα ενός παπά, που «επούλαγε τον Χριστόν από την φιλαργυρίαν του διά να παίρνη άσπρα και του έκοψεν ο Θεός την ζωήν του με κακόν θάνατον, ωσάν του Ιούδα, και επήγε εις την Κόλασιν να καίγεται με τον Διάβολον»<sup>10</sup>.

Όποτε η επίκληση του αντισιωνι- σμού υποκούπτει αντισημιτισμό, συμφωνώ με τον κ. Ζουμπουλάκη ότι οφείλουμε να την καταδικάσουμε. Όμως θεωρώ λάθος να θεωρήσουμε τον αντισιωνισμό συλλήβδην ως προσωπείο του αντισημιτισμού. Ο σιωνισμός είναι πολιτική επιλογή - δεν συμπίπτει με τη φυλετική ούτε με τη θοησχευτιχή ταυτότητα του Ισραήλ. Και ως τέτοια, μπορεί να τυγγάνει της αντίθεσης κάποιου, δίχως αυτή η αντίθεση να είναι φυλετική. Αυτό δείχνεται άλλωστε και από το γεγονός ότι ούτε κάθε εβραίος είναι σιωνιστής, ούτε χι ο σιωνισμός αποτελεί ένα συμπαγές φεύμα". Η αντίθεση την οποία αποδέχομαι δεν είναι σε χαμία περίπτωση χατά του ονείοου παλλινόστησης στη γενέθλια γη, ούτε κατά του δικαιώματος ύπαρξης ενός λαού, αλλά κατά εκείνων των κινημάτων που συνιστούν έχφανση σωβινισμού και ιμπεριαλισμού. Σε κάθε περίπτωση, η υπέρ της ελευθερίας συνηγορία μας υποχρεώνει σε κριτική στάση απέναντι σε κάθε φανατισμό και σε κάθε διωγμό (και με τέτοιους φοβάμαι ότι βαρύνονται όλοι μέσα στην ιστορία).

4 . νακτεί κατά των απόψεων που υποστηρίζουν ότι ποτέ ο αντισημιτισμός δεν ευδοκίμησε στην ελληνική κοινωνία, φτάνει όμως στο σημείο να χαρα-

κτηρίσει «εκτυφλωτικό ψέμα» τα περί αλληλεγγύης Ορθοδόξων προς διωχομένους εβοαίους. Εδώ έχω αντιροήσεις. Για να μην επαναλάβω όσα είπα παραπάνω περί ρευμάτων εντός της Εχχλησίας, θα προσχομίσω ορισμένες. εντελώς ενδεικτικές μαρτυρίες, αφού πρώτα μου επιτραπεί μια φράση για τα λειτουργικά μας κείμενα και την εκκλησιαστική γραμματεία. Τον Ιούδα και την εβοαϊχή ηγεσία την αντιμετωπίζουν ως αρχέτυπα της αποστασίας, ως τύπο του ανθοώπου που μοιχεύει σε βάρος του Γιαχβέ και συνεπώς η περί αυτούς γλώσσα είναι σκληφή ακφιβώς όπως ήταν η γλώσσα των προφητών προς τους αποστάτες του λαού. Φρονώ πως μάλλον για Παλαιοδιαθηκικό τόνο θα μπορούσαν να «κατηγορηθούν», παρά για ελληνοχεντρικό χι αντισημιτικό.

Έρχομαι, λοιπόν, τώρα στις μαςτυρίες, τις οποίες - σημειωτέον - δεν τις παραθέτω απλώς στο πλαίσιο της συζήτησης με τον κ. Ζουμπουλάκη, αλλά και προς φρονηματισμό όσων πείθονται σε μισαλλόδοξους καθοδηγητές και προφάσει ευσεβείας τείνουν να παραμορφώσουν το εκκλησιαστικό ήθος σε «χριστιανικό» (εντός εισαγωγικών) τζιχάντ:

Δίχως να αποτελούν εφαλτήριο εξωραϊσμού του παρελθόντος, δεν πρέπει να αγνοηθούν ορισμένα χαρακτηριστικά της βυζαντινής κοινωνίας. Επικαλούμαι προς τούτο τη μαρτυρία του εβοαίου πανεπιστημιαχού Andrew Sharf ο οποίος επισημαίνει ότι, αντίθετα προς ό,τι συνέβη στη Δύση, οι εβραίοι του Βυζαντίου δεν αποτέλεσαν ειδική κοινωνική κατηγορία, ζούσαν στην χαρδιά της Κωνσταντινούπολης, είχαν ελευθερία μεταχινήσεων εχεί χαθώς και στην Αλεξάνδρεια, Αντιόχεια, Θεσσαλονίκη, δεν περιορίζονταν σε συγκεχοιμένα επαγγέλματα, δεν στερούνταν τη δυνατότητα επαφής με μη εβοαίους12. Δεν χοειάζεται να αιτιολογηθεί αυτή η διαφοροποίηση;

Το 1567 οι Εβραίοι της Κρήτης παραπονέθηκαν στον οικουμενικό Πα-

τριάρχη Μητροφάνη Γ' ότι κάποιοι χοιστιανοί τους συχοφαντούσαν στην ενετική κυβέρνηση πιστεύοντας ότι έτσι πράττουν θεάρεστα. Ο Πατριάρχης απέστειλε πρωτοποριαχή για την εποχή εγχύχλιο αφορίζοντας τους εχτρεπομένους και διατυπώνοντας θέσεις πολύ χοντινές σ' αυτές του Πατροχοσμά πεοί αδικίας: «Η γαρ αδικία και συκοφαντία, καθ' ου αν πραχθείη και τελεσθείη, αδικία εστί· και ουκ έστι ποτέ τον αδιχούντα είναι ανεύθυνον εχ του προφασίζεσθαι ότι ετερόδοξον ηδίχησε και ουκ ευσεβή. Επεί και ο Κύριος ημών Ιησούς Χριστός εν ευαγγελίοις. μηδένα φησί διασείσητε μηδέ συχοφαντήσητε· μη διαχωρίζων πάντων μηδέ χώραν διδούς τοις ευσεβέσιν αδιχείν τους αλλοτριόφρονας»<sup>13</sup>.

Το 1890 ο άγιος Νεχτάριος επιμελήθηκε την επανέκδοση του περίφημου έργου του Ευγενίου Βουλγάρεως Σχεδίασμα περί της Ανεξιθοησχείας, ήτοι περί ανοχής των ετεροθρήσκων. Εκεί διαβάζουμε, ανάμεσα σε άλλα: «Τον Ελληνισμόν (παρακαλώ), τον Ιουδαϊσμόν, τον Μωαμεθανισμόν, (και ομοίως κατά το ακόλουθον και τας άλλας θοησχείας και αιφέσεις, όταν άνωθεν, ή εχ συνθήχης ευφεθούν στεφεωμέναι εις το βασίλειον) ποίός ποτε νόμος υποχοεώνει Χοιστιανόν Βασιλέα, να εχχέη ανθρωπίνων αιμάτων ποταμούς, διά να τους εξαλείψη: μάλλον δε, πού όλως συγχωρεί ο γλυκύτατος του Ευαγγελίου νόμος τον τυρρανιχόν διωγμόν κατά των απίστων, και της μαχαίρας την μεταχείοησιν;»14.

Αν το έθιμο του χαψίματος ομοιώματος του Ιούδα σε οφισμένες περιοχές κατά το Πάσχα φανερώνει διολίσθηση προς το φυλετικό ή θρησκευτικό μίσος, τότε η εκκλησιαστική συνείδηση δίνει τη μαρτυρία της. Το 1891 η Ιερά Σύνοδος της Εκκλησίας της Ελλάδος εξέδωσε εγκύκλιο «Περί του ουκ έξεστι τοις πιστοίς πυραυλείν ομοίωμα του Ιούδα εν τη εορτή της λαμπροφόρου Αναστάσεως του Σωτήρος». Σ' αυτήν επισημαινόταν ότι «Η πομπώδης καύσις ομοιώνοταν ότι «Η πομπώδης καύσις ομοιώνοταν ότι «Η πομπώδης καύσις ομοιών

Ο αντι-αντισημιτισμός στην Ορθόδοξη Εχκλησία ή: Να είμαστε μετανοούντες, κι όχι λωτοφάγοι Ο αντι-αντισημιτισμός στην Ορθόδοξη Εχκλησία ή: Να είμαστε μετανοούντες, κι όχι λωτοφάγοι ματος Ιούδα είναι εσχάτη χλεύη ποος τους συμπολίτας ημών Ιουδαίους και εξερεθίζει τα θρησκευτικά μίση». Το 1910 πάλι η Σύνοδος εξέδωσε εγχύχλιο «Περί ανάγχης εξαλείψεως του εθίμου της κατά το Άγιον Πάσχα περιφοράς και καύσως ομοιώματος του ποοδότου Ιούδα», όπου σημειώνονταν τα εξής σπουδαία: «Της χοηπίδος όμως... των ευαγγελικών ασετών, ως μη ώφελεν, επιλανθάνονταί τινες των ευσεβών χοιστιανών, διότι εν τη ημέρα της λαμπροφόρου Αναστάσεως... προς προσβολήν και ονειδισμόν των συμπολιτών ημών Ιουδαίων, περιφέρεται ομοίωμα του προδότου Ιούδα, και εν μέσω ανοικείων και αξιομέμπτων αλαλαγμών και ατάκτων κοαυγών και εκτοόπων σκηνών, πυοοβολείται τούτο και καίεται, ει και η Σύνοδος... οητώς τον κατάκοιτον τούτον αναχοονισμόν απηγόρευσεν, ως αντιβαίνοντα εις τα ιερά της αμωμήτου ημών πίστεως παραγγέλματα». Παρόμοια διελάμβανε και εγκύκλιος του 1918 «Περί απαγορεύσεως εθίμων τινών καθαπτομένων των Εβοαίων συμπολιτών μας»15.

Στις 23 Μαρτίου 1943 ο αρχιεπίσχοπος Δαμασχηνός εξέδωσε την περίφημη διαμαστυσία - έχχληση προς την κατοχική κυβέρνηση, υπέρ της διασώσεως των Εβραίων της Ελλάδας. Ανάμεσα στα άλλα, η διαμαρτυρία (η οποία συνυπογράφτηκε από πλήθος εκπροσώπων επιστημονικών και επαγγελματιχών φορέων) επισημαίνει ότι «η Αγία ημών θοησχεία ουδεμίαν αναγνωρίζει διάχοισιν, υπεροχήν ή μείωσιν ερειδομένην επί της φυλής ή της θοησκείας, δογματίζουσα ότι "ουχ ένι Ιουδαίος ουδέ Έλλην" (Γαλ. Γ' 28), καταδικάζομένης ούτω πάσης τάσεως προς δημιουργίαν οιασδήποτε διαχρίσεως ή φυλετικής ή θοησκευτικής διαφοράς». Ποοσωπικά, την διακήουξη την ποωτοσυνάντησα δημοσιευμένη στα Χρονικά (όργανο του Κεντρικού Ισραηλιτικού Συμβουλίου της Ελλάδος, αρ. φ. 136/1995, σελ. 7), όπου μάλιστα αναδημοσιευόταν από την εφημερίδα «Βήμα»

και το κείμενο του Σεβ. Μητοοπολίτου Δημητοιάδος κ. Χοιστόδουλου «Οι Χοιστιανοί και το Ολοκαύτωμα», με πλήθος συναφείς μαφτυφίες, όπως π.χ. του προέδοου του Κ.Ι.Σ. κ. Νισήμ Μαΐς, που υπογράμμισε την πανευφωπαϊκή μοναδικότητα της διακήφυξης (σελ. 5 - 7, βλ. και Χρονικά 153/1998, σελ. 10).

Στις 20 Οκτωβοίου 1997 ο Οικουμενικός Πατοιάσχης κ. Βαρθολομαίος επισκέφτηκε το Μουσείο του Ολοκαυτώματος στην Ουάσιγκτον, και εξεφώνησε λόγο που επίσης δημοσιεύτηκε στα Χρονικά. Σ' αυτόν ο Παναγιώτατος μνημόνευσε - συν τοις άλλοις - τον μακαριστό Μητροπολίτη Ζακύνθου Χρυσόστομο, ο οποίος, όταν οι Γερμανοί απαίτησαν να καταγράψει τους εβραίους του νησιού, έγραψε μόνο ένα όνομα το δικό του<sup>16</sup>.

«Μιλούσα μια μέρα», έλεγε η προσφάτως ποιμηθείσα γερόντισσα Γαβριηλία, «με πάποιον που μισεί τους Εβραίους. Του λέω: "Γιατί;". Λέει: "Γιατί είναι αντίχριστοι". Και γυρίζω παι του λέω: "Εσύ, ένας Χριστιανός, έπεις τόσο μίσος: Έγινες ο Διπηγόρος του Κυρίου μας, ο Οποίος είπε Συγχώρεσέ τους, δεν ξέρουν τι πάνουν; Πώς παίρνεις την Διπαιοσύνη στα πέρια σου; Ε; Μπορούμε την πράξη που έπαναν, να τη μισήσουμε. Όχι τους ίδιους» 17.

Είναι πλήθος οι σύγχοονες μαρτυοίες που θα μπορούσαν να προσχομιστούν (όπως π.χ. το κοινό μήνυμα των Προχαθημένων των Ορθοδόξων Εχχλησιών χατά του εθνιχισμού χαι του ρατσισμού στην Πάτμο τον Σεπτέμβοιο 1995, κ.ά.). Θα κλείσω όμως με μια «περιθωριαχή μαρτυρία. Την Κυοιαχή 17 Δεχεμβρίου 1992 μια δράκα Ορθοδόξων νέων (ότι βέβαια, ήταν μόνο μια δράχα, μάλλον δεν είναι δίχως σημασία) συγκεντρώθηκε στον αθηναϊκό πεζόδοομο της οδού Κοραή χρατώντας ένα πανώ που έγραφε: «Ηρώδης είναι ο Ναζισμός» - (υπογραφή) «Ορθόδοξοι Χριστιανοί ενάντια στο φασισμό». Η ποοχήουξη που μοιοάζαμε στους περαστικούς ξεκινούσε με τη φράση: «Έλληνες, Αλβανοί, Αιθίοπες, Φιλιππινέζοι, Σομαλοί, Κούρδοι, Τούρχοι, Εβραίοι, άνθρωποι όλης της γης, αδέλφια μας, Χριστός γεννιέται, χαρά στον κόσμο». Κατάγγελλε την εμφάνιση ρατσιστικών κρουσμάτων και έκλεινε με τη φράση: «Εάν θέλουμε, λοιπόν, να γιορτάσουμε Χριστούγεννα με Χριστό, πρέπει γενναία να γίνουμε ξένοι, να φράξουμε το δρόμο στο ναζιστικό και ρατσιστικό εφιάλτη, να φράξουμε το δρόμο στον πόλεμο και το μίσος...»<sup>18</sup>.

Κάποια στιγμή πρέπει να κάνουμε ένα αφιέρωμα, όπου θα δημοσιευτούν κι αυτά τα κείμενα. Καλή δύναμη.

#### Σημειώσεις

- 1. Πειφαϊχή Εχχλησία, Φεβφ. 1998, σ. 62.
- Θανάση Ν. Παπαθανασίου, «Αυτοχρατορία και έρημος. Η ιστορία και οι αντινομίες στη σκέψη του π. Γ. Φλωφόφσκυ», στη Σύναξη 64 (1997), 27 52. Ας σημειωθεί ότι μετά τη λ. «αντινομίες» πρέπει να προστεθεί το κτητικό «της».
- Miklosich Müller, Acta et Diplomata, V, 443.
- 4. Ιωάννου Β. Μενούνου, Κοσμά του Αιτωλού Διδαχές, εχδ. Τήνος, Αθήνα 1989, σσ. 28, 85.
- 5. Πηδάλιον, εχδ. Αστής, Αθήναι 1976, σ. 7 (σχόλιο στον ε' αποστολιχό).
- 6. Διδαχές, ό.π., σ. 244.
- 7. Διδαχές, ό.π., σσ 226 227.
- 8. Διδαχές, ό.π., σσ. 298, 175.
- 9. Διδαχές, ό.π., σσ. 150, 275.
- Λιδαχές, ό.π., σσ 205 206. Η περί Ιούδα διήγηση του Πατροχοσμά έχω την εντύπωση πως μοιάζει, τουλάχιστον σε σημεία της, με τη (βυζαντινή πιθανότατα) διήγηση για τον Ιούδα, η οποία έχει χαραχτηριστεί μετεξέλιξη της αρχετυπικής διήγησης του Οιδίποδα, δηλαδή ενός προσώπου «μοιραίου», αμαρτωλού χαι αυτοχαταστροφιχού. Βλ. Βάλτερ Πούχνερ, Βυζαντινά θέματα της ελληνικής Λαογραφίας (Λαογραφία, παράφτημα 11), Αθήνα 1994, σσ. 96 128 («Βυζαντινός Οιδίπους χαι Μεσαιωνιχός Ιούδας»).
- Βλ. π.χ. A History of the Jewish People (ed. H.H. Ben - Sasson), Harvard University Press, Cambridge - Massachusetts 1976, σσ. 727 - 1096 (Schmuel Ettinger, The Modern Period). Χαραχτηριστική υπήρξε και στη χώρα μας η αντιδικία μεταξύ σιωνιστών

- και κομμουνιστών εβραίων το 1929, περί την προσπάθεια ομοσπονδοποίησης των Ισραηλιτικών κοινοτήτων της Ελλάδας, Βλ. Ιωάννη Σκούρτη, «Πρωτοβουλία Ισραηλιτικής Κοινότητας Θεσσαλονίκης για δημιουργία Πανελλαδικής Ισραηλιτικής Ένωσης, στα Πρακτικά του ΙΑ΄ Πανελληνίου Ιστορικού Συνεδρίου (Μάιος 1990), Ελληνική Ιστορική Εταιρεία, Θεσσαλονίκη 1991, σ. 204.
- Andrew Sharf, Byzantine Jewry from Justinian to the Fourth Crusade (The Littmann Library of Jewish Civilization) Routledge & Kegan Paul, London 1971, og. 16 - 17.
- Κ. Παπαρρηγόπουλου, Ιστορία του Ελληνικού Έθνους, εκδ. Νίκας, χ.χ., τ. 6, σ. 460
- Αγίου Νεχταφίου, Ευγενίου Βουλγάφεως, Περί Ανεξιθρησκείας ήτοι περί ανοχής των ετεροθρήσκων, Αθήναι, χ.χ., παράγο, η΄, σ.
   65.
- 15. Παφατίθενται στο Παναγιώτου Σιμωτά, Ιουδαϊσμός και ελληνική Ορθοδοξία (ανάτυπον εκ της Θεολογίας), Αθήναι 1971, σσ. 13 14. Ο Ιωάννης Κορναφάκης (Ο Ιούδας ως ομαδικός ενοχικός αρχέτυπος, εκδ. Κυριακίδη, Θεσσαλονίκη 1991, σσ. 114 129) αναφέρεται στο έθιμο αυτό και εξηγεί πως πρόκειται για επιθετικότητα που σχετίζεται με την απώθηση προσωπικής ενοχής αντίθετα, βέβαια, προς τον ευαγγελικό Τελώνη, που τύπτει το δικό του στήθος, κι όχι του Φαρισαίου!
- 16. Χρονικά 152/1997, σσ. 3 4. Ο Γιάννης Μαρίνος αναφέρει ότι, όπως πληφοφορήθηκε μόλις στις 10.3.1998 σε εκδήλωση για το Εβραϊκό Μουσείο της Ελλάδος, γράφτηκαν δύο ονόματα, του επισκόπου και του δημάρχου Καρφέρ, αμφοτέρων μη Εβραίων (Το Βήμα, 29.3.1998, σ. Α14).
- Γαβουηλίας Μοναχής, Γερόντισσα Γαβοιηλία.
   Η ασκητική της αγάτης, σειφά Τάλαντο,
   Αθήνα 1997, σ. 252.
- 18. Δημοσιεύτηκε στο περιοδικό Εξοδος 10(14)/1993, σσ. 33 - 35. Ας σημειωθεί ότι ο γράφων, ως συγγραφέας των διδακτικών ενοτήτων 33 - 46 του βιβλίου θρησκευτικών της Γ΄ Γυμνασίου («Εκκλησία, η νέα κοινωνία σε πορεία»), ενέταξε πληροφορίες για τη διαμαρτυρία του Δαμασκηνού (σ. 221) και για τα μηνύματα των προκαθημένων των Ορθοδόξων Εκκλησιών (σσ. 226, 229).

Ο αντι-αντισημιτισμός στην Ορθόδοξη Εχκλησία ή: Να είμαστε μετανοούντες, κι όχι λωτοφάγοι

## Οι Εβοαίοι της Κεφαλονιάς

ΙΑ ΤΟ ΘΕΜΑ των Εβοαίων της Κεφαλονιάς έχουν δημοσιευθεί τα παρακάτω άρθρα και μελέτες του κ. Αγγελο - Διονύση Δεμπόνου σε προηγούμενα τεύχη του περιοδικού μας: «Οι Εβοαίοι της Κεφαλονιάς» τεύχη 46 και 47, «Ένας ιερόσυλος Δεσμοφύλακας» τεύχος 71, και «Εβοαϊκές Οικογένειες της Κεφαλονιάς» τεύχη 115 και 116.

Στο σημεοινό τεύχος συμπληοώνουμε τα σχετικά στοιχεία με τοία νέα δημοσιεύματα:

α) **«Οι Εβραίοι της Επτανήσου και η Ένωσις»**, άρθρο του ακαδημαϊκού - καθηγητού του Πανεπιστημίου και διατελέσαντος

πολλές φορές υπουργού αειμνήστου **Γρηγο**ρίου Κασιμάτη. Το άρθρο αυτό δημοσιεύτηκε στο περιοδιχό «Νέα Εστία», στο τεύχος 250/15.5.1937 (Μας το απέστειλε ευγενιχά η κα Κούλα Ξηραδάχη - Αθήνα).

β) «Παραχμή και αφανισμός». Πρόκειται για το 8ο κεφάλαιο από το βιβλίο του κ. Αγγελο - Διονύση Δεμπόνου. «Ξένες παροικίες στην Κεφαλονιά». (Έχδοση Νομαρχιακής Αυτοδιοίκησης Κεφαλληνίας και Ιθάκης - Αογοστόλι 1996).

γ) «Μια χόρη της Κεφαλονιάς εμπνεύστρια του μεγαλύτερου ισραηλινού ποιητή», του ιστοριχού ερευνητή - πρ. υπουργού χ. Γερασίμου Αποστολάτου.

## Οι Εβοαίοι της Επτανήσου και η Ένωσις

Του κ. ΓΡΗΓ. Π. ΚΑΣΙΜΑΤΗ

ΕΡΙ ΤΗΣ ΠΡΩΤΗΣ ΕΜΦΑΝΙΣΕΩΣ των Εβραίων εις τας Ιονίους νήσους και δη εις την Κέρκυραν και την Ζάκυνθον, όπου κατά τον Μεσαίωνα εγκατέστησαν σοβαράς παροικίας, δεν υπάρχει καμία θετική πληροφορία. Οι μεν Εβραίοι ισχυρίζονται ότι η εγκατάστασις εγένετο μαζί με την επέκτασιν εις την λοιπήν Ελλάδα και ότι εις την έννοια των Εβραίων Ελλήνων, περί των οποίων πραγματεύεται ο Ιώσηπος Φλάβιος α, περιλαμβάνονται και οι εν Επτανήσω

Ισφαηλίται. Είναι δε γνωστόν ότι εις την Ελλάδα, και δη την Ιωνίαν και την Θεσσαλονίκην, οι Εβφαίοι είχον εγκατασταθή ήδη από του Β' αιώνος π.Χ. φεύγοντες τας διώξεις και ιδίως την διοίκησιν Πτολεμαίου του Ζ', του δευτέφου ευεργέτου, ο οποίος επικρατήσας το 146 π.Χ. εις Αλεξάνδρειαν του αδελφού του Πτολεμαίου του ς' του Φιλομήτορος και της συζύγου αυτού Κλεοπάτρας, έπνεε μένεα κατά των Εβφαίων της Αιγύπτου, οι οποίοι είχον υποστηρίξει και πολεμήσει με τον αντίπαλόν του<sup>63</sup>. Πιθανωτέρα όμως φαίνεται η

εκδοχή που υπεστηρίχθη από τον αείμνηστον Ι. Α. Ρωμανόν<sup>(4)</sup>, ότι η εγκατάστασις των Εβραίων εις την Κέρχυραν δεν μπορεί να είναι παλαιοτέρα από τον ΙΒ' αιώνα μ.Χ., διότι ο Ραββίνος της Τουδέλας Βενιαμίν, που επεσκέφθη την Ελλάδα κατά το 1148, εύρε πληθύν Εβραίων πανταχού και αναφέρει εκατόν εις την Άρταν, πενήντα εις τας Πάτρας, εκατόν εις την Ναύπακτον, δύο χιλιάδας εις τας Θήβας, ανεύρε δε μόνον ένα εις την Κέρχυραν<sup>(5)</sup>. Περί των εν Ζακύνθω Εβραίων ουδεμία υπάρχει πηγή παλαιοτέρα του τέ-

### ΙΣΡΑΗΛΙΤΙΚΑ ΧΡΟΝΙΚΑ

ea welviste l'innimer 'us an the long transco.
Littlen.
An the latte of: Entropies, source
Histories, it increased adversa, if
ya fayadyanako tabah ong ya kas Littlen of: hypopa

( ded. il. 16.)

ECHMEPIS HOIKO-HOAITIKE

( Exdiditas anch to parte.)

tranes in Carta al Redissare Responsabile.

CRONACA ISRAELITICA PERIODICO POLITICO-MORALE (Si pubblica una colta al Mese)

תורדת אחת ומשפט אחד יהיה לכם ולגר הגר אתכם ·Nopoc ele locar sal Jesaiuna le locar égie sai

«Una mederima Legge ed una medesima ragione sarà. ·fra roi, e fra lo strantero che ubita con soi. (Nut. Xr. 16)

N. B. L'unite materiale del giornali e Rell. -11555511-

Kepales, 14 1 lamos 1863 E. D.

Catffe, 13 Giugno 1863, S. N.

Το στέμμα της Ελλάδις έγένετο δεμτου, ή ένωσες της Επτανήσου άπουαείσθη, καὶ αί εύχαι σύμπαντος του έ-לייסטק ביהו הבונטן בובית אכטבלית ביני!

Περί των έχ του συμβάντος τούπου בהבפיעים בין דבטק וסבמת וודמן בטבביץב-דקעמדנט, כֿנבוֹ פֹפּנים יוֹבִי יוֹבְין בּין דִבּע הסכה קיבים-שניים בטואה. אואיש בס שמעים בהמשוים-הָטֹבֶּה וְבִּיבְּהָה בִּיִּבְּהְיִנְיִבְּבְּיִ בְּיִבְּהְ בְּיִבְּהְ בְּיִבְּיִּבְ בְּיִבְּהְ בְּיִבְּיִבְ בְּיִבְּיִבְ λειπούς πολέτας κατά τε την έξάσκησεν των δικαιωμάτων και την έκπληρωσιν των καθηχόντων, εύτω μετά της αύτα-המצייו שבים לבים למספים מעו ההב בירומבτερήσεως, άπερ μόνη ή έλευθερία δύνα-דמו עם בישהובטידון, שבאבטהוי בישישישים המי נות לא השו ביסידשו בשידבובישה אתו αύτεὶ εἰς τὴν κεινὴν εὐημεςίαν.

H-8: המש קששע בומדטהנולשושע בטעה, το νὰ εύρη ή ένωσις τεπελεσμένην την χειραφεσίαν ήμων, ύπηγοσεύθη έν του αισθήματος είγενους άγερωγίας όπεο בּבְבּבְבִני בְּנִיְ הַצִּיִרִם הבּנִוֹבְי יצִׁי הבּבּבּה טהבם ההן קבובדבובמן מנידבו ייהן מאאם |

La Corona della Grecia fu accettata, l'annessione delle isole ionie decisa, i voti di un intero popolo finalmente esauditi!

Quai benefizj ora questo avvenimento recherà agli israeliti Jonii? Crediamo di esserci su ciò sufficientemente espressi col precedente numero Il più prezioso però si è quello di vederli parificati agli altri elitadini tanto nell'esercizio dei diritti, come nell'adempimento dei doveri, e così, con quella abnegazione, con quel coraggio, con quella perseveranza che solo la liberta può ispirare, saranno anch'essi animati di contribuire con tutti i loro mezzi al benessere comune.

Avevamo espresso il desiderio che l'avvenimento dell'unione colla libera Grecia trovasse compluta nell' Jonio la nostra emancipazione. Un nobile sentimento di orgoglio che ad ogni cittadino è lecito di nutrire per la terra che lo vide nascere, ci spinse ad esprimere

Πανομοιότυπον της α' σελίδας των «Ισφαηλιτικών Χρονικών» της 1ης Ιουνίου 1863 όπου πανηγυρίζεται η Ένωσις.

εν Κεοχύρα Εβραίων, ως και οι Εβοαίοι της Ζαχύνθου, είχον χοινήν αυτών γλώσσαν την Ελληνικήν, όπως όλοι οι ομόφυλοί των της αρχικής διασποράς, οι οποίοι λόγω της πτωχείας της χοινώς ομιλουμένης αφαμαϊχής γλώσσης, ήρχισαν, μετά την χατάχτησιν του Μεγάλου Αλεξάνδρου, να χρησιμοποιούν την Ελληνιχήν, μέχρι του σημείου ώστε αυτό το Ταλμούδ να αναφέρη ότι εις την Ιουδαίαν ομιλούνται δύο γλώσσαι, η Εβοαϊκή και η Ελληνική. Τούτο δε παρά τας προσπαθείας των φαρισαίων και όλων των πνευματικών αρχηγών των Εβραίων, οι οποίοι, με τον άγριον εθνικισμόν που διακρίνει την συλήν των, ηθέλησαν να αποκλείσουν τα Ελληνικά, τα οποία εν τούτοις επε-

χράτησαν, όπως συνέβη και μετά την εμφάνισιν του Χριστιανισμού\*.

Ότι παλαιότερον, και ίσως προ της εγχαταστάσεως των σεφαραδιτών Εβραίων της Ιταλίας και της ενετικής κατακτήσεως, που επέδρασαν ασφαλώς εις την δημιουργίαν και την διάδοσιν του ιταλιχού ιδιώματος, το οποίον χρησιμοποιούν εις τους κατόπιν χρόνους οι Εβραίοι της Κερχύρας ναι διά το οποίον πιθανώς κατά πολύ να συνετέλεσε και η ενετική κατάκτησις, η οποία κατεδίωξε τα ελληνικά γράμματα και γενικώτερον πάσαν μορφωτικήν προσπάθειαν", και η προς τον δεσπότην συνήθης εις τους Εβραίους προσαρμογή, ωμιλείτο η ελληνική γλώσσα φαίνεται αφ' ενός μεν από τους Εβραίους της Ζακύνθου, ό-

λους του ΙΕ' αιώνος 6. Πάντως οι Εβραίοι της Κερχύρας και της Ζακύνθου κατά μέγα μέρος εγκατεστάθησαν ποο του περιφήμου διατάγματος της Αλάμπρας της 31 Μαρτίου 1492, διά του οποίου ο Φερδινάνδος ο Ε' και η Ισαβέλλα οι Καθολιχοί διέταξαν την έξωσιν των Εβοαίων έξω των ορίων του Ισπανικού Βασιλείου, και το οποίον αποτελεί τον δεύτερον θεμελιώδη σταθμόν εις την Εβραϊκήν διασποράν και εγκαινιάζει την περίοδον των νεωτέρων περιπλανήσεων του σεφαραδιτικού εβραϊσμού, ο οποίος, καυχώμενος ότι κατάγεται από τας ιθυνούσας τάξεις της Παλαιστίνης, εγχατεστάθη εν αιχμαλωσία εις την Ισπανίαν υπό του στρατηγού του Ναβουχοδονόσωρος του Β', Ισπανού, μετά την καταστροφήν του πρώτου ναού, το 587 π.Χ. Τούτο είναι προφανές από το γεγονός ότι πολύ προ του διατάγματος της Αλάμπρας απαντούν προνομιαχά διπλώματα υπέρ των Εβοαίων της Κερχύρας, επίζητούμε συχνότατα από την πολυπαθή αυτήν φυλήν προς ασφάλειάν της κατά των καταδιώξεων που προεκάλει το πνεύμα της μισαλλοδοξίας και του φανατισμού, αλλά και η βαθυτέρα διάστασις που διετηρήθη πάντοτε μεταξύ των Εβραίων και των αυτοχθόνων και περί της οποίας θα λεχθούν ολίγα κατωτέρω. Εις τας αιτήσεις και τας ικεσίας των Εβραίων πολλάκις ενέδιδον οι αρμόδιοι άρχοντες. Ούτω π.χ. αναφέρεται ότι ο δεσπότης της Κερκύρας Φίλιππος ο Ταραντίνος και η σύζυγός του Αικατερίνη, επίτιτλος Αυτοχράτειρα Κωνσταντινουπόλεως, εξέδωκαν δύο διατάγματα, την 23ην Νοεμβοίου 1317 και την 12ην Μαρτίου 1324, παρέχοντα ασφαλείας εις τους Εβοαίους. Το γεγονός άλλωστε τούτο, της εγχαταστάσεως των Εβοαίων εις την Κέρχυραν προ της εξ Ισπανίας και Ιταλίας μετοικεσίας, φαίνεται και από το ότι οι αρχαιότεροι των

που το κύμα της σεφαραδιτικής μετοιχεσίας δεν ήτο σοβαρόν, ούτε και μεγάλη η επίσημος με τας ενετικάς αρχάς επαφή και όπου ομιλουμένη μεταξύ των Εβοαίων γλώσσα παφέμεινε πάντοτε η ελληνιχή (10). Αφ' ετέρου δε φαίνεται τούτο εχ του ότι, ως αναφέρεται εις τα Κερκυραϊκά «Ισραηλιτικά Χρονικά» της 31 Ιανουαρίου 1862, μέχρι τότε, «κατά την εορτήν των εβδομάδων», εις πάσας τας Συναγωγάς ψάλλεται υμνολογία εις εθνιχήν γλώσσαν, ήτις προοιμιάζει διά της ωδής «Εις Άγιος Κύριος ο Θεός». Ελληνιστί ωσαύτως και ελεγεία τινά ψάλλονται κατά την επέτειον ημέραν της παρ' ημίν αείποτε μνημονευομένης «καταστοοφής του Ιεοού Ναού». Τούτο δε ανεξαρτήτως της υπάρξεως Ελληνικής συναγωγής, η οποία ήτο και η αρχαιοτέρα εν Κερχύρα. Πρέπει μάλιστα να πιστεύσωμεν ότι χωρίς την σεφαραδικήν μετοικεσίαν θα είχομεν ίσως εις την Ελλάδα λελυμένον ήδη ποο πολλού το εβοαϊκόν ποόβλημα διότι δεν ποέπει να παραγνωρισθή ότι η μετοικεσία αυτή, αποσπάσασα τους Έλληνας Εβοαίους της Κεοκύρας από την ελληνικήν γλώσσαν, τους ενίσχυσε εις τον φυλετικόν μοναδισμόν των και τους εξεχώρισε οριστικώς από τους λοιπούς κατοίχους της χώρας, διότι ημπόδισε την αφομοίωσιν που θα επήρχετο κατ' ανάγκην και με την διατήρησιν έστω της θοησκείας των, αν δεν τους εχώριζεν η γλώσσα και αν δεν ενισχύετο η αγάπη της ιδιαιτέρας ξεχωριστής εθνικής των ζωής, που μοιραίως τους απεμάχουνε από το σύνολον. Δεν είναι δυνατόν βέβαια να παραβλεφθή ότι η διαφορά της θοησκείας πολύ συνετέλει και συντελεί εις την δημιουργίαν του φανατισμού, ο οποίος προεχάλεσε τας αμετοήτους καταδιώξεις που υπέστη η μαρτυρική αυτή φυλή. Αλλά πρέπει επίσης να αναγνωρισθή ότι εις το βάθος οι λόγοι του χωρισμού και της εχθρότητος δεν είναι πάντοτε και κυρίως θρησκευτιχοί, αλλά χοινωνιχοί. Πώς θα εξηγείτο το σημερινόν φαινόμενον του πανταχού υπάρχοντος αντισημιτισμού με θρησχευτιχήν διχαιολογίαν; Αι θρησχευτιχαί αιτίαι εξέλιπον, ο αντισημιτισμός όμως παραμένει, χαι παρίσταται ανάγχη να ευρίσχωνται χάθε τόσον νέαι διχαιολογίαι, όπως είναι π.χ. η επίσημος φυλετιχή θεωρία του τρίτου Ράιχ<sup>111</sup>.

όσον είναι ιδιαιτέρως διά την Ελλάδα αχοιβής η παρατήρησις αυτή, φαίνεται χυρίως εις την πόλιν εις την οποίαν υπάρχει η πολυπληθεστέρα εβραϊκή παροικία, εις την Θεσσαλονίκην. Ουδείς υφίσταται θοησκευτικός φανατισμός. Ό,τι χωρίζει βαθέως τον ελληνικόν πληθυσμόν από τον εβοαϊκόν, είναι η ξεχωριστή ζωή που ζη ο τελευταίος, χαραχωμένος εις τας παοαδόσεις του και εντελώς ξένος προς την χώραν, και ακόμη η γλωσσική διαφορά, το ιδιόρουθμον ισπανικόν ιδίωμα, ή κάποτε και τα ανεκδιήγητα γαλλικά που ακούονται εις τους δρόμους της Μαχεδονικής πρωτεύουσας και που υποδέχονται ήδη εις τον σταθμόν τον αφικνούμενον εις αυτήν με τας χραυγάς των εβραίων αχθοφόρων, ικανάς να καταστήσουν σφοδοόν αντισημίτην και τον πλέον ανεξίκακον και ανεξίθοησκον Έλληνα. Αλλού λοιπόν και όχι εις την θοησχείαν ευρίσχεται η εξήγησις του χάσματος.

Οι Εβοαίοι διετήρησαν τον χαρακτήρα της νομαδικής φυλής. Ο Adolphe Lods, εις το θεμελιώδες περί των πρώτων αρχών του Ισραήλ βιβλίον του<sup>12)</sup>, περιγράφει με εξαιρετικήν ενάργειαν την ζωήν των νομάδων αυτών που ανέτρεφαν πρόβατα και κατσίκας και που έσπερναν και μερικά δημητριακά όταν η εποχή ήτο πρόσφορος και ημπορούσαν να θερίσουν πριν από την προσεχή τους μετακίνησιν.

Τουναντίον ο άνθοωπος συνδέεται με το έδαφος μόνον με το φύτευμα καρποφόρων δένδρων. «Ο Ακάτης, λέγει ένα αιγυπτιακόν κείμενον (13), δεν ημποφεί να μείνη εις την θέσιν του· τα πόδια του κινούνται διαςκώς». Προωθούμενος καθ' ημέραν από τας μονίμους φυλάς που τον υποκαθιστούν, ο νομάς εκλέγει την στέππην και την έφημον. Η δε έφημος έχει τον ίδιον χαρακτήρα και την ιδίαν έλξιν με την θάλασσαν (14), προς την οποίαν τελικώς εκφεύγουν οι νομάδες. Εις τούτο έγχειται το μυστικόν της πρώτης διασποράς των εβραϊκών φύλων, τα οποία, εγκατασταθέντα εις την Παλαιστίνην κατά τον Δ' ίσως αιώνα π.Χ., μετά μαχράν νομαδιχήν περιπλάνησιν, δεν εδίσταζαν να εγκαταλείψουν την γην της μετοιχεσίας των εις πρώτην ευχαιρίαν. Ήδη δε εις την εποχήν των ποοφητών, οι Εβοαίοι ήσαν κατεσπαομένοι έξω της Παλαιστίνης εις όλα τα σημεία του ορίζοντος. «Μη φοβού, ότι μετά σου ειμί· από ανατολών άξω το σπέρμα σου και από δυσμών συνάξω σε . Ερώ τω βορρά Άγε και τω λιβί μη κώλυε· άγε τους υιούς μου από γης πόρωθεν, και τας θυγατέρας μου απ' άχρων της γης», λέγει ο Ησαΐας κατά τον Η' αιώνα(15). «Νυν αποστρέψω αιχμαλωσίαν εν Ιαχώβ... και ουκ έσται ο εκφοβών εν τω αποστρέψαι με αυτούς εχ των εθνών και συναγαγείν με αυτούς εχ των χωρών των εθνών...» υπόσχεται ο Ιεζεκιήλ δύο αιώνας βραδύτερον (16). Ο Ζαχαρίας κατά τον Ε' αιώνα διαπιστώνει την διασποράν και υπόσχεται εκ μέρους του Θεού «εκ των τεσσάρων ανέμων του Ουρανού συνάξω Υμάς»(17).

Όταν μάλιστα εμφανίζονται αι πρώται δυσκολίαι κατά την ελληνιστικήν εποχήν με τας γιγαντιαίας μετακινήσεις των πληθυσμών της γης, και η Παλαιστίνη καθίσταται ο διάδρομος μεταξύ Αιγύπτου και Συρίας και διασχίζεται καθ' ημέ-

ραν από τα στρατεύματα των διαδόχων του Μεγάλου Αλεξάνδοου που μάχονται μεταξύ των, η διασπορά, και ιδίως προς την Αλεξάνδοειαν, ποοσλαμβάνει μορφήν γενικής μετοικεσίας που ολοκληρώνεται με την δευτέραν καταστροφήν του Ναού το 70 μ.Χ. Περισσότερον από το αίσθημα ότι το έδαφος φεύγει υπό τους πόδας των, το οποίον αποδίδει εις τους Εβραίους της Αλεξανδοείας, μετά τας αντισημιτικάς διώξεις του Α' αιώνος, ο διαπρεπής ομόφυλός των ιστορικός κ. Ζωζέφ Νεχαμά<sup>(18)</sup>, οι Εβραίοι είχον ίσως το αίσθημα ότι τίποτε δεν τους συνδέει με το έδαφος και ότι μόλις χοειασθή αγών διά να χρατηθούν εις αυτό, είναι προτιμότερον να το εγκαταλείψουν διά να αναζητήσουν καλυτέραν τύχην και να προσεγγίσουν περισσότερον προς ανωτέρας μορφάς πολιτισμού.

ράγματι, εν είδος νόμου φυσικού ωθεί τους νομάδας να διεξάγουν συνεχή αγώνα διεισδύσεως εις τας προωδευμένας χώρας που περιβάλλουν την έρημόν των και να μετατοπίζωνται προς εδάφη πλουσιώτερα και περισσότερον πολιτισμένα. Οι Εβραίοι υπέστησαν και αυτοί τον κοινόν νόμον. Αλλ' όπως λέγει ο Η. Berr(19), θα εξελιχθούν μεν από την σχηνήν εις το σπίτι και από τον φυλετικόν όμιλον εις την πολίχνην, εις το βάθος όμως της ψυχής τους θα παραμείνουν αχαταβλήτως νομάδες. Και όταν θα εγκατασταθούν εις την Παλαιστίνην, όταν ταχύτατα θα γίνουν μόνιμοι κάτοικοι, θα αποκτήσουν τα ήθη του μονίμου κατοίχου και θα υποστούν την επίδρασιν των κατακτηθέντων, ανωτέ**φων εις υλικόν πολιτισμόν, πάλιν** θα αισθάνωνται εις το βάθος της ψυχής των, μυστικά ή φανερά, την νοσταλγίαν του νομαδισμού.

Ο νομαδισμός μάλιστα αυτός ε-

ξεδηλώθη υπό μορφήν πολιτικοκοινωνικής δοξασίας εξ αφορμής του χοινωνιχού ζητήματος που εδημιούργησεν η μόνιμος εγχατάστασις εις Παλαιστίνην. Οι νομάδες αγνοούν την διάχρισιν εις χοινωνικάς τάξεις, η οποία αποτελεί την επικίνδυνον αλλ' αναπόφευκτον πολυτέλειαν της μονίμου ζωής των πόλεων. Και η ύπαρξις των χοινωνιχών τάξεων θέτει ωμόν το ζήτημα της κοινωνικής ανισότητος και της πιέσεως των αδυνάτων από τους ισχυφούς. Αν δεν είναι αληθές ότι οι νόμοι εις τας πολιτισμένας χοινωνίας πρέπει να τίθενται διά να προστατεύουν το δίχαιον των αδυνάτων κατά της βίας των ισχυρών, και αν ο Χαμουραμπί αναφέοη εις τον επίλογον του Κώδικός του ότι εχάραξε αυτόν «διά να μη βλάπτη ο ισχυρός τον αδύνατον και διά να ασφαλισθούν τα ορφανά και αι χήραι»<sup>(20)</sup>, η προσπάθεια αυτή των νόμων δεν επιτυγχάνεται πάντοτε, και η ανισότης, με τα πολλά κτυπητά της παραδείγματα, προχαλεί ενίστε την αγανάχτησιν των δικαίων που αναζητούν διαφκώς νέας διεξόδους. Ο Ισραήλ εζήτησε την διέξοδον με την επάνοδον εις τον νομαδισμόν. Ούτως αναφέρεται<sup>20</sup> ότι ο Ιωναδάβ, υιός του Ρηχάβ, επέβαλε κατά τα μέσα του Θ' αιώνος εις τον φυλετικόν του όμιλον την υποχρέωσιν να τηρή διαρχώς, ως καθήκον θρησκευτικόν, τας συνηθείας της νομαδικής ζωής που είχε διατηρήσει η παράδοσις.

Περισσότερον όμως ακόμη φαίνεται η νομαδική ψυχολογία των Εβραίων εις την θρησκευτικήν των επιμονήν. Διά το πλήθος, και πολύ περισσότερον το πρωτόγονον, η έννοια του Θεού συνδέεται αρρήκτως με το έδαφος. Το έδαφος κρατεί τον άνθρωπον και του επιβάλλει τελικώς τον Θεόν του. Διότι ο Θεός είναι διά τον πρωτόγονον η πηγή της ζωής. Εις αυτόν οφείλονται η γονιμότης του εδάφους και η ευ-

χρασία των χαιρών. Άλλοι είναι οι προστάται των νομάδων, άγριοι και πολεμικοί θεοί της στέππης. χαι άλλοι, ήμεροι αλλά δυνατοί, οι προστάται των μονίμων χατοίχων, θεοί της ευφορίας και του εδάφους. Όταν οι Εβραίοι εγχατεστάθησαν εις την Χαναάν, το φυσιχώτερον ήτο να εγχαταλείψουν βαθμηδόν τον θεόν της ερήμου, τον Ιεγωβά, και να λατρεύσουν τους θεούς της νέας των γης, τον Βάαλ των Χαναναίων. Διότι οι Εβραίοι δεν κατέλαβον την Παλαιστίνην ως κατακτηταί διά μιας, όπως αποδειχνύουν τα αρχαιότερα κείμενα, αλλ' εγκατεστάθησαν βαθμηδόν εις αυτήν, αφού ηγωνίσθησαν επί μαχρόν κατά φυλάς, χωρίς να εξουθενώσουν τους υπάρχοντας κατοίκους 22, αφ\* ετέφου δε η θρησκεία των, θρησκεία νομαδική, διέφερεν εντελώς από την θρησκείαν των κατακτηθέντων. Πράγματι δε το πράγμα εχινδύνευσε να συμβή. Ο Ωσηέ εις τον Η' αιώνα κατηγορεί τον λαόν του Ισραήλ ότι δεν αναγνωρίζει πως οφείλει το στάρι του εις τον Ιαχβέ, αλλά νομίζει πως του το δίνει ο Βάαλ. Φαίνεται δε ότι οι Εβραίοι, χατά περιόδους, άλλοτε μεν ενήλασσαν την λατφείαν του Ιεχωβά με την πίστη εις τους τοπιχούς θεούς, άλλοτε δε συνεπλήρωναν την πατρικήν των θρησκείαν με την λατρείαν και διαφόρων άλλων τοπιχών θεοτήτων. Η αντίδρασις όμως, δεν εβράδυνε να επέλθη. Και η σοφία των ηγετών του εβραϊκού λαού κατόρθωσε ν' ανεύρη εις τους τοπιχούς θεούς τα χαραχτηριστικά που τους επλησίαζαν προς τον Ιαχβέ και να τους απορροφήση εις την ψυχήν του περιουσίου λαού που ενοστάλγει τον νομαδισμόν της εποχής της εφήμου, εποχής που υπήφξε, κατά τους προφήτας ο, ο χουσούς αιών των σχέσεων του Ισραήλ προς τον Ιεχωβά. Και μετά την δοχιμασίαν όμως της επασής της προς τον πολιτισμόν των Χαναναίων, η αρχαία νομαδική θρησκεία, επηφεασθείσα φυσικά και αλλοιωθείσα από την αποφοόφησιν των εντοπίων θεοτήτων, παφέμεινε εν τούτοις ισχυφά, αποτελούσα την κυφίαν εκδήλωσιν του νομαδικού χαφακτήφος της φυλής και τον εξωτεφικόν κφίκον μεταξύ των μελών της, τα οποία δεν συνέδεσε ποτέ η πφοσήλωσις πφος το κατ' εξοχήν αντικειμενικώς σταθεσόν κοινόν κτήμα, το έδαφος.

Ο νομαδισμός αυτός διετηρήθη εις όλην την μαχράν ιστορίαν της εβραϊχής φυλής. Ο Εβραίος ευρίσκεται πάντοτε υπό διαμετακόμισιν. Και διά τούτο δεν κατορθώνει ποτέ να συνδεθή με την γην που κατοικεί και αναζητεί τον απαραίτητον εις την ζωήν του ιδεαλισμόν εις την θοησκείαν του και εις την κοινότητα των ομοφύλων του. Ο σεκταρισμός του αυτός, ο οποίος συνδέεται και με μίαν ληστοικήν εχμετάλλευσιν του τόπου εις τον οποίον ζη και ο οποίος του είναι ξένος, είναι η βασιχή αιτία της αντιθέσεως των αυτοχθόνων προς τον Εβοαίον. Και παλιότερον μεν, όταν ο άνθρωπος, εις αναζήτησιν του ζωτικού μύθου που θέλει απαοαιτήτως Κυβεονήτην, είχε ως πρώτον ιδανιχόν του την θρησκείαν, η μήνις κατά του Εβραίου προσελάμβανε την μορφήν θοησκευτικού διωγμού. Από δύο όμως αιώνων, όταν ήρχισε το ξύπνημα των εθνικοτήτων, και ιδίως τους τελευταίους καιφούς, που τα ιδανικά του Έθνους και της Πατοίδος επήραν την πρώτην θέσιν της ανθρωπίνης ψυχής, η εχθοότης κατά των Εβοαίων ποοσέλαβε μοοφήν εθνικής διαστάσεως και εκρήξεως πατοιωτικής. Ας μην παραβλέπεται ότι η έννοια της φυλής εις την σύγχρονον Γερμανίαν αποτελεί εθνικόν αίτημα της κρατικής κοσμοθεωρίας. Και όπου όμως η έννοια του έθνους υπεχώρησε μονίμως ή παροδικώς, και την θέσιν της εις την ψυχήν του ανθοώπου κατάλαβε η ιδέα της αρχούσης ή της επιβαλλομένης χοινωνιχής τάξεως, όπως π.χ. εις την Σοβιετιχήν Ρωσίαν, η μήνις κατά των Εβραίων δεν έπαυσε, ήλλαξε μόνον επιφάνειαν και μετετοπίσθη εις την ιδέαν του κοινωνικού σεκταρισμού και της ταξικής προδοσίας. Τα «πογρόμ» πράγματι εις την Σοβιετιχήν Ρωσίαν δεν έλειψαν<sup>25</sup>.

Αι γενικαί σκέψεις που ποοηγήθησαν γεννούν, ακοιβώς λόγω της γενικότητός των και της συντομίας των, αμφιβολίας και χάσματα. Μία επεξήγησις είναι απαραίτητος.

Πρέπει πράγματι ν' αποδοθή τόσον μεγάλη σημασία εις την έννοιαν της φυλής και τας ιδιότητας αυτής, αν δε τούτο είναι αληθές, τι πρέπει να λεχθή διά τας αναμίξεις των φυλών, που αποτελούν καθημερινόν φαινόμενον της κοινωνικής ζωής;

ομιλών σήμερον περί καθαφότητος μιας φυλής ευρίσκεται εκτός της πραγματικότητος. Εις τούτο άλλωστε συνίσταται το βασικόν μειονέκτημα της θεωρίας του Gobbineau. Μέσα εις την διαδοομήν των αιώνων, με το ζύμωμα και το ξαναζύμωμα της ανθοωπίνης ζύμης, επέρχεται σύγχυσις των φυλών και αμοιβαία επίδρασις των ιδιοτήτων και της ψυχοσυνθέσεως της μιας επί της άλλης. Απέναντι της μιμήσεως - εθίμου που θεμελιώνει εις εξωτερικούς τύπους την παράδοσιν, αντιδρά η μίμησις - μόδα, που ποοέρχεται από την συμβίωσιν και που ανατρέπει και της κληφονομικότητος ακόμη τα δεδομένα. Εις ταύτα πρέπει να προστεθή και άλλο στοιχείο μειώσεως της σημασίας του φυλετιχού παράγοντος, η πνευματική ανάπτυξις και η πρόοδος. Με την ανάπτυξην αυτήν οι άνθοωποι χειραφετούνται από το περιβάλλον τους, και έτσι εκφεύγουν, όπως λέγει ο Berr, από την χουσαλλίδα που καλείται φυλή (26).

φυσικά και εις την Εβραϊκήν φυλήν. Αλλ' εν μέτρω μόνον. Διότι υπήρξε μεν συγχρωτισμός των Εβοαίων με τους άλλους ανθοώπους, αλλ' ο συγχρωτισμός αυτός δεν προσέλαβε την μορφήν καθολικού φαινομένου. Όπου παρετηρήθη τοιούτος συγχρωτισμός, όπου δηλαδή οι παράγοντες της αντιδράσεως εις αυτόν υπεχώρησαν, οι Εβοαίοι απέβαλον τον χαρακτήρα της ξεχωριστής ομάδος, και συνδεθέντες με την νέαν των πατοίδα, αφωμοιώθηκαν ως άτομα με το κοινωνικόν σύνολον. Εκεί δεν υπάρχει σοβαρώς σήμερον εβραϊκόν ζήτημα, όπως π.χ. εις την Γαλλίαν, όπου η αρίσις της υποθέσεως Ντοέυφους απέδειξε τας σαθοάς βάσεις του αντισημιτισμού και όπου ο σημερινός πρωθυπουργός είναι Εβοαίος, και αν δεν υπήρχον οι επήλυδες διαβατιχοί ισραηλίται, ούτε η ελαχίστη υπόνοια θα υφίστατο περί Εβραίων. Κατά το πλείστον όμως, η ομαδική ομοιογένεια των Εβοαίων διετηρήθη<sup>(27)</sup>. Αχριβώς διότι ο νομαδισμός της φυλής των εξεδηλώθη με το μόνον δυνατόν του έρεισμα, τον θεϊσμόν, ο οποίος μετέβαλε την αρχαίαν ιδέαν της θρησκείας που έγινε δι' ένα λαόν εις την μεσσιανικήν άποψιν του περιουσίου λαού που εξελέγη διά να διατηρήση και να διαδόση μίαν πίστην (28). Η μεσσιανική αυτή πίστις του Ισραήλ συνεχράτησε το μέγα πλήθος εις τον σύνδεσμον με την φυλήν του και παρημπόδισε την αφομοίωσιν με τους άλλους λαούς, διατήρησε δηλαδή την άσβεστον φλόγα της εχθοότητος προς τους Εβραίους, η οποία δεν υπάρχει εις τας περιπτώσεις που επήλθεν η αφομοίωσις αυτή, η οποία πρέπει να τονισθή ότι επέρχεται πάντοτε όταν ο Εβραίος αποσπασθή από την κοινότητά του και αντιμετωπίση ως ίσος προς ίσον τον υπόλοιπον κόσμον και την κοινωνικήν ζωήν. Εις αυτήν την αφομοίωσιν, την αποστασίαν δηλα-

Αι απόψεις αυταί εφαρμόζονται

δή, όχι τόσον την θοησκευτικήν, όσον την φυλετικήν, περισσότερον και ολιγώτερον εις τους συνεχείς διωγμούς, οφείλεται το ότι η παραγωγική αυτή φυλή δεν ηύξησε σοβαρώς από χιλιετηρίδων.

Ώστε είναι μεν αληθές ότι ο φυλετικός παράγων δεν παίζει γενικώς σήμερον, με την επιμιξίαν και την ανάπτυξιν των ανθρώπων, προέχοντα ρόλον, είναι όμως εξ ίσου αληθές ότι, ειδικώς διά τους Εβραίους, ο παράγων αυτός είναι σημαντικός, όχι κυρίως ως καθαρώς φυλετικός παράγων, όσον διότι επί των ιδιοτήτων της φυλής η παράδοσις οικοδόμησε μίαν πίστιν που συγκρατεί ομοιογενείς τους κεντρικούς πυρήνας του Εβραϊσμού.

ι Εβοαίοι της Επτανήσου, και ιδίως της Κερκύρας, ευρέθησαν απέναντι της Αγγλικής προστασίας εις θέσιν εντελώς ιδιάζουσαν. Ζήσαντες εν σχετική αρμονία με τους Έλληνας κατά το διάστημα της ενετικής δεσποτείας, χάρις αφ' ενός εις την σχετικήν ανεξιθοησχείαν των εντοπίων, χυρίως όμως χάρις εις τα προνόμια τα οποία επετύγχανον (τούτο δε ισχύει χυρίως διά τους Εβραίους της Κερχύρας) διά χολαχειών και παφοχών προς τους χρατούντας, ιδίως εν τη μητοοπόλει, δεν εθεωοήθησαν, όμως, ίσοι με τους αυτόχθονας μέχοι της καταλήψεως των νήσων από τους δημοχρατικούς Γάλλους, οπότε ανεγνωρίσθησαν εις αυτούς πάντα τα πολιτικά δικαιώματα και ο ραββίνος ετέθη εις ίσην μοίραν με τους αρχηγούς των δύο άλλων θρησκευμάτων που επρεσβεύοντο εις τας νήσους. Η ισοπολιτεία όμως αυτή δεν εβράδυνε να προχαλέση την αντίδρασιν που επάγεται πάντοτε η απότομος πρακτική εφαρμογή των ελευθέρων ιδεών, η οποία ταχέως αποχα-

λινώνει τους ευεργετουμένους ώστε να χαθίστανται αφόρητοι με την στάσιν των και να προκαλούν κατ' ανάγκην την δημιουργίαν αντιδράσεως. Διότι, ήδη επί των αυτοχρατορικών Γάλλων, το 1808, βλέπομεν ότι ο Κομισσάριος της Αστυνομίας των Κορφών διαπιστώνει ότι διάφοροι «φαυλόβιοι και κακής ζωής άνθρωποι», κωφεύοντες εις την φωνήν της φύσεως, επιχειρούν καλά κατά των Εβοαίων και διατάσσει «από του νυν» και εις το εξής να μην ήθελεν είναι τινας, ο οποίος να τολμήση να συγχύση εις κανένα τρόπον ούτε με λόγους, ούτε με έργα την ησυχίαν και ασφάλειαν των ανθοώπων όπου ομολογούν την Ιουδαϊκήν θοησκείαν»<sup>(29)</sup>. Μετά την επελθούσαν όμως αγγλικήν κατοχήν, η οποία ωλοχληρώθη το 1814, οι Εβοαίοι έχασαν πάλιν (30), κατόπιν νόμων ψηφισθέντων από την Ιόνιον βουλήν και κυρωθέντων από την Αφμοστείαν, τα πολιτικά των δικαιώματα, και βραδύτερον απηγορεύθη εις αυτούς και το δικηγοφείν, επιτφεπομένου μόνον να εμφανίζωνται εις τα δικαστήρια ως υποδικηγόροι (intervenienti)<sup>(1)</sup>. Έκτοτε συνεχής είναι η προσπάθεια των Εβοαίων ν' αποκτήσουν την ισοπολιτείαν, η δε προσπάθεια αυτή ήτο τοσούτω μάλλον δυσχολωτέρα, διότι η κατάργησις των αντιισραηλιτιχών νόμων δεν εξηρτάτο από μόνην την θέλησιν της Αγγλικής προστασίας, την οποίαν θα κατώρθωναν να παρασύρουν με το μέρος των οι ενδιαφερόμενοι, αλλ' έδει να γίνη διά νόμων ψηφιζομένων από την Ιόνιον Βουλήν. Προς την κατεύθυνσιν λοιπόν αυτήν έστρεψαν τας ενεργείας των οι Εβραίοι των Ιονίων νήσων και ιδίως οι της Κερχύρας, και εις την κατεύθυνσίν των αυτήν κατ' ανάγκην συνηντήθησαν με τους πολιτευτάς τους κεκηρυγμένους υπέρ της ελευθερίας των λαών, δηλαδή με τους οπαδούς της Ενώσεως της Επτανήσου με την Ελλάδα. Η επα-

φή εν τούτοις εγένετο μετά πάσης περισχέψεως. Ο Ισραήλ αναμιγνύεται πολλάχις εις τα εσωτεριχά ζητήματα των λαών με τους οποίους συγχατοιχεί χαι εχμεταλλεύεται τας πολιτικάς των αντιθέσεις. Έχει όμως πικράν πείραν των διώξεων που τον αναμένουν εν πεοιπτώσει αντιθέτου στοοφής της τύχης. Η εβοαϊκή εφημερίς «Ισραηλιτικά Χρονικά», εκδοθείσα εις την Κέρχυραν χατά τα μέσα του 1861 μετά την αποτυχίαν της αποστολής του Γλάδστωνος και ενώ εδικαιολογούντο εκ της φοράς των πραγμάτων και αι ελπίδες των ριζοσπαστών, αλλά και οι φόβοι διώξεων των ενωτικών, αναγράφει εις το προγραμματικόν της άρθρον:

«Ενώ σήμερον ο χόσμος υπό την επιρροήν της προόδου επικα- λείται και καθιεροί την μεταξύ των ανθρώπων ισότητα, μετ' εκπλήξεως και λύπης βλέπει τις υφισταμένους εν Επτανήσω εισέτι εξαιρετικούς κατά των Ισραηλιτών νόμους και στερούντας αυτούς των δικαιωμάτων του πολίτου, μολονότι εις τα αυτά βάρη καθυποβάλλουσιν αυτούς.

»Παράδοξος ανωμαλία και αντίφασις! Η Επτάνησος, συνδεδεμένη ούσα διά των δεσμών της θρησκείας, των ιστορικών αναμνήσεων και των εθνικών προσδοκιών μετά της ελευθέρας Ελλάδος, δεν ταράσσεται εις το συμπαθητικόν παφάδειγμα της μητφός πατρίδος! (32). Έτι δε παραδοξώτερον είναι ότι οι εξαιφετιχοί ούτοι νόμοι εξεδίδοντο τη εγχρίσει της προστάτιδος Κυβερνήσεως της Μεγάλης Βρετανίας, καθ' ην στιγμήν το αγγλικόν έθνος, πρόμαχος της προόδου, είναι ο υπογραμμός των ελευθέρων θεσμών.

»Ο Ιόνιος Ισφαηλίτης λοιπόν οφείλει να καταδείξη τοις συμπολίταις αυτού, μεθ' ων κοινήν έχει την πατρίδα και τας ελπίδας<sup>335</sup> ότι η θοησκεία ην πρεσβεύει δεν είναι ασυμβίβαστος πφος τα κοινωνικά αυτού καθήκοντα, οφείλει να κάμη γνωστόν ότι αδίκως συκοφαντούνται οι θεσμοί αυτής, οφείλει, κατά το παφάδειγμα των άλλων εθνών, να πείση τον λαόν τούτον ότι αν θελήση να δικαιώση τους Ισφαηλίτας, ουδεμία ούτε εις τας θφησκευτικάς δοξασίας του, ούτε εις τας πολιτικάς δοξασίας του<sup>31</sup>, ούτε τέλος εις τα συμφέφοντα αυτού βλάβη δύναται να πφοέλθη».

Η αυτή εφημερίς εις μαχράν μελέτην «περί της αστικής και πολιτευματικής των Κεοχυοαίων Ισραηλιτών καταστάσεως, εκ των απωτάτων χοόνων μέχοι των ημεοών μας» μετά πιχοίας αναφέρει ότι εξ όλων των Εβοαίων του Ενετικού κράτους, μόνον οι Κερκυοαίοι «εξουσιοδοτήθησαν να ενεφγώσιν ως δικανικοί παρά τοις δικαστηρίοις. Προκήρυξις δε της εν Κερχύρα Διοιχήσεως, υπό χρονολογίαν 5 Αποιλ. 1698, παρέχει ενενδοίαστον απόδειξιν ότι οι Ισραηλίται, και ως εκ της περινοίας αυτών, δεν ήσαν κατώτεροι των άλλων πολιτών»(35). Αναφέρει κατόπιν ότι μόνον είχοσι πολίται εν Κερχύρα ανεγνωρίσθησαν ως δικηγόροι εξ ων επτά Εβραίοι, ενώ επί της Αγγλικής προστασίας αφηοέθη από αυτούς το δικαίωμα του δικηγορείν.

συνεχής ποοσπάθεια των Εβοαίων είναι η απόκτησις της ισοπολιτείας. Διά την επιτυχίαν όμως του σχοπού των προτιμούν ν' αφήσουν κατά μέρος το ζήτημα της Ενώσεως και της μεταβολής του Ιονίου Συντάγματος και ν' απευθύνωνται με διάφορον εις έχαστον γλώσσαν ζητούντες την βελτίωσιν της καταστάσεώς των. Ποος μεν την Ιόνιον Βουλήν επικαλούμενοι το επιχείοημα της εν τη Ελευθέρα Ελλάδι ισοπολιτείας προς δε την προστάτιδα Δύναμιν αναμιμνήσχοντες την εχπολιτιστικήν αυτής αποστολήν και ιστοοίαν.

«Η ισραηλιτική ισοπολιτεία, λέγουν τα "Ισραηλιτικά Χρονικά" της 22 Φεβρουαρίου 1862, καθ' α εκφράζεται ο Ευρωπαϊκός τύπος, είναι το σύνθημα του πεπολιτισμένου κόσμου. Ο Ισραηλίτης του Ιουνίου δεν αμφιβάλλει ότι ουδεμία εν τη γη ταύτη της ελευθερίας θέλει εγερθή φωνή αντιτείνουσα την ικανότητα των Ισραηλιτών προς απολαυήν των αστιχών και πολιτευματιχών διχαιωμάτων, άτινα εις αυτούς ως ανθοώπους αποτελούντας μέρος της χοινωνίας ανήχουσιν. Είθε η νέα Επτανησιαχή Βουλή, της οποίας τα μέλη εισίν άνδρες επί νοητική ικανότητι και πατριωτισμώ τιμώντες τον τόπον των, να εχπληφώσωσιν αποστολήν ανταξίαν του αιώνος τούτου της προόδου, ήτις θέλει μεταδώσει το όνομά των ευλογητόν και σεβαστόν εις τας επερχομένας γεννεάς».

Η νέα Βουλή, την οποίαν αναφέσει η εβοαϊκή εφημερίς, είναι η 12η, η οποία συνελθούσα την 15ην Φεβουαρίου 1862, εξέλεξε Πρόεδοον μεν τον Ηλίαν Ζεοβόν, αντιπρόεδρον δε τον Ιωσήφ Μομφεράτον, τους δύο πρώτους αρχηγούς των οιζοσπαστών, οι οποίοι ανέκαθεν μετά θέρμης και επιμονής υπεστήριζον όχι μόνον την ένωσιν της Επτανήσου με την Ελλάδα, αλλά και την πλήρη επικράτησιν των αρχών της ισότητος και της ελευθερίας. Ήδη κατά την εποχήν εκείνην ο Ηλίας Ζεοβός είχε γράψει το μετ' ολίγον δημοσιευθέν έργον του «Τα γενέθλια και η νομοθεσία των Εβραίων», εις το οποίον, αναγνωοίζων εμμέσως τους Ισραηλίτας ως ιδιαιτέραν εθνότητα, ετόνιζεν εν τούτοις ότι «την πρώτην αυτού σύστασιν οφείλει ο Χριστιανισμός εις τον Εβοαϊσμόν. Η νέα διαθήκη, ήτις είναι η συμπλήρωσις της παλαιάς, είναι και το μεσότειχον μεταξύ αμφοτέρων. Ο διαχωρισμός

όμως ούτος, όστις διαχρίνει τας δύο θρησκείας, δεν χορηγεί και κανένα αποχρώντα λόγον όπως διάκεινται εχθοικώς προς αλλήλας, ως τοιούτον ποτέ δεν παρέχει και η διάφορος δοξασία μεταξύ γονέων και τέκνων» (36). Το βιβλίον του Ζεοβού χαραχτηρίζεται από το Εβραϊχόν φύλλον «νέος λίθος εις το οιχοδόμημα της Ποοόδου», διά πρώτην δε φοράν εν τη αναγγελία της εχδόσεως αυτού οι Εβραίοι αυτοχαραχτηρίζονται ως Έλληνες. «Ο συγγραφεύς κ. Ζερβός, γνωστός επί πολυμαθεία και πατοιωτιχοίς και φιλανθοωπιχοίς αισθήμασιν, γράφουν τα «Ισραηλιτικά Χοονικά» της 1ης Ιανουαρίου 1863(37), ιδίως μας συγκινεί και ως Ισραηλίτας και ως Έλληνας. Ως Ισραηλίτας μεν διότι ο κ. Ζερβός, γράφων αμερολήπτως την ιστορίαν του Εβραϊκού Έθνους και της νομοθεσίας αυτού, αποβλέπει εις την εξάλειψιν των χαθ' ημών αγρίων παθών και αισχρών προλήψεων, ως Έλληνας δε, διότι δειχνύομεν εις την Ευρώπην, ότι και εν ημίν υπάρχουσιν Δώναι, Γρηγόοιοι, Ρώσσελ, Αζέλιοι και Κτσίνσχαι».

Στηριζόμενοι εις την εξησφαλισμένην εύνοιαν του Προέδρου της Ιονίου Βουλής και βλέποντες άλλωστε επερχομένην την Ένωσιν μετά την εν Ελλάδι μεταπολίτευσιν του Οκτωβοίου 1862 και την κατά Δεκέμβοιον του αυτού έτους γνωσθείσαν εν Κερχύρα (38) απόφασιν της αγγλικής Κυβερνήσεως πεοί παραχωρήσεως των Ιονίων νήσων εις την Ελλάδα, οι Εβραίοι εγκαταλείπουσιν την προτέραν των εφεκτικότητα και μετά σπουδής και επιμονής διεκδικούν την ισοπολιτείαν. Αφήνουν μάλιστα να εννοηθή ότι η χειραφεσία των έγχειται εις την φοράν των πραγμάτων, αλλ' ότι εν πάση περιπτώσει αυτοί, μη θέλοντες να αδιχήσουν τους συμπολίτας των και να πιστεύσουν ότι ουδέν έχουν να ελπίσουν από την αγάπην και την πρόοδον του τόπου, περιμένουν την ισοπολιτείαν προ της Ενώσεως  $^{(39)}$ .

Είναι γνωστόν ότι ο Ηλίας Ζερβός, ο παλαιός και θερμός ρίζοσπάστης, ο τόσον ταλαιπωρηθείς και διωχθείς από την Αγγλικήν Ποοστασίαν, γενόμενος Ποόεδρος της 12ης Ιονίου Βουλής, απεγοήτευσε τους αφελείς και βιαστικούς ιδεολόγους τους αντιλαμβανομένους τον υπές της Ενώσεως αγώνα ως προσπάθειαν συνεχή και μονοκόμματον, εξακολουθούσαν μέχρι τέλους με την ιδίαν έντασιν, χωρίς να λαμβάνει υπ' όψιν ούτε εξωτεοικάς συνθήκας, ούτε εσωτερικάς ανάγκας. Η σύγκοουσις του πνεύματος της πάση θυσία πραγματοποιήσεως των ιδανιχών με το πνεύμα της χυβερνήσεως, η αντίθεσις μεταξύ του ιδανιχού και της πραγματικότητος, το αιώνιον πρόβλημα των Κυβερνήσεων, παρουσιάσθη εις τους οπαδούς του Ζερβού ως δυσάφεστος έχπληξις. «Αι βάσανοι της εξορίας ελύγισαν άρα γε τον σιδηφούν και άκαμπτον του ανδρός χαρακτήρα: διερωτάται ο Ιδοωμένος (40). Εφοβείτο νυν ο Ζεοβός επιβουλάς της διπλωματίας. Ήθελεν ως έλεγε ν' αποφύγη πάσαν απόφασιν απερίσχεπτον, δυναμένην να επενέγκη ολέθοια αποτελέσματα. Η Επτάνησος, κατ' αυτόν, διεξεδίχησεν εν αρχή το της εθνικής αποκαταστάσεως δικαίωμα, νυν δε ώφειλε να μη διαχινδυνεύση αυτό». «Επεθύμουν ν' αχούσω εχ του στόματος αυτού άλλου κόσμου διηγήματα, λέγει ο βουλευτής τότε Αριστοτέλης Βαλαωρίτης(41). Αλλ' ούτε βρονταί ούτε κεραυνοί αντήχησαν εις τας αχοάς μου». Και η κάμψις αυτή του Ζεοβού, η οφειλομένη εις την Κυβεςνητιχήν αυτού περίνοιαν, και οδηγηθείσα μέχοι αποχής του από των εκλογών της 13ης και τελευταίας Ιουνίου Βουλής, αφήρεσαν την ελπίδα των Εβοαίων ν' αποκτήσουν την ισοπολιτείαν προ της Ενώσεως.

Δεν ήτο άλλωστε μόνον ο Ζεοβός υπέρμαχος της ισοπολιτείας. Οι περιορισμοί τους οποίους υφίσταντο οι Εβοαίοι και το καθολιχώς φιλελεύθερον πνεύμα που έπνεε εις την Επτάνησον, είχον ήδη ποικιλοτοόπως εκδηλωθή. Κατά τας αρχάς του 1862 εκρημνίσθησαν και εν Ζακύνθω τα τείχη της εβοαϊκής συνοικίας, του gheto, την ίδουσιν του οποίου με πολλούς κόπους και επιμονήν είχον επιτύχει και εν Κερκύρα και εν Ζακύνθω οι Χριστιανοί επί της ενετικής κατοχής. Κατά την συζήτησιν δε την γενομένην εις την 12ην Ιόνιον Βουλήν διά την απάντησιν εις τον εναρχτήριον λόγον του Αφμοστού, καίτοι δεν ανεφέοθη το εβοαϊκόν ζήτημα, ηκούσθησαν όμως τόσοι λόγοι υπέρ της ισοπολιτείας και της ελευθεοίας, ώστε εις ουδένα έμενεν αμφιβολία διά τας απέναντι των Ισραηλιτών ιδέας και προθέσεις των αρμοδίων.

αρακτηριστική είναι επιστολή που απέστειλε από το Ληξούοι της Κεφαλληνίας ο Αυγουστίνος Λιβαθηνόπουλος εις τα «Ισραηλιτικά Χρονικά» (42). «Τι αγιώτερον, γράφει εις αυτήν, τι ιερώτερον και δίκαιον παρά η απόχτησις διχαιωμάτων, χαι διχαιωμάτων, ουχί παρ' ημών των Επτανησίων, αλλά παρά των ξένων βαρβαρικώς καταπατηθέντων;». Η τελευταία αυτή φράσις ρίπτει περίεργον φως εις την ψυχολογίαν των Επτανησίων. Εφ' όσον οι ίδιοι ήσαν χύριοι του οίχου των, η ευμένεια προς τους Εβραίους, οι οποίοι συχνότατα προσέρχονται εις ξένας προστασίας δεν ήτο ο κανών. Αφ' ης όμως τους Εβραίους κατεδίωχεν όχι των εγχωρίων η αντιπάθεια, αλλά του μισητού αυθέντου η θέλησις, η ευμένεια καθίστατο απόλυτος, διά να μεταβληθή και πάλιν εις εχθοότητα και ν' απολήξη εχ νέου εις εξεγέρσεις και διωγμούς, όταν οι δυναστευόμενοι αποχτήσουν την ελευθερίαν. Εις την ψυχολογίαν των λαών τοιαύται μεταπτώσεις ουδέν έχουν το παράδοξον,

Εννοείται ότι οι Εβραίοι δεν παφέλειπον να ευφίσχονται εις επαφήν και με τας άλλας, τας μη φιλικάς προς την Ένωσιν, πολιτικάς μερίδας του τόπου. Τούτο δε δεν εδίστασαν να κατηγορήσουν εις αυτούς οι αντιτιθέμενοι εις την ισοπολιτείαν ή και απλώς διατηφούντες την παλαιάν κατ' αυτών αντιπάθειαν(43). Ενδειχτικόν της προσπαθείας των, να πιέσουν προς την ισοπολιτείαν όλας τας μερίδας, και της απογοητεύσεώς των από τους οιζοσπαστιχούς της 12ης Βουλής, είναι το απόλουθον απόσπασμα εξ άρθρου των «Ισραηλιτιχών Χοονιχών» της 1 Νοεμβοίου 1862. «Δεν δύναταί τις να αναιφέση ότι η πολιτικώς εξαιφετική κατάστασις, εν η διατελούσι οι Επτανήσιοι Ισφαηλίται, πηγάζει εξ αφχών ας ο σημερινός πολιτισμός ανεχιλήτως εχόλασε, και επομένως ουχί διά λόγων, αλλά δι' έργων χρεωστούσιν ίνα χολάσωσιν αυτάς όσοι, την ιεράν λέξιν ελευθερίαν επιχαλούμενοι, τον εθνιχόν αγώνα σοβαρώς υποστηρίζουσι. Ομολογητέον δε ότι η αστική κατάστασις των Ιονίων Ισραηλιτών είναι βελτιωτέρα της των εν Ρώμη τε και πού άλλοθι της Ευρώπης αναξιοπαθούντων ομοδόξων των. Ενταύθα οι Ισραηλίται έχουσιν ιδιοχτησίαν, εξαχούσιν αχωλύτως πάσαν τέχνην και επιστήμην, η διαχείρησις της Διχαιοσύνης ουδέν αφίνει αυτοίς επιθυμητόν, αλλά... γινώσχουσιν ότι ευρίσχονται εν ελευθέοω Κράτει διωργανισμένω επί ευρωπαϊχών αρχών εντεύθεν, ενόσω υποβάλλονται μεν εις άπαντα του πολίτου τα καθήκοντα, δεν απολαύουσιν όμως των σχετικών διχαιωμάτων, δεν δύνανται να θεωρήσωσιν εαυτούς αληθώς ελευθέρους. Δεν αποβάλλουσι δε την περί

απολαυής των δικαιωμάτων τούτων ελπίδα, ενώ η πεφωτισμένη Ευρώπη αγωνίζεται υπέρ της παγκοσμίου χειραφεσίας των Ισραηλιτών, καθ' α ηγωνίσατο υπέρ της των μαύρων απελευθερώσεως. «Άπασαι αι καταδιώξεις εισίν αδελφαί» ανέκραζε κλεινός τις σύγχρονος δικηγόρος: τούτο δε καλώς ενόησεν ο Επίσκοπος Γρηγόριος του του αυτού ενθουσιασμού την χειραφέτησιν των μαύρων και την των Εβραίων.

Εν γένει όμως είναι δυνατόν να λεχθή, ότι κατά τα τρία τελευταία έτη της Αγγλικής προστασίας κατεβλήθη προσπάθεια εκ μέρους των Εβοαίων να ποοσελχυσθούν οι Έλληνες προς τας ιδέας της χειοαφεσίας και της ισοπολιτείας. Ο άθλος, άλλωστε, δεν ήτο μέγας, δοθέντος ότι οι Έλληνες, αγωνιζόμενοι υπέο της ιδίας ανεξαρτησίας και της ενώσεως με την Ελλάδα, ουδέποτε μεν υπελόγισαν εις την βοήθειαν των Εβραίων προς επιτυχίαν των σχοπών των, αλλά και ουδέποτε εσκέφθησαν να αμφισβητήσουν εις τους Εβοαίους τα δικαιώματα της ισοπολιτείας. Χαρακτηριστική είναι η δήλωσις εν έτει 1861 της εκδοθείσης τότε εβοαϊκής εφημερίδος «Ισραηλιτικά Χρονικά», εις τους τόμους της οποίας πολλάχις ανέτρεξεν η παοούσα μελέτη, ότι «το περιοδικόν μας δημοσιεύομεν και ελληνιστί (45), όπως βαθμηδόν εισάγωμεν εν ταις οιχογενείαις ημών την εθνικήν γλώσσαν ην άπαντες οι πολίται καθήκον έχουν να καλλιεργούσι». Ας αχουσθή η δήλωσις αυτή εις την Θεσσαλονίκην, όπου εκδίδονται εις πολλάς και διαφόοους γλώσσας αρχεταί εβραϊχαί εφημερίδες, ουδεμία όμως εις ελληνιχήν:

Και υπήρξαν μεν οι υποστηρίξαντες ότι ο συνδυασμός του ζητήματος της Ενώσεως με το ζήτημα της εβραϊκής ισοπολιτείας ήτο επιβλαβής διά την υπόθεσιν της Ενώσεως, αλλά κατά της απόψεως αυτής αντετάσσοντο οι πλείστοι, φοονούντες ίσως ενδομύχως ότι πράξις πολιτικής ανάγκης και σχοπιμότητος ήτο μόνον να μη δοθούν εις τους Εβραίους δικαιώματα ισοπολιτείας προ της Ενώσεως, ίνα μη ούτοι, αισθανόμενοι πλέον εαυτούς εν ασφαλεία, αντιδράσουν κατά της Ενώσεως, αλλά τουναντίον αναγχάζωνται να συνενεργούν και αυτοί έστω και χλιαοώς υπέο της ιδέας εκ της οποίας ανέμενον την ιδίαν των ισοπολιτείαν. Και η Ιόνιος Βουλή έμεινε βωβή εις τας ικεσίας των Ισραηλιτών.

Με την πάροδον των μηνών, το όνειοον της Ενώσεως πλησιάζει προς την πραγματοποίησίν του, οι δε Εβραίοι αρχίζουν να επιδειχνύουν εμφανέστεςον τα πατριωτικά των αισθήματα. Εις συζήτησιν με την Κερχυραϊχήν «Εθνεγερσίαν», τα «Ισραηλιτικά Χρονικά» τονίζουν ότι οι Ισραηλίται της Επτανήσου ουδόλως υπολείπονται των Χριστιανών εις πατριωτικά αισθήματα. Και ένα όμως μήνα ποο της ουσιαστικής Ενώσεως, ζητούν την ισοπολιτείαν, την οποίαν αυτομάτως θα απέκτων άμα τη Ενώσει. «Ευγνωμονούμεν προς την "Εθνεγεοσίαν", γράφουν την 1ην Μαΐου 1863, καθό παράσχουσαν ημίν το ενδόσιμον να διασχεδάσωμεν τας τελευταίας ενστάσεις ας επιβούλως οι φίλοι της στασιμότητος αντέτεινον καθ' ημών, ισχυριζόμενοι το δήθεν ανέφικτον της ημετέρας ισοπολιτείας άνευ συνταγματιχής μεταρουθμίσεως αντιστοιχούσης προς νέον μετά της προστασίας συνθηκολόγημα. Ημείς δε τρανώς απεδείξαμεν, ότι οι εξαιρετιχοί νόμοι υπό τους οποίους σήμερον ζώσιν οι Επτανήσιοι, είναι λίαν μεταγενέστεροι του Συντάγματος του 1817 ώστε αυτή η εκδώσασα τους νόμους τούτους αρχή δύναται να καταργήση αυτούς χωοίς ουδόλως να θίξη του θεμελιώδους της Πολιτείας Νόμου. Καθ' όσον δ' αφορά τα πατριωτικά ημών αισθήματα, έστω προς μείζονα απόδειξιν η συμπεριφορά των Ισραηλιτικών Κοινοτήτων της Επτανήσου απέναντι των διαδραματίζομένων.

»Πανηγυριζομένης της ενδόξου ΚΕ' Μαρτίου, αι κοινότητες αύται και αύθις απέδειξαν ότι τα αυτά τρέφουσι μετά των συμπολιτών αυτών πατριωτικά αισθήματα και ότι πρόθυμοι αείποτε διατελούσιν ίνα την οιανδήποτε τύχην της πατοίδος συμμερισθώσιν. Κατά την ευφρόσυνον εκείνην ημέραν, Ισραηλίται και Χριστιανοί εφαίνοντο εν τω Μητροπολιτικώ Ναώ υπό του αυτού χυριευόμενοι ενθουσιασμού και εν κατανύξει απροώμενοι της δεήσεως παι των ευλογιών του Ιεράρχου. Το συγκινητικόν και χαρμόσυνον εκείνο θέαμα ήτο μικρά εκδήλωσις του παραγγέλματος της αγάπης, όπερ εχ στόματος της θεορρήμονος Νομοθέτου εξελθόν επέπρωτο ν' αποτελέση την αχράδαντον χρηπίδα εφ' ης άπασαι βασίζονται αι θρησκείαι και οι νόμοι».

Η Ένωσις έγινε πραγματικότης, αν δε η επίσημος ρήξις των δεσμών της προστασίας επρόκειτο να λάβη χώραν εν έτος βραδύτερον, όμως κατ' ουσίαν η Ένωσις είχεν ήδη συντελεσθή από του Μαΐου του 1863. Η ισοπολιτεία των Ισραηλιτών ανεγνωρίζετο. «Αι ευχαί σύμπαντος του Έθνους επί τέλους εισηκούσθησαν (46)... Φαίνεται ότι η Πρόνοια εν ταις ανεξερευνήτοις Αυτής Βουλαίς ηθέλησε να ενισχύση τας ευλογίας της εις άπαντα τον ευκλεά ελληνικόν λαόν, ποιούσα αυτόν λειτουργόν ελευθερίας παρά τοις Ισραηλίταις. Είη μυριάκις ευλογημένος ο λαός ούτος ηυξηθείη πάντοτε ευημερών και ευδαίμων και αποκατασταθείη τάχιστα εις την αρχαίαν αυτού δόξαν. Ζήτω το Έθνος! Ζήτω ο Βασιλεύς Γεώργιος ο Α'! Ζήτω η ελευθερία της συνειδήσεως!».

Εν τούτοις έξ ημέρας μετά ταύτα, κατά τον πανηγυρισμόν της Ενώσεως, ο εβραϊκός λαός, κατ' εξοχήν πραγματιστής και ωφελιμιστής, λησμονών τα παρελθόντα και επιδιώκων να διατηρήση τας φιλίας του με τους ισχυρούς, ανήρτα εις τας λαμπρώς φωταγωγημένας συναγωγάς του την επιγραφήν<sup>(47)</sup>:

«Ζήτω Γεώργιος ο Α', Βασιλεύς των Ελλήνων. Ζήτω η Ένωσις. Ζήτω το Αγγλικόν Έθνος».

ο εβοαϊκόν ζήτημα διετη**φήθη εις την Επτάνησον** και μετά την Ένωσιν, είναι δε γνωσταί αι ωντισημιτικαί ταραχαί που εμαύρισαν την Κερχυραϊχήν ιστορίαν της τελευταίας δεκαετίας του παρελθόντος αιώνος. Χαρακτηριστικοί της δυσπιστίας που ενέπνεε γενιχώς το εβραϊκόν στοιχείον είναι οι επίλογοι των δύο σοφών ανδρών που εδημοσίευσαν κατά το 189!, δηλαδή τριάντα σχεδόν χρόνια μετά την Ένωσιν, τας εις την αρχήν της παοούσης μελέτης σημειωθείσας πραγματείας περί των εβραϊκών κοινοτήτων της Κερκύρας και της Ζαχύνθου επί της Ενετοχρατίας.

«Είθε του προνομίου τούτου της ισοπολιτείας, γράφει ο Ι. Ρωμανός (48), να ποιώνται εν τω μέλλοντί οι Εβραίοι χρήσιν τοιαύτην, ήτις να η ιδία μεν ωφέλιμος εις την Κέρχυραν, καθόλου δε σύμφωνος προς τας αρχάς και τους πόθους της όλης Ελλάδος».

«Του πολυτίμου τούτου προνομίου του Συντάγματος, γράφει ο Δε Βιάζης<sup>(49)</sup>, δέον οι Εβραίοι ν' αποδείξωσιν ότι είναι άξιοι και μετά των λοιπών χριστιανών συμπολιτών των να συνεργασθώσιν υπέρ της ευημερίας και του μεγαλείου

της κοινής πατρίδος».

Κατόπιν των ταραχών, πλείστοι εχ των σημαντιχωτέρων Εβοαίων εγκατέλειψαν την Κέρκυραν, η δε σημασία της αυτόθι εβραϊχής κοινότητος, ως και των λοιπών κοινοτήτων της παλαιάς Ελλάδος, εμειώθη. Μετά τους Βαλκανικούς όμως πολέμους και την απελευθέρωσιν της Μακεδονίας, εδημιουργήθη εβραϊκόν πρόβλημα εις άλλας επαρχίας του Κράτους και ιδιαιτέρως εις την Θεσσαλονίχην. Νομίζω ότι δεν είναι, δυστυχώς, πολυτέλεια περιττή, η επανάληψις διά τους Εβραίους της μακεδονικής πρωτευούσης, των ευχών και των συστάσεων του Ρωμανού και του Δε Βιάζη.

#### Σημειώσεις

- (1) Βλ. «Ισφαηλιτικά Χφονικά» της Κεφκύφας, Ι, 10 (1861) και 83 (1862).
- (2) Ιουδαϊκής Αρχαιολογίας ις' 2 και 3.
- (3)Βλ. Jos. Nehama, Histoire des Israelites de Salonique, τομ. 1, Παρίσιοι - Θεσσαλονίzη, 1935.
- Η Εβραϊχή Κοινότης της Κερχύρας, εις την ειχονογραφημένην «Εστίαν» 1891, Α΄, σελ. 370. Πρβλ. ..., δε Βιάζη. Η εβραϊχή χοινότης Ζαχύνθου, εις «Παρνασσόν» ΙΔ΄ 1891 92, σελ. 624 επ. Η μελέτη του Ρωμανού εδημοσιεύθη γαλλιστί μεν εις την Revue des Études Juives», ελληνιστί δε εις την «Ισραηλιτιχήν Επιθεώρησιν» των Αθηνών, του. Α΄, σελ. 8 επ.
- (5) Ο Ρωμανός παραπέμπει εις την αγγλιχήν μετάφοασιν υπό του A. Asher, The itinerary of Rabbi Beniamin of Tudela, London and Berlin 1840, τόμ. 1, σελ. 45 - 46. Μετάφρασιν των ενδιαφερόντων την Ελλάδα μερών του βιβλίου τούτου εδημοσίευσε εις την «Νέα Ημέοαν» της Τεργέστης της 27/9 Δεκεμβρίου 1899 ο σοφός μου φίλος κ. Λ. Βελέλλης. Η πληφοφοφία του Βενιαμίν είναι κατά τοσούτον σοβαρωτέρα, καθόσον ούτος διαχρίνεται διά το ευφάνταστον των πληφοφοφιών του ως προς τον μέγαν αριθμό των Εβραίων. Βλ. Δε Βιάζη, σελ. 630, προς δε Κ. Καφαβίδα. Μεφικαί παφατηφήσεις διά την «Νεοελληνικήν παράδοσιν», εις την «Καθημερινήν» της 29 Μαρτίου 1937.
- (6) Βλ. Δε Βιάζη, ένθ. αν. σελ. 630.

- (7) Ταλμούδ, 49 β.
- (8) Bλ. J. Nehama, op. cit. L., p. 18 και 19.
- (9) Bλ. Viaro Capodistrias, Remarks respectfully submitted to the consideration of the British Parliament, Λονδίνον 1841, σελ. 64.
- (10) Βλ. Δε Βιάζη, ένθ. αν. σελ. 633.
- (11) Ο αντισημετισμός είναι η σύγχονος μοφτή της κατά των Εβραίων εχθρότητος, της οποίας παλαιστέρα, θφησκευτική μοφτή ήτο ο αντισημετισμός δεν παφαμελεί τα θφησκευτικά επιχειφήματα. Το έκτακτον πασχαλινόν τεύχος του 1937 του γεφμανικού αντιεβραϊκού περιοδικού «Stürmer» έχει τον γενικόν τίτλον: «Ο Ιουδαϊσμός κατά του Χριστιανισμού» και κατά πολύ αναφέρεται εις την ευθύντην των Εβραίων διά την σταύρωσην του Χριστιού, ο οποίος εμφανίζεται ως Εβραίος, και μάλιστα ως αντισημίτης!
- (12) Βλ. Israël, Παρίσιοι 1930, σελ. 231.
- (13) Πάτυρος της Πετρουπόλεως 116. Βλ. A. Moret και G. Davy, Des Clans aux Empires, Paris 1923, σελ., 254.
- (14) Bl. H. Berr, En Marge de l'histoire universelle, Paris 1934, σελ. 93.
- (15) XLIII, 5 zai 6.
- (16) XXXIX, 26 zat 27.
- (17) II, 6 (10) zai VIII, 7.
- (18) Bλ. Histoire des Israélites de Salonique, I, σελ. 14.
- (19) Βλ. τον προλογον εις το ανωτέρω μνημονευθέν βιβλίον του L ο d s, σελ. ΙΧ.
- (20) Βλ. H. Winckler, Die Gesetze Hammurabis, Λειψία, 2α έκδ. 1903, σ. 40.
- (21) Ιερεμίας ΧΙ.ΙΙ (XXXV), 6 10.
- (22) Bλ. Ad. Lods, Israel, σελ. 379 επ.
- (23) Bl., II, 8 (10).
- (24) Βλ. Αμώς V 2, Ωσηέ ΙΧ, 10, Ιερεμ. ΙΙ.
- (25) Εις τας εφημερίδας της 7ης Απριλίου 1937 π.χ., εδημοσιεύθη η ακόλουθος είδησις εκ Ρώμης: «Αγγέλλεται εκ Κασύνας ότι πολλοί Εβραίοι της Λιθουανίας, οίτινες είχον μεταναστεύσει προ πολλών ετών εις την Σοβιετικήν Ρωσίαν, ηναγκάσθησαν να φύγουν λόγω των διώξεων της Σοβιετικής Κυβερνήσεως κατά των Εβραίων, τους οποίους οι εν Ρωσία θεωρούν διακειμένους εχθρικώς προς το καθιστώς του Στάλιν», Ποβλ. το κύριον άρθρον του Παρισινού «Χρόνου» της 6 Απριλ. 1937.
- (26) H. Berr, En marge de l' histoire universelle, σελ. 95.
- (27) Ακφιβώς αυτήν την αντίστασεν εις την αφομοίωσεν με τους άλλους λασός κατέκρενε και εθεώρησε ως αιτίαν του

- αντισημιτισμού ο μέγας Ιωσήφ Reinach (βλ. άρθρον του εις την Grande Encyclopédie) και κατ' αυτής ηγωνίσθη ο επίσης μέγας Μωυσής Mendelsohn, ότε κατά τον ΙΗ' αιώνα προσεπάθει να εκγεφμανίση τους εν Γεφμανία Εβραίους. Αληθώς διδακτικά παραδείγματα και σοφαί συμβουλαί.
- (28) Cournot. Traité de l' enchaînement des idées fondamentales dans les sciences et dans l' histoire, σελ. 653.
- (29) Βλ. Ρωμανού, ένθ. αν. σελ. 403.
- (30) Το χεφ. Ι άφθοο 3 του Συντάγματος των Ιονίων νήσων του 1817 εθέσπίζε: «Επιχρατούσα θοησχεία του Ιονίου Κράτους εισίν η της Ορθοδόξου Ελληνικής Εχχλησίας. Παν δε έτερον χριστιανιχόν θρήσχευμα προστατεύεται.
- (31) Επί των συνεπειών της απαγοφεύσεως ται της, αφοφώσης ωφισμένα πρόσωπα μεγάλως διαχριθέντα χατόπιν εις το εξωτεφιχόν, βλ. επιστολήν του μαχαφίτου Μ. Χαΐμη εις την «Πατφίδα» της 26 Μαΐου 1907.
- (32) Ας μη νομισθή ότι η ισοπολιτεία είχεν εν τη ελευθέρα Ελλάδι αναγνωρισθή εις τους Εβοαίους εζ αοχής. Η Νομιχή Διάταξις της Ανατολικής Χέρσου Ελλάδος της 15 Νοεμβοίου 1821 έλεγεν εν τμ. Α' άρθοο. Α': «Όσοι κάτοικοι της Ελλάδος πιστεύουν εις τον Χριστόν είναι Έλληνες». Άρθο. ΙΒ': «Όσοι κάτοιχοι της Ελλάδος δεν πιστεύουν εις τον Χοιστόν είναι μέτοιχοι», Άοθο, ΙΕ': «Μέτοιχος ούτε εχλεχτός ούτε εχλεχτέος είναι εις την Ελλάδα». Το προσωρινόν πολίτευμα της Επιδαύρου εθέσπιζεν (άρθο. β'): «Όσοι αυτόχθονες κάτοιχοι της Επικρατείας πιστεύουσιν εις Χοιστόν εισίν Έλληνες». Τα αυτά δ' επανελάμβανε το άρθοον β' του προσωοινού πολιτεύματος του Άστρους του 1823, το άρθρο 6 του Πολ. Συντάγματος της Τφοιζήνος του 1827 και το άφθοον 13 του Πολιτικού Συντάγματος της Ελλάδος της Ε΄ Εθν. Συνελεύσεως του Άργους του 1831. Ο αποκλεισμός των μη Χοιστιανών ποοήρχετο μεν χυοίως από την κατά των Τούρκων εχθοότητα, αν όμως ληφθή υπ' όψιν ότι διαφχούντος του αγώνος οι Τούφχοι εθεωφούντο ως εξολοθφευτέοι και όχι απλώς περιοριστέοι εις ήσσονα πολιτιχήν κατάστασιν, δεν δύναται ν' αποκλεισθή το ενδεχόμενον ότι αι διατάξεις αυταί αφορμήν είχον και τον αποκλεισμόν της ισοπολιτείας των Εβοαί-
- (33) Η φράσις αυτή δεν είχεν υπογραμμισθή ότε το πρώτον εδημοσιεύθη, υπεγραμμίσθη όμως ότε η εβραϊκή εφημερίς ανεδημοσίευσε το άρθρον της, ότε η Ένωσις ήτο σχεδόν βεβαία, διά ν' αποδείξη την ελληνοφροσύνη της, αμφι-

σβητουμένην από την εφημερίδα «Εθνεγεφσία». Βλ. «Ισφ. Χφ.» σελ. 316. Η ιδία ταχτιχή ανευρίσχεται χαι μετά πενήντα έτη εις την «Ισραηλητικήν Επιθεώρησιν», την οποίαν εξέδοσεν από του 1912 μέχρι του 1916 εν Αθήναις ο μαχαρίτης Μ. Χαΐμης, ο οποίος ημποφεί να θεωφηθή ως ο χυφιώτερος Ισραηλίτης που ειογάσθη πράγματι ειλιχρινώς και με πίστιν διά την συνεργασίαν μεταξύ Ελλήνων και Εβοαίων. Εις το φύλλον 6 του Αυγούστου 1912, η «Ισφαηλητική Επιθεώφησις» έγφαφε με στοιχεία των 8 εις το τέλος ανταποκρίσεως περί της εβραϊκής κοινότητος Λαρίσης: «Η Κοινότης διέρχεται στάδιον παραχμής. Ευχόμεθα να επέλθουν γεγονότα, ίνα ανατείλη νέα περίοδος ευτυχεστέρα, διότι τούτο σημαίνει και αναζωογόνησιν αυτής της Λαφίσης, διότι η αχμή μιας εβοαϊχής χοινότητος είναι ο γνώμων, το θεομόμετοον της καταστάσεως ενός τόπου». Ο βαλκανοτουρχικός πόλεμος, τον οποίον υπαινίσσετο ως αναμενόμενον η «Ισο. Επιθ.», επήλθε, ο στρατός μας επεξέτεινε το ελληνικόν έδαφος, μετά δύο δε μήνας η «Ισο. Επιθ.» έγραφεν ότι εισηκούσθη η «διάσημος αυτής ευχή να επέλθουν γεγονότα, όπως η Λάρισα, αδιχηθείσα χατά την διαγραφήν της οφοθετικής γραμμής, ανακύψη εκ της σημερινής καταστάσεως». Η φράσις ήτο ήδη με στοιχεία των 12 και υπογοαμμισμένη.

- (34) Βλ. σημ. 24.
- (35) Βλ. σελ. 86.
- (36) Βλ. Εισάγωγήν, Κεφαλληνία 1862.
- (37) σελ. 274.
- (38) Βλ. Α. Ιδρωμένου. Πολιτική Ιστορία της Επτανήσου (1815 - 1864), 2α εκδ., Κέρχυρα 1935, σελ. 130. Ποβλ. Εφημερίδα «Αναγέννησις» της Κερχύρας της 12 Ιανουαρίου 1863.
- (39) Βλ., «Ισφ. Χφ.», σελ. 279.
- (40) σελ. 121.
- (41) Βλ. Ιδρωμένου, σελ. 122.
- (42) σελ. 221.
- (43) Βλ. Επιστολήν Λιβαθηνοπούλου.
- (44) Πρόχειται περί του Abbé Grégoire.
- (45) Διότι η εφημερίς εγράφετο εις δύο συγχρόνως γλώσσας, την ελληνικήν και την ιταλικήν.
- (46) «Ισο. Χρονικά» 1 Ιουνίου 1863. Βλ. εν σελ. 729, πανομοιότυπον της α' σελίδος του φύλλου τούτου.
- (47) Βλ. Παράτημα των «Ισολ. Χρονιχών» της 12 Ιουνίου 1863.
- (48) ένθ. αν. σελ. 403.
- (49) ένθ. αν. σελ. 735.

εν είναι μόνο ο αμείλικτος νόμος της φθοράς που οδήγησε τους Εβραίους της Κεφαλονιάς στον αφανισμό, και την ολοκληρωτική εξαφάνισή τους τόσο, που σήμερα να αγνοείται και να αμφισβητείται και το διάβα τους ακόμα από το νησί αυτό!

Οι πολιτικές αναστατώσεις που άρχισαν από την δεκαετία του 1830 και που στα τέλη της δεκαετίας του 1840 εξελίχθηκαν σε αιματηρές αγοοτικές εξεγέρσεις, με καταστροφές της παραγωγής, δημογραφική αλλοίωση, μετατόπιση πληθυσμού που είχε ως αποτέλεσμα την εξουθένωση των καλλιεργητών, τον μηδενισμό του γεωργικού εισοδήματος και την πτώση της αγοραστικής δύναμης των ανθοώπων της υπαίθοου, έδωσαν το πρώτο οιχονομικό πλήγμα στους γυφολόγους μεταπράτες, που ως χύριους πελάτες τους είχαν το αγροτικό στοιχείο και με το οποίο συναλλάσσονταν με σχέσεις αμοιβαίας εμπιστοσύνης (ιν φέδε).

Η ακόλουθη δεκαετία του 1850, χαρακτηρίζεται με καταστροφή της γεωργικής παραγωγής, ιδίως του σταφιδόχαρπου, ο οποίος ένεχα της μονοχαλλιέργειας, που είχε επιβληθεί αποτελούσε το μοναδικό, σχεδόν, προϊόν εξαγωγής και πρώτο στη σειρά αχόμα και από το λάδι και το κρασί! Η ερυσίβη της αμπέλου που για πρώτη φορά εμφανίζεται στην Κεφαλονιά αυτή την δεχαετία, κατέστρεψε σταφίδα και κρασί για σειρά ετών με αποτέλεσμα την, μέχοι λιμού, εξαθλίωση των αγροτών, οι οποίοι μεταβλήθηκαν σε κακοπληρωτές πελάτες των μικρεμπόρων.

## Παρακμή και αφανισμός

Του κ. ΑΓΓΕΛΟ - ΔΙΟΝΥΣΗ ΛΕΜΠΟΝΟΥ

Οι χρεοκοπίες αρχικά και η εξανέμιση του μικρού κεφαλαίου αργότερα, στέρησαν από τους Εβραίους της Κεφαλονιάς τη δυνατότητα να ανακυκλώσουν τα διαθέσιμά τους και να ενεργούν ως ελεύθεροι επαγγελματίες. Όλες οι κατοπινές μεταβολές, πολιτικές, οικονομικές και εθνικές, όχι μόνο δεν ευνόησαν την ανασύνταξή τους, αλλά απεναντίας πολλαπλασίασαν τις δυσχέρειες, γιατί ήδη είχαν μεταταχθεί σε περιθωριακά κοινωνικά όρια, χωρίς εμπορική πίστη και επόμενα χωρίς ελπίδες χρηματοδότησης.

Παφά την αναμφισβήτητη αγαθή συνύπας ξη και τις άριστες σχέσεις ανάμεσα σε χριστιανούς και εβραίους, ιδίως στην ύπαιθρο, οι Ισραηλίτες γυρολόγοι δεν μπόρεσαν να επανακτήσουν το χαμένο έδαφος και να αναδιοργανώσουν το μικρεμπόριό τους. Μαζί τους ναυάγησαν και οι ομόθρησκοί τους προμηθευτές, καταστηματάρχες των πόλεων και μόνο οι τεχνίτες άντεξαν στις πόλεις, για τούτο είναι και οι τελευταίοι που εξαφανίζονται.

Αυτή η συνύπας ξη και η εγκαςδιότητα στις σχέσεις του εβραϊχού στοιχείου της Κεφαλονιάς με τους ντόπιους, χαρακτηριστική εξαίρεση σ' όλη την επικράτεια του Ιονίου Κράτους, όπου οι εβραίοι όταν δεν διώχονται αποτελούν περιθωριαχά στοιχεία τα οποία ο γηγενής πληθυσμός και αποστρέφεται και αντιπαθεί, δεν ήταν αρεστή στην άρχουσα κοινωνία των άλλων νησιών. Ιδίως η Κέρχυρα, πάντα ευαίσθητη γιατί ήταν και ευερέθιστη, ανάστατη από τον έλεγχο των διχών της αμαρτιών, σε χάποια χρίσιμη στιγμή θα κατηγορήσει την Κεφαλονιά, από τις στήλες της νεορίζοσπαστικής εφημερίδας «Νέα Εποχή»,

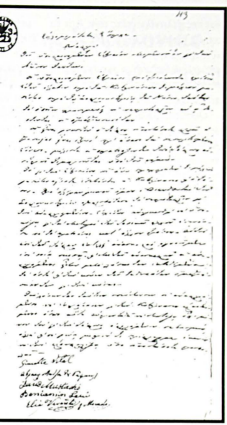
για κακομεταχείοιση των εβοαίων που την επισκέπτονται.

Οι εν Κερχύρας Ισραηλίται μεταβαίνοντες εις Κεφαλληνίαν δεν δύνανται ούτε επί ολίγας ημέρας να ζήσωσιν άνευ της προστασίας της Αστυνομίας'.

Βέβαια από πουθενά δεν προχύπτει ίχνος αλήθειας των κατηγοριών αυτών. Εκείνο που είναι βέβαιο, πως κακομεταχείριση εβραίων στην Κεφαλονιά ούτε ιδιώτες μήτε επίσημοι διαπίστωσαν! Απεναντίας πιστοποιείται «αδελφική μεταχείρησις» η οποία εξαίρεται σε όλους τους τόνους και από όλα τα στόμα-

τα ιδίως τα εβοαϊχά. Αν πιθανολογείται πως μεγαλέμποροι ή μεγαλότοχογλύφοι από το νησί εχείνο, ισραηλιτικής καταγωγής, αντιμετωπίστηκαν κατά την, στην Κεφαλονιά, άσκηση των επαγγελματικών τους επιδιώξεων με αφιλόξενα αισθήματα τούτο να αποδοθεί στην επαγγελματική τους ιδιότητα και όχι στην εθνική τους πορέλευση ή το θρήσκευμά τους, όπως σκόπιμα επιζητείται να παρερμηνευθεί.

Μόλις η εβοαϊκή κοινότητα της Κεφαλονιάς ενημερώθηκε για το δημοσίευμα εκείνο, δημοσίευσε στον προοδευτικό Τύπο της εποχής μία επιστολική αναφορά που καταδικάζει και την παραπληροφόρηση και τις πιθανές δόλιες προθέσεις της<sup>2</sup>.



Διαμαρτυρία επιτροπής Ισραηλιτών - 1860 - για την καταπάτηση από τον διευθυντή των φυλαχών Αργοστολίου Α. Ρεσβάνη του χώρου του νεχροταφείου τους (Τ.Ι.Α.Κ.)

Κύριε συντάπτα της εφημερίδος «Αλήθεια»,

Εις το τελευταίον άφθοον της «Νέας Εποχής» ανέγνωμεν περιποπήν τινα ήτις ως εικός διήγειρεν ημίν βαθείαν λύπην και αγανάκτησιν.

Έχει δε ούτως η περιχοπή αύτη:

«Οι εχ Κερχύρας Ισραηλίται μεταβαίνοντες εις Κεφαλληνίαν δεν δύνανται ουδέ επί ολίγας ημέρας να ζήσωσιν άνευ της προστασίας της Αστυνομίας». Ψεύδος τούτο αναιδέστατον χ. Συντάχτα χαι όλως ανήχουστον. Συχοφαντία μαύρη χαι όλως Ιησουιτιχή. Και ταύται δεν δύνανται υπό άλλων να επινοηθώσιν ειμή υπ' αυτών χαι μόνον των συνταχτών της «Νέας Εποχής». Και τωόντι απ' αρχής μόλις ανήγγειλον διά της εφημερίδος των την νέαν εποχήν αμέσως ήρχισαν να δίδωσιν εις φως και τα προϊόντα του πολιτισμού και της φιλανθρωπίας των. Και τα οποία ανακεφαλαιούνται εις το «διαίρει και βασίλευε». Ο φθόνος της αληθείας και η κακεντρέχεια των τοιούτων έφθασαν εις τα μη περαιτέρω.

Ουδέποτε ηχούσθη κ. Συντάκτα ότι Εβραίος παρουσιάσθη εις την Αστυνομίαν της Κεφαλληνίας, να παραπονεθή κατά Κεφαλλήνος δι' ελαχίστην ενόχλησιν και μάρτυς αυτή η Αστυνομία. Επομένως αναλογισθέντες οι υποφαινόμενοι ότι τα διαβολιχά αυτά τεχνάσματα είναι ίδια και ουχί πρωτοφανή των κ.κ. Συντακτών της «Νέας Εποχής», κατευνάσαμεν την δικαίως εγεοθείσαν εν ημίν ποος στιγμήν αγανάκτησιν, και τυχόντες περιστάσεως τοιαύτης, χαίρομεν δημοσιεύοντες διά του Τύπου, ποος χοινήν ευχαρίστησιν, την βαθείαν ημών ευγνωμοσύνην, προς άπαντας ανεξαιοέτως τους κατοίκους των τε πόλεων και εξοχών Κεφαλληνίας, όπου μεταβαίνοντες χάριν εμπορίας, ή άλλου είδους βιομηχανίας, υποδεχόμεθα πάντοτε υπ' αυτών με απαραδειγμάτιστον φιλοξενίαν και ασθενούντες περιποιούμεθα κάλλιον εν τοις οίχοις αυτών, ή εάν ήμεθα εν ταις ιδίαις ημών οιχογενείαις. Πολλάχις διερχόμεθα και αυτάς τας μάλλον απομεμαχουσμένας εξοχάς και εν καιρώ νυκτός ως και την ημέραν, ανενόχλητοι και απρόσβλητοι, όπερ δειχνύει πόσοι οι Κεφαλλήνες ηξεύρουν να εχτιμώσι τον άνθοωπον. Διαψεύδομεν όθεν εν πάση επισημότητι τας ιησουιτικάς συχοφαντίας της «Νέας Εποχής».

Η Παρούσα ανεγνώσθη εις υπήκοον πάντων των εν Κεφαλληνία παρεπιδημούντων Ιονίων Ισραηλιτών, παρ' ων επετάχθη και η διά του Τύπου δημοσίευσις της ιδίας, προς απόδειξιν της αληθείας και στηλίτευσιν της συκοφαντίας.

> Κεφαλληνία 2/14 Νοεμβοίου 1861

(ακολουθούν υπογφαφές)' Σ' αντίθεση με γειτονικά νησιά, αυτή η ευάριθμη αλλά σχεδόν πενόμενη παροικία δεν θα ενοχληθεί καθόλου, ούτε θα υποστεί την ελάχιστη πίεση ή δίωξη και όταν τα στρατεύματα της βρετανικής εξουσίας θα αποχωρήσουν αφήνοντας ένα ολόκληρο νησί επί τριήμερο, χωρίς Αρχές, χωρίς στρατό, δίχως οργανωμένη ασφάλεια! Όπου τα μίση, οι αντιθέσεις, τα συμφέροντα και οι αντιπάθειες μπορούσαν ασύδοτα να κυριαρχήσουν!

Το ίδιο θα συνεχιστεί και κάτω από την προστασία των νόμων του Βασιλείου της Ελλάδας, μέχρι την πρώτη δεκαετία του κ' αιώνα, οπότε, για λόγους τελείως άσχετους προς φυλετικές, θρησκευτικές ή εθνικιστικές προκαταλήψεις, η παροικία των Εβραίων της Κεφαλονιάς, εξαντλημένη βιολογικά και εξουθενωμένη οικονομικά, εξέλειπε, χωρίς να αφήσει κανένα ίχνος, σε σημείο που από τους μεταγενέστερους να αγνοείται ακόμα και το πέρασμά της από το νησί αυτό!

Η ανθοωπιστική όμως συμπεριφορά με κανένα λόγο δεν εμπόδισε τον ανταγωνισμό που είγε ως αποτέλεσμα να υποβαθμιστούν επαγγελματικά οι εβοαίοι! Όσοι δεν μεταβλήθηκαν σε χειρόνακτες εργάτες, αναγκάστηκαν να μετοικήσουν για να επιβιώσουν. Εφόσον βέβαια πρόλαβαν, γιατί ένας άλλος παράγοντας συνέδραμε στον αφανισμό τους! Οι επιδημίες! Αυτό τον αιώνα, από τα μέσα του ιδίως με τη μεγάλη επιδημία της χολέφας που εξολόθοευσε τον πληθυσμό του νησιού, η μία επιδημία διαδέχεται την άλλη. Η κακή υγειονομική κατάσταση του περιβάλλοντος και οι δυσμενείς συνθήκες διαβίωσις τοοφοδοτούν τις εξάρσεις των θανατηφόρων περιστατικών και οι παιδικές επιδημίες αφανίζουν τα υπολείμματα των γενιχών!

Έτσι οι πολλοί, είτε γιατί δεν πρόλαβαν να φύγουν είτε γιατί έ- κλεινε ο κύκλος της ζωής τους έμει- ναν για πάντα, αφανισμένοι από τη στέρηση, την κακοπάθεια, τις αρ-

οώστιες και την κακοζωία, φιλοξενούμενοι της κεφαλονίτικης γης μέσα στο εβοαϊκό νεκοοταφείο, ιδιοκησία της κοινότητάς τους.

Το νεχοταφείο αυτό που ευτυχώς μέχοι και σήμερα παραμένει χώρος πρασίνου, χωρίς οικοδομική βεβήλωση, περιτοιχισμένο όπως τότε, έχει μεταβληθεί σε δημοτική παιδική Χαρά, χωρίς κανείς από τους σημερινούς να θυμάται ή να γνωρίζει πως εκεί βρίσκονται οι σκιές ολόκληρης παροικίας, που μόχθησε στον Τόπο αυτό, τον πότισε με τον ιδρώτα της και τον λίπανε με τα οστά της.

Η προσπάθεια να δοθεί η προσωπογοαφία μιας κοινότητας μέσα από δημόσια έγγραφα, είναι πολύ άχαρη εργασία. Για τούτο ο συγγραφέας της, πολλές φορές, προβληματίστηκε αν έποεπε να την δώσει στη δημοσιότητα, έτσι άχρωμη, αγέλαστη και άψυχη που παρουσιάζεται μέσα από καθόλου συναισθηματικές πληφοφοφίες, όπου το ανδοικό και μόνο στοιχείο μονοπωλεί την παρουσία και τη δράση. Γιατί από όλα αυτά τα στοιχεία που κατέγουμε λείπει η γυναίκα! Η κόρη, η ώριμη, η ηλικιωμένη, που είτε ως θυγατέρα, σύζυγος, μάνα ή προεστή, θα μπορούσε να μας δώσει στοιχεία για την εσωτερική ζωή και την οικιακή διάρθρωση της παροιχίας.

Δυστυχώς η όψη αυτή παφαμένει σκοτεινή. Όπως δυστυχώς για μας θα παφαμείνει άγνωστη και η εικαστική όψη της παφοικίας αφού οι συνεχείς σεισμοί της Κεφαλονιάς φρόντισαν να αφανίσουν, μαζί με κάθε άλλο οικοδομικό κατασκεύασμα, και την κτιριακή συγκρότηση αυτής της συνοικίας, για την οποία δεν έχει διασωθεί σχεδόν, ούτε η μοναδική φωτογραφία.

Τελικά ωριμότερη σκέψη έκρινε πως όλο αυτό το υλικό, συλλογή και προσπάθεια ολόκληρης ζωής δεν θα έπρεπε να διατηρηθεί στην αφάνεια γιατί θα μπορούσε αξιολογημένο από άλλους, πιο ειδικούς, να προσφέρει σημαντιχή βοήθεια σε μελέτες ή να ανοίξει το δρόμο για άλλες ιστοριχές τοποθετήσεις.

Ίσως η συνεχής προσπάθεια βοηθήσει μαζί με την τύχη, να φωτιστεί από όλες τις πλευρές το σκηνικό μιας ολόκληρης εκατονταετίας μέσα από το οποίο παρέλασε η εβραϊκή παροικία με τους καημούς, τους πόνους της, τους πόθους της, τις ελπίδες της και γιατί όχι, και τις προσδοκίες της, που σήμερα έχει αφανιστεί από τη ζωή και κινδυνεύει να εξαφανιστεί και από τη μνήμη!!

Τελευταίος απόγονός της, από ό,τι θυμώνται οι λιγοστοί απομείναντες υπέργηροι της Κεφαλονιάς, ο γραφικός λατινιέρης και τζαματζής Σαμολάκης που είχε το εργαστήρι του στη συνοικία της Αγίας Παρασκευής ακριβώς επάνω στο σύνορο της οβρεακής, που εκεί στα τέλη της πρώτης δεκαετίας του αιώνα μας, εξαφανίστηκε απότομα, χωρίς να αφήσει πίσω του ίχνη!

Κι ούτε ποτέ κανείς πληφοφοφήθηκε υπεύθυνα για το πού όδευσε να αφήσει την τελευταία πνοή του και να ταφεί από χέφι ομόθφησκου, ο τελευταίος ισφαηλίτης της Κεφαλονιάς, η οπισθοφυλακή μιας δφαστήφιας και ακμαίας παφοικίας, που κανείς πια δεν την θυμάται!

#### Σημειώσεις

- 1. Βλ. εφημερίδα ΑΛΗΘΕΙΑ, φ. 8, 4/16.11.1861, σ. 3β
  - 2. Στο ΙΔΙΟ, σ. 3β-4α.
- 3. Δυστυχώς οι πολύτιμες, για μας σήμερα, υπογραφές, έχουν παραλειφθεί από το 
  δημοσίευμα, ως πλεονασμός! Αξίζει να προσεχθεί και ο χρόνος και ο χώρος που δημοσιεύεται η αναφορά αυτή. Το 1861 είναι εποχή 
  αγγλικής προστασίας και η εφημερίδα «Αλήθεια» που τη φιλοξενεί είναι ρίζοσπαστικό έντυπο αντιπολιευτόμενο την Κυβέρνηση. 
  Επομένως, το δημοσίευμα είναι έξω από κάθε πολιτική ή κατευθυνόμενη σκοπιμότητα!
- 4. Σποφαδικά στοιχεία αυτής της έφευνας έχουν δημοσιευθεί κατά καιφούς σε διάφοφα περιοδικά. Στην «Κεφαλονίτικη Πρόοδο» και τα «Χρονικά», το περιοδικό του Κεντρικού Ισφαηλιτικού Συμβουλίου Ελλάδος. Η τωρινή μοφφή εμπλουτισμένη με νεότεφα στοιχεία είναι η πιο ολοκληφωμένη.

## Μια κόρη της Κεφαλονιάς εμπνεύστοια του μεγαλύτερου Ισραηλινού ποιητή

Του χ. ΓΕΡΑΣΙΜΟΥ Κ. ΑΠΟΣΤΟΛΑΤΟΥ

εχασμένο στο Αρχείο μου βρέθηκε τυχαία ένα γράμμα που μου έστειλε προ 35 ετών (Οκτώβριος 1963) από τα Ιεροσόλυμα ο ελληνο - ισραηλινός φίλος δημοσιογράφος και επί χρόνια εκδότης της εφημερίδος «ΕΙ Tiempo» (στα ισπανο - εβραϊκά) Ιτσγάκ Μόλγο.

Ο Μόλχο είχε λίγο ποιν γράψει ένα άρθρο για τον Σαούλ Τσερνικόβσκυ που θεωρείται ο μεγαλύτερος Ισραηλινός ποιητής.

Στο γράμμα του με πληροφοοούσε ότι ο καθηγητής Ιωσήφ Κλάουσνερ, συντάχτης και Διευθυντής του περιοδικού της εποχής «Χασιλόχ», που υπήρξε ο διάδοχος του Τσεονικόβσκυ στην φιλολογία, ο σύμβουλος και βιογράφος του, του γνωστοποιούσε - μετά την ανάγνωση του άρθρου του - ότι: «Από το 1892 έως το 1899 ο ποιητής, που φοιτούσε στην Οδησσό του εξομολογείτο καθημερινά τη μεγάλη του λατρεία για την ελληνίδα Μαρία Βαλλιάνου (από την Οδησσό, καταγωγής από την Κεφαλονιά) και εκείνη του ανταπέδιδε την τουφερότητά της και τις χάρες της γυναιχείας ύπαρξης.

«Τα μεγάλα μαύρα μάτια της με την εκθαμβωτική ομορφιά αναστάτωναν τον ερωτευμένο εβραίο». Ο Κλάουσνερ απαριθμεί έναν μακρύ κατάλογο ποιημάτων του Τσερνικόβσκυ εκείνης της εποχής στην εβραϊκή.

Μέσα στην έχσταση του εφωτισμού του ο Τσερνιχόβσχυ επλούτισε με τα ειδύλλιά του την εβραϊχή ποίηση. Αυτά τα ειδύλλια ήταν ο πρόλογος της μεταφοράς της ελληνιχής σχέψεως, με τα έργα του Ομήρου και του Σοφοκλή, στη γλώσσα του Μωυσή και των προφητών, και έδωσαν τροφή αχόμη και σήμερα στη σύγχρονη εβραϊχή φιλολογία και στο καινούργιο λεξιλόγιο.

Χαιφετίζοντας τις χάφες της Ελλάδος ο Τσεφνιχόβσχυ διαχηφύσσει τις χάφες της μούσας του Μαρίας Βαλλιάνου.

Ο Ιτσχάχ Μόλχο, που μου έδωσε τις πληφοφοφίες υπήφξε αφχετά γνωστός στο ελληνικό κοινό, με σειφά συνεργασιών σε διάφοφα ελληνικά περιοδικά και τακτικός συνεργάτης του περιοδικού «Ελλάς - Ισφαήλ» (1959 -

Ο Μόλχο ήταν ο χαφακτηφιστικός εκπφόσωπος της νεότεφης γενιάς των διανουμένων Σεφαφαδίμ και είχε να παφουσιάσει σημαντικό πνευματικό έργο αλλά και ένα πάθος πφος την Ελλάδα, τη χώφα που είδε το πρώτο φως. Δεν παφέλειπε να εκφράσει με τον λόγο και την πένα του την αγάπη του πφος την Ελλάδα και δίκαια είχε τιμηθεί με το παφάσημο του Φοίνικος από την ελληνική κυβέρνηση.

Ο Σαούλ Τβερνικόφσκυ εθεωρείτο ο ποιητής με τις ελληνιστικές προσφορές στην εβραϊκή ποίηση.

Ο Ιτσχάχ Μόλχο θυμάται και περιγράφει στο γράμμα του μια συνάντηση που είχε μαζί του κατά τη διάρχεια του Β' Παγκοσμίου Πολέμου.

Ο Σαούλ Τσεονικόφσκυ, γοάφει, υπήοξε μεγάλος φιλέλλην άξιος κάθε εκτιμήσεως.

Όταν κατά τη σκοτεινή περίοδο του Β' Παγκοσμίου Πολέμου είχα μια συνάντηση μαζί του στην οδό Όσους Σκοπός, πηγαίνοντας ο ένας στο ξενοδοχείο της Καντάσα και ο άλλος στο Εβραϊκό Πανεπιστήμιο, ο Τσερνικόφσκυ ήταν τρομερά μετανοημένος και κάκιζε τον εαυτό του γιατί δεν έζησε για πολύ στην Αθήνα και δεν χόρτασε την ομοφριά, την γοητεία και τη λαμπρότητα της ελληνικής πρωτεύουσας.

«Α! χαλέ μου φίλε, μου έλεγε, πόσο ευτυχισμένος θα ήμουνα, εάν ξαναβοισχόμουν σ' αυτό το χέντοο μιας τόσο υψηλής εμπνεύσεως που ο σχληρός εχθρός έχει ατιμάσει».

Και συνέχιζε:

«Τι αμέλεια ήταν αυτή που είχα να αναβάλω μια μαχριά διαμονή εκεί κάτω, στα μαγευτικά τοπία της Ελλάδος στα παράλια των γοητευτικών νησιών, να μείνω εκεί, να ζήσω αρκετά, στο ίδιο κλίμα, στο ίδιο περιβάλλον του Ομήρου, του Σωκράτη, του Πλάτωνα και να ακολουθήσω το φωτεινό παράδειγμα του μεγάλου ελληνιστή Βίκτωρα Μπεράντ που εμελέτησε κάθε χωριό, κάθε πέτρα της αρχαίας και της νέας Ελλάδος».

«Και εγώ, όπως βλέπετε, συνέχισε, είμαι πολύ άρρωστος, υποταγμένος στα καπρίτσια των πρακτικών γιατρών. Αγνοώ αν θα ξαναέχω την ευκαιρία να δω την Αθήνα, την Ακρόπολη, το Στάδιο, το Θέατρο του Διονύσου».

«Αυτή την ώρα, προσθέτει ο Ιτσχάν Μόλχο, αισθανόμουνα την καρδιά του να κτυπά πυρετωδώς. Γιατί ο μεγάλος Εβραίος ποιητής, ήταν ένθερμος θαυμαστής της Ελλάδος, της ποιήσεως και της ελληνικής γλώσσας που την εγνώριζε όσο λίγοι σύγχρονοι Εβραίοι ποιητές».

«Όταν θα βοεθείτε στο Κάιφο, μού συνέστησε ο Τσερνιχόφσχυ, συνεχίζει ο Μόλχο, μην ξεχάσετε να μεταβιβάσετε τα σέβη μου στον ποέσβη της Ελλάδος, τον εξαιφετικό και καλό μου ποοσωπικό φίλο κ. Δημήτοη Παππά (γνωστός Έλληνας ποέσβης. Ποεσβευτής στο Κάιφο κατά την εποχή της εξορίστου κυβερνήσεως Εθνικής Ενότητας του Γεωργίου Παπανδοέου και το 1964 μόνιμος υφυπουργός Εξωτερικών στην κυβέρνηση Ενώσεως Κέντρου).

Ο Σαούλ Τσεονικόφσκυ γεννήθηκε σε χωριό της Κριμαίας το 1875 και έτυχε ολοκληρωμένης μορφώσεως με ανώτατες σπουδές στα Μαθηματικά, την Ιατρική και τις Φυσικές Επιστήμες ενώ μιλούσε τέσσαρες γλώσσες.

Ο ποιητής είχε την πρώτη ποιητική του έμπνευση στην Οδησσό όπου έζησε από το 1890 έως το 1899 με τελείως ελληνική επίδραση (σημ. Η πόλη είχε τότε μεγάλη και ισχυρή οικονομικά ελληνική παροικία).

Στην Οδηφσό ο Τσεονικόφσκυ επέρασε την πρώτη του νεότητα, έμαθε να διαβάζει στο βιβλίο της ζωής, αφοσιωμένος σε μια θαυμάσια και γοητευτική νέα Ελληνίδα, την Μαρία Βαλλιάνου.

Κατά τον Μόλχο η Βαλλιάνου ήταν κόρη ενός πρεσβευτού της Ελλάδος. Η πληφοφοφία δεν ελέγχεται αχοιβής. Ποώτο γιατί Έλληνας πρέσβης θα βρισκόταν στην Αγία Πετφούπολη και όχι στην Οδησσό. Δεύτερο γιατί την εποχή εκείνη δεν υπήρχε όνομα Βαλλιάνου στο Ελληνικό Διπλωματικό Σώμα. Παρά ταύτα το επίθετο είναι γνώοιμο για την Οδησσό. Ποόκειται για τη μεγάλη οιχογένεια των Βαλλιάνων, κεφαλονίτικης καταγωγής, που ανεδείχθη σε σημαντικό οικονομικό και επιχειφηματικό παφάγοντα όχι μόνο της Οδησσού αλλά και του Λονδίνου, της Μασσαλίας και του Παοισιού. Ο Παναγής Βαλλιάνος είναι ο γνωστός εθνικός ευεργέτης - το άγαλμά του στην οδό Πανεπιστημίου, έξω από την Εθνική Βιβλιοθήκη που κατασκεύασε και πρόσφερε στο χράτος - είναι σχόπιμο να σημειωθεί εδώ ότι μία άλλη Βαλλιάνου, η Ελένη υπήρξε αρχηγός μεγάλης ομάδας αντιστάσεως κατά την Κατοχή, στη Νότιο Γαλλία με έδρα τις Κάννες όπου και ο πύργος του εκεί κλάδου των Βαλλιάνων. Η Ελένη εκτελέστηκε από τους Γερμανούς στις 15 Αυγούστου 1944 και μεταθανάτια έτυχε πολλαπλών τιμών από την γαλλική κυβέρνηση. Μεταξύ άλλων με τις ομάδες διαφυγής που είχε οργανώσει στα Πυρηναία διέσωσε πολλούς καταδιωγμένους από τους Ναζί και βέβαια πολλούς Εβραίους.

Αλλά ας επανέλθουμε στον ποιητή Σαούλ Τσεονικόφσκυ.

Λέγεται ότι οι αισθηματικές του πεοιπέτειες και οι λαμποές του επιτυχίες στο ωραίο φύλο υπήοξαν πολυάριθμες.

Αλλά η Μαρία Βαλλιάνου άφησε ανεξίτηλα ίχνη στο έργο του.

Τα νεανικά χοόνια της αγάπης κοντά στη Μαρία του ενέπνευσαν πολλά ποιήματα με χαρακτηριστικούς τίτλους όπως «Ύμνος στην Ελλάδα», «Στη Μαρία» κ.τλ.

Ο Τσεονικόβσκυ από το σύνδεσμό του με την Μαρία κατανοεί καλύτερα την κίνηση της ελληνικής απολυτρώσεως της εποχής. Παρ' όλο που είναι Εβραίος ο ποιητής και μάλιστα από τους καλύτερους, η νεανικότητα του στίχου του είναι ελληνικής εμπνεύσεως.

Ο Τσερνικόφσκυ ήταν άριστα διαποτισμένος από τα κλασσικά ελληνικά μηνύματα και ο πιο κατάλληλος και προικισμένος για να μεταφράσει τον Όμηρο στην εβραϊκή.

Έτσι τόσο η Ιλιάδα όσο και η Οδύσσεια με τη μετάφοαση του Τσεονικόβσκυ βοίσκονται πολύ κοντά στην αρχαία πηγή.

#### Τα ποιήματα για την Μαρία

Αυτό που ενδιαφέρει το παρόν χείμενο είναι η λυριχότητα των στίχων του ποιητή προς την αγαπημένη του Μαρία χαι η έχφραση του θαυμασμού του στο ελληνιχό κλασικό πνεύμα. Χάρις στη Μαρία, χήρα Τίμου Μωραϊτίνη, έχουμε χαι στα ελληνικά τους στίχους του Τσερνικόβσχυ

(η μετάφοαση έγινε από τα γαλλιχά. Ποιήματα του ποιητού χαι άλλων σύγχοονων Ισφαηλινών ποιητών χυχλοφόρησαν πάντα με μετάφοαση Μωραϊτίνη σε ειδιχό τεύχος από το περιοδιχό Ελλάς - Ισφαήλ το 1963).

Αποσπούμε τους πρώτους στίχους από τον ποιητή:

«Είμαι γεμάτος ζωή στην άνοιξή μου τα δυό μου στήθη κοντανασαίνουν ουθμικά σαν τα κύματα της θάλασσας και τα δόντια μου είναι πιο λευκά κι από το ελεφαντόδοντο.
Στα δυο μου μάτια πιο σκούοα κι από το σκοτάδι φωτίζονται και σκοτεινιάζουν κατά πώς νοιώθω. «Είμαι από φωτιά, φωτιά της ηδονής, φωτιά της επιθυμίας». «Έλα κοντά μου, είναι κιόλας δειλινό».

#### Ιδανιχό

Για την όμορφη τα πάντα λησμονιούται.
Και μένει μια αιώνια άνοιξι!
Ας χαρούμε λοιπόν την αγάπη.
Και τ' όνομά σου, στα χείλη μου, παντοτεινά θε νάχω.

#### Στη Μαρία

Αφέθηκα και τη δοοσιά της νειότης μου σούχω προσφέρει. Από 'να αθώο φιλί που δέχτηκες. Από 'να οίγος - πούταν το ποώτο πούπλασα -Και μεσ' τη σιγουριά τ' ονείρου μου. Ήσουν εσύ που φάνηχες... Ικέτης έοχομαι, κατάρα μη μου δίνεις. Σ' αντάμειψε το αίμα της πονεμένης μου χαοδιάς Μέσ' τη μαύρη αναμονή της πνιγμένης από μελαγχολία χαρδιάς μου, Έχω ολότελα περατώσει αυτά που μούχεις δώσει, Αλλά μη με καταριέσαι. Ικέτης σε παρακαλώ Νοιώσε τη γαλήνη μέσα σου, τον Ήλιο τη Θάλασσα, Είν' η Ελλάδα που τα μάτια μου θαυμάζουν; Ελλάδα, λίχνο των χαλογέννητων χαι δυνατών ψυγών. Αταίριαστοι οι θόρυβοι αυτών των πατάγων, κάτω από μια τέτοια λαμπρότητα.

Εχεί όπου γεννήθηχαν τα Ομηριχά τραγούδια και φανήχαν τα οράματα του Σοφοκλή. Αλλά, παρ' όλα αυτά, στην Ελλάδα βρίσχομαι. Κι ενώ αυτή η θάλασσα, δεν είν' παρά η Μαύρη, που οι τρούλοι του βασιλείου του Τσάρου, πάνω απ' το χεφάλι μου τον ουρανό σχεπάζουν - Τα χείλη σου - , χείλη μιας χόρης Ελληνίδος, τρέφουν μέσα στις αρτηρίες αιμάτινα ποτάμια. Και τα μάτια, αυτά που σου ανήχουν, αναταράζουν τη συνείδηση.

#### Ύμνος στην Ελλάδα

Και να, στη χώρα μέσα τη φανταστική - που περιπάτους χάνουν αιθέριες χαι θαυμάσιες θεές. Υπέροχες αιώνια στην ομορφιά τους. σε μιαν ατέλειωτη άνοιξι με δίχως τέλος. Της ζήσης λάτρισσες χι ερωμένες, στις θύελλες του τις τουφερές χι αδύναμες στιγμές του. Μεγαλόπφεπη η ομοφφιά του μαφμάφου π' ακτιδώνεται στην όψι του και η καρδιά της σ' άγριο μεγαλείο και μαυρισμένη απ' τη φωτιά, Χαρούμενοι, όμορφοι, ωραίοι, οι άνθρωποι αυτής της χώρας, όλοι ρωμαλέοι. Ήρωες και συνετοί συνάμα, σαν τους θεούς τ' Ολύμπου. Στο διάβα του ο χρόνος δεν γνωρίζει, τίποτ άλλο, παρά μονάχα τις δικές του ηδονές. Και τα μάτια του μπροστά στις άχαιρες επιθυμίες, απ' την ντροπή δεν κλείνει. Θάρρος στην δυνατή ανάγκη δίνει, χι ενθαρούνει,

το πνεύμα της εκδίκησης ενάντια στους εχθοούς.

Έναν αιώνα από τότε που γράφτηκαν αυτοί οι στίχοι αγάπης και θαυμασμού η σκέψη μας στρέφεται στην ωραία Μαρία Βαλλιάνου, την εμπνεύστρια του πιο μεγάλου σύγχρονου Ισραηλινού ποιητή, που ίσως η ίδια δεν το πληροφορήθηκε ποτέ...



Το αναστηλωμένο εσωτεφικό της παλαιάς Ρωμανιώτικης Συναγωγής της Ισφαηλιτικής Κοινότητας Πατφών. (Συλλογή Εβφαϊκού Μουσείου της Ελλάδος)

## Μια νέα εποχή για το Εβοαϊκό Μουσείο της Ελλάδος

Της κας ΖΑΝΕΤ ΜΠΑΤΤΙΝΟΥ Αυχαιολόγου - Επιμελήτοιας του Εβραϊκού Μουσείου Ελλάδος

τα τέλη Οχτωβοίου 1997, στην 20ή επέτειο της ίδουσής του, το Εβραϊχό Μουσείο της Ελλάδος άφησε την παλιά του στέγη που επί χρόνια βοισχόταν στην Αθήνα, στη λεωφόρο Αμαλίας 36 και μεταχόμισε στις νέες του εγκαταστάσεις, σε ένα ανακαινισμένο νεοκλασικό κτίριο που βοίσκεται στην οδό Νίκης 39. Έξι μήνες αργότερα, στις 10 Μαρτίου 1998, έγιναν τα επίσημα εγκαίνια του Μουσείου, σηματοδοτώντας μια καινούργια εποχή για αυτό το ιστορικό και εθνογραφικό ίδουμα που είναι αφιερωμένο στη διάσωση, μελέτη και παρουσίαση της ιστορικής, πολιτιστικής και υλικής μαρτυρίας 2.300 χρόνων εβραϊκής ζωής στην Ελλάδα.

Το ατίριο αυτής της νέας, μόνιμης αατοιαίας του Εβραϊαού Μουσείου διατήρησε την ωραία εξωτεριαή του όψη ενώ το εσωτεριαό του ανακατασκευάστηκε για να καλύψει τις ανάγκες ενός σύγχρονου μουσείου. Έχει τέσσερις ορόφους από τους οποίους οι τρεις χω-

οίζονται σε τοία ανισόπεδα επιμέρους επίπεδα. Όλα τα επίπεδα απλώνονται αχτινωτά γύρω από ένα χεντριχό αίθριο που περιγράφεται από οχτώ χολώνες, δημιουργώντας μια αναρριχώμενη σπείρα που ανυφώνει το πνεύμα χαι το συναίσθημα με την ανοδιχή πορεία της. Η οροφή του αίθριου χοσμείται από ένα γυάλινο θολωτό φεγγίτη που επιτρέπει την είσοδο φυσιχού φωτός μέσα στο μουσείο. Αυτή η αρχιτεχτονιχή επιλογή δημιουργεί ένα πολύ ενδιαφέρον περιβάλλον με πολλές γωνιώδεις μορφές χαι σχήματα που ξεχινούν από τον χεντριχό χυχλιχό φωταγωγό.

Οι εσωτερικοί χώροι βάφτηκαν σε τόνους που ποικίλουν από το υπόλευκο έως το ανοιχτό ροδακινί. Αυτές οι χρωματικές επιλογές στοχεύουν να απαλύνουν τα πολλαπλά γωνιώδη σχήματα αλλά και να δημιουργήσουν ένα διακριτικό, ουδέτερο φόντο για τα πολύχρωμα εκθέματα. Τα πατώματα καλύπτονται από άσπρο μάρμαρο και φυσικό ξύλο, το οποίο εντείνει τη

ζεστή και οικεία ατμόσφαιρα που ήδη αποπνέει το κτίριο.

Σε ένα χώρο 800 τετραγωνιχών μέτρων φιλοξενούνται, η συλλογή που αποτελείται από περίπου 7.000 ξεχωριστά θρησκευτικά και οικιακά αντικείμενα και αρχεία, που αποτυπώνουν την ιστορική πορεία των Ελλήνων Εβραίων, καθώς και οι χώροι εξυπηρέτησης των επισκεπτών και τα γραφεία διοίκησης. Το κτίριο προστατεύεται από ένα σύγχρονής τεχνολογίας σύστημα ασφαλείας, κάμερες 24ωρης παρακολούθησης, φύλακα, και διαθέτει συναγερμό πυρός και υπερχείλισης υδάτων. Ο διαθέσιμος χώρος έχει διαμορφωθεί ώστε να στεγάσει τα μόνιμα εκθέματα, περιοδικές εκθέστε να στεγάσει τα μόνιμα εκθέματα, περιοδικές εκθέστεν συναγεριστάς παραδικές εκθέστεν συναγεριστάς περιοδικές εκθέστεν συναγεριστάς συναγεριστάς και στεγάσει το μόνιμα εκθέματα, περιοδικές εκθέστεν συναγεριστάς συναγεριστάς συναγεριστάς συναγεριστάς εκθέστεν συναγεριστάς και στεγάσει το μόνιμα εκθέματα, περιοδικές εκθέστεν συναγεριστάς συναγεριστάς συναγεριστάς εκθέστεν συναγεριστάς συναγεριστάς συναγεριστάς εκθέστεν συναγεριστάς συναγεριστάς εκθέστεν συναγεριστάς εκθέστεν συναγεριστάς συναγεριστάς συναγεριστάς συναγεριστάς εκθέστεν συναγεριστάς συναναν συναν συναγεριστάς συναγεριστάς συναν συναγεριστάς

σεις, αίθουσα σύγχοονης τέχνης, αίθουσα εκπαιδευτικών προγραμμάτων, βιβλιοθήκη και σπουδαστήριο, φωτογραφικό αρχείο και εργαστήριο, εργαστήριο συντήρησης, τα γραφεία του προσωπικού, βεστιάριο και πωλητήριο.

Στις επόμενες παφαγράφους επιχειφείται μια συνοπτική ξενάγηση στο καινούφιο κτίφιο. Στο υπόγειο στεγάζονται οι πεφιβαλλοντικά ελεγχόμενες αποθήκες, όπου φυλάσσονται τα δύο τφίτα της συλλογής σε τφία διαφοφετικά δωμάτια ανάλογα με το υλικό κατασκευής: μέταλλο, χαφτί - πεφγαμηγή - ξύλο και ύφασμα - ενδυμασία.

Τα αντικείμενα, τα ο-

ποία έχουν υποστεί βιολογική απολύμανση, είναι αποθηκευμένα σε ειδικά σχεδιασμένες μονάδες αποθήκευσης που εξασφαλίζουν την ασφάλειά τους, την εύκολη πρόσβαση και την άμεση εποπτεία, καθώς οι περισσότερες έχουν γυάλινες πόρτες. Στο υπόγειο βρίσκονται επίσης, το εργαστήριο συντήρησης, εξειδικευμένο στη συντήρηση χαρτιού, βιβλίων και υφασμάτων καθώς και το φωτογραφικό αρχείο και εργαστήριο.

Στο ισόγειο έχει διαμορφωθεί μια αίθουσα εκπαιδευτικών προγραμμάτων. Οι μαθητές και σπουδαστές που θα κάνουν οργανωμένες επισκέψεις στο Μουσείο, θα έχουν τη δυνατότητα να απολαύσουν στην αίθουσα αυτή αντίγραφα εβραϊκών αντικειμένων θρησκευτικών και οικιακής χρήσης, το εβραϊκό αλφάβητο, τμήματα από Ρωμανιώτιχες χαι Σεφαραδίτιχες φορεσιές στο χατάλληλο μέγεθος, υλιχά χαι ιδέες για ζωγραφιχή, εκπαιδευτιχά παιχνίδια χαι εξερευνητιχές δραστηριότητες στους χώρους της έχθεσης. Το υπόλοιπο αυτού του ορόφου είναι αφιερωμένο στο αναστυλωμένο εσωτεριχό της Ρωμανιώτιχης συναγωγής της Εβραϊχής Κοινότητος της Πάτρας χαθώς χαι σε προθήχες όπου εκτίθενται το Σέφερ Τορά (Βιβλίο της Πεντατεύχου) με τον στολισμό του, χειροτεχνήματα χαι υφάσματα από συναγωγές και τα παραδοσιαχά Ρωμανιώτιχα Τιχίμ (ξύλινες θήχες για την Τορά).

Καθώς ο επισχέπτης ανεβαίνει προς τα πάνω έχει την ευχαιρία να περιεργαστεί εχθέματα όπως ο χύ-



Η συμβολή των Ελλήνων Εβραίων στους αγώνες του Έθνους κατά το πρώτο μισό του 20ου αιώνα. 12.898 Εβραίοι εκ των οποίων 343 αξιωματικοί και υπαξιωματικοί, υπηρέτησαν στον ελληνικό στρατο το 1940 - 41. Εξ αυτών πάνω από 200 αξιωματικοί και οπλίτες έπεσαν στα πεδία των μαχών.

(Συλλογή Εβραϊχού Μουσείου της Ευλάδος)

κλος των εβραϊκών γιορτών, το εβραϊκό ημερολόγιο, η ιστορία των Ελληνο - Εβραϊκών Κοινοτήτων από την ύστερη αρχαιότητα μέχρι το τέλος του 19ου αιώνα, η συνεισφορά των Εβραίων στρατιωτών και αξιωματικών στις στρατιωτικές διενέξεις του ελληνικού έθνους κατά τη διάρκεια των πρώτων σαράντα ετών του αιώνα μας, και οι δραστηριότητες των πρώτων σιωνιστικών κινημάτων στην Ελλάδα. Ακολουθεί μια μικρή αίθουσα βίντεο - προβολών, ήδη εξοπλισμένη, για την οποία ετοιμάζονται ή αναπαράγονται βιντεοταινίες μικρού μήκους με σχετικά θέματα.

Στο επόμενο επίπεδο, βοίσκονται οι τέσσερις προθήκες της αίθουσας του Ολοκαυτώματος που καλύπτουν τα γεγονότα κατά τη διάρκεια της γερμανικής

κατοχής στην Ελλάδα, από τους πρώτους διωγμούς των Εβραίων στη Θεσσαλονίκη, το 1942, μέχρι την απελευθέρωση των λίγων επιζώντων από τα στρατόπεδα συγκέντοωσης το 1945. Για αυτό το χώρο, ετοιμάζονται δύο αχόμη εχθέματα, για τους Έλληνες Διχαίους των Εθνών και για τη συμμετοχή των Ελλήνων Εβοαίων στην Εθνική Αντίσταση. Η επόμενη προθήκη απειχονίζει τον παραδοσιαχό τρόπο ενδυμασίας των

Ρωμανιωτών και Σεφαραδιτών, με κοστούμια, στολίδια, χοσμήματα και αξεσουάρ. Το τελευταίο θέμα που καλύπτει ο χώρος των μόνιμων εχθεμάτων είναι η καθημερινή ζωή των Ελλήνων Εβοαίων, όπως διαφαίνεται μέσα από αντικείμενα, οικιακού, εοφταστικού και τελετουργικού χαρακτήρα καθώς και μέσα από έγγοαφα που αναφέοονται στα γεγονότα σταθμούς, τα οποία σημαδεύουν τον χύχλο της ζωής των ατόμων και των κοινοτήτων.

Στο επόμενο επίπεδο, μια προσωρινή έχθεση για την εβοαϊχή χοινότητα της Ρόδου γιοοτάζει την 50ή επέτειο της ένωσης της Δωδεκανήσου με την Ελλάδα. Για τη συμπλήρωση αυτής της έκθεσης συνεργαστήχαμε με το αναπτυσσόμενο Εβοαϊκό Μουσείο της Ρόδου, που ιδούθηκε πέουσι δίπλα

στην παλιά συναγωγή της πόλης. Λάβαμε ένα μεγάλο αριθμό από αντίγραφα φωτογραφιών που συγκέντρωσε ο ιδουτής του μουσείου, Ααρών Χασών, από εβραϊκές οικογένειες Ροδίων που έχουν μετοικήσει στις НПА.

Η έχθεση αυτή παρουσιάζει μια επιλογή αυτών των φωτογραφιών καθώς και πρωτότυπα αντικείμενα από τη Ρόδο, από τη δική μας συλλογή. Ο συγκεκριμένος χώρος έχει αφιερωθεί σε περιοδικές εκθέσεις, οργανωμένες από το υλικό της συλλογής του μουσείου και θα

αλλάζει θέμα κάθε 4 - 6 μήνες. Ο τελευταίος χώρος, που είναι στη διάθεση του επισχέπτη, φιλοξενεί την Αίθουσα Σύγχοονης Τέχνης, που άνοιξε με μια έχθεση ζωγραφικής του Εβραίου καλλιτέχνη, συγγραφέα και μελετητή της λαϊκής τέχνης και του θεάτρου σκιών, Ιουλίου Καΐμη, από την Κέρχυρα.

Αυτά τα δύο τελευταία επίπεδα, με εύχολη πρόσβαση από τον ανελχυστήρα, δίνουν στο μουσείο τη δυνα-

> τότητα να παρουσιάζει περιοδεύουσες εχθέσεις από άλλα μουσεία και ιδούματα.

Ο διαγωοισμός των εχθεμάτων σε ανεξάρτητες θεματικές ενότητες και η χρήση του ανέλκυστήρα, δίνουν τη δυνατότητα στους επισκέπτες να βλέπουν το μουσείο και από πάνω προς τα κάτω, εάν το θέλουν, χωρίς να μειώνεται η δυνατότητα κατανόησης των εχθεμάτων.

Μεγάλη προσοχή έχει δοθεί στις υπηφεσίες που προσφέρονται στον επισκέπτη, οι οποίες πεφιλαμβάνουν τα εκπαιδευτικά πρόγραμματα, το φωτογραφικό αρχείο και το ανανεωμένο πωλητήοιο του Μουσείου, που προσφέρει βιβλία, κάρτες, μουσειαχά αντίγραφα, αναμνηστικά και θα έχει σύντομα και μια ενδιαφέρουσα συλ-

λογή από εβοαϊκά θοησχευτικά αντικείμενα (Συλλογή Εβραϊκού Μουσείου της Ελλάδος) με ελληνικό χοώμα. Ένα ιδιαίτερα σημαντικό τμήμα των υπηρεσιών που προσφέρονται στον επισχέπτη είναι η βιβλιοθήχη χαι το σπουδαστήριο. Είναι ανοιχτά για το χοινό τις ίδιες ώρες με την έχθεση και το φθινόπωρο του 1998 θα αρχειοθετηθούν (σε καρτέλες και ηλεκτρονικά) από αποφοίτους της Σχολής Βιβλιοθηχονόμων, κατά τη διάρχεια ενός κοινού προγράμματος του Μουσείου με το Ιόνιο Πανεπιστήμιο.

> Όλα τα στοιχεία των λειτουργιών του Μουσείου που εχτιμούσαν οι επισχέπτες του παλιού Μουσείου στην Λεωφόρο Αμαλίας 36 και που ήταν σημαντικά



Βιτρίνα στην οποία εκτίθενται συναγωγικά αντικείμενα που σχετίζονται με την ΤΟΡΑ (Πεντάτευχος), το ιεφό βιβλίο της εβφαϊκής θφησκείας.

για την πληφοφόρηση και επιμόρφωσή τους έχουν διατηφηθεί στη νέα διάταξη. Οι περισσότερες επιλογές στην θεματική παρουσίαση των εκθεμάτων, τα οποία απευθύνονται σε Εβραίους και Χριστιανούς επισκέπτες από την Ελλάδα και το εξωτερικό, η προσεκτική παρουσίαση και των δύο Εβραΐκών παραδόσεων, η έμφαση στη μοναδική ιστορία των Εβραίων της Ελλάδας μέσα στο πλουραλιστικό περιβάλλον της ανατολικής

Μεσογείου και ιδιαίτερα η κοινωνική αποστολή με στόχο την αύξηση της επίγνωσης όλων των Ελλήνων για την πλουραλιστική χοινωνιχή δομή αυτής της χώρας, έχουν μεταφερθεί στο χαινούριο Μουσείο. Η παράδοση της προσωπικής επαφής, που τόσο πολύ εκτιμήθηκε στο πασελθόν, έχει επίσης διατηοηθεί με εθελοντές και προσωπικό να καλωσορίζουν τους επισκέπτες στην είσοδο και με την διενέργεια ξεναγήσεων όποτε είναι εφικτό.

Αν και δεν έχει υπάρξει αλλαγή κατεύθυνσης σε κάποιον άλλο τομέα, η προσέγγιση του ζητήματος της επικοινωνίας ανάμεσα στα εκθέματα και τον επισκέπτη έχει κατά κάποιον τρόπο αλλάξει. Έχει σχεδιασθεί σε τρία επίπεδα. Τα γενικά κείμενα είναι ήδη τοποθετημένα δίπλα σε κάθε έκθεμα, ακολου-

θώντας τη φοή του επισχέπτη. Αυτά είναι δοχιμαστιχά χείμενα και θα παφαμείνουν για 6 μήνες, ενώ συγχούνως θα καταγφάφονται εφωτήσεις και σχόλια των επισκεπτών με σκοπό τη βελτίωση του περιεχομένου.

Το επόμενο βήμα είναι ο ειδικός υπομνηματισμός των αντικειμένων, για τον οποίο θα χρησιμοποιηθούν μεγάλες κάρτες με ένα σχέδιο του σχετικού εκθέματος στο πάνω μέρος, που θα επεξηγούν τα αντικείμενα σύμφωνα με τον αντίστοιχο αριθμό τους, που θα φαίνεται στο σχέδιο. Ικανός αριθμός αυτών των καρτών

θα βρίσκεται σε θήκες κάτω από τα γενικά κείμενα, στα ελληνικά και αγγλικά. Συνεπώς τα εκθέματα θα περιέχουν μόνο τα πρωτότυπα αντικείμενα.

Το τοίτο επίπεδο επιποινωνίας πεοιλαμβάνει τέσσερα τεοματικά πληροφοριών, με ψηφιακές οθόνες υπολογιστών (touch screens). Οι τρεις από αυτές τις οθόνες θα βρίσπονται σε συγκεπριμένα σημεία της έχθεσης και η τέταρτη στη βιβλιοθήκη. Αυτές οι οθόνες θα

Παραδοσιακές εβραϊκές φορεσιές, γυναικείες και παιδικές, από τα Γιάννενα (μέσα 19ου αιώνα).

(Συλλογή Εβραϊχού Μουσείου της Ελλάδος)

όλα τα θέματα που θίγονται στα εκθέματα του μουσείου, με κείμενα πλαισιωμένα από φωτογραφίες, γάρτες, χαρακτικά, πίναπες δεδομένων κ.λ.τ.. με ένα απλό άγχιγμα των δαχτύλων. Ο βαθμός της λεπτομέρειας των πληροφοριών αφήνεται στην χρίση και διάθεση του επισχέπτη. Επίσης, θα υπάρχει δυνατότητα πρόσβασης στον ηλεχτρονικό κατάλογο της βιβλιοθήχης, μέσω αυτών των οθονών, κατά συγγραφέα και κατά θέμα. Έχει ακόμη δρομολογηθεί για αργότερα μια μαγνητοφωνημένη ακουστική ξενάγηση που θα δίνει στον επισχέπτη απόλυτη ανεξαρτησία. Όλα τα κείμενα του μουσείου, οι πιναχίdes, of etimetes hat ta ενημερωτικά φυλλάδια θα είναι δίγλωσσα,

προσφέρουν στον επι-

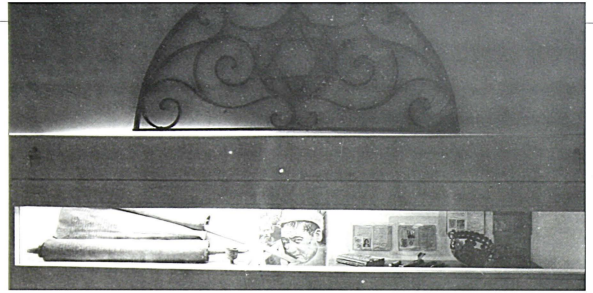
πληφοφορίες πάνω σε

πρόσθετες

σκέπτη

στα Ελληνικά και Αγγλικά.

Ίσως το πιο σημαντικό από τα μελλοντικά σχέδια του Μουσείου είναι η συμμετοχή σε ένα μεγάλης διάφκειας εφευνητικό πρόγραμμα του Εβραϊκού Πανεπιστημίου της Ιερουσαλήμ και ειδικότερα του Κέντρου Εβραϊκής Τέχνης, που στοχεύει στην καταγραφή όλων των θρησκευτικών και τελετουργικών αντικειμένων που βρίσκονται στις επαρχιακές συναγωγές και σε σπίτια στις μικρότερες εβραϊκές κοινότητες της Ελλάδας.



Αίθουσα αφτερωμένη στην Shoah (Γενοχτονία - Ολοχαύτωμα). Βιτρίνα με αντιχείμενα από χατεστραμμένες συναγωγές και εβραϊχά σπίτια. (Συλλογή Εβραϊχού Μουσείου της Ελλάδος)

Σε συνδυασμό με αυτή τη ζωτικής σημασίας έρευνα, θα γίνει πλήρης καταγοαφή της συλλογής του μουσείου, αργικά σε καρτέλες και μετά ηλεκτρονικά, σύμφωνα με το σύστημα «Jerusalem Index», που έχει ειδικά σχεδιαστεί για την αποτελεσματική αρχειοθέτηση της εβοαϊχής τέχνης, από το Κέντρο. Αυτό θα δώσει τη δυνατότητα να συμπεοιληφθεί ένας αοιθμός αντιχειμένων που δεν έχουν καταγραφεί και ανακαλύφθηκαν κατά τη μετακόμιση στο νέο κτίριο, σε ένα ενημερωμένο και ευκολόγοηστο αργείο ολόκλησης της συλλογής, το οποίο θα είναι μεριχώς προσβάσιμο στους επισχέπτες μέσω των ψηφιαχών οθονών χαι στους ενδιαφεοόμενους σε όλο τον κόσμο μέσω των ηλεκτρονικών μας σελίδων. Αυτή η διαδικασία, σε συνδυασμό με την εναλλαγή των αντιχειμένων μέσα στις προθήχες, θα φέρουν στο φως της προσοχής και της έρευνας το μεγαλύτεοο μέρος της συλλογής που βρίσκεται στην αποθήκευση.

Σε συνδυασμό με όλες τις νέες εργασίες και σχέδια, που συμπεριλαμβάνουν την συνεργασία με άλλα μουσεία και ιδρύματα της Ελλάδας και του εξωτερικού, τις συχνές περιοδικές εκθέσεις για την ανανέωση του ενδιαφέροντος του κοινού, την έναρξη και υποστήριξη ερευνών πάνω σε σχετικά θέματα κ.λπ., το Εβραϊκό Μουσείο δεσμεύεται ως προς την ολοκλήρωση των εργασιών, την προάσπιση των στόχων και τη συνέχιση των δεσμών συνεργασίας που έχουν ξεκινήσει στο παρελθόν.

Κατά τη διάρχεια των μηνών που το Μουσείο ήταν κλειστό και προετοιμαζόταν για τον εγκαινιασμό των καινούριων εγκαταστάσεων, αλλά και μετά από αυτόν, αντικείμενα συνεχίζουν σταθερά να καταφθάνουν, χυρίως σαν δωρεές από ιδιώτες των οποίων το ενδιαφέρον αναθερμάνθηχε από το νέο περιβάλλον του μουσείου.

Το Εβραϊκό Μουσείο είναι το πνευματικό σπίτι όλων μας και το έργο του μας αφορά άμεσα. Είναι ο χώρος όπου το παρελθόν, το παρόν και το μέλλον των Εβραίων της Ελλάδος συναντώνται και τεκμηριώνονται μέσα από τις προσωπικές ιστορίες και τα οικογενειακά κειμήλια, που καταθέτονται με περίσκεψη και αγάπη και γίνονται μέρος της συλλογής. Ο εμπλουτισμός της, με σκοπό τη μνημόνευση αυτών που χάθηκαν και την πληροφόρηση αυτών που θα 'ρθουν, αποτελεί καθήκον και δικαίωμα.

Αὐτή είναι μια καινούρια εποχή για το Εβραϊκό Μουσείο της Ελλάδος, με την ολοένα αυξανόμενη συλλογή του και τα σημαντικά σχέδιά του για το μέλλον. Είναι ένα είδος ενηλικίωσης, άμεσα συνδεδεμένης με τη μόνιμη στέγασή του, τη σταθερή του κατοχύρωση στην κοινότητα των ελληνικών μουσείων και τη σημαντική ιστορική, πολιτιστική και κοινωνική αποστολή του. Αυτό το τολμηρό νέο ξεκίνημα έγινε πραγματικότητα χάρη στη σκληρή δουλειά, την αγάπη και την αφοσίωση των ανθρώπων που έθεσαν τα στερεά θεμέλια αυτού του ιδρύματος και εδραίωσαν τις αρχές της λειτουργίας του και την καλή του φήμη στην ακαδημαϊκή κοινότητα.

Σε αυτούς απευθύνω ένα μεγάλο ευχαριστώ, για το προνόμιο να εργάζομαι στο μουσείο και να ακολουθώ τα βήματά τους, και σε αυτούς αφιερώνεται αυτή η σύντομη παρουσίαση.

Μία πρώτη γραφή αυτού του άρθηου δημοσίευται στο «Bulletin of Judaeo - Greek Studies» στα αγγλικά.

## Το ξεχίνημα του Εβοαϊκού Μουσείου Ελλάδος



Από την επίσχεψη το 1979 τον τότε Προέδρον της Δημοχρατίας Κωνσταντίνον Τσάτσον στο πρώτο Εβραϊχό Μονσείο πον τότε λειτουργούσε σε χώρο δίπλα στη Συναγογή Αθηνών, στην οδό Μελιδώνη. Διαχρίνονται ο χ. Νίχος Σταυρουλάπης, ο τότε πρόεδρος της Ισραηλιτικής Κοινότητας Αθηνών χ. Μηνάς Ελιέζερ, ο αείμνηστος Κων. Τσάτσος και η χεν. γραμματίας της Κοινότητας Αθηνών χα Μανόν Μάισα.

Ε ΤΗΝ ΕΥΚΑΙΡΙΑ της εγχατάστασης του Εβραϊχού Μουσείου Ελλάδος σε νέα ιδιόχτητη μόνιμη στέγη, θεωφούμε απαφαίτητο να αναφερθούμε στους ανθρώπους που μετά το Ολοκαύτωμα και σε τραγικές συνθήκες πόνου και καταστροφής, ανέλαβαν την πρωτοβουλία της αναζήτησης και συλλογής αντικειμένων και κειμηλίων που θα μαρτυοούσαν την προπολεμική δράση, τη δημιουργικότητα, τον πολιτισμό και τις παραδόσεις των Ελλήνων Εβραίων. Μια ιστοριχή παρουσία που δεν θα αναχτήσει ποτέ πια την παλιά εικόνα της. Μια παρουσία που είναι σήμερα γνωστή χάρη στην αχούραστη εργασία και το ζήλο εκείνων των λίγων Εβοαίων που διατήρησαν τα απομεινάρια του Ελληνικού Εβραϊσμού. Ένας από αυτούς είναι ο κ. Νίκος Σταυρουλάκης, ο οποίος έκανε πραγματικότητα το Εβραϊκό Μουσείο Ελλάδος και υπηοξε διευθυντής του επί 16 χρόνια, φροντίζοντας πάντα για τον εμπλουτισμό και την αναβάθμιση της παρουσίας του στο ευού χοινό.

Το 1940 οι Εβραίοι που ζούσαν στην Ελλάδα διεφύλασσαν επιμελώς την ταυτότητά τους. Το 1945 - 50 όλα αυτά είχαν αμετάκλητα αλλάξει: Το 86% της εβραϊκής παρουσίας στην Ελλάδα έπαψε να υπάρχει και όλοι οι θεσμοί που είχαν διαμορφώσει και υποστηρίξει την εβραϊκή φυσιογνωμία είχαν καταστραφεί.

Σιγά - σιγά άφχισαν να συγχεντρώνονται στην Αθήνα Εβραίοι, οι οποίοι προέρχονταν από διάφορες κατεστραμμένες Κοινότητες της Ελλάδος. Σε αυτό το γενικό πλαίσιο ξεκίνησε το Εβραϊκό Μουσείο Ελλάδος. Την ιδέα του Μουσείου προώθησε ο Ασέρ Μωυσής.

Όπως γράφει ο Ν. Σταυρουλάκης, σε σχετικό του άφθρο στο περιοδικό «Σύγχρονα Θέματα»:

«Η ιδέα του μουσείου αντιμετωπίστηχε για πρώτη φορά σοβαρά την άνοιξη του 1977 από τον απερχόμενο πρόεδρο της Εβραϊχής Κοινότητας Αθηνών, Νούλη Βιτάλ, που ήταν γιος παλαιότερου προέδρου, τον Μωύς Κωνσταντίνη και αυτός γιος παλαιότερου προέδρου και με πολύ παλιές ρίζες στον κρητικό και ξακυθινό εβραϊσμό και τον Ηλία Αλμοσνίνο από τη Σμύρνη, που είχε πάρει μέρος στην αντίσταση κατά τη διάρκεια της κατοχής. Μου ζητήθηκε να συμμετάσχω στην πρωτοβουλία και δέχτηκα αμέσως. Το πρόβλημα που έπρεπε να λυθεί ήταν τι είδος μουσείου επρόκειτο να ιδρυθεί. Ένα κοινοτικό μουσείο θα είχε μικρό ενδιαφέρον και περισσισμένη απήχηση. Η ιδέα ενός μεγαλύτερου και περισσότερο διακοινοτικού μουσεί

ου έμοιαζε ανέφικτη. Επίσης, το πιο σημαντικό από όλα τα προβλήματα ήταν κατά πόσο υπήρχε επαρκές υλικό για ένα μουσείο. Αλλά αυτό το τελευταίο ερώτημα εξαρτάτο από την απάντηση στο προηγούμενο».

Στις 17 Ιουλίου 1977 παραδόθηκαν στον Ν. Σταυρουλάκη τα αντικείμενα τα οποία είχαν κατάσχει οι Βούλγαροι από τους Θράκες Εβραίους το 1943. Τότε του παραχωρήθηκε ένα δωμάτιο δίπλα στη Συναγωγή Αθηνών, όπου ξεκίνησε το δύσκολο έργο της εκκαθάρισης των καταθλιπτικών απομείναριών. Με την πάροδο των μηνών πολλά άτομα, από διάφορες Κοινότητες, ενδιαφέρθηκαν να δωρήσουν αντικείμενα τα οποία είχαν άμεση σχέση με το Μουσείο και έτσι χάρη στα αποκτήματα του 1977 - 1978 μπόρεσαν να προσδιορισθούν κάποιες κατηγορίες.

Ύστερα από την αναδιοργάνωση του χώρου, άρχισε η σημαντική εργασία της καταγραφής, τεκμηρίωσης και συντήρησης. Ο Ν. Σταυρουλάκης και οι συνεργάτες του είχαν πλέον τη δυνατότητα να φωτογραφήσουν εβραϊκούς αρχαιολογικούς χώρους και μυημεία τα οποία υπήρχαν παντού στην Ελλάδα, ρημαγμένα από το πέρασμα των Ναζί, καθώς και πολύτιμες μαρτυρίες της άλλοτε ανθούσας εβραϊκής παρουσίας.

Τον Οχτώβοιο του 1978 ο Ν. Σταυρουλάχης, ξεχίνησε την εχστρατεία εντοπισμού ανθρώπων που διέθεταν αντιχείμενα, τα οποία θα μπορούσαν να συμπεριληφθούν στις συλλογες. Αποτέλεσμα των επισχέψεων αυτών ήταν η αναχάλυψη ενός μεγάλου αριθμού βιβλίων, εχδόσεις από το 17ο ως τον 19ο αιώνα, τα οποία σχημάτισαν μια νέα χατηγορία στη συλλογή του Μουσείου.

Ένα μεγάλο βήμα στην εξέλιξη του Εβραϊκού Μουσείου Ελλάδος ήταν η μετεγκατάστασή του σ΄ έναν μεγαλύτερο χώρο και η απόκτηση μιας έγκυρης νομικής υπόστασης. Το Μουσείο εγκαταστάθηκε στο κτίριο της οδού Αμαλίας το 1984. Ο Νίκος Σταυρουλάκης ήταν διευθυντής του Μουσείου μέχρι το 1993. Το 1998, το Μουσείο εγκαταστάθηκε μόνιμα στη νέα στέγη του στην οδό Νίκης 39.

Η νέα στέγη είναι έργο των πολυετών αόχνων προσπαθειών των υπό την προεδρεία του κ. Σαμ Μπενρουμπή Δ.Σ. του Μουσείου. Στην προσπάθεια αυτή συνέβαλαν οι Σύλλογοι των «Φιλων του Μουσείου» στις ΗΠΑ και την Ελλάδα, καθώς και οι δωρητές των οποίων τα ονόματα είναι τιμητικώς αναγεγραμμένα στην είσοδο του κτιρίου. Τέλος, το έργο επιτεύχθηκα χάρη στις σημαντικές δωρεές του Κεντρικού Ιοραηλιτικού Συμβουλίου Ελλάδος και της Ισραηλιτικής Κοινότητας Θεσσαλονίκης.

## Η ΟΙΚΟΓΕΝΕΙΑ ΣΑΠΟΡΤΑ

Από την Καταλωνία και την Αραγώνα στην Ελλάδα και οι σχέσεις της με Ρωμανιώτες και Σεφαραδείμ του ελληνικού χώρου.

Του κ. ΓΕΩΡΓΙΟΥ Μ. ΣΑΡΗΓΙΑΝΝΗ, αναπλ. Καθηγητή Ε.Μ.Π.

#### 1. Η καταγωγή των Σαπόρτα

Οι Σαπόςτα, από τις αρχαιότερες οιπογένειες της Καταλωνίας και της Αραγώνας, εμφανίζονται σε έγγραφο από το 1249 (Isaac ben Yosphia de Saporta) στην Βαρχελώνη<sup>6)</sup>. Ήδη ως το 1492 έχουμε αναφορές για 30 περίπου μέλη διαφόρων κλάδων που συγκεντρώνονται στη Β. Αφρική, την Μαγιόρκα και κυρίως στην Αραγώνα και την Καταλωνία, όπου φαίνεται ότι ήταν και η αρχική κοιτίδα τους<sup>6)</sup>.

#### 2. Η ετυμολογία του ονόματος

- Το όνομα της οικογένειας αναγράφεται<sup>(3)</sup> ως Saporta, Sasportas, Zasporta, Zaporta, Sforta, Chicportech, Sesportes, και ακόμη Caporta, De Saporta, Ses Portes, Ca Porta, Ces Portes και Ce Porta. Στα εβραϊκά αναγράφεται ως συσθυσ (=Sasportas)<sup>(4)</sup> ή (=Saporta)<sup>(5)</sup>. Η ετυμολογία του ονόματος είναι ακόμη υπό έρευνα και ως τώρα έχουν εκφρασθεί οι ακόλουθες θέσεις:
- Κατά τον Joseph Nehama από την εικόνα ενός από τα οικόσημά τους (έξι πύλες - Seis Portas)<sup>60</sup>.
- Κατά τον Α. Ρ. Μωυσή από την πόλη Sesh Puertas της Ισπανίας<sup>(7)</sup>.
- Κατά το Αρχείο του Naum Goldman Museum από το Seis Portas (έξι πύλες ή θυρίδες)<sup>(8)</sup>.
- Κατά τον Α. J. Lavedo, είτε από το «Έξι Πύλες» είτε από το «Η Πύλη», που στα Καταλανικά είναι Ca Porta<sup>(9)</sup>.
- Στα παραπάνω όμως πρέπει να παρατηρήσουμε τα εξής:
- Δεν εντοπίστηκε πόλη ή τοπωνύμιο στην Ιβηρική με όνομα Seis Puertas (έξι πύλες) ή Seis Portas (έξι θυρίδες ή πύλες στα Λατινικά).

- Τα γνωστά οικόσημα των Saporta (Ταρραγόνας, Πορβηγκίας, Languedoc και Βαυαρίας), στα οποία θα αναφερθούμε στην συνέχεια, δεν έχουν έξι πύλες. Το οικόσημο του Bordeaux, στο οποίο αναφέρεται ο Nehama, έχει πράγματι έξι πύλες αλλά δεν εντοπίστηκε αντίστοιχο των Saporta. Πέραν αυτού προηγείται το όνομα και έπεται χρονικά το οικόσημο, οι Saporta έφθασαν στο Bordeaux και στην Θεσσαλονίκη στον 16ο αιώνα, ενώ το όνομά τους υπάρχει από τον 13ο αιώνα τουλάχιστον.
- Ονόματα καταλωνικά που αρχίζουν από Ca- ή Sa- υπάρχουν πολλά και κατά τους φιλολόγους προέρχονται από την εκφώνηση της λατινικής αντωνυμίας ipsus a um. Έτσι, η λέξη Ipsa Porta (=αυτή η Πύλη) θα μπορούσε να περιπέσει σε Ca Porta Saporta. Το ερώτημα βέβαια είναι γιατί κάποιον να τον ονομάζουν «Η Πύλη». Θα ήταν ίσως πειστικό το επιχείρημα αν αναφερόταν σε λέξη επαγγελματική π.χ. «ο Πορτάς», ο κατασκευάζων ή ο εμπορευόμενος πύλες, τότε όμως θα ώφειλε στα ισπανικά να είχε την κατάληξη -do, -dor ή -ro.

Πρέπει όμως να σημειώσουμε, ότι πολύ παλαιότερα, στον 10ο αιώνα αναφέρεται ο γνωστός Ιουδαίος ιατρός Hisdai Ibn Shaprout (915 - 970) από την Jaen της ανατολικής Ανδαλουσίας, που έζησε στην αυλή του Ομαγιάδη Χαλίδη Abd - Al - Rahman του 3ου (912 - 961) και που κατά την JE είναι δυνατόν το όνομά του να είναι μια άλλη μορφή του «Saporta» (19).

Επίσης ότι το Shaprout γράφεται με sh που αντιστοιχεί στο shin τόπως άλλωστε υπογράφεται και ο Jaacob Sasportas (συσθή), και όχι στο samech (σ) που αντιστοιχεί στο ισπανικό Sasportas. Κατά την γνώμη μου είναι πιθανότερη αυτή η εκδοχή αλλά αντίστροφα: δεδομένης δηλαδή της αρχαιότητας του ονόματος του Shaprout, να ήταν αυτό το αρχικό όνομα με εβραϊ-

κή οίζα (το p δεν υπάρχει στα αραβικά ούτε εντοπίστηκε αραβική σχετική λέξη) το οποίο να παρετυμολογήθηκε στο λατινόφωνο ισπανικό περιβάλλον σε σχετικές φωνητικά λέξεις, όπως η Porta.

## 3. Οι προ του 1492 Saporta και τα εραλδικά στοιχεία τους.

Οι αναφερόμενοι στα διάφορα προ του 1492 έγγραφα, Saporta είναι κυρίως Ισραηλίτες: Isaac, Solomon, Samuel κ.λπ. ή με εκλατινισμένα ονόματα συνήθη

στους Ισφαηλίτες της Ισπανίας: Caravida, Bonjuda, Vidal<sup>(11)</sup> κ.ά. και οι πεφισσότεφοι αναφέφονται στις σχέσεις τους με τις ισφαηλιτικές κοινότητες<sup>(12)</sup> (Aljama) της Βαφκελώνης, της Cervera, της Tudela κ.ά.

Οι Saporta υπήοξαν από τις αρχαιότερες ευγενείς οιχογένειες της Αφαγώνας και της Καταλωνίας. Το οικόσημό τους του κλάδου της Ταρραγόνας είναι από τα αρχαιότερα, η μορφή του είναι αρχαιοπρεπέστερη (πρέπει να αντιστοιχεί στον 140 αιώνα τουλάχιστον) και φέρει τα χρώματα της Αρα-

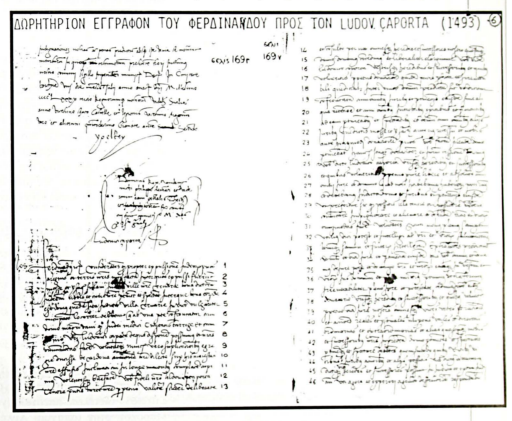
γώνας και της Ποοβηγκίας: «pallets», ταινίες χουσές και γαλάζιες εναλλάξ, στο «senester» τμήμα και στο «dexter» ερυθρό λέοντα «rampante» (ανορθωμένο, σύμφωνα με την εραλδική ορολογία), σε αργυρό βάθος. Στην ισπανική εραλδική βιβλιογραφία χαρακτηρίζεται ο οίκος των Saporta ως «Linaje Catalan con antigua casa en la ciudad de Tarragona» (13).

Μεταγενέστεροι κλάδοι Saporta στην Leanguedoc, την Προβηγκία και την Βαυαρία<sup>(14)</sup> έχουν κοινό θέμα: «τείχος με πύλη και φύλακα», κυνηγετικό σκύλο talbot (Languedoc) ή λέοντα (Προβηγκία και Βαυαρία). Εραλδικά αυτό σημαίνει ότι οι Saporta είναι αστοί επαρχίας, δεν κατέχουν πύργο ή κάστρο, ούτε πόλη.

Όμως πρέπει να σημειωθεί μία αναβάθμισή τους όσο απομαχρύνονται χρονικά και χωρικά από την Ισπανία: εμφανίζονται ευγενέστερα χρώματα (ερυθρό, gueules και Χρυσό, οτ) και βασιλικώτερα ζώα (λέων σε μορφή «passant guardant»). Σημειώνεται ότι «πόλεις» και «κάστρα» παριστάνονται σε πολλά οικόσημα του νότου, όπως της Ταρασκώνης, του Bordeaux κ.ά.

#### 4. Οι Saporta μετά το 1492

Το Διάταγμα της 31 Μαφτίου 1492 βρίσκει τους Saporta, άλλους να έχουν ηγετικές θέσεις στις ισφαηλι-



τικές κοινότητες με έντονη πνευματική και διοικητική παρουσία και άλλους με γαίες και τίτλους στην Καταλωνία και Αραγώνα, και ίσως μερικούς ήδη conversos ή marranos.

Έτσι, μετά το 1492 διαχρίνουμε τρεις βασιχές ομάδες Saporta:

- Τους conversos και martanos που παρέμειναν έως το 1536 - 1561 οπότε έφυγαν και αυτοί μετά την έκδοση του Διατάγματος για την «καθαρότητα του αίματος» (Limpienza de sangre): ένα μέρος τους καταφτύγει στη Θεσσαλονίκη, όπως θα δούμε στη συνέχεια.
- Εκείνους που έφυγαν και διακρίθηκαν ως ραββίνοι, αρχιραββίνοι, ταλμουδιστές και καββαλιστές με

χώοο δράσης την βόρεια Αφρική, την Παλαιστίνη και άλλες περιοχές της Οθωμανικής Αυτοκρατορίας, και ακόμη τη δυτική Ευρώπη με κέντρο το Άμστερνταμ, γνωστό καταφύγιο των marranos στον 17ο αιώνα.

 Εχείνους που αν και εκχριστιανίστηκαν, έφυγαν πριν το 1536 και εγκαταστάθηκαν στη γειτονική νότια Γαλλία και αργότερα στη νότια Γερμανία (Βαυαρία).

## 5. O Ludovicus Saporta στην Αυλή του Φερδινάνδου

Στην πρώτη ομάδα ανήχει ένας σημαντικός αλλά ακόμη άγνωστος Saporta, ο Ludovicus Saporta στον οποίο ο βασιλιάς Φερδινάνδος δωρίζει μια αγροικία (villa) επονομαζόμενη Cernaria, με το αδημοσίευτο έγγραφό του της 20ής Ιουλίου 1493<sup>15</sup>. Ο ευγενής αυτός, απόγονος της Mozon Ludovici Saporta που ήταν σύζυγος του Δούκα de villa Hermosa, ανήκε όπως φαίνεται στο περιβάλλον της βασιλικής αυλής και ήταν marranos.

Αξίζει να δούμε ο ισμένα χαρακτηριστικά σημεία αυτού του εγγράφου:

Ο Φεοδινάνδος, δωρίζει την villa Cernaria που είναι «ανάμεσα στα αγαθά εχείνα που ήταν των ιουδαίων και τώρα ανήκουν σε Εμάς... εξ αιτίας της έξωσης των ιουδαίων από το βασίλειο και τις γαίες Μας» (... ville nostre Cernarie bona dictiorum judeorum nobis et nunc nostre...).

Η villa αυτή συνοφεύει με τον οίχο του μαγίστοου και ιουδαίου ιατφού Cuythus Tarrege και πεφιέρχεται στο Ludovicus Saporta «για να δυνηθεί παντοιοτφόπως να εκτελεί το θέλημά Μας... και στο μέτφο που οι θελήσεις Μας μποφούν να ευεφγετήσουν εσέ, τον δικό Μας πιστό Λουδοβίκο Σαπόφτα», τους διαδόχους και τους κληφονόμους του, ώστε «να μποφείτε να ζείτε μ' αυτό τον τφόπο... και να πφάττετε με τφόπο που δεν είναι οικείος στους ιουδαίους» (possitis su judicio et extra judeos).

Η δωφεά αυτή, δίδεται με δικαίωμα κατοχής, νομής, πώλησης, ενοικίασης και πεφίφφαξης: «preferunt sit que possitis illa tenere et possidere vendere comentare impignorare et alienare et deadem vestras et vestrorum» και πεφιλαμβάνει «οποιαδήποτε χφηματική δωφεά και πφόσοδο από πφοϊόντα, και τις αγγαφείες τις τακτικές και τις έκτακτες και άλλα... και πφοσθέτομε όλες τις συμπληφωματικές δωφεές που έκει αυτή η δωφεά εκ της Εξουσίας Μας, και συμπληφώνεται σε όποιες και όσες ελλείψεις θεωφείται ότι έκει».

Η δωρεά δεν μπορεί να ανακληθεί και ορίζεται υπεύθυνη για την τήρηση αυτού του συμβολαίου όλη η

υπαλληλική ιεφαρχία, υπό την εποπτεία του Διαδόγου Ιωάννη.

Σημειώνεται ότι στην αρχή τονίζεται πως η δωρεά γίνεται «αληθώς, σύμφωνα με τις παρακλήσεις της εξαιρέτου Δουκίσσης De Cardona της αγαπητής εις την Μεγαλειότητά Μας και που κατέφυγε εις τας υπηρεσίας Μας»<sup>(17)</sup>.

Στο έγγοαφο «αναφτάται» η σφραγίς, «την ευτυχή ημέφα της 20ής Ιουλίου του έτους από γεννήσεως του Κυφίου χίλια τετφακόσια ενενήντα τφία δηλονότι έτος εικοστό έκτο από τότε που ενώσαμε το σκήπτφο Μας με το σκήπτφο της Καστίλλης και της Αφαγώνας.

Εγώ ο Βασιλεύς»(18)

Το έγγραφο αυτό, είναι πολύ χαρακτηριστικό για τη θέση των Marranos μετά το 1492, που διετήρησαν τα αξιώματά και τις περιουσίες τους, με αντάλλαγμα τον (έστω φαινομενικά) εκχριστιανισμό τους. Φαίνεται ότι υπήρχαν αμοιβαία συμφέροντα για την παραμονή τους στην Ισπανία, δεδομένου ότι οι θέσεις που κατείχαν ήταν ακόμη χρήσιμες στην ισπανική ηγετική τάξη, πολλοί ήταν ιατροί της Αυλής ενώ υπήρχαν και οικονομικές σχέσεις που ίσως δεν ήταν δυνατόν να διαρραγούν ή να διακοπούν αμέσως.

#### 6. Saporta σε ραββινικά αξιώματα

Από τη δεύτεση πεσίπτωση, δεν θα αναφερθούμε στους γνωστούς Σαπόστα όπως π.χ. ο Αρχισαββίνος της Ανδοιανουπόλεως Hannokh Saporta ή Sasporta (15ος αιώνας), «ευγενής από Καταλωνία», όπως αναφέσεται, επίσης ο Hayyim Barukh Saporta, αποστολεύς (missionary) στην Σαφές της Παλαιστίνης (1796) της χίνησης Erets Israel χ.ά.<sup>(19)</sup>.

Ξεχωριστή θέση κατέχει ο κλάδος του Ραββίνου Jacob Saporta που γεννήθηκε στο Οράν γύρω στο 1610. Στα 1659 διετέλεσε απεσταλμένος του βασιλιά του Μαρόκου στην ισπανική Αυλή και Ραββίνος στο Αμβούργο, Άμστερνταμ (κέντρο των marranos) και Λονδίνο και απεβίωσε ως Αρχιραββίνος στο Άμστερνταμ το 1698. Ο πατέρας του Ααρών και ο γιος του Ισαάκ είγαν διακοιθεί επίσης ως ραββίνοι<sup>20</sup>.

## 7. Εκχοιστιανισμένοι Saporta στη Γαλλία και Γερμανία

Από την τοίτη περίπτωση θα πρέπει να αναφερθεί η οιχογένεια του γνωστού ιατρού Louis Saporta, που έφυγε από την Lerida της Ισπανίας το 1490 και εγκαταστάθηκε αρχικά στη Μασσαλία και στη συνέχεια στο

Μονπελιέ όπου έγινε καθηγητής της ιατοικής (1506 - 1529). Ο γιος του Louis (II) Saporta άσκησε επίσης την ιατοική και ο εγγονός του Antoine Saporta διετέλεσε βασιλικός καθηγητής και κοσμήτωο στο ίδιο Πανεπιστήμιο (1560), ο δε δισέγγονός του Jean Saporta διετέλεσε καθηγητής το 1577 και Αρχιαρχιγραμματέας το 1603. Η οικογένεια μετανάστευσε τελικά στις γαλλικές αποικίες της Αμερικής αφήνοντας ένα σημαντικό όνο-

μα στην ιστορία της Ιατρικής και ιδίως του Πανεπιστημίου του Μονπελιέ<sup>(21)</sup>.

Από την έρευνα του Ζνί Loker (22) αποχαλύπτεται ότι απόγονος Πορτογάλων Σεφαρδείμ Σαπόρτα, ο Isaac Jeshurum Sasportas, έδρασε στο τέλος του 18ου αιώνα στην Ιαμαϊχή, σχεδιάζοντας μια επανάσταση των σκλάβων της που θα οδηγούσε στην ανεξαρτησία της Ιαμαϊκής, πράγμα που εχτός των άλλων εξυπηρετούσε και τα γαλλικά σχέδια του Διευθυντηρίου για την Καριβαϊκή. Η όλη οργάνωση όμως εξαρθρώθηκε από τις βρετανικές αρχές, ο Sasportas συνελήφθη, δικάστηκε για κατασκοπεία, χαταδιχάστηχε σε θάνατο χαι απαγχονίστηκε δημόσια στις 23 Δεχεμβρίου του 1799, αναφωνώντας «Vive la Liberté, vive la Republique!». Ο Sasportas αυτός, ήταν απόγονος των Marranos του Άμστερνταμ, με κλάδους στο Bordeaux, το Αμβούργο, την Ιαμαϊκή, το Charleston της Νότιας Καρολίνας, το Curacao και το Λονδίνο, μέλη των οποίων αναφέρει ο Loker από τον 15ο έως τον 18ο αιώνα.

Στην κατηγοδία αυτή πρέπει να αναφερθούν ορισμένοι κλάδοι που έδρασαν (εκχριστιανισμένοι) στη Γαλλία και Βαυα-

οία, απόγονοι των οποίων είναι ο Μαρχήσιος Gaston de Saporta, παλαιοβοτανολόγος - φυσιοδίφης στην Aix - en - Provence (1823 - 1893) και ο Κόμης Frederico de Saporta, αυλάρχης του Όθωνα του οποίου ο τάφος είναι στο παρεκκλήσιο του καθεδρικού ναού του Μονάχου, σύζυγος του οποίου ήταν η Βαρώνη von Stetten (Ουλμ 1804 - Αθήνα 1835). Ο Κόμης Σαπόρτα παραιτήθηκε και επέστρεψε στο Μόναχο το 1837 έχοντας χάσει και τον εννε-

αετή γυιο του από την χολέρα στο Μόναχο το 1836<sup>(23)</sup> αντικατασταθείς από τον Weichs<sup>(24)</sup>.

Σύμφωνα με την αυστοιαχή βιβλιογραφία<sup>23</sup>, ο Saporta αυτός, ήταν απόγονος ενός άλλου Louis de Saporta, που γεννήθηκε στην Βαρχελώνη και υπήρξε ιατρός του Καρόλου του 8ου της Γαλλίας (1470 - 1498).

Από τους απογόνους του, ο Anton Augustin von

### ΗΜΕΡΟΛΟΓΙΟ ΡΟΖΙΝΑΣ ΣΑΠΟΡΤΑ (1949)

In Kyon veprusi 2 Germania Boa Twanna coi Propriers and whom to gives 3 France um and walque lo gives the perops and I adigna 43 1 jopen um 4 mojelow. 5 molipas um arto dorgia de los 5 mois vigano una una melà z'elor insert De Tolir le lefide La the 6 soji dernigot use imumdovor suo jurbais par chager or uses 7 con los pranouevais our moneas do do doo doo, ugaja amaja 8 ut jalan soured or ajoya nin iras ajoyialn aso mine ypipa 9 ilout vojv sinfi borra un wolmen o foler illet word ugions chet 10 lyun to oja Jua lor uppy in low bount. Savenfeelman of price 11 and I upon this + guarior vance what pour alones present the 12 this veget forminger of wa drugte to unpost in generalization of 13 fewerpartments of 13 fewerpartments of polos wife original analyse with require 14 Shir Adonose could die does propos lafide mir une france offens 15 arrafter low valods now pinners and does represent mir ong and a 16 ajun 2 negous not esto ligos promes de Bojo our tas represent 17 6 vollegers beinger is worken in it sprighten gin to fin I when in 18 reines per los aufler aurores exemples asis alor and in the thory is 19 visios per municadore espe cipo espa espergen una empelore que la seren de 20 glad mospostov vile unje ide sinde iste ligi cumière sinde la mi cole ille 21 the during to migre; overlogelle Poplar singule via un imparta de regime a 22 ciondo del loi apour le cionano voi sipa Paine ul iggante sind a regime 23 inuepol escripturas Africa. I ouvoir allo via una director siere Bulley 24 que vigugal. Ala lole aimienços Assaine vila ala igent più in film in internal del presentatione del presentatione del propositione del presentatione del propositione del pr 25 Mela avo minora por a topo in singles les projet in l'affer 26 major se no apalorisorre que orber mune lele 13 cher sin in our

Saporta έλαβε τον τίτλο του Κόμητος στις 9 Σεπτεμβοίου 1768 και νυμφεύθηκε σε πρώτο γάμο την Karoline von Ampotten και σε δεύτερο γάμο την Henrtetten von Gaispiszheim με την οποία απέκτησε τον ως άνω Friedrich von Saporta η Frederico de Saporta. Με τα στοιχεία που έχουμε έως τώρα, δεν μας επιτρέπεται μια ασφαλής ταύτισή του αν και είναι πολύ πιθανή με τον κλάδο των Saporta του Μονπελιέ που προαναφέρθηκαν.

#### 8. Saporta στον ελληνικό χώφο στον 19ο αιώνα

Ας δούμε τώρα από την πρώτη περίπτωση, εχείνους που φεύγοντας ως marranos εγχαταστάθηχαν στη Θεσσαλονίχη χαι έδρασαν στον χώρο της ανατολιχής Μεσογείου γενιχότερα. Από αυτούς θα δούμε έναν κλάδο που με κέντρο τον Βόλο έδρασε στα τέλη του 19ου - αρχές του 20ού αιώνα στην Ελλάδα, Αίγυπτο, Μάλτα και δημιούργησε συγγενικές σχέσεις τόσο με Ρωμανιώτες Εβραίους (Βαρούχ και Γκανή από τα Γιάννενα) όσο και με άλλους Σεφαραδείμ (Σακχή και Κρίσπη από τον Μυστρά και την Χαλχίδα).

Οι Σαπόστα της Θεσσαλονίκης αφοσούν μια μάλλον πολύκλαδη οικογένεια, που εμφανίζεται να μετέχει στη Συναγωγή Catalan (Καταλωνική), που ιδούθηκε το 1492<sup>126</sup> και που διασπάστηκε στα μέσα του 16ου αιώνα<sup>27</sup> ίσως μετά την μαζική έλευση των marranos<sup>128</sup>, στην Catalan Yashan και στην Catalan Hadash (αρχαία και νέα Καταλανική). Οι Σαπόστα ανήκουν στην Catalan Yashan<sup>29</sup>.

Ο Χαν Δαβίδ Σαπόστα έζησε από τα μέσα του 19ου αιώνα στην Θεσσαλονίκη, είχε την προσαγόρευση «Χαν» που έδιδαν σε Σουλτάνους, αλλά και σε ιδιαίτερα ευγενείς οικογένειες (περσική λέξη Χαν: κύριος, κυρίαρχος).

Ο γιος του, Χαν Ελιάου Σαπόςτα, έζησε επίσης στη Θεσσαλονίχη. Ένας από τους γιους του, ο Ισαάχ Σαπόςτα, ήταν καπνέμποςος στη Θεσσαλονίχη στο δεύτεςο ήμισυ του 19ου αιώνα. Μετά το 1890, όπου ο Βόλος είχε λάβει εκπληκτική ανάπτυξη (το 1881 είχε μόλις 4987 κατοίχους ενώ το 1907 ήδη 23.563) δημιούςγησε υποκατάστημα εκεί. Η σύζυγός του λεγόταν Βίδα (ισπανικά Vida, Ζωή, αντίστοιχο εβραϊκό Χάγια...).

Ο Ισαάχ<sup>-10</sup> είχε εργοστάσιο χαπνού στη Μάλτα όπου κατασχεύαζε και πούρα και όπου είχε εγκατασταθεί για ένα διάστημα με τους δύο γιους του, τον Ηλία και τον Σενόρ, περί το 1890. Ο Ισαάχ είχε στα χέρια του σχεδόν το σύνολο της παραγωγής χαπνού της Αιγύπτου όπου ζούσε - στην Αλεξάνδρεια - και ο αδελφός του ο οποίος ήταν τραπεζίτης συνεργαζόμενος με τους Rotschild. Άλλοι συγγενείς (αδελφοί και εξάδελφοι) ήταν στο Κάιρο και στην Παλαιστίνη ως τραπεζίτες, ένας υπήρξε γεωπόνος στον βαρώνο Hirsch στο Κάιρο.

Στη συνέχεια οι Σαπόστα άνοιξαν εργοστάσιο και στον Βόλο - λέγεται ότι είχε περί τους 500 καπνεργάτες - και αγόραζαν καπνά από όλη την Ελλάδα. Με την αλλαγή ορισμένων τελωνειακών νόμων στην Αί-

γυπτο, και έχοντας ήδη προαγοράσει καπνά ο Ισαάκ, κατέρρευσε οικονομικά για να μπορέσει να εκπληρώσει έντιμα όλες τις υποχρεώσεις του στον άξονα Αιγύπτου - Μάλτας και απεσύρθη από αυτό τον χώρο περί το 1907 ή 1908. Για ένα μικρό χρονικό διάστημα ίδρυσε υποκατάστημα του Βόλου στη Θεσσαλονίκη συνεταιριζόμενος με κάποιον Σιντού Αμήρη (ίσως οθωμανό ή ντονμέ Ισραηλίτη). Απεβίωσε περί το 1911.

Οι γιοι του Ηλίας και Σενός Σαπόςτα εργάζονταν με τον πατέρα τους όπως είδαμε, στον Βόλο, την Μάλτα και την Αίγυπτο.

Ο Σενόο Σαπόρτα ήταν πολύ μορφωμένος, είχε μεγάλη βιβλιοθήκη στον Βόλο και είχε σε μεγάλη ηλικία νυμφευθεί την Ραχήλ. Σίδες, χήρα του Ματταθία Βαρούχ.

Ο Ηλίας Σαπόςτα νυμφεύθηκε το 1887 την Ροζίνα (Φίνα) Βαρούχ (το γένος Γκανή) και απέκτησαν επτά παιδιά, από τα οποία το πρώτο, η Μαρίκα, έγινε σύζυγος του Ιωνά Σακκή. Οι Σαπόςτα επανέκτησαν την ισπανική υπηκοότητα το 1912. Ο Ηλίας Σαπόςτα απεβίωσε το 1945.

#### 9. Οι φωμανιώτες Βαφούχ και Γκανή από τα Γιάννενα

Οι Βαρούχ καταγόταν από τα Γιάννενα και ήταν Ρωμανιώτες Εβραίοι. Ο Μεναχέμ Βαρούχ γεννήθηκε στα Γιάννενα το 1840 και ήταν χονδρέμπορος υφασμάτων, συνεργαζόμενος με αντιπροσωπείες στην Τεργέστη. Νυμφεύτηκε την Λουίζα Γκανή γύρω το 1860 επίσης γιαννιώτικης και φωμανιώτικης οικογένειας.

Στα 1874 ή 1875 μετώχησε στον Βόλο. Στη Θεσσαλία υπήρχαν ήδη από τις αρχές του 19ου αιώνα στα πλαίσια της ευνομίας του Αλή Πασά, εβραιογιαννιώτιχοι κλάδοι, εγχατεστημένοι στα Τρίχαλα και την Λάρισα (Βαρούχ και Γκανή).

Απέχτησαν επτά παιδιά (Εσθήφ, Βαφούχ, Μάφχος, Ροζίνα (Φίνα) - μετέπειτα σύζυγος του Ηλία Σαπόφτα - Άννα, Μωυσής και Χφυσάννα). Από αυτά, ο Βαφούχ ήταν τφαπεζίτης, συνιδιοκτήτης της «Τφάπεζας Βαφούχ - Σολωμόν - Λεβή» που είχε έδφα στα Τφίκαλα, και ο Μάφχος ήταν πολιτικός μηχανικός, είχε σπουδάσει στο Παφίσι, ήταν μηχανικός των υποκαταστημάτων της Οθωμανικής Τφάπεζας στην Ευφώπη, μελέτησε το δίκτυο των σιδηφοδφόμων της Ηπείφου, το νοσοκομείο του βαφώνου Hirsch, το κτίφιο της Mission Laique και άλλα κτίφια στην Θεσσαλονίκη και σε άλλες πόλεις της Ελλάδας. Εγκαταστάθηκε οφιστικά στη Γαλλία πεφί το 1910.

#### Οι σεφαραδείμ Σακκή στον ελλαδικό χώρο

Οι Σαχή κατάγονται από την πόλη Sciacca της νότιας Σικελίας <sup>(31)</sup> όπου υπήρχε ανθούσα ισφαηλιτική κοινόητα έως το 1492, αν και θα πφέπει να σημειωθεί ότι υπάρχει και η πόλη Sciaky <sup>(32)</sup> στην Ποφτογαλία. Κατά το Naum Goldmann Museum, <sup>(33)</sup> προέρχονται από την πόλη Sakiai της νοτιοδυτικής Λιθουανίας. Πάντως, οι εν Ελλάδι Σαχκή (Θεσσαλίας, Θεσσαλονίκης και Χαλκίδας) δεν είναι Ασκεναζείμ αλλά Σεφαφαδείμ.

Οι Σαχή αυτοί, κατέφυγαν στον Μυστοά περίπου στις αρχές του 16ου αιώνα, όπου ήδη υπήρχε ανθούσα ισραηλιτική κοινότητα. Στις responsas του Ραββίνου Θεσσαλονίκης Γιωσέφ μπεν Λεβή αναφέρεται ο Daniel Sciacci ως ένας από τους πρόκριτους της κοινότητας.

Με την έχρηξη της έπανάστασης του 1821 και τους διωγμούς των Εβραίων που έγιναν από τους Έλληνες - παρ' όλες τις προσπάθειες συγκράτησής τους από τους Κολοκοτρωναίους και τους άλλους οπλαρχηγούς - κατέφυγαν όπως και οι άλλοι Εβραίοι της Πελοποννήσου βορειότερα, οι Σακκή στη Χαλκίδα όπου φαίνεται ότι είχαν ήδη συγγενείς από το 1815 τουλάχιστον.

Ο Μποχώς - Μωσσέ Σαχχής ή Σιαχχής <sup>(35)</sup> γεννήθηκε το 1815 στον Μυστςά όπου η οικογένειά του ασχολείτο με τη νηματουργία κατασκευάζοντας ςάμματα, νήματα και σπάγγους για τα δίχτυα των ψαςάδων, εργασία που πιθανώτατα έχαναν και οι πρόγονοί του στην παςαλιαχή πόλη - κέντςο αλιείας Sciacca της Σικελίας.

Στη Χαλκίδα ο Μωσσέ Σακκής απέκτησε από δύο συζύγους, την Νεφτή και την Ζουβή, τρία παιδιά, τον Σιμαντώβ ή Σιμαντός, που διέπρεψε στο εμπόριο και που είχε το προσωνύμιο «Μυστριώτης» λόγω της καταγωγής του, ο οποίος ήταν στέλεχος της κοινότητας και της κοινωνίας της Χαλκίδας και επίτιμο μέλος του εμπορικού Συλλόγου Σύρου<sup>060</sup>, την Ραφαελίνα και τον Ζαχαρία.

Ο Ζαχαρίας Σακκής ασκούσε λιανικό εμπόριο ψιλικών, και όπως και πολλοί Εβραίοι, με την ανάπτυξη του Βόλου εγκαταστάθηκε εκεί γύρω το 1890. Παντρεύτηκε στη Χαλκίδα την Ζιμπούλα Κρίσπη. Οι Κρίσπη (ή Crespin) κατάγονται από το χωριό Crespos, κοντά στην Ανίlla της Ισπανίας <sup>670</sup>. Απέκτησαν τέσσερα παιδιά, τον Μποχώρ, τον Σάββα, τον Ιωνά και την Άστρο.

Ο Ιωνάς συνεργαζόταν με τον πατέρα του και εξέλιξε το εμπόριο ψιλικών σε υφασματεμπόριο στον Βόλο με υποκατάστημα στην Αθήνα (όπου και εγκαταστάθηκε οριστικά περί το 1930), και ήταν από τα στελέχη της Ισραηλίτικης Κοινότητας του Βόλου<sup>58</sup>. Στον Βόλο, νυμφεύθηκε την Μαρίκα Σαπόρτα όπως αναφέρθηκε, κλείνοντας έτσι έναν κύκλο μείξης των ισραηλιτικών κλάδων, Ρωμανιωτών και Σεφαρδείμ (Βαρούχ, Γκανή, Κρίσπη, Σακκή και Σαπόρτα), σε μια πόλη που γνώρισε μια δυναμική οικονομική και κοινωνική, άνθηση ανάμεσα στα 1890 - 1920.

#### 11. Αντί για επίλογο

Η ιστορία των κλάδων Σαπόρτα είναι χαρακτηριστική της διάχυσης των σεφαραδείμ στον χώρο της Ευρώπης και της Ανατολής, των σχέσεών τους με τους Ρωμανιώτες αλλά και με άλλους σεφαραδείμ Εβραίους, όπως και του ίδιου του ελληνικού χώρου ως τόπου δράσης, συνάντησης και μείξης διαφόρων εβραϊκών προσφυγικών ή άλλως μετακινούμενων πληθυσμών στα ιδιότυπα πλαίσια της Οθωμανικής Αυτοκρατορίας.

Είναι χαφακτηφιστικό ότι ο τόπος δφάσης του ισφαηλιτικού στοιχείου ακολουθεί τις αναπτυξιακές τάσεις στον συγκεκφιμένο χώφο με ιδιαίτεφη διαίσθηση, όπως δεν είναι καθόλου τυχαία η επιλογή της Θεσσαλονίκης στον 15ο αιώνα, έτσι είναι πολύ μελετημένη η δφάση τους στην ανατολική Μεσόγειο στον 19ο αιώνα καθώς και η συφφοή τους στον Βόλο μετά το 1881, του οποίου την αλματώδη ανάπτυξη είχαν «υπολογίσει» πολύ έγκαιφα όπως φάνηκε από το συγκεκφιμένο παφάδειγμα.

Τέλος, είναι χαφακτηφιστική για τον φόλο της εβραϊκής παρουσίας, που πέρα από σύνορα και καθεστώτα, παίζει κύριο φόλο, τόσο στις οικονομικές και κοινωνικές δραστηριότητες, όσο και στην κυκλοφορία αγαθών και χρήματος αλλά και ιδεών.

Μαζί με τους Έλληνες και τους Αρμένιους, οι Εβραίοι παίζουν τον αναντικατάστατο ρόλο του αίματος σε έναν ζωντανό οργανισμό, που κυκλοφορεί, μεταφέροντας αγαθά και ιδέες, κύριους συντελεστές της ζωής και της αναζωογόνησης.

Μόνο που η βασική προϋπόθεση για όλα αυτά, είναι η ύπαρξη ειρηνικού χώρου, και τέτοια ειρηνική δραστηριότητα έδινε η Pax Ottomana μέχρι και τον 19ο αιώνα, πριν η ανάπτυξη του καπιταλισμού και στην ανατολική Μεσόγειο και τα Βαλκάνια χωρίσει με δάκρυα και αίμα λαούς και εθνότητες που (εκτός από μεμονωμένες σποραδικές εξάρσεις θρησκευτικού και εθνολογικού φανατισμού) έζησαν για μισή χιλιετία περίπου σε μια ειρηνική πολυεθνική συμβίωση που δεν είχε το ανάλογό της στην «πολιτισμένη» δυτική Ευρώπη των Σικελικών Εσπερινών και της Ιεράς Εξέτασης.

#### 12. Ευχαριστίες

Εκφράζονται θερμές ευχαριστίες σε όλους όσους βοήθησαν στην εκπόνηση αυτής της έρευνας, και ιδιαίτερα στον βυζαντινολόγο κ. Τηλέμαχο Λουγγή για την ανάγνωση του χειρογράφου 3551/11.7 D.R.F. του Archivo de la Corona de Aragon, στον Archivero του αρχείου αυτού κ. Alberto Torra, στον κ. Issac Ε. Saporta και τον κ. Yahiel Kamhi για το πλήθος των σημαντικών στοιχείων που παρέσχαν, στους κ.κ. Ι. Τυπάλδο - Λασκαράτο, Μωυσή Σιακκή, Ζαφειρίνη Ερρέρα, Ρίφκα Σακκή, Lotte Σαπόρτα, Σάββα Κοέν και Sharrooz Samii, που με πολύ προθυμία έδωσαν πληροφορίες και στοιχεία χωρίς τα οποία δεν θα ήταν δυνατή η περάτωση αυτής της μελέτης.

φυσικά οφείλονται ιδιαίτεφες ευχαφιστίες στο ΚΙΣ και το Εβραϊκό Μουσείο της Ελλάδος για τη δυνατότητα της χρήσης των βιβλιοθηκών τους.

#### Υποσημειώσεις

- Schwab. Revue des Etudes Juives, 68 182. Αναφορά στον Α. I. Laredo, Les Noms des Juifs du Maroc. Madrid 1978, 1151.
- 2. A. I. Laredo, op. cit. xat A. Duran y Sanpere. Referencies documentals del call de juheus de Cervera. Barcelona 1924, 24.
- 3. A. I. Laredo, op. cit4. The Naum Goldmann Museum of the Jewish Diaspora. Aggeto H.Y. G524.
  - 4. A. I. Laredo, op. cit.
- Έτσι υπογοαφόταν ο Jacob Sasportas (1610 1698).
   Jewish Encyclopaedia, λ. Sasportas.
- 6. J. Nehama, L' Histoire des Israelites de Salonique,  $\tau$ . V, 33.
- 7. Ασέφ Ρ. Μωυσή, Η Ονοματολογία των Εβφαίων της Ελλάδος. Αθήναι 1973. 10.
  - 8. Naum Goldmann Museum... op. cit.
  - 9. A. I. Laredo, op. cit.
  - 10. Jewish Encyclopaedia λ. Hisdai (ibn Shaprut).
  - 11. A. Duran y Sanpere, op. cit. A. I. Laredo, op. cit.
- 12. Aljama, η αυτοδιοιχούμενη εβοαϊκή κοινότητα στην μεσαιωνική Ισπανία. (αφαβ. Al - Jama'A ......). Encyclopaedia Judaica 2.635.
- 13. A. y A. Garcia Carraffa. El solar Catalan, Valenciano y Balear.
- 14. V. & H. V. Rolland's Illustrations to the Armorial General by J. B. Rietstap. τ. V. London 1967 και Sir Evian Boutell, English Heraldy, London 1905. (2η αναθ. έκδ. Brook Litl, London 1964).
  - 15. Έγγοαφο 3551 της Cancilleria (Βασιλικής Γοαμματεί-

- ας) σειφά Diversorum regis Ferdinandi, 11.7 Archivo de la Corona de Aragon, Barcelona. Σελ. 169 recto έως 170 verso.
  - 16. Tarrege, γωριό πλησίον της Cervera.
  - 17. Η χωμόπολη Cardona είναι Β.Α. της Cervera.
  - 18. Οι μόνες ισπανικές λέξεις στο κείμενο (yo el rei).
  - 19. Jewish Encyclopaedia, λ. Sasportas.
  - 20. ibid.
  - 21. Enciclopaedia Judaica, λ. Medicine και Saporta.
- 22. Zvi Loker, An eighteen century plan to invade Jamaica: Isaac Yeshurum Sasportas French patriot or Jewish radical idealist; στο Transactions of the Jewish Historical Society of England. Τόμ. XXVIII (1984), 132 144.
- 23. Π. Δημητοακόπουλου (Δ.Γ. Καμπούοογλου). Η Δούκισσα της Πλακεντίας, Αθήναι, 97.
- 24. Τούφωνος Ευαγγελίδου, Ιστορία του Όθωνος, Αθήναι 153.
- 25. Geadelte Judische Familien ( $\alpha.\sigma.$ ) 2 $\eta$  έχδ. Saltzburg 1891.  $\sigma.$  71.
- 26. Αλβέφτου Ναφ. Οι Συναγωγές της Θεσσαλονίκης, τα τφαγούδια μας. Θεσσαλονίκη 1985, 45.
  - 27. Αλβέρτου Ναρ. ibid.
- 28. Ήδη το 1514 υπήρχαν Marranos στη Θεσσαλονίχη, με τους οποίους είχαν δημιουργηθεί διάφορα προβλήματα, γεγονός που ανάγχασε την Ραββινιχή Τριανδρία να εκδώσει (1514) γνωμάτευση (Haskamah) σύμφωνα με την οποία αναγνωρίζονται οι Marranos ως πλήρεις και κανονικοί Εβραίοι. Encyclopaedia Judaica λ. Salonica.
- 29. M. Molho. Les Juifs de Salonique à la fin du XVI c. Tel -Aviv 1967, Paris 1991.
- 30. Στοιχεία για τους Σαπόςτα αυτής της εποχής, έχουν ληφθεί κυςδιως από το χειςόγραφο ημεςολόγιο («στην μεγάλη πεςιπέτεια») της Ροζίνας Σαπόςτα (1870 1951), νύφης του Ισαάχ Σαπόςτα.
- 31. Ιωσήφ Μ. Σιαχχή. Ιστορικά της Ισραηλιτικής Κοινότητας Αθηνών. Χρονικά, τ. 78 σελ. 33.
  - 32. Ασέο P. Μωυσή, op. cit. 10.
  - 33. Naum Goldmann Museum... op. cit.
- 34. Zvi Avneri, Οι Εβραίοι του Μυστρά. Χρονικά τ. 40 σελ. 5. Αναδ. από τη σειρά Sefunot t. 11, Institut Ben Zvi, Jerusalem.
- 35. Ποσφανώς ο Μωσσέ ήταν πρωτότοχος, και το προσωρινό του όνομα Μποχώρ (Πρωτότοχος) παρέμεινε και ως όνομα. Βλ. Ασέρ Ρ. Μωυσή, οp. cit. 16.
  - 36. Ιωσήφ Μ. Σιαχχή, op cit.
  - 37. Ασέο P. Μωυσή, op. cit. 9.
- 38. Ν.Κ. Ισφαηλιτική Κοινότητα Βόλου. Χφονικά τ. 50 σελ. 10. (αναδ. από την «Θεσσαλία» της 26.2.1982). Επίσης «Ισφαηλίτης Χφονογφάφος» φύλλον 8 (1918), αναφ. στα Χφονικά, τ. 25 σελ. 8.



## Επιστολές στα "Χοονικά"

#### Ο διωγμός των Εβοαίων της Βέροιας

Ο χ. **Γ. Λιόλιος -** Βέ*φοια,* μας γράφει ότι:

«Με την παρέμβασή μου αυτή επιθυμώ να διευχρινισθεί στο επόμενο τεύχος σας, προς αποφυγή εντυπώσεων και παοεομήνειών, ότι στο κείμενο εισήγησής μου, που σας παραδόθηκε για καταχώρηση στην ύλη του περιοδικού με τον τίτλο «Ο διωγμός των Εβραίων της Βέροιας» και δημοσιεύθηκε στο τεύχος 155 του αξιολογότατου περιοδικού «Χρονικά» προφανώς ο δαίμων του τυπογραφείου ή του αντιγράφου του κειμένου απάλειψε ή δεν καταχώρησε την σωστή απόδοση στο μέσον της τρίτης παραγράφου του παραπάνω κειμένου: οπότε η φράση «όπως η απαίτηση του Μεταξά κατά την διάρχεια...» πρέπει να αντιχατασταθεί από τη σωστή φράση που περιλαμβάνεται στο πρωτότυπο κείμενο της εισήγησης του γράφοντος δηλαδή «όπως η απαίτηση αρχηγού της ΕΟΝ του Μεταξά...».

Επιπλέον, το όνομα «Μιτοόνι» που επίσης αναφέρεται πρέπει να αντικατασταθεί από το ακριβές "Μιτοάνι"».

#### Συμπληφώσεις επί δημοσιευμάτων

Ο χαθηγητής χ. Σαμ. Χασσίδ - Χάιφα, συμπληοώνει επί δημοσιευμάτων στο τεύχος 155 / Μάιος - Ιούνιος 1998:

«Επιθυμώ κατ' αρχήν να εχφράσω για ακόμη μια φορά την ευχαρίστηση που νιώθω διαβάζοντας τα διάφορα άρθρα σου και ελπίζω να μην εκληφθούν

αρνητικά οι λίγες παρατηρήσεις που έχω να κάνω.

1. Το εξώφυλλο του τεύχους 154 δείχνει την εικόνα του Όφους του Ναού του Σολομώντα (Har Habait) και όχι τα Όφη της Γαλιλαίας, όπως αναγράφεται από μέσα.

 Για το εξαίφετο άφθφο των Μ. Φάις και Σ. Παπασπηλιοπούλου οι εξής μικρές διορθώσεις:

Α. Στην σελ. 17 αναγράφεται ότι ο Άμπα Ντελ Μεντίγχο (Αβαδάχης) αποτέλεσε μέλος της Συνέλευσης της Κρήτης σαν γεγονός που υπογραμμίζει τον ιστορικό ρόλο των εβραίων. Η αλήθεια είναι λίγο διαφορετική: οι χριστιανοί στη Συνέλευση έδειξαν σφοδοή αντίθεση στην παρουσία του, μέγοι που απείλησαν να μποϊκοτάφουν τις συνεδριάσεις αν παρευρίσκεται. Η συμμετοχή του στο τέλος επεβλήθηκε από τον Τούρχο Διοιχητή (Βαλή) της Κοητικής Πολιτείας.

Β. Στη σελ. 19 αναγράφεται ότι οι Έλληνες Εβοαίοι ψήφιζαν «μονοχούχι» Βενιζέλο, από το Διδυμότειχο μέχρι την Κρήτη. Αν και δεν αποκλείεται αυτό να ευσταθεί για τους Εβοαίους της Νότιας (Παληάς) Ελλάδας, οι Εβραίοι της Θεσσαλονίκης ψήφιζαν στη συντοιπτική τους πλειοψηφία τους αντιπάλους του Βενιζέλου, δηλ. τους Λαϊχούς του Τσαλδάρη και κατά δεύτερη ποοτίμηση τους Κομμουνιστές. Στις παρά λίγο αποφασιστικές αναπληρωματικές εκλογές του 1933 ψήφισαν μονοκούκι κατά του Βενιζέλου, σε αποδοχιμασία του ξεχωριστού εχλογιχού συλλόγου, που τον θεωρούσαν εχλογικό γκέτο. Έτσι όμως έπαιξαν το παιγνίδι του Λαϊχού Κόμματος που σχοπό είχε να αποχτήσει την πλειοψηφία στις χοινές συνε-

δοιάσεις της Βουλής και της Γερουσίας και να επαναφέρει τη Μοναρχία. Λεπτομέρειες μπορεί κανείς να βρει στα βιβλία του Μαυρογορδάτου.

3. Στο επίσης εξαίρετο άρθοο του Λιόλιου για τους Εβραίους της Βέροιας γίνεται λόγος για ανθεβραϊκή προπαγάνδα του χαθεστώτος του Ιωάννου Μεταξά. Χωρίς να γίνουμε απολογητές της δικτατορίας Μεταξά και των πιθηχισμών της προς τα συγγενή με αυτήν καθεστώτα του Μεσοπολέμου, οφείλουμε να αναφέρουμε ότι το χαθεστώς Μεταξά ποτέ δεν εφήρμοσε αντισημιτικά μέτρα κατά των Εβραίων της Ελλάδας. Ο Μεταξάς έχει γραφεί στη Χρυσή Βίβλο του Εθνιχού Εβραϊχού Κεφαλαίου (Κέρεν Καγιέμετ) χαι έχει δεχθεί τους επαίνους της τότε επίσημης ηγεσίας της Ισφαηλιτικής Κοινότητας (Βιτάλ, Μωυσή, Κόρετς). Μεγάλη ειρωνεία της ιστορίας του μεσοπολέμου είναι ότι στο μέτρο που υπήρξε στην Ελλάδα αντισημιτισμός, συνδέεται περισσότερο με οπαδούς του χόμματος των Φιλελευθέρων, αν και φυσικά όχι με τον αρχηγό του Ελευθέριο Βενιζέλο.

4. Τέλος ο εμποησμός του Κάμπελ έγινε τον Ιούλιο του 1931 (και όχι του 1932, όπως αναφέρεται στην σ. 27). Όσο για την πληφοφοφία ότι η συνοιχία μετονομάσθηκε σε Στυλιανού Γονατά, ελπίζουμε να μην αληθεύει διότι μια τέτοια επιλογή θα ήταν ιδιαίτερα ατυχής. Στον στρατηγό Γονατά, τότε Στρατιωτικό Διοικητή της Θεσσαλονίχης, έχουν αποδοθεί ευθύνες για τη μη πρόληψη του εμποησμού του Κάμπελ χαθώς και για τις σχέσεις τους με την οργάνωση «ΕΕΕ» ποιν από τον εμποησμό.

#### Ευεργέτης της Φιλεκπαιδευτικής Εταιρίας

Η κα. **Κ. Ξηφαδάκη** - Αθήνα, σημειώνει ότι:

«Στο λεύχωμα της Φιλεκπαιδευτικής Εταιφίας (Αφσάκεια - Τοσίτσεια σχολεία) που εξεδόθη το 1996, με την ευχαιφία συμπλήφωσης 160 χφόνων (1836 - 1996) λειτουργίας των σχολείων και στη σελίδα 379 αναγφάφεται:

Οι εύεργέτες της Φιλεκπαιδευτικής Εταιρίας (όπως αναγράφονται στο βιβλίο των ευεργετών κατά το έτος δωρεάς).

Χίλεχ Μανουάχ (Ιουδαίος) (1844)».

#### Το λήμμα "Εβοαίος" στο Λεξικό Μπαμπινιώτη

Αναγνώστης του περιοδεπού μας έθεσε υποψη μας απόσπασμα από δημοσίετμα του κ. Στ. Σταιχόπουλου, στην εφημερίδα «Νέα» (13.8.1998) με τίτλο «Φιλισταίοι κατά Μπαμπινώτη»:

«Αναφέρει το Λεξικό Μπαμπινιώτη στο λήμμα Εβραίος: «2. (μτφ. κακοσ.) άνθρωπος συμφεροντολόγος, τουγγούνης και φιλάργυρος». Διαμαρτυρήθηκαν οι Εβραίοι στο λεξικογράφο για την καταγραφή της υβριστικής χρήσης της λέξης: Όχι! Δεν είναι ηλίθιοι οι άνθρωποι. Διαμαρτύρονται όμως οι Εβραίοι για την ίδια τη χρήση της λέξης: Βεβαίως, και είναι και καθήκον τους.

Ο κ. Μπαμπινιώτης φταίτι για τον φατσισμό όσων Ελλήνων ή άλλων χοησιμοποιούν ως ύβρι το όνομα ενός έθνους; Το Petit Larousse έφταιγε που οι Γάλλοι χρησιμοποιούσαν ως κακόσημο συνώνυμα της λέξης Έλληνας την έννοια κλέφτης;

Οι Εβραίοι, ένας λαός ταλαιπωρημένος αιώνες απ' τον ρατσισμό των αλλωνών, ξέρουν ότι εν τέλει η ύβρις στρέφεται εναντίον εκείνου που την ξεστομίζει και μάλιστα τον προσδιορίζει. Δεν είναι ο Εβραίος μίασμα, είναι αυτός που τον χαρακτηρίζει έτσι...».

#### Η σωτηφία Εβοαίων κατά την κατοχή

Η κα Ολυμπία Παπαδούκα (τιμημένη με τον τίτλο «Δίκαιος των Εθνών»), σε επιστολή της σχετικά με τη σωτηρία των Εβραίων κατά την Κατοχή αναφέρει το τηλεγράφημα του Ραββίνου Μπαρτζιλάι προς τον τότε πρωθυπουργό Γεώργιο Παπανδρέου:

«Ο Εβραϊσμός στην Ελλάδα υπέστη φριχαλέαν χαταστροφήν εχ μέρους των χαταχτητών. Δυστυχώς συμμετέσχον εις την εχτέλεσιν των αντιεβραϊχών μέτρων χαι τα Τάγματα Ασφαλείας του Ράλλη

Από τας 100 χιλιάδας Εβοαίων, μετά βίας εσώθησαν 10 - 20 χιλιάδες.

Η σωτηφία των οφείλεται εις το ΕΑΜ, τον ΕΛΑΣ και στην αλληλεγγύην του Ελληνικού Λαού».

#### Στοιχεία για τον Μαυοίκιο Κοφινά

Ο χ. **Ραφ. Φρεξής** - Βόλος, συμπληφώνει το άφθοο για τον Μαυφίχιο Κοφινά (που δημοσιεύτηχε στο τεύχος μας 156) με τα εξής στοιχεία: «Ο Μ. Κοφινάς, έδειξε μεγάλη ευαισθησία για την ανάπτυξη της πόλης του Βόλου και τους συμπολίτες του.

Αξιοσημείωτη ήταν η πρότασή του στο Δημοτικό Συμβούλιο για τη δημιουργία στο Βόλο Ανωτάτης Κρατικής Σχολής, με εμπορική κατεύθυνση, στα πρότυπα των αναπτυσσομένων επαρχιακών πόλεων της Ευρώπης.

Στη διάοχεια των βαλχανιχών πολέμων, περιέθαλψε με ανιδιοτέλεια, αναπήσους και γενικά αναξιοπαθούντες συμπολίτες. Εργάστηκε σε δύσχολές περιόδους για την οργάνωση Λαϊκών Συσιτίων, τη δημιουογία Σταθμού Ποώτων Βοηθειών, του Μαιευτηρίου και Βοεφοχομείου Βόλου, αποτελώντας δραστήριο παράγοντα στη λειτουργία τους. Υπήοξε βασιχό μέλος του Διοικ. Συμβουλίου του Μουσείου Βόλου και επίλεκτο μέλος της τοπικής κοινωνίας, της Ισραηλιτικής Κοινότητας και των συλλόγων της.

Στην περίοδο των «επιδημιών» (1918) προσέφερε τις υπηρεσίες του στους πάσχοντες με στοργή και αφοσίωση.

Θα σημειώσουμε αχόμη τις αξιόλογες μελέτες του για την αποξήρανση ελωδών εκτάσεων, για την εξάλειψη της ελονοσίας που μάστιζε πολλές ελληνικές περιοχές. Με τη Μιχρασιατιχή Καταστροφή (1922) εργάστηκε με ζήλο ως συντονιστής του Δήμου, για τον εμβολιασμό των προσφύγων, τη στέγαση και την αποκατάστασή τους. Ευεργετική, εξ άλλου, υπήρξε η μεσολάβησή του στον τότε ποεσβευτή των ΗΠΑ στη Κωνσταντινούπολη Ερρίκο Μοργκεντάου, από τον οποίο εξασφάλισε πρόσθετη βοήθεια για τους πρόσφυγες του Βόλου, σε χρήματα και είδη βιωτικής ανάγκης, πέοα από τη γενικότερη βοήθεια που δόθηκε».

## Βιβλίο

\* ANPIET AΣΣΕΟ:

«Τι απέγιναν οι εβδομήντα χιλιάδες Εβοαίοι της Θεσσαλονίκης»

- XOPXE  $\Sigma$ EMПРОҮN - EAI BHZEA:

«Η σιωπή είναι αβάσταχτη» (Εχδόσεις Νησίδες - Κώστα Τομανά. Σχόπελος 1997).

Το πολύ σημαντικό αυτό βιβλίο είναι ενδιαφέρον γιατί η Ανοιέτ Ασσεό δεν έχει ζήσει τα ναζιστικά στοατόπεδα συγκεντοώσεως. Οι δικοί της, πάλι, δεν της μιλούν καθόλου για το τι έγινε τότε. Σιγά σιγά, μεγαλώνοντας, ανακαλύπτει την αλήθεια. Μόνο μετά από χοόνια φτάνουν οι επιζήσαντες των στοατοπέδων σ΄ ένα σημείο στο οποίο η σιωπή είναι αβάσταχτη.

Σ' αυτό αχοιβώς το συμπέρασμα καταλήγουν οι συγγραφείς Χόρχε Σεμπρούν και Ελί Βήζελ, που συζητούν το έτος 1995. Πριν από πενήντα χρόνια, ήταν και οι δυο κρατούμενοι στο ναζιστικό στρατόπεδο συγκεντρώσεως του Μπούχενβαλντ, ως αντιστασιακός ο πρώτος, ως εβραιόπουλο ο δεύτερος. Στη συζήτησή τους προσπαθούν να διασαφηνίσουν τι έζησαν, τι είδαν, τι ένιωσαν και τι κατάλαβαν.

\* ΦΡΑΝΤΣ ΒΕΡΦΕΛ: «Οι σαφάντα μέφες του Μουζά Νταγχ» (Βιβλιοπωλείον της Εστίας, τ. Α' 1990, τ. Β' 1991, τ. Γ' 1997).

Σ τους τρεις τόμους του βιβλίου αυτού του Τσεχοσλοβάχου, Εβραίου το θρήσχευμα, συγγραφέα Φραντς Βέρφελ (1890 - 1945) περιγράφεται η τραγιχή γενοχτονία των Αρμενίων από τις ορδές των βαρβάρων Τούρχων. Όπως γράφει ο

χ. Π. Β. Πάσχος («Νέα Εστία», 15.6. 1998): «Γραμμένο με πάθος φοβερό χαι μέθεξη, το έργο γνώρισε πολλές εχδόσεις χι έχει γίνει διχαιολογημένα - ένα διαρχές best seller. Σχέφτομαι, πως μονάχα ένας μεγάλος ποιητής θα μπορούσε να γράφει ένα τόσο σημαντιχό μυθιστόρημα. Οι Αρμένοι πρέπει να του χάνουν άγαλμα γι' αυτή την τόσο ανθρώπινη - σε διεθνές επίπεδο - προσφορά του».

#### ΦΡΟΥΡΟΙ ΤΗΣ ΨΥΧΗΣ ΚΑΙ ΤΗΣ ΜΝΗΜΗΣ

\* PATRICK MODIANO: «Dora Bruder -Η εξαφάνιση» (Εχδόσεις Gallimard, σελ. 150).

ier ist kein Warum»: Εδώ δεν υπάρχει γιατί. Ο Primo Levi αφηγείται ότι ένας φρουρός SS του δίδαξε μ' αυτό τον τρόπο το νόμο του στρατοπέδου από τη στιγμή της άφιξής του.

Δεν υπάρχει από δω και πέρα «γιατί» που μπορεί να το χωρέσει ο νους, υπενθυμίζει ο Claude Lanzman, συγγραφέας του βιβλίου Shoah (Ολοκαύτωμα), στην καταστροφή έξι εκατομμυρίων Εβραίων. Υπάρχουν πολυάριθμες εξηγήσεις, κοινωνιολογικές, οικονομικές, ψυχαναλυτικές, θρησκευτικές, που η κάθε μία χωρίστά ή σε συνδυασμό δεν είναι ποτέ επαρκείς να εξάγουν πόρισμα για το γεγονός της εξόντωσης.

Η λογική αντιστέκεται. Φθάνει μέχοι του σημείου να αιτιολογήσει την ανικανότητά της να καταλάβει. Διαβεβαιώνει τότε ότι η
γενοκτονία είναι γνήσιος παφαλογισμός, ιστοφική ανωμαλία,
περίσταση μοναδικής σχιζοφφένειας στην εξέλιξη του χρόνου
που μποφεί να εξηγηθεί. Ερμηνεία που έχει μεταξύ άλλων και
το προνόμιο να απαλλάσσει τους
δήμιους και τους συνενόχους
τους από το βάφος της ευθύνης
τους. Μεταξύ των δύο συμπληγάδων, του ορθολογισμού και του

παφαλογισμού, ο δοόμος είναι στενός.

«Οι Μοντέρνοι Καιροί», πεοιοδικό / επιθεώρηση που ιδούθηκε από τον Σαρτρ και διευθύνει σήμερα ο Lanzman, προσπαθεί να αχολουθήσει αυτό το δοόμο αναλύοντας την επιτυχία που είχε παντού ανά τον χόσμο - και ιδίως στη Γερμανία - το (χαχό) βιβλίο του Daniel Goldhagen «Οι εθελοντές δήμιοι του Χίτλεο». Στην ανάλυση αυτή γίνεται μνεία της φράσης του Raul Hiderg που δίνει επιγραμματικά, με τρόπο τρομερό, την ιστορική λογική του αντισημιτισμού της Δύσης: «Οι ιεραπόστολοι της Χριστιανοσύνης είχαν πει: Δεν έγετε δικαίωμα να ζείτε ανάμεσά μας ως Εβοαίοι. Οι λαϊχοί (μη θοησκευτικοί) ηγέτες που ακολούθησαν διεχήρυξαν: Δεν έχετε το διχαίωμα να ζείτε ανάμεσά μας. Οι Γερμανοί Ναζί στο τέλος θέσπισαν: Δεν έχετε το διχαίωμα να ζεί-

Η Dora Bruder είναι το έπος μιας έρευνας. Ο Μοντιάνο διεχδικεί αυτό που είναι: ένας φύλαχας της μνήμης. «Αν δεν ήμουν εχεί για να το χαταγράψω δεν θα υπήρχε χανένα ίχνος αυτής της άγνωστης», λέει για μια νέα γυναίχα η ταυτότητα της οποίας παραμένει αμφίβολη αλλά για την οποία ξέρει ότι συνελήφθη στις 18 Φεβρουαρίου 1942 χαι εγχλείστηχε στο Tourelles. Ήταν μια σχιά. Έγινε, από χείνον, ένα χνάρι, μια περιγραφή, η απαρχή μιας παρουσίας.

Για να πετύχει, ο φύλαχας της μνήμης, πρέπει να νιχήσει έναν ομαδικό κολοσσό: τους φύλαχες της λήθης. Η Dora Bruder είναι επίσης το έπος, μερικές φορές εκπληκτικό, μιας άνισης μάχης: της μάχης ενός ανθρώπου μόνου, ενός συγγραφέα, ενάντια στη γραφειοκρατία της αμνησίας. Υπήρξαν βεβαίως οι αστυνόμοι των εβραϊκών υποθέσεων που κατέστρεψαν τους φακέλλους τους και τα πρακτικά των ανακρίσεών τους κατά τη διάρχεια των μαζικών ή των ατομικών συλλήψεων στο δρόμο.

Υπήρξαν εκείνοι που δεν θυμούνταν τίποτα, δεν είδαν τίποτα, δεν ήξεραν τίποτα κι επιθυμούσαν η ζωή να συνεχίζεται μετά το θάνατο χάποιου ανθοώπου, σαν να μη συνέβη τίποτα. Αλλά υπάρχει αχόμη χαι σήμερα μια φάλαγγα σχοπών επιφορτισμένων να απαγορεύουν την πρόσβαση στη μνήμη σ' εχείνους που την ψάχνουν θαμμένη μέσα στη σχόνη των ντοχουμέντων χαι των αρχείων, έγχλειστη σε σπήλαια τα χλειδιά των οποίων μοιάζουν απρόσιτα ή χαμένα.

Από συντοίμια, χομμάτι - χομμάτι, ο Μοντιάνο τους απέσπασε θούψαλα της ύπαρξης αυτής της κοπέλας. Ονομάζεται Ντόρα Μπούντεο. Γεννήθηκε στη 12η περιφέρεια του Παρισιού στις 26 Φεβοουασίου 1926. Ο Μοντιάνο τη γνώρισε εδώ κι οκτώ χρόνια από μια μιχρή αγγελία στην εφημερίδα Paris Soir, του φύλλου της 31 Δεχεμβοίου 1941: «Αναζητείται ένα χορίτσι, η Ντόρα Μπρύντες, ετών 15, ύψος 1,55, σχήμα προσώπου οβάλ, γρώμα ματιών καστανόγκοιζο, μαντώ σπος γχοι, πουλόβες μπορντώ, φούστα και καπέλλο μπλε σχούρο, παπούτσια σπος καφέ». Η Ντόρα το είχε σχάσει, οι γονείς της ανησυχούσαν. Γνωστοποίησαν την εξαφάνιση του παιδιού τους στην αστυνομία. Την τελευταία μέρα του 1941 οι Εβραίοι, μπορούσαν αχόμη να ζητήσουν από τη γαλλική αστυνομία να τους βοηθήσει να ξαναβοούν την χόρη τους. Αλλά ο Έρνεστ Μπρύντερ, ο πατέρας, συνελήφθη, χωρίς γνωστό αιτιολογικό, στις 19 Μαρτίου 1942. Η Ντόρα συνελήφθη στις 19 Ιουνίου. Οι δύο τους ξαναβοέθηκαν στο Drancy ποιν τους στείλουν στο 'Αουσβιτς στις 18 Σεπτεμβρίου του ίδιου έτους. Η Σεσίλ, η μητέρα, ανεχώρησε για το στρατόπεδο του θανάτου πέντε μήνες μετά το σύζυγο και την κόρη της. Κανένας τους δεν επέστρεψε.

Μια ιστορία απλή, όπως χιλιάδες άλλες. Μια ιστορία γαλλική, με Γάλλους δημόσιους υπάλληλους πλήρεις ζήλου, που, σε αντίθεση με τον συγγραφέα, δεν αναζητούσαν τα νέα κορίτσια παρά μόνο για να τα εξαφανίσουν. Ο Μοντιάνο τους κλέβει αυτό το «σβήσιμο/αφάνεια»: Η Ντόρα Μπρύντερ από δω και πέρα υπάρχει. Η μικρή παρισμάνα φυγάδα του

1941, λεωφόρος Ορνάνο, η οιχότροφος του Ινστιτούτου Saint -Coeur - de - Marie tou 62, odós Picpus, έχουν μια ζωή και μυστικά που «οι δήμοι, οι αρχές της Κατοχής, το Depot, οι στρατώνες, τα στρατόπεδα, η Ιστορία, ο χρόνος χάθε τι που σας σπιλώνει χαι σας καταστρέφει - δεν θα μπορούν πια να της το κλέψουν». Αλλά αυτό το συναίσθημα μιας εξευτελιστικής και ουσιαστικής νίκης συνοδεύεται από ένα αξεπέραστο μειονέχτημα: «Ναι, δυστυχώς έφτανα πολύ αργά». Ακόμη κι αν οι αναγνώστες απαντούν στο κάλεσμα του Μοντιάνο και του επιτρέπουν να προσθέσει μερικές πινελιές στο πορτφαίτο της Ντόρα Μπρύντερ δεν πρόχειται παρά για «σινιάλα φάρου για τα οποία δυστυχώς αμφιβάλλω ότι μποφούν να φωτίσουν τη νύχτα. Αλλά ελπίζω πάντα». Για να συμπληρώσει τα κενά ο Μοντιάνο προσφέρει στην Ντόοα Μπούντεο πομμάτια της δικής του νιότης, μετρώντας την ατελείωτη απόσταση που τους χωρίζει.

Απ' αυτές τις εξαφανίσεις, το χάθε τι από τότε, σημαδεύεται απ' αυτές, σαν η απουσία, το να είσαι διωγμένος, ξεχασμένος, έγινε τρόπος ύπαρξής μας. Σαν να μη μπορούσε χανείς πια να περπατήσει στους δρόμους χωρίς να έχει την εντύπωση ότι περπατά πάνω στα ίχνη κάποιου. Η ίδια η αστυφυλία έγινε μια επιχείρηση εχχαθάρισης της μνήμης. Υπάρχουν στη Dora Bruder σελίδες απλές και καταπληχτικές για το Παρίσι του σήμερα που προσπαθεί να σβήσει μέχρι τα τελευταία ίχνη του Παρισιού του χθες για να εξαλείψει από το τοπίο του μέχρι την ηχώ των φωνών αυτών των παιδιών με τα πολωνέζιχα ονόματα «που ήταν τόσο παριζιάνικα που μπερδεύονταν με τις προσόψεις των χτιρίων». Για να μην - πολύ πιο μαχοιά απ' αυτό το όμορφο και μεγάλο βιβλίο τραγουδήσουμε το τραγούδι του Μοντιάνο του νοσταλγικού, του Μοντιάνο του ταχυδακτυλουργού της αβεβαιότητας. Είναι ένας συγγραφέας του σήμερα που επιχειρεί το αδύνατο και το απαραίτητο: να χρατήσει το δεσμό με τη φρίχη της εγγύς μας καταγωγής. «Πολλοί φίλοι που δεν γνώρισα εξαφανίστηκαν το 1945, τη χρονιά της γέννησής μου. Εξάντλησαν όλους τους πόνους για να μη μας επιτρέψουν να δοχιμάσουμε παρά μιχρές λύπες».

\* ADIN STEINSALTZ:
«Το τφιαντάφνελο
με τα δεκατφία πέταλα»
(Εκδόσεις Albin Michel, «La
Bibliothèque Spirituelle», σελ.
530, α΄ εκδοση 1987).

Ιοσγωγή στην Καμπαλά που απολουθείται από Εισσγωγή ότο Ταλμούδ του ADIN STEINSALTZ. Ποόλογος του Josy Eisenberg. Μετάσφαση Josy Eisenberg, Michel Allouche και Nelly Hansson.

Ο τίτλος προέρχεται από το Ζόαρ, το κυριότερο καβαλιστικό σύγγραμμα: «Όπως το τριαντάφυλλο στεφανωμένο από τα δεκατρία του πέταλα, η Κοινότητα του Ισραήλ συνίσταται από 13 αξίες αγάπης που την οριοθετούν από καθε πλευρά». Ο Abin Steinsaltz έχει πρόθεση να δώσει στον αναγνώστη τα κλειδιά για να διειοδύσει στον κόσμο του εβραϊκού μυστικομού - την Καμπαλά - καθώς και τα κλειδιά του Ταλμούδ - του καταγεγραμμένου προφορικού εβραϊκού νόμου.

Λόγω του περίπλοχου συμβολισμού της η μελέτη της Καμπαλα περιορίζεται σ' έναν μιχρό αριθμό ατόμων και δίνει ουσιαστική θέση στη μελέτη των μυστηρίων της Δημιουργίας. Το πρώτο μέρος του βιβλίου αυτού είναι αρχετά δύσχολο όχι ως προς τον τρόπο έκφρασης αλλά ως προς τις ιδέες που εκφραζονται σ' αυτό. Ωστόσο, αν ξεπεράσει κανείς την υπόθεση της υπαρξης πολλών κόσμων και των ποιχίλων επιδράσεων τους πανω στον διχό μας, είναι είχολο να αντιληφθεί ότι η Καμπαλά έχει πρωταρχικό σκοπό την πνευματική ανύψωση του ανθρώπου. Αν η νοητική μας ικανότητα συλληψης είναι προσχολλημένη στον υλικό χόσμο, υπάρχουν ωστόσο βαθμίδες γνώσης που σχετίζονται άμεσα με τα επίπεδα αντίληψης της.

Από το σημείο αυτό τίθεται ί-

# Υπάρχει Αντισημιτισμός στην Ελληνική Ορθόδοξη Εκκλησία;

Συνέχεια από τη σελ.2

μέσου αληριαού. Δεν επιτρέπεται επίσης σε μας να εκφράσουμε άποψη γι' αυτό το επίπεδο, για το οποίο πολλοί αρμόδιοι Ορθόδοξοι Χοιστιανοί εχκλησιαστικοί παράγοντες έχουν εκφραστεί με μελανά χρώματα. Εμείς μπορούμε να σημειώσουμε μόνον ότι στη γαραυγή του 21ου αιώνα υπάργουν ιερείς οι οποίοι - από έλλειψη ικανών θοησκειολογικών γνώσεων, η οποία έλλειψη επιφέρει αντίστοιχα και πτωχεία επιχειοημάτων - καταφεύγουν με ευκολία στον «μπαμπούλα» του «εβοαϊκού κινδύνου», στους «Εβοαίους που σταύρωσαν τον Χριστό» κ.ά. παρόμοια παρωχημένα και παρηκμασμένα «επιγειρήματα». (Η σοβαρότητα με την οποία αντιμετωπίζουμε εκάστοτε τα θέματα διαθοησκειακών σχέσεων δεν μας επιτρέπει να αναφερθούμε στην «επιχειρηματολογία», που βλέπει πρόσφατα το φως της δημοσιότητας, ότι το ένα από τα οχτώ χαζίνο που λειτουργούν στην Ελλάδα, επειδή τυχαίνει να είναι ισραηλινών οικονομικών συμφερόντων, είναι «καταστροφικό», ενώ για τα άλλα επτά που ανήχουν σε χριστιανούς επιχειρηματίες δεν γίνεται αναφορά!).

#### ΤΟ ΚΕΝΤΡΙΚΟ ΙΣΡΑΗΛΙΤΙΚΟ ΣΥΜΒΟΥΛΙΟ

ΕΛΛΑΔΟΣ έχει επιμελώς αποφύγει, τα τελευταία χρόνια, να αναφερθεί στο θέμα της ύπαρξης ή όχι αντισημιτισμού στην Ελληνική Ορθόδοξη Εκκλησία. Σιωπά παραδειγματικά και υποδειγματικά. Αντιδρά μόνον όταν προχαλείται από ενέργειες ή δημοσιεύματα. Αν σήμερα προβάλλουμε το θέμα είναι για να αναδημοσιεύσουμε τις απόψεις που εξετέθησαν στη γνωστή έκδοση Σπουδής για την Ορθοδοξία «Σύναξη» (τεύχος 66 - Αποίλιος / Ιούνιος 1998). Αναδημοσιεύουμε χωρίς κανένα σχολιασμό, με απόλυτο σεβασμό, τα κείμενα των κ.κ. Στ. Ζουμπουλάκη και Θαν. Παπαθανασίου. Συμπληρώνουμε μόνον ότι, το 1980, όταν πρωτοχυχλοφόρησε το υβριστιχό εναντίον μας βιβλίο «Χριστιανοί και Εβραίοι» του Μητροπολίτη κ. Π. Καρανικόλα, ο Ραββίνος κ. Ηλ. Σαμπετάι του απέστειλε επιστολή μαχρά, εμπεριστατωμένη από θοησκειολογικής άποψης και ανασκευαστική των επιχειοημάτων του Μητοοπολίτη Κορίνθου. Ο τελευταίος απέφυγε τον διάλογο! Αφήνουμε τον κάθε ποοβληματιζόμενο αναγνώστη μας να βγάλει μόνος τα συμπεράσματά του.

σως ο συσχετισμός ψυχής - κόσμου, μικρόκοσμου - μακρόκοσμου «Όσο περισσότερο αναπτύσσεται ο άνθρωπος τόσο περισσότερο έχει την ικανότητα να δει στον άλλον ένα μέλος αυτού του μεγάλου σώματος που περικείει τελικά μια μόνη ψυχή: την ψυχή του κόσμου». Η αντιστοιχία αυτή πραγματοποιείται με τη διαμεσολάβηση του Θεού - δημιουργού.

Αλλά αυτό συμβαίνει εδώ επειδή ο άνθοωπος, στην προσπάθειά του να αναχαλύψει τον πόσμο, είναι ελεύθερος. Από δω και πέρα ξεφεύγει από την κατάστασή του με δύο θείες δυνάμεις: τη θέληση και το δημιουργείν. Στην Τορά, - όπου πρέπει να συμπεριλάβουμε τη Βίβλο και αφιθμό έργων κριτικής, εομηνείας και σχολίων μεταξύ των οποίων το Ταλμούδ και η Καμπαλά - είναι δυνατόν να αποχαλύψεις «το πνευματικό σχέδιο του σύμπαντος». Πράγματι η Τορά αγχαλιάζει όλους τους τομείς ύπαοξης, καλώντας τον άνθοωπο να μελετήσει αυτό που ο χόσμος ήδη περιλαμβάνει. Η Τορά και ο κόσμος αποτελούν έτσι «ένα αδιάσπαστο δίδυμο».

Το ενδιαφέρον του Ταλμούδ είναι τελείως διαφορετικό. Στο μέτρο που αποτελεί ανακεφαλαίωση του προφορικού Νόμου που μεταδόθηκε και αποτέλεσε αντικείμενο επέξεργασίας επί σειρά αιώνων, συμβολίζει την επιβίωση του εβραϊκού λαού. Έχοντας χαρακτήρα ουσιαστικά μνημονικό το Ταλμούδ αποτελεί το σημείο μιας σκέψης στο διηνεκές στο διασκές γίγνεσθαι.

Το πιο σημαντικό έργο της εβραϊκής κουλτούρας, που συγκεντρώνει κείμενα νομοθετικού χαρακτήρα και αξιώματα φιλοσοφικά ή ηθικά, δεν έχει ολοκληφωθεί δείχνοντας το ίδιο τη θέληση να τείνει προς μια τελειότητα που δεν ικανοποιείται ποτέ.

«Κάθε Σοφός έχει καθήκον να προσθέτει κάτι στο Ταλμούδ, να συμβάλει με τη συνεισφορά του στο έργο παρότι δεν μπορεί ποτέ να ολοκληρωθεί οριστικά». Πηγή δημιουργικότητας το Ταλμούδ είναι «ένα μοναδικό κράμα βαθειάς πίστης και διερευνητικού σκεπτικισμού».

[Le Monde, 6.12.96]

#### זכרונות XPONIKA

ΙΔΙΟΚΤΗΤΗΣ: ΚΕΝΤΡΙΚΟ ΙΣΡΑΗΛΙΤΙΚΟ ΣΥΜΒΟΥΛΙΟ ΤΗΣ ΕΛΛΑΔΟΣ

ΕΚΔΟΤΗΣ - ΔΙΕΥΘΎΝΤΗΣ: Ο Ποόεδοος του Κ.Ι.Σ. ΜΩΎΣΗΣ ΚΩΝΣΤΑΝΤΙΝΗΣ

ΔΙΕΥΘΥΝΣΗ ΓΡΑΦΕΙΩΝ:

Bουλής 36 • 105 57 AΘΗΝΑ Τηλ. 32.44.315-8 E-mail: hhkis@netor.gr Internet site: http://www0.netor.gr./diafora/jews/kis.htm

ΤΕΧΝΙΚΗ ΕΠΙΜΕΛΕΙΑ: Πολιτικά Θέματα ΕΠΕ, Υψηλάντου 25 Αθήνα, τηλ.: 72 18 421

Διανέμεται Δωρεάν

# Summary of the contents of Issue No 157, Vol. 21

#### September - October 1998

The major subject examined in this issue is whether antisemitism still exists in the Greek Orthodox Church. For this purpose we publish investigatory articles by the editors of the magazine as well as by Mr. St. Zouboulakis and Mr. Th. Papathanasiou. They are investigating the attitude of the Greek Orthodox Church both in the period of the German occupation - when the Greek Church supported the persecuted Jews - and in various aspects of contemporary Greek life.

In their articles Dr. Gr. Kassimatis member of the Academy of Athens and the historian Dr. A.D. Debonos, examine the presence of **Jews in the Ionian Islands** throughout the centuries, especially in Kephalonia where there are no Jews today.

Maria Valianou, origimating from Kephalonia, was the instigator of the greatest Israeli poet, Shaul Chernikovski, at the time when he lived in Odessa, Russia, (1892 - 1899), where Valianou lived, too. The story is described in an article by G. Apostolatos.

The curator of the Jewish Museum of Greece, Zanet Battinou, carries out tour guides in the areas of the new Jewish Museum of Greece that was inaugurated on March 10, 1998. We also publish an article in relation to the history of the foundation of the Museum.

Professor G. Sariyiannis examines the history of the Saporta family, which was one of the oldest families of Catalonia and Aragon (Spain). He examines the family's relations with Romaniote and Sephardic Jews of Greece, mainly in the Thessaly and Epirus regions.

In an article titled «Guardians of the Soul and Memory», we present two books: The first one is by Adin Steinsatz and is titled «La rose aux treize petales». It constitutes an introduction to the Talmud and the Kabbalah. The second book is written by Patrick Modiano and is titled «Dora Bruder». It is the story of a woman, prisoner in Auschwitz, and the history of her time.

The issue closes with letters to the editor and book presentations.

(Translation: Rebecca Kamchi)

