# XPONIKA הוכרונות



# Η ΠΑΝΟΥΚΛΑ

#### Του Καθηγητή κ. ΘΑΝΟΥ ΛΙΠΟΒΑΤΣ

ΜΕΓΑΛΟΣ Γάλλος συγγραφέας και στοχαστής Albert Camus πεοιέγοαψε στο έργο του, «Η Πανούκλα», πώς μια ολόκληρη πόλη ξαφνικά έγινε θύμα επιδημίας πανούκλας και ποιες ήταν οι αντιδράσεις και οι συμπεριφορές των πολιτών απέναντι σ' αυτό το συμβάν. Σημαντική είναι η αρχή του διηγήματος, όπου περιγράφει με ακρίβεια όλη την εθελοτύφλωση και αμέλεια, τόσο των πολιτών, όσο και των υπεύθυνων αρχών (με εξαίρεση λίγων ατόμων), να εντοπίσουν εγκαίρως τα πρώτα κρούσματα, να τα κατονομάσουν με τ' όνομά τους και να πάρουν τα πρέποντα μέτρα. Η βολικότητα και η υποκρισία των ανθοώπων ήταν η κύρια αιτία του ότι το αρχικό κρούσμα μπόρεσε να διαδοθεί στη συνέχεια με καταστροφικές συνέπειες. Δηλ. η επιδημία δεν ήταν ούτε «οργή Θεού», ούτε φυσικό φαινόμενο, αλλά ένα πολιτισμικό και κοινωνικό φαινόμενο. Βέβαια, ως κύριος φορέας εμφανίσθηκαν αρχικά οι αρουραίοι, που πάντα μεταδίδουν το μικρόβιο της πανούκλας και γι' αυτό έχουν γίνει συνώνυμοι του κακού.

ΕΙΝΑΙ ΣΑΦΕΣ, ότι το διήγημα αυτό έχει μεταφορικό χαρακτήρα, η πανούκλα την οποίαν εννοεί ο Camus είναι η ευκολία με την οποίαν στην εποχή μας διαδίδονται «κολλητικά» οι ιδεολογίες του μηδενισμού και του ολοκληρωτισμού.

ΣΤΗΝ ΕΥΡΩΠΗ και στην Ελλάδα, σήμερα, η πανούκλα είναι οι ιδεολογίες του εθνικισμού και του ρατσισμού αθόρυβα και ανώδυνα, σε όλες τις τάξεις και παρατάξεις, δηλητηριάζουν τα πνεύματα των ανθρώπων μέσα από τις προκαταλήψεις και τα «αυτονόητα».

Ξαφνικά ανακαλύπτει κανείς γύρω του, ότι οι φίλοι που εκτιμά και πιστεύει ότι τους «γνωρίζει», έχουν προσβληθεί από το «μικρόβιο» του εθνικισμού: θεωρούν, π.χ. ότι οι σφαγές των Σέρβων στη Βοσνία «συμφέρουν» την Ελλάδα, δικαιολογούν τους βιασμούς των γυναικών στον πόλεμο αυτό ή θεωρούν ότι το να καταγγείλει κανείς τα φαινόμενα αυτά, «αντιβαίνει» στο «εθνικό συμφέρον» της Ελλάδας.

ΚΑΙ ΒΕΒΑΙΑ, τόσο η πλειοψηφία των πολιτικών, όσο και των δημοσιογράφων έχει επιλέξει ως στόχο της όλους εκείνους που υψώνουν τη φωνή τους ενάντια στη συλλογική υστερία και ανοησία.

Η ΔΥΣΦΗΜΙΣΗ των αριτικά σαεπτόμενων πολιτών και των μειονοτήτων αποτέλεσε και αποτελεί πάντα μια τακτική του εθνικοσοσιαλισμού και του μηδενισμού. Μια κλασική έκφοαση των ναζιστών ήταν να ονομάζουν «αρουραίους» τους αριτικούς διανοούμενους, τους Εβραίους, κ.λπ. Υπάρχει ένα περιβόητο φιλμ ναζιστικής προπαγάνδας, όπου εμφανίζονται σε σχηνές μαχράς διαρχείας ορδές αρουραίων και ο ομιλητής περιγράφει λεπτομερώς και «αντικειμενικά» τη νοημοσύνη και την επιθετικότητα αυτών των ζώων, κορυφώνοντας την αηδία και την απέχθεια του θεατή απέναντί τους. Ο θεατής βρίσκεται έτσι δήθεν εμπρός σ' ένα φυσικό φαινόμενο· στη συνέχεια η κάμερα αλλάζει και δείχνει Εβραίους, ιδιαίτερα φτωχούς πρόσφυγες από την Ανατολική Ευρώπη, που είχαν εισρεύσει το 1920 στη Γερμανία. Οι φωτογραφίες και τα σχόλια είναι τέτοια ώστε ασυνείδητα, με σατανικό τρόπο, ο θεατής δεν μπορεί παρά να ταυτίσει τους Εβραίους με τους

Συνέχεια στη σελ. 26

ΕΙΚΟΝΑ ΕΞΩΦΥΛΛΟΥ: Γεύμα του Σαμπάτ σε πίνακα του Ιουλίου Καΐμη.
(Από το βιβλίο «Τζούλιο Καΐμη: ένας αποσιωπημένος»).

# Διάγραμμα της Ιστορίας των Εβραίων της Θήβας κατά τον Μεσαίωνα

Του κ. ΦΑΝΗ ΚΑΛΑΪΤΖΑΚΗ Φιλόλογου, Λυκειάρχη

ιστορία της εβραϊκής κοινότητας της Θήβας κατά το Μεσαίωνα αποτελεί για τον ερευνητή πηγή απογοήτευσης αλλά και πρόκλησης. Ενώ για άλλες εβραϊκές κοινότητες του ελλαδικού χώρου οι πηγές είναι σχετικά πλούσιες και η έρευνα έχει προχωρήσει σε σχετικές μονογραφίες!, για τη Θήβα η σιωπή — εξαιρέσει του 12ου αι. — αποβαίνει συχνά εκκωφαντική.

Γι' αυτό και η πρόκληση στην οποία, έχει, βέβαια, απαντήσει ο St. Bowman². Εντούτοις έχει, και στην περίπτωση αυτή, πλήρη την ισχύ της η γενική παρατήρηση του μεγάλου Κ. Setton³: «να παραμένουν στο σκοτάδι και την ασάφεια ήταν ανέκαθεν η μοίρα εκείνων που δημιούργησαν την ιστορία της Βοιωτίας και της πρωτεύουσάς της, της Θήβας». Αυτή η ασάφεια και το σκοτάδι, αλλά και η συμπάθεια για ένα λαό, που — μαζί με τους Έλληνες και τους Ρωμαίους — έχει ανεξίτηλα καθορίσει την ευρωπαϊκή μας κουλτούρα, ήταν που με οδήγησαν στην αναζήτηση της παρουσίας των Εβραίων στην πόλη της Θήβας κατά το Μεσαίωνα. Και ο ρομαντισμός που υποβάλλουν τα μόλις λίγα μέτρα κάτω απ' τα πόδια μας λησμονημένα ερείπια.

#### Εισαγωγή

αραλλάζοντας ελαφρά τους λόγους του Κ. Setton που αναφέρθηκαν στον πρόλογο, θα λέγαμε πως η σιωπή ήταν ανέκαθεν η μοίρα των Εβραίων της Θήβας. Μια σιωπή μέσα στην οποία δεν υπάρχει τρόπος να γνωρίζουμε αν υπάρχουν. Μια άλλη σιωπή όπου, μολαταύτα, γνωρίζουμε ότι υπάρχουν. Και μια τρίτη αγωγία, μέσα στην οποία μόλις τους διακρίνουμε.

Και, για να αφήσουμε τις παραβολές, θα πούμε εδώ προκαταβολικά ότι δε γνωρίζαμε τίποτα για μια μεγάλη και επί αιώνες δραστήρια εβραϊκή κοινότητα στον ελλαδικό χώρο αν ήταν να επαναπαυθούμε στις πάσης φύσεως βυζαντινές πηγές της εποχής. Πουθενά, κανείς ιστοριογράφος<sup>4</sup>, καμιά αγιολογική πηγή, καμιά «ενθύμηση», καμιά ελληνόγλωσση πέτρα δεν άφησε ποτέ τη μαρτυρία ότι στην πολύπαθη πόλη του Κάδμου και στα πρανή των γειτονικών της λόφων έζησαν και δημιούργησαν, αυτή τη φορά, πραγματικοί Σημίτες, πλάγιοι απόγονοι άλλων του μύθου και της προϊστορίας.

Η μαρτυρία ενός Εβραίου περιηγητή του 12ου αιώνα, ένα μιχρό απόσπασμα από λατινιχή πηγή του 13ου, μια ειδυλλιαχή περιγραφή ενός ποιητή του ίδιου αιώνα, χάποιες σχόρπιες, σε περιθώρια χειρογράφων προσωπογραφικές μνείες χαι λίγες επιτάφιες ενεπίγραφες πέτρες αποτελούν, σχεδόν, όσα, όλα χι όλα, μας δώρισαν με τόση φειδώ μη ελληνόγλωσσες, μη βυζαντινές πηγές.

Έτσι, η μαχρά περίοδος που ξεχινά από τους πρώτους μεταχριστιανιχούς αιώνες και φτάνει ως τον 10ο, μπορεί να αποκληθεί περίοδος της σιωπής και της απουσίας. Η εποχή που περιλαμβάνει τους αιώνες 11ο και 12ο αποκαλείται περίοδος της σιωπηρής παρουσίας, ενώ εχείνη της Λατινοκρατίας είναι της σιωπής, πάλι, και της αγωνίας.

Αντίστοιχα, λοιπόν, στο πρώτο μέρος θα προσπαθήσουμε να κατανοήσουμε την απουσία των Εβραίων από την πόλη της Θήβας. Στο δεύτερο μέρος θα περιοριστούμε στους αιώνες της ρητής παρουσίας τους στην περιοχή, ενώ στο τρίτο μέρος, τη Λατινοκρατία, θα διαπιστώσουμε τη σταδιακή έκλειψη μαρτυριών και την πικρή γεύση που αφήνουν οι επιτάφιες πέτρες.

#### Μέφος Α' Σιωπή και απουσία

Η πρώτη ουσιώδης πολιτισμική επαφή Ελληνισμού και Ιουδαϊσμού — όπως αυτή αντανακλάται στα μνημεία των δύο αυτών κόσμων — πραγματοποιείται επί των διαδόχων του Μ. Αλεξάνδρου στις εκτεταμένες επικράτειες των ελληνιστικών χρόνων. Η πολιτική διασπορά του παλαιστινιακού ιουδαϊκού στοιχείου έχει προ πολλού ξεκινήσει. Η επακολουθήσασα φωμαϊκή κυριαρχία στην περιοχή θα ολοκληρώσει αυτή τη διαδικασία στο πρώτο μισό του 2ου μ.Χ. αι. Σε όλα τα ακμαία αστικά κέντρα της Ρωμαϊκής Αυτοκρατορίας εγκατασπείρονται πλέον οι σκληροτράχηλοι αυτοί πλανήτες.

Αν δεχθούμε ότι οι Πράξεις των Αποστόλων περιέχουν ένα αδιαμφισβήτητο ιστορικό πυρήνα, φαίνεται ότι περί τα μέσα του 1ου μ.Χ. αιώνα υπάρχουν εβραϊκές παροικίες στον ελλαδικό χώρο, από τους Φιλίππους και τη Θεσσαλονίκη ως τη Βέροια και την Κόρινθο. Αρχαιολογικά δεδομένα και φιλολογικές πηγές το επιμαρτυρούν. Άλλωστε, μόνον εκεί όπου ο Απ. Παύλος συνάντησε «το στοιχείο του» μπόρεσε να εμφυτεύσει τη νέα θρησκεία. Η οποία έμελλε όχι τόσο γρήγορα, όσο σίγουρα και σε βάθος, να ριζώσει και να απλωθεί κατά τους επόμενους τέσσερις αιώνες.

Θα ήταν πολύ ενδιαφέρον να απαντήσει κανείς στο απλοϊκό όσο και βασικό ερώτημα: τι «γύρευαν» οι Εβραίοι στον ελλαδικό χώρο; Μα, ό,τι και οπουδήποτε αλλού. Η ρωμαϊκή ειρήνη έχει καταργήσει τα πολιτικά, οικονομικά και, εν πολλοίς, πολιτιστικά σύνορα σ' όλη τη Μεσόγειο. Οι Εβραίοι δεν έχουν ήδη καμιά φυσική πατρίδα. Πατρίδα τους είναι η θρησκεία τους, τα ήθη τους και οι παραδόσεις τους. Και όλα αυτά, ενώ είναι αδύνατο να τους τα αφαιρέσει κανείς, είναι πολύ εύκολο να τα μεταφέρουν οπουδήποτε. Και αυτό κάνουν. Αρκεί να συναντήσουν και να μπορούν να δημιουργήσουν συνθήκες ευημερίας. Όπως στην Κόρινθο ή τη Θεσσαλονίκη. Όχι, όμως και στη Θήβα. Γιατί;

Διότι οι Εβραίοι «νομάδες» εγκαθίστανται, σχεδόν αποκλειστικά, σε ακμαία εμποροβιοτεχνικά κέντρα. Εκεί όπου η διαρκής εναλλαγή και ροή του πληθυσμιακού στοιχείου επιτρέπει περισσότερη ανοχή του διαφορετικού. Και οι Εβραίοι ήθελαν και ήσαν διαφορετικοί. Η κουλτούρα τους μπορεί να επιβιώσει εκεί όπου την ανέχονται οι άλλοι. Τέτοια κέντρα στον ελλαδικό χώρο υπήρξαν επί αιώνες η Κόρινθος, η Θεσσαλονίκη, η Δήλος, η Αθήνα. Η εμπροβιοτεχνική ζήτηση και η ανεκτικότητα αυτών των κέντρων επέτρεψαν στους Εβραίους να ενσωματωθούν οικονομικά στο περιβάλλον αυτό. Η Θήβα, όμως, δεν πληροί αυτούς τους όρους. Υπήρξε ανέκαθεν μια γεωργική πόλη. Η μορφή του πολιτεύματός της επιμαρτυρούσε την οικονομική της βάση.

Στην καμπή του 1ου προχριστιανικού προς τον 1ο μεταχριστιανικό αιώνα η Θήβα είναι, το πολύ, μια «κώμη» 6. Μια κώμη που εξυπηρετεί, ίσως, τις μικρές βιστεχνικές ανάγκες μιας ενδοχώρας γεωργικής και μιας κοινωνίας κλειστής.

Έτσι, εδώ δεν έχουν θέση οι Εβραίοι. Η παρατήρηση αυτή εξηγεί γιατί ο Απ. Παύλος, στην πορεία του από Θεσσαλονίκη για Αθήνα και Κόρινθο, απέφυγε τη Θήβα. Η παρουσία του εδώ θα ήταν ανωφελής και επικίνδυνη.

Σ' ό,τι αφορά τον ευρύτερο βοιωτικό χώρο κατά την ίδια περίοδο η παρουσία Εβραίων μαρτυρείται από το Φίλωνα και τον Πλούταρχο $^8$  κατά γενικό και ασαφή τρόπο. Το συμπέοασμα για τη Θήβα δεν επηρεάζεται.

Τα αρνητικά συμπεράσματα για εβραϊκή παρουσία στην πόλη της Θήβας κατά τους πρώτους χριστιανικούς αιώνες συνεχίζουν να έχουν ισχύ και για τους επόμενους. Οι μαρτυρίες είναι ανύπαρκτες. Η ίδια η πόλη της Θήβας, και ως τοπωνύμιο ακόμη, απουσιάζει από τις φιλολογικές πηγές. Όχι, φυσικά, ότι κάποιο είδος πολίσματος ή κάστρου έπαψε ποτέ να υπάρχει στο χώρο αυτό με το όνομα αυτό. Η αρχαιολογική σκαπάνη μαρτυρεί αυτή την ύπαρξη — με κάποιο κενό, ίσως, από τα μέσα του 7ου ως τα μέσα του 9ου αιώνα. Αλλά η συζήτηση για παρουσία Εβραίων σ' αυτή την «πόλη», αυτή την εποχή είναι έξω και πέρα από τα όρια κάθε επιστημονικής πιθανολόγησης.

Σ' ό,τι αφορά τον 10ο αι. ισχυρή αντένδειξη, όχι όμως και επαρκής, για εβραϊκή παρουσία στην αναγεννώμενη πλέον πόλη της Θήβας, αποτελεί η απουσία οποιασδήποτε σχετικής μαρτυρίας στα τοπικού ενδιαφέροντος αγιολογικά κείμενα<sup>11</sup>.

#### Μέφος Β' Σιωπηρή παρουσία

L-νο Ελλαδιχός, και ιδιαίτεφα ο νοτιοελλαδιχός, χώφος παφουσίασε κάποια ακμή στη διάφκεια της βυζαντινής του ιστοφίας, αυτή θα πφέπει να τοποθετηθεί στη διάφκεια του 11ου και 12ου αιώνα ίσως, πιο συγκεκφιμένα, από τα μέσα του 11ου ως το τέλος του 12ου. Οι ποικίλοι παφάγοντες του ουσιαστικά συνετέλεσαν σ' αυτή την ακμή είναι γεωπολιτικοί και οικονομικοί και πάντως, εκφεύγουν από τα πλαίσια αυτής της μελέτης. Εντούτοις, μία νύξη είναι μάλλον διαφωτιστική.

Αρχές του 11ου αιώνα η Μαχεδονική δυναστεία έχει αποκαταστήσει στα μάτια εχθρών και φίλων, σ' Ανατολή και Δύση, το κύσος της «βασιλείας των Ρωμαίων». Έχει ταυτόχουνα ανακτήσει την κυριαρχία της, πολιτική, στρατιωτική και ιδεολογική σ' όλη τη Βαλκανική. Ο ελλαδικός χώρος αποκτά και πάλι, ύστερα από πολλούς αιώνες, οικονομική και κοινωνικοπολιτική σημασία για την αλαζόνα Βασιλεύουσα. Η Δύση ενδιαφέρεται έντονα για τον ίδιο χώρο<sup>13</sup>. Έτσι, ενώ περί τα τέλη αυτής της εποχής η μικρασιατική χερσόνησος καταβροχθίζεται αργά, αλλά σίγουρα, το Αιγαίο και το Ιόνιο μετατρέπονται στις θάλασσες εκείνες όπου και πάλι θα διακυβευτεί η μοίρα του Ελληνισμού.

Ο νοτιοελλαδικός χώφος αφχίζει να υπάφχει ξανά, λοιπόν. Είναι η πρώτη φορά, ύστερα από τρισήμισι αιώνες, που ένας βυζαντινός αυτοκράτορας δεν οκνεί να επισκεφθεί την ένδοξη άχρη του, την Αττική<sup>14</sup>.

Έτσι, ήδη από τον 10ο, αλλά κυρίως κατά τον 11ο αιώνα η Νότια Ελλάδα, και πιο συγκεκριμένα η Βοιωτία και η Θήβα, προσελκύουν ένα ικανό μέρος της δευτεροκλασάτης και περισσευάμενης βυζαντινής διοικητικής και στρατιωτικής αριστοκρατίας<sup>15</sup>.

Πολλοί μικρασιάτες τιτλούχοι, αλλά και — αργότερα — πρόσφυγες βυζαντινοί «άρχοντες» από τη Ν. Ιταλία και Σικελία¹6 καταφεύγουν και εγκαθίστανται στον πλούσιο βοιωτικό χώρο. Το φορολογικό Κατάστιχο¹7 της πόλης αυτής της περιόδου — όπως διασώθηκε και όπως το αποδέχθηκε η επιστημονική έρευνα — περιέχει μια μακροσκελή λίστα φορολογουμένων, από τους τίτλους των οποίων αποκαλύπτεται μια ισχυρή γαιοκτητική αριστοκρατία. Αυτή η αριστοκρατία υποδηλώνει μια ακμαία γεωργική κοινωνία ελεύθερων καλλιεργητών και παροίκων που υποβαστάζει το οικοδόμημα. Όλα αυτά, περί τα τέλη του 11ου αι., αποτελούν τη δομημένη, λειτουργική πραγματικότητα. Από την οποία πραγματικότητα δεν μπορεί να απουσιάζει η εμποροβιοτεχνική δράση, που καλύπτει τις ανάγκες της διοικητικής, γαιοκτητικής και εκκλησιαστικής αριστοκρατίας.

Αυτήν, αχοιβώς, την εμποροβιοτεχνική προοπτική φαίνεται ότι οσφράνθηκαν οι προικισμένοι «νομάδες», Εβραίοι της Αιγύπτου και της Ν. Ιταλίας και άρχισαν να συρρέουν στην περιοχή. Κυνηγημένοι, βέβαια, και από άλλες, πιο πικρές ανάγκες.

Αλλά, ήδη, έχει τεθεί και απαντηθεί εδώ συνοπτικά το ερώτημα: πότε περίπου και από πού, ίσως, ήλθαν και εγκατα-

στάθηκαν Εβοαίοι στην πόλη της Θήβας. Μένει να αιτιολογηθεί με κάποια επάρκεια η πορκαταβολική απάντηση.

Για πρώτη φορά γίνεται λόγος σε ιστορική πηγή για •εβραϊκή παρουσία στην πόλη της Θήβας σε γεγονότα του έτους 1147. Τη χρονιά αυτή έγινε η περίφημη επιδρομή των Νορμανδών του Ρογήρου του Β' της Σιχελίας, που κατέληξε στην κατάληψη και λεηλασία των Θηβών και της Κορίνθου, καθώς και άλλων παραλίων μερών του νοτιοελλαδικού χώρου. Και ενώ οι βυζαντινές πηγές αναφέρονται εχτενέστατα στο επεισόδιο, σε κανένα σημείο της αφήγησής τους δεν κάνουν λόγο για Εβοαίους που — μαζί με άλλους — να απήχθησαν αιχμάλωτοι στη Σιχελία ως επιδέξιοι μεταξουργοί. Μόνο τα Annales Cavenses<sup>20</sup> (του 13ου αι.) αναφέρουν ότι «Ο βασιλεύς Ρογέριος έστειλε το στόλο του στα μέση της Ρωμανίας και κυρίευσε την Κέρκυρα και την Κεφαλληνία και την Κόρινθο και την Θήβα και άλλα μέρη ως την Μονεμβασιά... και απήγαγε όλους τους Ιουδαίους αυτών των περιοχών και τους μετέφερε στη Σικελία...». Δεν υπάρχει λόγος να μην αποδεχθούμε τη φερεγγυότητα αυτής της πληροφορίας και να συμπεράνουμε ότι κατά τα μέσα του 12ου αι. ζουν και εργάζονται Εβραίοι μεταξουργοί στη Θήβα. Άλλωστε, πολύ κοντά έρχεται μια άλλη επιβεβαίωση.

Το 1168/1170 επισκέπτεται τη Θήβα ο ισπανοεβοαίος οαβίνος και έμπορος Βενιαμίν ο Τουδέλας<sup>21</sup>. Η επίσκεψή του εντάσσεται στα πλαίσια μιας πολυετούς και φιλόδοξης περιοδείας — θρησκευτικού και πολιτικοοικονομικού χαρακτήρα — να γνωρίσει και να καταγράψει την κατάσταση των ιουδαϊκών παροικιών της Ανατολής. Οι λεπτομέρειες που αφορούν τη Θήβα θα συζητηθούν παρακάτω. Αυτό που ενδιαφέρει, προς το παρόν, είναι ότι στη Θήβα βρίσκει δύο χιλιάδες<sup>22</sup> ομοθρήσκους του να ευημερούν. Όλοι ασχολούνται στη βιοτεχνία παραγωγής πολυτελών ενδυμάτων από μετάξι και πορφύρα. Είναι, μάλιστα διάσημοι σ' όλη τη Yavan (τη Βυζαντινή Αυτοκρατορία) για την επιδεξιότητά τους.

Το πρώτο, όμως και επείγον συμπέρασμα εδώ είναι το χρονολογικό. Με δεδομένο ότι Εβραίοι ζουν και εργάζονται στη Θήβα μεταξύ των ετών 1147 και 1170, και με τη λογική προϋπόθεση ότι απαιτούνται τουλάχιστον δύο γενεές για να αποκτήσουν οικονομική και κοινωνική δύναμη και επαγγελματική επιτηδειότητα, θα πρέπει να οπισθοχωρήσουμε στα τέλη του 11ου αιώνα και αυτό το χρονικό όριο να θεωρήσουμε ως το terminum ante quem της εμφάνισης και εγκατάστασής των στην πόλη της Θήβας.

Ως προς το terminum post quem, κάποιες λογικοφανείς υποθέσεις οδηγούν στο πρώτο μισό του 11ου αι. Γνωρίζουμε λ.χ. ότι με τις βυζαντινές νίκες του 10ου αι. στο ανατολικό μέτωπο αποκαταστάθηκε εν πολλοίς η κυριαρχία των χριστιανών στη βόρειο Συροπαλαιστίνη και τέθηκε τέρμα στην πειρατική δράση των μουσουλμάνων στην Ανατολική Μεσόγειο. Και ότι, εξαιτίας τούτου, πολλοί Εβραίοι συνέρρευσαν στην Κωνσταντινούπολη<sup>23</sup> και άλλες πόλεις της Μ. Ασίας. Παράλληλα, γνωρίζουμε ότι πολλοί Εβραίοι της Αιγύπτου αναγκάστηκαν να εγκαταλείψουν τη χώρα αυτή, ως αποτέλε-

σμα<sup>24</sup> της ανισόρροπης διάθεσης του Al Hakim κατά τη β' δεκαετία του 11ου αι. Μπορούμε να υποθέσουμε ότι το δρομολόγιο του εκπατοισμού αυτών των Εβοαίων καθορίστηκε. κατά κύριο λόγο, από μια πολιτική και οικονομική λογική. Και ότι οι ειρηνικές, πλέον, θαλάσσιες οδοί θα τους οδήγησαν<sup>25</sup> αρχικά στις ακμαίες εβραϊκές παροικίες της Ν. Ιταλίας (Όρια, Οτράντο κ.ά.). Στη συνέχεια, θα ακολούθησαν το απέναντί τους παράκτιο ναυτικό δρομολόγιο από την Κέρκυρα ως τον Κορινθιακό και τον Ευβοϊκό. Ίσως και με τη βοήθεια κάποιου πορτουλάνου της εποχής. Οι ειρηνικές συνθήκες που ανίχνευσαν και οι οικονομικές δυνατότητες — ακόμα και γεωργικές — που διαπίστωσαν θα τους υπέδειξαν, κατά περίπτωση, τη μονιμότερη εγχατάσταση. Σ' ό,τι αφορά τη Θήβα, θα έπρεπε να ήταν αρχούντως γνωστή και σ' αυτούς όπως στους Βενετούς και τους Γενουάτες — η μεταξοπαρα- $\gamma \omega \gamma \dot{\eta}^{26}$  σ' αυτήν την πόλη.

Ένα πρώτο συμπέρασμα: Περί τα μέσα του 11ου αι. η Θήβα αρχίζει να δέχεται τους πρώτους Εβραίους μετανάστες — ίσως και ήδη επιδέξιους μεταξουργούς — οι οποίοι, αργά και σταθερά πολλαπλασιάζονται, για να αποτελέσουν, έναν αιώνα αργότερα, ένα πανίσχυρο πληθυσμιακό και οικονομικό στοιχείο στην περιοχή.

ΙΙΙ Και ενώ είναι βολιχό να επαναπαυθούμε στην ιδέα ότι γνωρίζουμε πώς, τέλος πάντων, «βρέθηχαν» στη Θήβα τόσοι πολλοί Εβραίοι, ας δούμε τη συγχεχριμένη παράγραφο από το Οδοιποριχό του Τουδέλα. Αφηγείται, λοιπόν: «Από χει (την Κόρινθο), ύστερα από ταξίδι δύο ημερών έφθασα στην πόλη της Θήβας, όπου ζουν περίπου δύο χιλιάδες Εβραίοι. Είναι οι πλέον επιδέξιοι χατασχευαστές ενδυμάτων από μετάξι χαι πορφύρα σ' όλη την Αυτοχρατορία. Έχουν άνδρες μορφωμένους στη Μισνά χαι το Ταλμούδ, αλλά χαι άλλους εξέχοντες άνδρες. Επιχεφαλής των είναι ο πρώτος ραβίνος Kuti, ο αδελφός του ραβίνος Moses, ο ραβίνος Chiyah, ο ραβίνος Eliyah Titurot χαι ο ραβίνος Joktan. Σαν χι αυτούς άλλοι δεν υπάρχουν πουθενά, εχτός μόνο στην Κωνσταντινούπολη»<sup>27</sup>.

Οι πληφοφορίες που μας δίνει ο Τουδέλας, μέσα από αυτό το απόσπασμα, για την πόλη της Θήβας είναι ανεκτίμητες, μοναδικές και αναμφισβήτητες. Το σημαντικότερο, στην περίπτωσή μας, είναι ότι στο δεύτερο μισό του 12ου αι. στην πόλη αυτή ζουν και εργάζονται περίπου δύο χιλιάδες Εβραίοι. Αποκλειστική τους απασχόληση είναι η κατασκευή ενδυμάτων<sup>28</sup> από μετάξι και πορφύρα. Είναι οργανωμένοι σε θρησκευτική και φυλετική κοινότητα, όπως, άλλωστε και άλλες εθνικές ομάδες. Έχουν αποκτήσει φήμη για την ποιότητα των προϊόντων που παράγουν, αλλά, ταυτόχρονα, έχουν αναπτύξει και υψηλό πολιτιστικό επίπεδο<sup>29</sup>.

Καλλιεργούν τις παραδόσεις τους και απολαμβάνουν την ευημερία που δημιούργησαν. Και όλα αυτά στα πλαίσια της «μεγάλης πόλης», η οποία μια μόλις εικοσαετία νωρίτερα είχε αγρίως λεηλατηθεί από τους Νορμανδούς του Ρογήρου. Μα, «αυτό είναι καταπληκτικό», παρατηρεί ο Α. Sharf<sup>30</sup>, από άποψη δημογραφική και οικονομική. Και, πράγματι, είναι. Μια πιθανή, όμως, εξήγηση μπορεί να δοθεί: οι Νορμανδοί

του Ρογήφου μόνο λεηλάτησαν, δεν κατέστοεψαν. Αυτό είναι πορφανές από τις βυζαντινές πηγές<sup>31</sup>. Εξάλλου, πολλοί τεχνίτες θα ποόλαβαν να φύγουν, να κουφτούν και, πάντως, να διασωθούν από την αιχμαλωσία. Ωστε, αμέσως μετά, και με την εισφοή νέων εργατικών χεριών, θα ξεκίνησε γρήγορη βιοτεχνική ανάκαμψη στην πόλη.

Μέσα σ' αυτό το περιβάλλον ο Βενιαμίν ο Τουδέλας παίρνει την αναμνηστική φωτογραφία που μας διέσωσαν οι λίγοι στίχοι του Οδοιπορικού του. Τίποτε άλλο, καμία πέτρα, κανένα σκάλισμα, κανένα υλικό σημάδι αυτής της εποχής αυτής της περίεργης κοινότητας δεν έχει διασωθεί ή ευρεθεί ως τις μέρες μας.

#### Μέφος Γ' Σιωπή και Αγωνία (Λατινική κυριαρχία, 1204-1460)

Από την περίοδο της κυριαρχίας των Φράγκων στην ▲ πεοιοχή (1204-1311) μόνο δύο μαρτυρίες, άνισης αξίας, έχουν διασωθεί στις φιλολογικές πηγές. Η πρώτη<sup>32</sup> αφορά στο έτος 1218 και προέρχεται από έναν ποιητή, Ισπανοεβραίο πάλι, τον Judah al Harisi, ο οποίος τη χρονιά αυτή περιοδεύει την Ανατολή και σταθμεύει στη Θήβα. Φαίνεται ότι παρέμεινε αρχετό χαιρό στην πόλη, έχανε φιλίες, πέρασε όμορφα, αλλά... δεν του άρεσε καθόλου η ντόπια ποιητικής παραγωγή. Πιο συγκεκριμένα, αφηγείται ο ίδιος: «Στη Θήβα, στο πολυσύχναστο αυτό μέρος, έμεινα και πέρασα ζωή χαρισάμενη. Ήμουνα ντυμένος μ' ένα ζωηρόχρωμο χιτώνα με σχέδια χρίνων. Ήταν μέρες που έχανα παρέα με νέους ευγενών οιχογενειών, πολύ αγαπητούς. Και περνούσαμε την ώρα μας με απολαύσεις αισθητικές, με μουσική και τραγούδια... Αυτές οι κοινότητες (οι εβραϊκές) του Βυζαντίου όλα τα έχουν, άνδρες σοφούς και δίκαιους, αλλά... η ποίησή τους είναι απαίσια. Τυχαία, μόνο ένας ποιητής τους είναι εξαίρεση. Και αυτός είναι ο Μιχαήλ Καλέμπ<sup>33</sup> από τη Θήβα».

Η δεύτερη μαρτυρία<sup>34</sup> προέρχεται από μια ανώνυμη επιστολή της εβραϊκής κοινότητας της Χαλκίδας του έτους 1300 που απευθύνεται στην αντίστοιχη της Ρώμης. Μέσα σ' αυτήν γίνεται λόγος για κάποιον Εβραίο, ονόματι R. Moses B. Rabbi Shabbetai Tob Galimidi, ο οποίος, καταγόμενος από την πόλη της Θήβας, διέφυγε από κει, απ' τους «κυρίους του» (προφανώς, λόγω χρεών, είχε περιέλθει σε θέση υπηρέτη) και κατέφυγε στη βενετοκρατούμενη Χαλκίδα. Εκεί μπήκε στην υπηρεσία του πλουσιότερου Εβραίου της πόλης και... (ακολουθούν οι περιπέτειές του). Ένας από τους γιους αυτού του φυγάδα, αργότερα, θα διαφύγει πάλι από την Χαλκίδα και μέσω Κορίνθου, θα επανέλθει στη Θήβα.

Συμπεράσματα: Η εβραϊκή κοινότητα της Θήβας εξακολουθεί να υπάρχει σ' όλο το 13ο αιώνα. Το υψηλό βιοτικό και πολιτιστικό επίπεδο που συναντά ο Al Harisi, αν δεν αποτελεί ποιητική υπερβολή, υποδηλώνει ότι, αρχικά, η φράγκικη κατάκτηση της πόλης δεν επηρέασε αρνητικά τους Εβραίους. «Το εύρος της πνευματικής ζωής της κοινότητας πιθανώς υποδηλώνει τη συνέχιση της ισχυρής οικονομικής της βάσης,

όπως είχε προσέξει ο Τουδέλας μια γενεά ενωρίτερα», σχολιάζει ο St. Bowman<sup>35</sup>. Στο σημείο αυτό αξίζει να υπογραμμιστεί το γεγονός ότι και οι Εβραίοι, όπως και οι χριστιανοί της Θήβας, θα συμμετείχαν, ασφαλώς, στην υποδοχή των στρατευμάτων του Βονιφάτιου του Μομφερατικού, όταν αυτά πλησίασαν<sup>36</sup> τα τείχη της Καδμείας. Είχαν κάθε συμφέρον να είναι φιλικοί προς τη νέα εξουσία. Αν, πάντως, κάτι δικαιούμαστε να υποψιαστούμε, είναι ότι η φραγκική παρουσία στη Θήβα, αρχικά θετική, στο τέλος δεν μπορεί παρά να συμπαρέσυρε στην παρακμή της και την εβραϊκή κοινότητα. Φαίνεται ότι περί τα τέλη του 13ου αι. η φεουδαρχοποίηση είναι απόλυτη. Ο 14ος αιώνας αρχίζει και η εικόνα γίνεται ακόμη πιο σκοτεινή<sup>37</sup>.

Το έτος 1311 είναι έτος καμπής για την Ανατολική Ελλάδα. Η Εταιρεία των Καταλανών τυχοδιωκτών, ύστερα από τη μάχη του Αλμυρού, εγκαθίσταται για τα καλά στην περιοχή. Η Θήβα γίνεται πρωτεύουσα του κρατιδίου. Πού είναι τώρα οι Εβραίοι; Ελάχιστες οι μνείες στις πηγές. Την ύπαρξή τους μαρτυρούν μόνο λίγες επιτάφιες πέτρες<sup>38</sup> και δύο-τρεις σκόρπιες προσωπογραφικές αναφορές<sup>39</sup> στα περιθώρια κάποιων χειρογράφων.

Έτσι, η πρώτη επιτάφια ενεπίγραφη στήλη, που χοονολογείται<sup>40</sup> στα 1330, μνημονεύει απλά το νεκρό Σαμουήλ και το έτος θανάτου του, 509(0). Η δεύτερη<sup>41</sup> αφορά κάποιον Λέοντα Καΐμη, γιο του ραβίνου Σολομώντα. Έτος θανάτου του το 5098, δηλ. 1338 μ.Χ. Σε μια άλλη<sup>42</sup> αχρονολόγητη στήλη διαβάζουμε, μεταξύ άλλων, «στη Θήβα, στη μεγάλη πόλη των σοφών και αντι-γραφέων ήλθα...».

Στα 1367 μαρτυρείται η παρουσία στη Θήβα ενός διάσημου αντιγραφέα χειρογράφων, του Shemarija al Ikriti<sup>43</sup> (του Κρητικού). Ακόμα, για την ίδια περίοδο, την Καταλανοκρατία, υπάρχουν πληροφορίες για αθρόες μετακινήσεις Εβραίων της Θήβας προς τη βενετοκρατούμενη Χαλκίδα, το Νεγρεπόντε<sup>44</sup>. Οι ανασφαλείς συνθήκες στη Θήβα αποψιλώνουν την πόλη από τα δημιουργικά της στοιχεία.

Ακολουθεί — ή, μάλλον εξακολουθεί — η σιωπή των πηγών ως το έτος 1415, οπότε, πάλι στο περιθώριο κάποιου χειρογράφου διαβάζουμε: «αντέγραψα αυτό το βιβλίο στη Θήβα το έτος 5175 (1415  $\mu$ .X.)», και, λίγο παρακάτω, το όνομα του αντιγραφέα: Shem Tob ben Jacob, γιατρός<sup>45</sup>.

Έτσι, αργά και αχνά, οι πηγές σιωπούν ως το συμβατικό τέλος του Μεσαίωνα. Ασφαλώς, οι Εβραίοι, στο διάστημα αυτό, συνεχίζουν να υπάρχουν στην πόλη της Θήβας. Για την κοινότητά τους δεν μπορούμε να γνωρίζουμε τίποτα.

Να, όμως, που οι πηγές επανέοχονται περί τα τέλη του 15ου και τις αρχές του 16ου αιώνα και φανερώνουν μια μικρή μεν, αλλά οργανωμένη κοινότητα εδώ, όμως, αρχίζει μια άλλη εποχή.

#### Γενικά Συμπεράσματα

Ακολουθώντας τις στέφεες υποδείξεις συγκεκφιμένων Αμαφτυφιών μποφέσαμε να διαγφάψουμε, αλλού με σιγουφιά κι αλλού με δισταγμό, το σχήμα της εβφαϊκής

παρουσίας στη Θήβα μεταξύ 11ου και 15ου αιώνα. Αναφορικά με την οικονομικοκοινωνική και πολιτιστική εικόνα αυτής της κοινότητας είμαστε υποχρεωμένοι πέρα από τις υπάρχουσες νύξεις, να καταφύγουμε σε υποθέσεις και αναλογικούς συμπερασμούς.

Σε ποια φάση της παραγωγής της μεταξοβιοτεχνίας συμμετείχαν οι Εβραίοι; Και επί τόσο χρονικό διάστημα, πέραν της βυζαντινής κυριαρχίας στην περιοχή; Ποια ήταν η δημογραφική τους εξέλιξη; Ποια ήταν η σχέση τους με την εξουσία βυζαντινή και λατινική; Ποια με το ντόπιο πληθυσμιακό στοιχείο; Σε ποια περιοχή της πόλης ήταν η συνοικία τους; Ποια η σχέση τους με την ελληνική και τη λατινική εκκλησία; Ποια γλώσσα μιλούσαν και σε ποιο ποσοστό αφομοιώθηκαν γλωσσικά από το ελληνικό περιβάλλον; Αυτά και άλλα πολλά ερωτήματα δεν μπορούν παρά μόνο κατ' εικασία να απαντηθούν. Και, βέβαια, κατ' αναλογία με ό,τι συνέβαινε και στις άλλες εβραϊκές κοινότητες του ελλαδικού χώρου αυτής της εποχής.

Πιθανόν, — και αρχίζουμε αντίστροφα προς τη σειρά των τεθέντων ερωτημάτων — ήλθαν στη Θήβα ομιλούντες αραβικά, αλλά γρήγορα τα απέμαθαν και έγιναν ελληνόφωνοι<sup>47</sup>· αυτό που έμεινε γνωστό ως Ρωμανιώτες Εβραίοι. Για τη θέση τους με την ελληνική και λατινική εκκλησία τίποτε δεν είναι γνωστό. Με κανέναν τρόπο, όμως, αυτή η σχέση δεν θα μποοούσε να ήταν αγαθή<sup>48</sup>. Φαίνεται ότι ζούσαν σε ειδικό χώρο<sup>49</sup> στις παρυφές της πόλης 50, αν ληφθεί υπόψη ο κατ' αρχάς πολύ μεγάλος αριθμός τους και ότι, όταν πρωτοήλθαν, το κέντρο της πόλης θα ήταν ήδη πυχνοχατοιχημένο. Η σχέση τους με την εξουσία θα ήταν μόνο οιχονομιχή. Γι' αυτό, άλλωστε, τους παρεχωρείτο η ανοχή, την οποία είχαν και μόνο απόλυτη ανάγκη οι ίδιοι. Η δημογραφική τους εξέλιξη θα ήταν, μετά τα μέσα του 13ου αι. σταθερά κατιούσα. Οι οικονομικές τους δραστηριότητες θα ήσαν μόνο βιοτεχνικές, ίσως δε και μεσιτικές, εμπορευματικές. Αν είχαν πλήρη συμμετοχή σ' όλες τις φάσεις παραγωγής του μεταξιού, από την καλλιέργεια του μεταξοσκώληκα ως την επεξεργασία, την ύφανση, τη βαφή, τη λείανση, την τελική κατασκευή και διάθεσή του, αυτό είναι άγνωστο51. Πάντως, και με τη δική τους παρουσία, η πόλη της Θήβας εξελίχθηκε στη διάρκεια του 12ου αιώνα στο σπουδαιότερο μεταξοβιοτεχνικό κέντρο της Βυζαντινής Αυτοκρατορίας. Μετά τον αιώνα αυτό είναι άγνωστο αν θα συνέχισαν ίδιες οιχονομικές δραστηριότητες. Είναι, όμως, πολύ πιθανό52. Αλλά, σίγουρα, κάτω από ταπεινότερες και δυσχερέστερες συνθήκες. Όπως, γενικά, ταπεινότερη και δυσχερέστερη θα απέβη η ζωή τους. Αγωνία και σιωπή θα μπορούσε να ήταν ο πλαγιότιτλος για τους Εβραίους της Θήβας αυτής της περιόδου.

#### Εν είδει επιλόγου

Δεν θα υπήρξαν ποτέ υλικά δείγματα της οικονομικής ακμής των Εβραίων της Θήβας. Ή, μήπως, μυημένοι στην τέχνη του ανασφαλώς ζην, ουδέποτε επένδυσαν σε μεγαλεία; Ούτως ή άλλως προκλητικά για τους σύνοικους πληθυσμούς; Τουλάχιστον, τα νεκροταφεία τους δεν θα έπρεπε να μποοούν — όταν αυτό γίνει εφικτό — να αποκαλύψουν κάποιες, έστω, εκατοντάδες ψυχούλες στο σχήμα μικρών επιτάφιων στηλών, με δυο-τρεις στίχους, «εξαιρετικά» αφιερωμένους στην Ιστορία; Ας θυμηθούμε, όμως και πάλι τον Κ. Setton: «Η τύχη όλων εκείνων που δημιούργησαν την ιστορία της Βοιωτίας και της Θήβας, της πρωτεύουσάς της, ήταν ανέκαθεν να μένουν στο σκοτάδι και την ασάφεια».

#### Σημειώσεις

- 1. Συγκεντρωτική βιβλιογραφία για τους Εβραίους του ελλαδικού χώρου, γενικά, αλλά και για κάθε κοινότητα, χωριστά, βλέπε: St. Bowman, Towards a bibliography of Greek Jewry, Athens 1973. R. Attal, Les Juifs de Grèce, Bibliographie, Jerusalem 1984. Σ. Θωμόπουλου (επιμέλεια). Ελληνική Εβραϊκή Βιβλιογραφία, Αθήνα 1989, Εκδ. Κέντο. Ισραηλ. Συμβουλίου Ελλάδος.
- 2. St. Bowman, Jews in Fourteenth-century Thebes, Byz 50 (1980), 403-9. Του ίδιου, Jewish Epitaphs from Thebes, Revue des Études Juives 141 (1982), 317-30.
- 3. K. Setton, The archbishop Simon Atumano and the fall of Thebes to the Navarrese in 1379,  $\sigma$ . 114,  $\alpha v \alpha \tau$ . Athens in the Middle Ages, London 1975, Variorum Reprints.
- 4. Το γεγονός αυτό είναι πιθανόν να συνδέεται με την αυτολογοκρισία ή λογοκρισία της βυζαντινής Ιστοριογραφίας. Στο σημείο αυτό βλέπε και Τηλ. Λουγγής, Η ιδεολογία της βυζαντινής Ιστοριογραφίας, Αθήνα 1993, 41, 48, 70, 183 κ.ά.
- 5. Βασιχό έργο για την περίοδο αυτή: The Jewish People in the first century. A.D., vol. A'-B', επιμ. S. Safrai-M. Stern, Netnerlands, Assen 1974
- 6. Strabo, Geography, 9, 2, 5:«εξ εχείνου δ' ήδη πράττοντες ενδεέστερον αεί (αι Θήβαι) μέχρι εις ημάς ουδέ χώμης αξιολόγου τύπον σώζουσι...»: εχδ. Loeb Classical Library.
- 7. Philo, X: De legatione, 281-2, Loeb Clas. Library: «Ιεφοσόλυμα εμή μεν πατρίς εστί... μητρόπολις δε ου μιας χώρας Ιουδαίας, αλλά πλείστων, διά τας αποικίας ας εξέπεμψεν... εις Ευρώπη, Θετταλίαν, Βοιωτίαν, Μακεδονίαν, Αιτωλίαν, Αττικήν, Άργος, Κόρινθον, τα πλείστα και άριστα Πελοποννήσου...».
- 8. Πλουτάρχου, Moralia: De superstitione, τ.2. σ. 480, εχδ. Loeb Classical Library Πλουτάρχου, Wuaestiones Convivales IV, C. F. Moralia, VIII, όπου: «Ορθώς έφη, λέγει ο Λαμπρίας, αλλ' έτι τω λόγω προσφιλοσοφήσωμεν. Ο γαφ εμός πάππος ειώθει λέγειν εχάστοτε τους Ιουδαίους επισχώπτων ότι το διχαιότερον χρέας ουχ εσθίουσην ».
- 9. S. Symeonoglou, The Topography of Thebes from the bronze age to modern times, Princeton, N. Jersey 1985, το τμήμα: Thebes in the Christian Era,  $\sigma.\sigma.$  156-70.
- 10. Η διαβεβαίωση του N. Stavroulakis, στο έργο του Jewish Sites and Synagogues of Greece, Athens, σ. 5 ότι «Οι Εβραίοι χατά την περίοδο αυτή (6ος-10ος αι.) συνέχιζαν να χατοιχούν σε πόλεις όπως η Κόρινθος, η Θήβα...» είναι εντελώς αστήριχτη.
- 11. Βλέπε τους βίους των Οσίων Λουκά του Στειφιώτη και Νίκωνος του Μετανοείτε.
- 12. Βλέπε και Alan Harvey, Economic expansion in Central Greece in the 11th century, BMGS 8 (1982-83), 21-8. Judith Herrin, The ecclesiastical organization of Central Greece..., Actes du XVe Congrès International d' Etudes Byzantines, Athènes 1976, IV (Athens 1980), 131-7.
- 13. Για το ενδιαφέρον των Βενετών εμπόρων από τον αιώνα αυτό ήδη, βλέπε: Μ. Χαιρέτη, Βενετοί έμποροι στη Θήβα από τον 11ο αιώνα, ΕΕΒοιΜ Ι (1988), 577-89.

- 14. Πρόχειται για το Βασίλειο Β' το Βουλγαροχτόνο, ενώ ο πρώτος ήταν ο Κώνστανς ο Β'.
- 15. Βλέπε και Α. Γ. Κ. Σαββίδης, Η Βυζαντινή Θήβα, 996/97-1204 μ.Χ., ΙστΓεωγο 2 (1988), 38 και σημ. 26.
- 16. K. Setton, The Papacy and the Levant (1204-1571), A': The 13th & 14th cent., Philadelphia 1976, 33, σημ. 30 όπου παρατηρεί ότι «Πολλοί από τους Βοιωτούς γαιοχτήμονες ήσαν Ιταλιώτες Έλληνες, πιο συγκεχοιμένα από τη Σικελία». Και, λίγο παραχάτω, «Εξαιτίας των συνεχών πολέμων και της σταδιαχής κατάληψης της Ανατολίας από τους Τούρχους, πολλοί ελεύθεροι είχαν, στην πράξη, μετατραπεί σε «πτωχούς» και «ξένους», όπως τους αποχαλούν οι πηγές».
- 17. N. Σβορώνος, Recherches sur le Cadastre Byzantin et la Fiscalité aux XI et XII siècles: Le Cadastre de Thébes, Ecole Française d' Athènes 1959.
- 18. Βλέπε και A. Sharf, Byzantine Jewry from Justinian to the fourth Crusade, London 1971, 118 όπου σωστά υποστηρίζεται, αλλά χωρίς τεκμηρίωση, ότι «Οι επαρχιακές κοινότητες των Εβραίων στον ελλαδικό χώρο συστάθηκαν κατά τη διάρκεια του 11ου αιώνα».
- 19. Ν. Χωνιάτου, Ιστορία, εκδ. Βόννης, 98-102, και εκδ. CFHB, 72-6 Ανωνύμου (Θ. Σκουταριώτης, Σύνοψις Χρονική, εκδ. Κ. Σάθας, στη MB 7, 228, 30-229, 15.
- 20. Annales Cavenses, ed. G. H. Pertz, Hannover 1839, M.G.H., SS. 192, όπου διαβάζουμε: «Rogerius stolium suum in Romaniam misit et Corpho et Cephaloniam et Estivam et Corinthum omnem que etiam usque ad Malvasiam coepit... et cunctos Judeos illius terrae captivos ad Siciliam duxit».
- 21. The Itinerary of Benjamin of Tudela, ed. M. Adler, London 1907, 10.
- 22. Σχετικά με τον αφιθμό 2000 και αν αυτός αφοφά άτομα ή οικογένειες, φαίνεται ότι, τελικά, η έφευνα έχει αποδεχθεί την πρώτη πεφίπτωση. Ακόμη, όμως, και δύο χιλιάδες άτομα θεωφούνται υπεφβολικός αφιθμός (Βλέπε π.χ. Μ. Angold, The Byzantine Empire, 1205-1204, London-N. York 1984-249).
  - 23. A. Sharf, Byzantine Jewry, ó.π. 108.
- 24. A. Sharf, Byzantine Jewry, ό.π. 111. Βλέπε και Α.Γ.Κ. Σαββίδη, Η Βυζαντινή Θήβα, ό.π. 43, σημ. 46.
- 25. Παρόμοια άποψη έχει εκφράσει και ο M. Angold, The shaping of the Medieval Byzantine City, BF 10 (1985) 23.
- 26. R. S. Lopez, Silk Industry in the Byzantine Empire, Spec 20 (1945), 7, 14.
- 27. The Itinerary of Benjamin of Tudela, ed. M. Adler, London 1907, 10-11.
- 28. O M. Adler, The Itinerary... στην αγγλική απόδοση του ποωτοτύπου, αποκαλεί τους Εβραίους της Θήβας «the most skilled artificers, ενώ ο A. Asher, The Itinerary of Rabbi Benjamin of Tudela, A', 47, μεταφράζει «the most eminent manufacturers». O A. Sharf, Byzantine Jewry, 134 «the best at making garments».
- 29. Περίπου την ίδια περίοδο (1150-1200) δραστηριοποιείται στη Θήβα και κάποιος σχολιαστής της ραβινικής γραμματείας, ο ραβίνος Abraham Zutra of Thebes, ο Θηβαίος. Την πληροφορία αυτή περιέχει χειρόγραφο του 13ου αι. που βρίσκεται στη βιβλιοθήκη του Cambridge (S. Schrechter, Notes on Hebrew manuscripts in the University Library of Cambridge, JQR IV, 1891, J. Start, The Jews in the Byzantine Empire 601-1204, Athens 1939, σ. 226-έγγο. 178).
  - 30. A. Sharf, Byzantine Jewry, ό.π. 135.
- 31. Είναι ευκαιοία να παραθέσουμε εδώ τη σχετική αφήγηση του Ν. Χωνιάτη. Αναφέρει, λοιπόν (εκδ. CFHB, 74): Αμέλει και ο του στόλου αρχηγός το οπλιτεύον και ψιλόν του στρατού εις τάξεις διειληφώς και χερσαίος φανείς ο τέως θαλάττιος κατά των κητών τα αμφιβοσκόμενα τη Καδμεία γη παρενέβαλε και τας εν μέσω κωμοπόλεις οδού πάρεργον ληϊσάμενος ταις επταπύλαις Θήβαις προσέβα-

λεν, ων και γενόμενος εγκρατής απανθρώπως τοις εκεί προσηνέχθη. Κατά γαρ παλαιάν φήμην της πόλεως ως πλουσίους τρεφούσης οικήτορας, εις χρημάτων απληστίαν υπονυττόμενος και μηδένα κόρον φιλοπλουτίας ειδώς, αλλ 'όρον τιθείς της εφέσεως το και εις τρίτον ζωστήρα τη ολχή των χρημάτων τας πάσας ή τας πλείους νήας βαπτίζεσθαι, τους τε χειρώνακτας εξεπίεσε και περί του ρύπου των οβολών πολυπράγμων γινόμενος τους δυνατούς και λαμπρούς το γένος και σεμνούς την ηλικίαν και περιφανείς κατ' αξίωσιν διαφόροις κακώσεσι καθυπέβαλε, μηδενός λαμβάνων αιδώ και φειδώ, μη δυσωπούμενος την δυσώπησιν, μη την Αδράστειαν ευλαβούμενος αυτού που λαβούσαν αρχήν ή την Καδμείαν λεγομένην νίκην υποβλεπόμενος. Τέλος δε τα ιερά προθείς γράμματα ηνάγκαζεν έκαστον, την οσφύν υπεζωσμένον εισιόντα, την οικείαν ουσίαν οις ενθεωρείται μεθ' όρχου διασαφείν και ταύτην εξομνύμενον απιέναι, και ούτω πάντα χουσόν, άργυρον πάντα διεκφορήσας και τας χουσοϋφείς οθόνας ταις ναυσίν ενθέμενος ουδέ των σωμάτων αυτών των υπ' αυτού καλαμωθέντων απέσχετο, αλλά και τούτων αριστίνδην το προύχον συλλαβών των τε γυναικών αποκρίνας όσαι το είδος καλαί και βαθύζωνοι και τοις νάμασι πολλάκις της καλλικρούνου Δίρκης λουσάμεναι και τας κόμας διευθετισάμεναι και την ιστουργικήν κομψότητα καλώς επιστάμεναι ούτως εκείθεν ανάγεται.

32. St. Bowman, The Jews of Byzantium 1204-1453, Alabama 1985, έγγραφο αρ. 16, σ. 219.

33. Ποίημα αποδιδόμενο στον θηβαϊκής καταγωγής Εβραίο αυτό ποιητή περιέχεται στην Anthology του L. Weinberger (βλέπε St. Bowman, The Jews of Byzantium, ό.π. 220) που, δυστυχώς, δεν μπόρεσα να συμβουλευτώ.

- 34. St. Bowman, The Jews of Byzantium, ό.π. έγγο. αρ. 30, σ. 238.
- 35. St. Bowman, The Jews of Byzantium, ό.π. 76.
- 36. Στον Νικήτα Χωνιάτη, Ιστορία, έκδ. CFHP, 609 διαβάζουμε «αλλά και ούτω κατά πάσαν ευμάρειαν οι εκείσε τω μαρκεσίω υπέκυπτον αγεννεί και καταβεβλημένω φρονήματι και προσχωρείν αεί πως εγνωκότι τοις κρείττοσι, και ταύτα μη στρατιάν άγοντι (εν. ο Βονιφάτιος) μυριάνθρωπον. Ελάσας δε καπί την Βοιωτίαν, ως ουδέτις επανήκων οίκαδε χρόνιος, υπό των Καδμείων ασμένως προσδέχεται». Βλέπε και Μ. Κορδώσης. Η κατάκτηση της Νότιας Ελλάδας από τους Φράγκους. ΙστΓεωγρ. 1 (1986), 54-194.
  - 37. Ποβλ. και N. Stavroulakis, The Jews of Greece, Athens 1990, 28.
  - 38. St. Bowman, Jewish Epitaphs ó.π. 317 30.
  - 39. St. Bowman, The Jews of Byzantium, ό.π. έγγρ. αρ. 92 & 117.
  - 40. St. Bowman, Jewish Epitaphs in Thebes, ό.π., 404.
  - 41. St. Bowman, J. Epitaphs, ó.π., 325.
  - 42. St. Bowman, J. Epitaphs, ó.π., 325.
  - 43. St. Bowman, The Jews of Byz., ó.π.σ. 287, éggr. ar. 92.
- 44. Ι. Σιακής, Οι Εβραίοι της Χαλκίδας επί Βενετοκρατίας, στο συλλογικό έργο: Η πόλη της Χαλκίδας, Αθήνα 1990, 229-49.
  - 45. St. Bowman, The Jews of Byzantium, ό.π. έγγο. αο. 117, σ. 302.
  - 46. St. Bowman, Jewish Epitaphs, ó.π., σσ. 318, 323.
- 47. Βλέπε: St. Bowman, The Jews of Byzantium, ό.π. 165, N. Stavroulakis, The Jews of Greece, A. Sharf, Byzantin Jewry, ό.π., 178.
- 48. Ο βίος του αγίου Ιωάννου του Καλοκτένους (Βίος, πολιτεία και αγώνες του εν αγίοις πατρός Ιωάννου του Καλοκτένους και νέου Ελεήμονος, υπό Ευθ. Αθανασιάδη, Χαλκίς 1903), ένα κείμενο αδιευκρίνιστης αξίας του περασμένου αιώνα, απηχεί κάποιες σχέσεις Εβραίων και Εκκλησίας του 12ου αι. Βλέπε σχετικά στο Β. Θ. Δελβενακιώτης, Ο μητροπολίτης Ιωάννης ο Καλοκτένης και αι Θήβαι, Αθήνα 1970, 61, 75.
- 49. Ότι και στο Βυζάντιο ήταν σύνηθες το φαινόμενο να περιορίζονται οι Εβραίοι σε ειδική συνοικία, πρβλ. και την απάντηση του μητροπολίτη Κίτρους της Κύπρου Ιωάννου στον επίσης μητροπολίτη Δυρραχίου Κωνσταντίνο Καβάσιλα σε σχετική του ερώτηση:

«Εν ταις των χριστιανών χώραις και πόλεσιν ενδέδοται μεν αρχήθεν οικείν και αλλογλώσσους και ετεροδόξους, ήγουν Ιουδαίους, Αρμενίους, Ισμαηλίτας, Αγαρηνούς και λοιπούς τοιούτους. Πλην ουκ αναμίξ μετά των χριστιανών, αλλά κεχωρισμένως. Οθεν και αφορίζονται τόποι εκάστη τούτων φυλή, είτε εντός των πόλεων είτε εκτός, ώστε τούτοις εμπεριγράφεσθαι και μη επέκεινα τούτων τας οικήσεις αυτών εκτείνεσθαι...», στους Γ. Ράλλη και Μ. Ποτλή: Σύνταγμα των θείων και ιερών κανόνων, τ. 5, Αθήνα 1885, 415πρβλ. P. Charanis, The Jews in the Byz. Empire under the first Palaeologi, Spec 22 (1947), 75,7.

50. Η φρασεολογία που χρησιμοποιεί ο Μιχαήλ Χωνιάτης, Εγχώμιον εις τον μαχάριον μητροπολίτην Χωνών Κύριον Νικήταν, σ. 53 του Α' τόμου των Απάντων (εχδ. Σπ. Λάμπρου, Αθήνα 1879) αποχαλύπτει πάρα πολλά — και όχι μόνο για την Ιστορία! — πράγματα. Διαβάζουμε, λοιπόν: «Και τους Ιουδαίους ούτω τι εβδελύξατο (ο αρχιεπίσκοπος Χωνών) ... και ου προσίετο επαγγελλομένους υπηρετείσθαι τη εκκλησία και εισφέρειν τα εκ των τεχνών όσας ηγάπησαν. Εξ ου δήτα των οικοπέδων υπηρετείσθαι τη εκκλησία και εισφέρειν τα εκ των τεχνών όσας ηγάπησαν. Εξ ου δήτα των οικοπέδων υπηρετείσθαι τη εκκλησία και εισφέρειν τα εκ των τεχνών όσας ηγάπησαν. Εξ ου δήτα των οικοπέδων αυτών εκβέβληνται και οία λιμηρά και σκυτοτράγα κυνάρια εισκυκλούσι τας πόλεις, σκυτοδέψαι και τριβωνίων δευσοποιοί...». Και επιλέγει (ο συγγρ.): «Ούτως εντελές μίσος εμίσει τους μισούντας τον Κύριον».

51. O M. Angold, The Byzantine Empire, ό.π., 249 υποθέτει — και πείθει — ότι η κύρια συμμετοχή των Εβραίων θα αφορούσε τη φάση του καθαρισμού και της βαφής του ακατέργαστου μεταξιού.

52. Υπάρχουν κάποιες μνείες περί παραγωγής και εμπορίας μεταξιού στη Θήβα και κατά τον 13ον και κατά τον 14ο αιώνα βλ. Κ. Setton, The Papacy and the Levant, όπ. 420, σημ. 87.

#### Πηγές και Βοηθήματα

Adler, M., The Itinerary of Benjamin of Tudela, London 1907. Ανδιεάδη, Α. Μ., Οι Εβιαίοι εν τω Βυζαντινώ Κιατει, ΕΕΒΣ 6 (1929), 20-43. Angold M., The Byzantine Empire, 1025-1204, London-N. York 1984. Annales Cavenses ed., G. H. Pertz, Hannover 1839.

Asher, A., The Itinerary of Rabbi Benjamin of Tudela, N. York, 2  $\tau \acute{o}\mu$ . Bowman S., The Jews of Byzantium 1204-1453, Alabama 1985.

Bowman S., Jewish Epitaphs in Thebes, Revue des Études Juives 141 (1982), 317-30.

Bowman S., Jews in 14th century Thebes, Byz 50 (1980), 403-9.

Γιαννοπούλου, Ν.Ι., Συμβολαί εις την Ιστοφίαν των Ιουδαϊχών Παφοιχιών εν τη Ανατολιχή Ηπειφωτιχή Ελλάδι, ΕΕΒΣ 7 (1930), 253 εξ χαι 10 (1933), 187 εξ.

Lopez, R. S., Silk Industry in the Byzantine Empire, Spec 20 (1945). Σαββίδης, Α. Γ. Κ., Η Βυζαντινή Θήβα, 996/97-1204, ΙστΓεωγο 2 (1988), 33-51.

Safrai, S & Stern, M., The Jewish People in the First Century A.D., τόμ. A'-B', Netherlands, Assen 1974.

Setton, K., The Papacy and the Levant 1204-1571,  $\tau \acute{o}\mu$ . A': The 13th and 14th centuries, Philadelphia, 1976.

Sharf, A., Byzantine Jewry from Justinian to the fourth Crusade, Routledge & Kegan Paul, London 1971.

Starr, J., The Jews in the Byzantine Empire 610-1204, Athens 1939. Starr, J., Romania: The Jews of the Levant after the Fourth Crusade, Paris 1949.

Stavroulakis, N., The Jews of Greece, Athens 1990. Χωνιάτου, Ν., Ιστορία (εχδ. CFHB).

Σημείωση: Δεν θεώρησα απαραίτητο να αναφέρω στο βιβλιογραφιχό αυτό πίναχα όλες τις μελέτες και τα γενικότερα έργα που έπρεπε να διεξέλθω προχειμένου να σχηματίσω μια ευρύτερη εικόνα και άποψη για το θέμα.

Θήβα, Μάιος - Ιούνιος 1994

[Από τον Βυζαντινό Δόμο, περιοδικό Μεσαιωνικής Ελληνικής Ιστορίας και Πολιτισμού, Τόμος 7 (1993-94) - Εκδόσεις «Δόμος»]

## Marc Chagall, το θέατρο των ονείρων

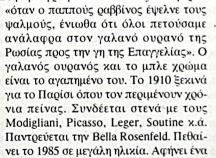
Μία από τις πιο ενδιαφέρουσες εκθέσεις για τον Ματς Chagall και τους πίνακές του που αναφέρονται στο Εβραϊκό Θέατρο της Μόσχας, διοργανώθηκε στο Μιλάνο και διήρκησε μέχρι

τις αρχές Μαρτίου 1995.

κά από τα αριστουργήματά του όπως «Ο γάμος», «Πάνω από την πόλη», «Ένας περίπατος» κ.ά.

Ο Marc Chagall γεννήθηκε το 1887 στο Vitebesk, στη Λευκορωσία. Ήταν το πρώτο από τα 9 παιδιά

της οιχογένειας. Το ξεχίνημά του αρχίζει σε φτωχό περιβάλλον με όλα τα χαραχτηριστιχά του ρωσιχού φολχλόρ. Στην βιογραφία του ο ίδιος αναφέρει:



μισοτελειωμένο έργο και μία σημείωση:

«Η ζωή είναι αγάπη, χωρίς αγάπη τίποτα δεν πραγματοποιείται. Θα αγαπώ την ζωή μέχρι το τελευταίο λεπτό».



# Γράμματα για μια συγγνώμη

ΣΤΙΣ ΑΡΧΕΣ ΤΟΥ 1980, στη διάφκεια της εκπομπής «Μάσκα και πένα» του Φρανσουά Ρεζί Μπαστίντ ο Βλαντιμίο Ζανκέλεβιτς\* δήλωνε για τους Γερμανούς: «Σκότωσαν. έξι εκατομμύρια εβραίους, αλλά κοιμούνται καλά, τρώνε καλά, και το μάρκο κρατίεται καλά». Φοβερή φράση για έναν φιλόσοφο που αρνιόταν να συγχωρέσει τους υπεύθυνους του Shoah



και ο οποίος είχε αποφασίσει να βγάλει για πάντα τη Γερμανία από τη ζωή του. Τον Ιούνιο της ίδιας χρονιάς, ένας νέος Γερμανός, ο Βίαρ-

ντ Ράβελινγκ κατάφερε να πετύχει αυτή τη συγγνώμη. Με αφορμή την παρουσία του Ζανκέλεβιτς στην εκπομπή «Μάσκα και πένα» του έγραψε ένα μεγάλο γράμμα, με προτροπή του Φρανσουά Ρεζί Μπαστίντ. Του έγραφε πόσο υπέφερε από τη χώρα του, δεν αρνιόταν καμιά από τις αγριότητες του παρελθόντος, και ζητούσε από το φιλόσοφο να τον επισκεφθεί. Χωρίς να περιμένει, ο Ζανκέλεβιτς απάντησε στον Βίαρντ Ράβελινγκ, προσκαλώντας τον στο Παρίσι. Αυτή η αλληλογραφία, για πρώτη φορά δημοσιευμένη ανοίγει και ξανα-

κλείνει μια πληγή που θα νόμιζε κανείς ότι ήταν αθεράπευτη. Γι' αυτό και είναι πολύ ενδιαφέρουσα.

### Γοάμμα του Βίαοντ Ράβελινγκ, Ιούνιος 1980

Αγαπητέ κύφιε Ζανκέλεβιτς Σκότωσαν έξι εκατομμύφια Εβραίους αλλά κοιμούνται ήσυχοι, τρώνε καλά και το μάρκο κρατιέται καλά

Εγώ, δεν σκότωσα Εβραίους. Το ότι είμαι Γερμανός, δεν είναι λάθος μου, ούτε καύχημά μου. Δεν ζήτησαν την άδειά μου γι' αυτό. Είμαι τελείως αθώος από τα εγκλήματα των ναζί· αυτό όμως δεν με παρηγορεί καθόλου. Δεν έχω τη συνείδησή μου ήσυχη. Κάθε άλλο, αισθάνομαι ένα συνονθύλευμα ντροπής, οίκτου, καρτερίας, θλίψης, ασέβειας, επανάστασης. Δεν κοιμάμαι καθόλου καλά.

Συχνά μένω ξάγουπνος τη νύχτα και σκέφτομαι και φαντάζομαι. Έχω εφιάλτες απ' τους οποίους δεν μπορώ να απαλλαγώ. Σκέφτομαι την Άννα Φρανκ, το Άουσβιτς. «Τη φυγή στο θάνατο» και το «Νύχτα και Ομίχλη».

Θυμάμαι με αχρίβεια τη νύχτα που είδα το «Νύχτα και Ομίχλη». Κάποιος με είχε ενημερώσει ότι θα παιζόταν το φιλμ στην τηλεόραση. Θέλησα να το δω. Δεν έπρεπε όμως να το πω στους γονείς μου, διότι ήταν

πολύ αργά για ένα μαθητή του λυκείου που έπρεπε να σηχωθεί νωρίς με όλη τη φρεσκάδα σώματος και πνεύματος. Όταν οι γονείς μου ξάπλωσαν, σηκώθηκα κουφά, με χτυποκάοδι, πέρασα μποοστά από την πόρτα τους· ο πατέρας μου ροχάλιζε όπως συνήθως και η μητέρα μου κοιμόταν ήσυχα, χωρίς αμφιβολία. Κι εγώ άνοιξα την τηλεόραση σε τόνο χαμηλό για να μην ενοχλήσω κανέναν και υπήρξα μάρτυρας αυτής της νύχτας της ανθρωπότητας. Είδα αυτά τα βουνά από πτώματα, αυτό το παράλογο και αισχρό μείγμα από σάρκα, λάσπη, οστά, περιττώματα, μαλλιά. Είδα αυτά τα μπλεγμένα πτώματα σε μια κοινή μοίρα, να σπρώχνονται στην τάφρο από έναν απαθή μπουλντοζέοη σε μια περίπτυξη που σειόταν από το θάνατο. Κι όλα αυτά συνέβαιναν κάτω απ' τα ακόμα πιο απαθή μάτια των ένστολων συμπατριωτών μου, οι οποίοι, όπως ήταν ολοφάνερο, δεν συγκινήθηκαν ούτε από το πιο νεαρό πτώμα. Αυτά τα άψυχα πράγματα υπήρξαν ανθοώπινα όντα που ήρθαν στον κόσμο από μητέρες, ανθοώπινα όντα γεμάτα ελπίδα και φόβο, χαρά και θλίψη. Και γεμάτα ταλέντο. Πόσα ταλέντα!

Κι έπειτα, ξαναξάπλωσα χωρίς μεγάλη διάθεση για ύπνο. Καθώς πέρασα από την πόρτα των γονιών μου, ο πατέρας μου ροχάλιζε πάντα και η μητέρα μου κοιμόταν ήσυχα, χωρίς αμφιβολία. Κι έμεινα μόνος όλη

#### «ΣΚΟΤΩΣΑΝ ΕΞΙ ΕΚΑΤΟΜΜΥΡΙΑ ΕΒΡΑΙΟΥΣ ΑΛΛΑ ΚΟΙΜΟΥΝΤΑΙ ΚΑΛΑ...»

τη νύχτα, μόνος με τις εντυπώσεις που δεν μπορούσα να χωνέψω. Ήμουν σε μια ηλικία ευαίσθητη που δεν έχει ακόμα πολλές διανοητικές απαγορεύσεις, ηλικία που δεν έχει ακόμα σκληρύνσεις της καρδιάς που είναι απαραίτητες για την ενηλικίωση. Και ο Θεός πέθανε τελειωτικά! Δεν μίλησα ποτέ γι' αυτή τη νύχτα στους γονείς μου, ούτε σε κανέναν άλλο. Σίγουρα γι' αυτό ποτέ δεν μ' άφησε ήσυχο.

Ο θάνατος είναι ένας μαέστρος από τη Γερμανία.

Έχω το δικαίωμα να παραπονιέμαι; Όλος ο κόσμος κατανοεί το να παραπονιέται, το θύμα και ο γιος του θύματος. Όμως ο γιος του δημίου; Πώς να νικήσω το Auschwitz; Πώς να υπερπηδήσω αυτά τα βουνά, πώς να γεμίσω αυτές τις τάφρους πώς να σβήσω αυτούς τους φούρνους, πώς να εξαφανίσω αυτή τη δυσωδία, πώς να ηρεμήσω αυτούς τους στεναγμούς, αυτές τις φωνές απελπισίας;

Σκάψε ένα τάφο για μένα στους αιθέφες.

Εχεί χανείς δεν νιώθει άβολα.

Είναι πολλοί στη χώρα μας που γρήγορα ξέχασαν. Υπάρχουν ακόμα ανάμεσά μας πολλοί ένοχοι που είναι πολύ καλά.

Τοώω καλά, ευχαριστώ, όταν η γυναίκα μου είναι σε φόρμα, και κυρίως όταν είμαι στη Γαλλία. Δεν έχω οικονομικές δυσκολίες. Κερδίζω περισσότερα από τους Γάλλους, τους Πολωνούς, τους Ρώσους και τους Ιρσαηλινούς συναδέλφους μου.

Υποφέρω, όμως, από τη χώρα μου, που ξανάγινε τόσο δυνατή και τόσο γεμάτη σιγουριά. Υποφέρω από τη χώρα μου που στην πραγματικότητα είναι γεμάτη κόμπλεξ και αβεβαιότητα, που ψάχνει τη θέση της και την ταυτότητά της, που είναι γεμάτη ενόχους και αθώους, αλαζόνες και ταπεινούς οπουρτουνιστές και ανθρώπους στρατευμένους και από νέους απλοϊκούς που φέρουν το βαρύ φορτίο που η ιστορία τους έβαλε στην πλάτη. Έχουν ανάγκη από τη συμπάθεια και τη βοήθεια των άλλων λαών.

Ένας Γάλλος μποφεί να υποφέφει από την κυβέφνηση ή την αντιπολίτευση από τα αφεντικά ή τα συνδικάτα: μποφεί όμως να υποφέφει από τη Γαλλία; Εγώ, υποφέφω από τη Γεφμανία, αν και δεν ξέφω τι ακφιβώς είναι η Γεφμανία. Είναι μια πληγή στην καφδιά μου που δεν κλείνει. Κάποιος είπε ότι χωφίς τους ναζί αυτός ο αιώνας θα μποφούσε να είναι ο αιώνας της Γεφμανίας - με τη θετική έννοια.

Οι γονείς μου δεν σκότωσαν Εβραίους. Δεν κοιμούνται πάντα καλά. Η μητέρα μου υποφέρει. Ο πατέρας μου κοιμάται γρήγορα και βαθιά! Δεν μπορεί όμως να κοιμηθεί πολύ. Ξυπνάει πάντα πολύ νωρίς. Επέστρεψε ακρωτηριασμένος από τη Ρωσία, και το σώμα του πάντα πονά. Εδώ και 40 χρόνια. Ήταν το 1941 όταν ένας Ρώσος στρατιώτης του συνέτριψε τον γοφό. Λοιπόν μπορώ να είμαι σίγουρος ότι δεν πήρε μέρος στο Άουσβιτς, στο Μπάμπιγιαρ, στη Βαρσοβία. Ίσως, πιθανόν, να σκότωσε μερικούς Ρώσους στρα-

τιώτες. Ήταν φυσικό για να το πω κυνικά. Ο πατέφας μου κφατάει για τον εαυτό του αυτή την επώδυνη ανάμνηση. Δεν παφαπονιέται ποτέ. Η καφδιά είναι άφφωστη; Η ψυχή του είναι κι αυτή ακφωτηφιασμένη; Δεν τολμώ να το δω από κοντά. Κι αυτός δεν θέλει να μιλά για εκείνο τον καιφό.

Οι γονείς μου δεν ψήφιζαν τον Χίτλες ποιν το '33. Αλλά μετά τις «μεγάλες του επιτυχίες» άλλαξαν γνώμη. Άλλαξαν γνώμη γι' αυτό τον άνθοωπο του οποίου το πρόσωπο μύριζε θειάφι από μακριά, και δεν ήταν καθόλου ευχάριστος ούτε διακριτικός.

Αχόμα και στην αγοστική τους περιοχή, όφειλαν να αντιληφθούν ότι οι Εβραίοι εξαφανίζονταν σιγάσιγά από παντού. Αυτό δεν τους ανησυχούσε πολύ! Δεν τους κατηγορώ. Μήπως εγώ στη θέση τους δεν θα έκανα το ίδιο; Αυτή η ερώτηση με ανησυχεί, δεν τολμώ να δώσω μια απάντηση γρήγορη και αργητική.

Ένοχοι ή Αθώοι; Τους αγαπώ; Έχω δικαίωμα να τους αγαπώ; Ίσως κι εγώ υπό κάποια έννοια να έχασα τους γονείς μου. Τους γονείς μου και τη χώρα μου. Σ' όλη την παιδική ηλικία, όλη τη νεότητά μου, ο πατέρας μου κουτσαίνοντας μου θύμιζε κάθε μέρα ότι ήμασταν με τη λάθος πλευρά. Εμείς;

Οι γονείς μου τοώνε αρχετά. Ευχαριστώ. Ίσως πολύ. Όχι πολύ καλά κατά τη γνώμη μου. Ίσως λόγω έλλειψης κουλτούρας στη μαγειρική. Η σύνταξή τους είναι εξασφαλισμένη και αρκετά υψηλή. Έχουν πιο πολλά μέσα παρά ανάγκες.

Την επομένη ένας συμμαθητής του πατέρα μου, ένας Εβραίος που είχε μεταναστεύσει στις ΗΠΑ, τον επισχέφθηχε. Κατά τα λεγόμενα του πατέρα μου συνενοήθηχαν πολύ χαλά.

Αλήθεια;

Είναι μήπως ένα θαύμα; Είναι φυσιολογικό;

Οι παππούδες μου δεν σκότωσαν Εβραίο, ούτε αυτοί. Ήταν πάντα εναντίον των ναζί, ακόμα και στην εποχή της «δόξας τους». Ομως δεν αντιστάθηκαν πολύ. Το άτομο δεν μπορεί να κάνει σπουδαία πράγματα στην πολιτική. Δεν δολοφόνησαν τον Χίτλερ. Πέρασαν τον καιρό τους δουλεύοντας και ελπίζοντας για το καλύτερο. Ποιος όμως θα ενδιαφερθεί για τους παππούδες μου; Δεν έκαναν τίποτα το σπουδαίο, ούτε καλό, ούτε κακό. Με αυτούς δεν μπορεί κανείς τίποτε να αποδείξει.

Τα παιδιά μου δεν γνωρίζουν Εβραίους. Στην περιοχή μας σχεδόν δεν υπάρχουν πια. Τα παιδιά μου κοιμούνται καλά. Ευχαριστώ. Ίσως να έχουν γρίπη ή πονόδοντο. Όπως οι μικροί Γάλλοι ή Πολωνοί ή Ρώσοι ή Ισραηλινοί. Το ότι γεννήθηκαν Γερμανοί, αυτό δεν τους δημιουργεί ακόμα προβλήματα. Οχι ακόμα. Δεν φταίνε εκείνα, αλλά εγώ και η γυναίκα μου.

Τα παιδιά μπορούν να τρώνε καλά και πολύ, αν θέλουν. Αλλά δεν το θέλουν πάντα, το αγόρι μου τρώει σαν σπουργίτι. Οι υπόλοιποι καλά. Ελπίζω ότι

#### «ΣΚΟΤΩΣΑΝ ΕΞΙ ΕΚΑΤΟΜΜΥΡΙΑ ΕΒΡΑΙΟΥΣ ΑΛΛΑ ΚΟΙΜΟΥΝΤΑΙ ΚΑΛΑ...»

θα έχουν πάντα αφχετό φαγητό. Και ελπίζω ότι το μάφχο, το μάφχο τους, θα χρατιέται πάντα χαλά, όπως το φράγχο και το ζλότι.

Αλλά, σίγουφα οι ευχές μου δεν θ' αλλάξουν καθόλου στην Ιστοφία.

Τα τρία μου παιδιά είναι ξανθά. Γερμανικό ξανθό, το ξανθό της Μπριζίτ Μπαρντό.

Τα ξανθά σου μαλλιά Μαογαρίτα τα γκρίζα σου μαλλιά Σουλαμίτης.

Τους μιλώ για την Άννα Φρανα. Θα τους μιλήσω για τη «Νύχτα και Ομίχλη». Θα τους μιλήσω για την όχι πολύ πετυχημένη ιστορία μας. Θα τους μιλήσω για το κακό που οι Γερμανοί έκαναν σε τόσους ανθρώπους και λαούς. Θα τους μιλήσω για τη βαριά κληρονομιά μας που είναι και δική τους. Θα προσπαθήσω να τους πληροφορήσω να τους κάνω να ενδιαφερθούν, να ξυπνήσω τη συμπάθειά τους για όσους υπέφεραν και για όσους υποφέρουν ακόμη.

Θα αποφύγω να μεταδώσω τους εφιάλτες μου και την ένοχή μου συνείδηση, πράγμα που δεν είναι πολύ εύκολο.

Θα μάθουν ξένες γλώσσες. Η μεγάλη μου κόρη μαθαίνει Γαλλικά και Αγγλικά. Θα ταξιδέψουν στο εξωτερικό και θα γνωρίσουν ανθρώπους από όλες τις χώρες. Είμαι σίγουρος ότι δεν θα έχουν πολλές προκαταλήψεις. Ελπίζω ότι δεν θα έχουν πάρα πολλά κόμπλεξ.

Αν ποτέ, κύφιε Ζανκέλεβιτς, πεφάσετε από δω, χτυπήστε την πόφτα μου και μπείτε. Θα είστε καλοδεχούμενος και μην ανησυχείτε. Οι γονείς μου δεν θα είναι εδώ. Δεν θα σας μιλήσει κανείς ούτε για τον Χέγκελ ούτε για το Νίτσε ούτε για το Γιάσπεφ ούτε για τον Χάιντεγκεφ ούτε για όλους τους άλλους τευτονικούς δάσκαλους σκεπτικιστές. Θα σας φωτήσω για τον Ντεκάφτ και τον Σαφτφ. Μου αφέσει η μουσική του Σούμπεφτ και του Σούμαν. Όμως θα βάλω ένα δίσκο του Σοπέν ή αν πφοτιμάτε του Φοφέ ή του Ντεμπυσί. Είμαι βέβαιος ότι δεν θα θυμώσετε αν η μεγάλη μου κόφη παίξει Σούμαν στο πιάνο κι αν οι μικφοί τφαγουδήσουν γεφμανικά τφαγούδια.

Ειρήσθω εν παρόδω.

«Θαυμάζω και σέβομαι τον Ρουμπινστάιν, μου αρέσει ο Μενουχίν». Θα σας προσφέρουμε το σοκρούτ μας και τη μπύρα μας. Θα σας ετοιμάσουμε μια κις λυρέν ή μια ρώσικη σούπα. Θα σας προσφέρουμε γαλλικό κρασί. Αν δεν μπορείτε να κοιμηθείτε με τα παπλώματά μας θα σας δώσουμε ένα γαλλικό. Αν, ένα πρωί, ξυπνείστε από μια γερμανική φωνή, θα είναι ο γιος μου που θα παίζει με το ηλεκτρικό του τρένο.

Ίσως, αν κάνει καλό καιρό να κάνετε ένα περίπατο με τα παιδιά μου. Κι αν η πιο μικρή, σκοντάψει και πέσει θα τη σηκώσετε. Θα σας χαμογελάσει με τα όμορφα γαλάζια μάτια της. Και ίσως να της χαϊδέψετε τα όμορφα ξανθά μαλλιά της.

Σας παφακαλώ να πιστέψετε, κύφιε Ζανκέλεβιτς στα βαθιά μου αισθήματα.

#### Γοάμμα του Β. Ζανκέλεβιτς, 5 Ιουλίου 1980

Αγαπητέ κύοιε,

Συγκινήθηκα από το γράμμα σας, περίμενα αυτό το γράμμα 35 χρόνια. Θέλω να πω ένα γράμμα στο οποίο τις αγριότητες να τις παίρνει πάνω του κάποιος που δεν έφταιξε. Είναι η πρώτη φορά που παίρνω ένα γράμμα από Γερμανό· ένα γράμμα που δεν είναι αυτοδικαιολογία λίγο πολύ συγκαλυμμένη. Προφανώς οι Γερμανοί φιλόσοφοι «συνάδελφοί μου» αν μπορώ να χρησιμοποιώ αυτό τον όρο δεν είχαν τίποτα να μου πουν, τίποτα να εξηγήσουν. Η συνείδησή τους ήταν ήσυχη. Και πράγματι δεν υπάρχει τίποτα να πει κανείς σ' αυτό το φοβερό πράγμα. Δεν κατέβαλα πολλές προσπάθειες για να αποφύγω κάθε σχέση μ' αυτούς τους εξέχοντες μεταφυσικούς. Εσείς μόνο, εσείς πρώτος και χωρίς αμφιβολία ο τελευταίος βρήκατε της απαραίτητες λέξεις πέρα από πολιτικές και ευσεβείς πόθους. Είναι σπάνιο η γενναιοδωρία, ο αυθορμητισμός και η μεγάλη ευαισθησία να μη βρίσχουν τη γλώσσα τους σε λέξεις που χρησιμοποιεί κανείς. Μάλλον έτσι είναι. Ευχαριστώ. Όχι δεν θάοθω αν σας δω στη Γεομανία. Δεν θαοθώ μέχοι εκεί, είμαι πάρα πολύ γέρος για να εγκαινιάσω αυτή την καινούρια εποχή. Γιατί για μένα είναι μια καινούοια εποχή. Την περίμενα πολύ καιρό. Εσείς όμως είστε νέος, δεν έχετε τους ίδιους λόγους με μένα, δεν έγετε αυτό το ανυπέοβλητο εμπόδιο να υπερπηδήσετε. Με τη σειρά μου σας λέω: Όταν έρθετε στο Παρίσι, όπως όλοι χτυπήστε σπίτι μου, κοντά στην Παναγία των Παρισίων. Θα σας δεχτώ με συγκίνηση και ευγνωμοσύνη σαν τον προάγγελο της άνοιξης.

Ελπίζω ότι η κόρη μου (26 χρόνων) θα είναι εδώ. Ξέρει όλα όσα χρειάζεται να ξέρει για τη φρίκη. Βλέπει όμως τη ζωή με τα μάτια του σήμερα, δεν γνώρισε την εξάντληση. Ο σύζυγός της ένας σαν κι αυτήν. Όλοι κάνουμε το ίδιο επάγγελμα (κι οι τρεις καθηγητές της φιλοσοφίας). Δεν θα ξαναμιλήσουμε για φρίκη. Θα καθήσουμε στο πιάνο. Υπάρχουν 3 (δύο μεγάλα για μένα και ένα για τη Σοφία μου).

\* Ο Βλαντιμίο Ζανχέλεβιτς οώσιχης χαταγωγής γεννήθηκε στη Bourges της Γαλλίας στις 31 Αυγούστου του 1903. Κατέχει μια θέση μοναδιχή στον σύγχοονο φιλοσοφιχό πίνακα της Γαλλίας. Πέρα από χάθε σύστημα, αφοσιώθηκε στην ηθιχή χαι την αισθητιχή, αχολουθώντας το έργο του Μπέρξον τον οποίο θαύμαζε. Μουσιχός, ήταν ένας εξαίρετος εξερευνητής του ευρωπαϊχού ρεπερτορίου. Πέθανε το 1985.

[Η παφαπάνω αλληλογφαφία δημοσιεύτηκε στο Magazine Littéraire (No 333 - Ιούνιος 1995). Αναδημοσιεύεται από την Παφέμβαση (Κοζάνης), Νοέμβωος 1995, σε μετάφφαση Τ. Βατάλη].

# Μια άγνωστη περίπτωση διάσωσης εβραϊκής οικογένειας

## Στο Γηροκομείο Αθηνών



Ο Ιωσήφ Φαράτζης (Ιωάννης Φρειδάς)

ΡΟΣΦΑΤΑ η Ελεήμων Εταιφεία Αθηνών (Γηφοχομείο) εόφτασε τα 130 χφόνια από την ίδουσή της. Με την ευχαιφία αυτή εχδόθηχε πολυτελές αναμνηστιχό λεύχωμα «Η Ελεήμων Εταιφεία Αθηνών Χθες, Σήμεφα χαι Αύφιο» που πεφιλαμβάνει το ιστοφιχό της ίδουσης χαι της ιστοφίας της Εταιφείας, όπως το έγφαψε ο Σύμβουλος της Εταιφείας χ. Α.Σ. Γεφάχης-Ευταξίας.

Από το λεύχωμα αυτό πληφοφοφούμεθα ότι μεταξύ των ευεργετών ται μεγάλων ευεργετών της Ελεήμονος Εταιφείας Αθηνών περιλαμβάνονται και πολλοί ομόθρησκοί μας, αλλά και η Ισφαηλιτική Κοινότης Αθηνών (1945) και η American Joint Distribution Commitee (1945).

Πολύ ενδιαφέρουσα είναι η εξιστόρηση, όπως περιγράφεται στο Λεύκωμα, της διάσωσης ομοθρήσκων κατά την διάσκεια της Γερμανικής Κατοχής, μέσα στο Γηροκομείο, στην καρδιά της Αθήνας. Για το ενδιαφέρον αυτό γεγονός, άγνωστο μέχρι σήμερα, παραθέτουμε πιο κάτω το σχετικό απόσπασμα.

Μ.Κ. Κωνσταντίνης

Α ΧΡΟΝΙΑ ΤΗΣ ΓΕΡΜΑΝΟΚΡΑΤΙΑΣ το Γηφοχομείο πεφιέθαλψε, κι έτσι διέσωσε, τέσσεφις Έλληνες Ισφαηλίτες. Στην αφχή κφύφθηκαν στο ίδφυμα το ζεύγος Ιωσήφ και Λέα Φαφάτζη (με το όνομα Ιωάννης και Λουκία Φφειδά). Μετά μπήκαν η κόφη τους Σολίκα (κα Σοφία) και ο σύζυγός της Ιωσήφ Σαμπετάι (κος Ιωάννης) οι οποίοι φοβήθηκαν ότι θα τους ανακάλυπταν τελικά οι Γεφμανοί αν εξακολουθούσαν να μένουν έξω. Όλοι τους χφησιμοποιούσαν

ψευδώνυμα κατά την παραμονή τους στο Ίδουμα και ταυτότητες με τα ονόματα αυτά που τους είχαν δοθεί από την Αστυνομία. Από τους τέσσερις, ο Ιωσήφ Φαράτζης πέθανε πριν από την απελευθέρωση. Για το φόβο των κατακτητών του έγινε χριστιανική κηδεία. Η ηγεσία του προσωπικού του Γηροκομείου κινδύνευσε σοβαρά για τη φιλανθρωπία της προς τους Εβραίους συνανθρώπους της. Οι Γερμανοί κάτι υποψιάστηκαν. Κάλεσαν δύο φορές για ανάκριση τον πατέρα Αρκάδιο,

#### ΜΙΑ ΑΓΝΩΣΤΗ ΠΕΡΙΠΤΩΣΗ ΔΙΑΣΩΣΗΣ ΕΒΡΑΪΚΗΣ ΟΙΚΟΓΕΝΕΙΑΣ



Η Λέα Φαράτζη (κυρία Λουκία Φρειδά)

ιερέα και στυλοβάτη του Γηροκομείου. Αυτός κατάφερε να πείσει τους SS ότι δεν υπήρχαν Εβραίοι στο Ίδρυμα. Πρέπει να σημειωθεί ότι το εβραϊκό στοιχείο έδειξε μεγάλη ευγνωμοσύνη. Μεταξύ των ευεργετών της ΕΕΑ συγκαταλέγονται η Ισραηλιτική Κοινότης Ελλάδος και η American Joint Distribution Commitee (Οργάνωση Ισραηλιτών των ΗΠΑ).

Λέα Φαράτζη έκανε αλλεπάλληλες δωφεές στο Γηφοκομείο, μία στο όνομα του αποθανόντος συζύγου της. Εκτός των άλλων έδωσε δέκα οκτώ εκατομμύρια δραχμές (τότε διακόσιες είχοσι χουσές λίφες) με τις οποίες πλήφωσε για την ανέγερση δεξαμενής ύδατος χωρητικότητας 43 χυβικών μέτρων. Η δεξαμενή αυτή περατώθηκε το Νοέμβριο 1950 και διοχέτευε νερό σε όλα τα περίπτερα του ιδρύματος, λύνοντας έτσι το πρόβλημα της ελλιπούς υδοεύσεώς του. Δωρεά στην Ελεήμονα Εταιρεία Αθηνών (Γηροκομείο) έκανε και ο γιος της Δαυίδ Φαράτζης. Επίσης, με ενέργειες της Σολίκας Σαμπετάι η οργάνωση ΕΜ-ΕΛ έκανε στο Γηροκομείο μια μεγάλη δωρεά ιματισμού.



Η Σολίκα Σαμπετάι (κυρία Σοφία)



Ο Ιωσήφ Σαμπετάι (κ. Ιωάννης)

# Το μπλόκο της 23<sup>ης</sup> Φεβρουαρίου 1944

Του ΚΩΣΤΑ Π. ΦΩΤΟΥ

Ν ΚΑΙ συμπληφώθηκαν 50 χφόνια από το τέλος του Β' Παγκοσμίου Πολέμου, όμως πολλές λεπτομέφειες για την πεφίοδο της γεφμανικής κατοχής στα Γιάννινα μας είναι άγνωστες. Ιδιαίτεφα πολύτιμες είναι οι διάφοφες απόφοητες εκθέσεις και αναφοφές των στφατιωτικών αφχών κατοχής που βφίσκονται στα διάφοφα αφχεία της Γεφμανίας (Koblenz, Postdam, Freiburg, Νυφεμβέφγη και αλλού). Στο μικφό μου αυτό άφθφο θα πεφιοφιστώ σε μεφικά έγγραφα που βφέθηκαν στα αφχεία των δικών Νυφεμβέφγης και αναφέφονται σε μπλόκο των Γεφμανών στα Γιάννινα, τη νύκτα 23-24 Φεβφουαφίου 1944, στις πολυάφιθμες συλλήψεις Γιαννιωτών και στον εκτοπισμό μέφους αυτών στο στφατόπεδο συγκέντφωσης Μαμthausen, κοντά στο Λιντς της Αυστρίας.

#### ΕΙΣΑΓΩΓΙΚΑ

ΙΑ ΤΗΝ ΚΑΤΑΝΟΗΣΗ του πεοιστατιχού θα κάνω μιχοή αναφορά στην προϊστορία των γεγονότων. Η Ήπειοος ανήκε μετά την κατάρρευση (1941), όπως είναι γνωστό στη ζώνη ελέγχου των Ιταλών μέχοι τις αργές Σεπτεμβοίου 1943, οπότε η Ιταλία συνθηκολογεί με τους συμμάχους και εγκαταλείπει τον Άξονα. Ωστόσο από τις 20 Αποιλίου 1943 φτάνουν στα Γιάννινα τμήματα της Μεραρχίας Adolf Hitler για αναγνώριση στα πλαίσια του σχεδίου «Άξονας». Το τελευταίο απέβλεπε στην κατάληψη της φίλης Ιταλίας. Τα πραγματικά όμως στρατεύματα φτάνουν στην πόλη τον Ιούνιο του ίδου έτους προερχόμενα από την Αλβανία και συγκροτούν το ΧΧΙΙ Ορειβατικό Σώμα Στρατού με διοικητή το στρατηγό Hubert

Lanz. Την εποχή αυτή έχουμε γενιχότεοη αύξηση των γερμανιχών στρατευμάτων κατοχής στην Ελλάδα καθώς και διοικητικό ανασχηματισμό με σκοπό την πάταξη του αντιστασιακού κινήματος. Η καμπή στην πορεία του πολέμου για τους Γεομανούς (απώλεια Β. Αφοικής, καταστροφή του Στάλιγχοαντ, απόβαση συμμάγων στη Σικελία και Καλαβοία, συνθηκολόγηση Ιταλίας) αναβαθμίζει στρατιωτικά το ρόλο της Ελλάδας. Έτσι κατά τους πρώτους μήνες παρατηρείται μια πρωτοφανής τρομοχρατία, εξαιτίας και του φόβου των χιτλερικών δυνάμεων για πιθανή συμμαχική απόφαση στη δυτική Ελλάδα. Αθρόες συλλήψεις και εντοπισμοί για καταναγκαστική εργασία (άλλα έγγραφα της ίδιας συλλογής αναφέρονται σε τέτοια περιστατικά, κυρίως στην περιοχή Καναλαχίου), ισοπέδωση χωριών και καθολική εξόντωση κατοίκων σε περιοAΠΟ TH
ΓΕΡΜΑΝΙΚΗ
ΚΑΤΟΧΗ ΣΤΑ
ΓΙΑΝΝΙΝΑ

Η πρώτη σελίδα της απόρρητης αναφοράς της Υπηρεσίας Αντικατασκοπείας Ιωαννίνων.

# AΠΟ TH ΓΕΡΜΑΝΙΚΗ ΚΑΤΟΧΗ ΣΤΑ ΓΙΑΝΝΙΝΑ

χές που δήθεν σύχναζαν αντάςτες ή στα πλαίσια ποινών αντιποίνων και παςαδειγματισμού (Κομμένο Άςτας, Μουσιωτίτσα, Λυγγιάδες κ.λπ.). Παςάλληλα εκδηλώνεται συστηματική προσπάθεια των Γερμανών για διάσπαση του αντιστασιακού κινήματος και προσεταιρισμό των λεγόμενων εθνικών ομάδων. Σχετική διαταγή εκδίδει ο Χίτλες και εφαρμόζει ο επιτετραμμένος του στην Αθήνα Neubacher για τον κοινό εχθρό, τον μπολσεβικισμό.

Οι Γεομανοί είναι αποφασισμένοι, στις εκκαθαφιστικές επιχειρήσεις του φθινοπώοου, να επιβάλουν την τάξη διά πυρός και σιδήφου. Όμως η εφαρμογή των σκληρών μέτρων πυχνώνει τις τάξεις των ανταρτών και έχει αντίθετα αποτελέσματα από τα αναμενόμενα. Έτσι το Γενικό Επιτελείο των Χιτλερικών δυνάμεων αναγκάζεται, από το Δεκέμβριο του '43, ν' αλλάξει τακτιμή και να επικεντρώσει τις προσπάθειες σε συλλήψεις πολιτικών προσώπων και ηγετικών στελεχών και σε εκκαθαριστικές επιγειοήσεις χυοίως εναντίον αριστερών οργανώσεων. Στα πλαίσια αυτής της νέας ταχτιχής εχδηλώνεται και η νέα επιχείρηση των Γερμανών με το όνομα «Sperber» το Φεβρουάριο του 1944 στην περιοχή των Τζουμέρκων με στόχο κυρίως τον ΕΛΑΣ.

#### Το μπλόχο στα Γιάννινα

ΙΘΑΝΟΤΑΤΑ η ενέργεια αυτή των Πεομανών, που θα δούμε παρακάτω, εντάσσεται στην επιγείοηση «Sperber» και ίσως να επιταχύνθηκε από αντιστασιακές πράξεις στην πόλη που εκδηλώθηκαν με την ευκαιρία της επετείου της απελευθέρωσης των Ιωαννίνων (21 Φεβο. 1913). Σύμφωνα με την απόρρητη αναφορά του τμήματος αντικατασκοπείας 377 (πρόκειται πιθανότατα για τα περιβόητα SS) που εντάχθηκε με ημερομηνία 5.03.43 στα Γιάννινα και αποδέκτη την Ανώτερη Στρατιωτική Διοίκηση του ΧΧΙΙ Ορειβατικού Σώματος Στρατού / Ις (=Α2)η επιχείρηση προετοιμάστηκε επιμελώς ύστερα από διασταύρωση πολλαπλών πληφοφοριών που συγκέντρωσαν ξεχωριστά τόσο το παραπάνω τμήμα αντικατασκοπείας 377 όσο και το τμήμα 621 της μυστικής Στρατιωτικής Αστυνομίας.

Υστερα απ' αυτό η Ανώτερη Στρατιωτική Διοίκηση, Επιτελικό Γραφέιο Ic (=A2) έδωσε τη διαταγή για την εκτεταμένη ενέργεια σύλληψης (μπλόχο) θέτοντας μάλιστα και 600 άντρες στη διάθεση των μυστικών αστυνομικών δυνάμεων. Έτσι δηλαδή θα πρέπει με σιγουριά να πούμε ότι το βράδυ

εκείνο κινήθηκε μια δύναμη εφτακοσίων περίπου ανδρών με αντικειμενικό σκοπό τη σύλληψη «χομμουνιστιχών στοιγείων» όπως γαρακτηριστικά αναφέρεται κατά λέξη. Η εκτεταμένη επιχείρηση της νύκτας 23 προς 24 Φεβρουαρίου πραγματοποιήθηκε στις 4 η ώρα το πρωί και κατέληξε στη σύλληψη 108 ατόμων. Τα συλληφθέντα άτομα αναχοίθηκαν συστηματικά κατά το διάστημα 24.02 μέχοι 3.03.44. Κατά τη διάφκεια των ανακρίσεων προέκυψαν δικαιολογημένες αμφιβολίες σχετικά με την ακοίβεια των αποδιδόμενων κατηγοριών από τους λεγόμενους ανθρώπους εμπιστοσύνης (δηλαδή τους καταδότες). Και αυτό ήταν κοινή διαπίστωση και του τμήματος αντικατασχοπείας 377 και της στρατιωτικής μυστικής αστυνομίας 602. Οι ανακοίσεις επαναλήφθηκαν και διαπιστώθηκε ότι το 75% των συλληφθέντων ήταν «θύματα ψευδών καταγγελιών μιας πολύ επιτήδειας προπαγάνδας μερικών Εβραίων της πόλης».

Για το λόγο αυτό το τμήμα αντικατασχοπείας 377 (δηλ. τα SS) ανέκοινε τέσσεοις Εβοαίους που ήταν: 1) ο γιατρός Κοφίνας που ήταν και ο πρόεδρος της Ιουδαϊκής κοινότητας, 2) ο γιατρός Lewis, 3) ο έμπορος Koen, 4) και ο επίσης έμπορος Mordekai.

Η ανάχοιση πιστοποίησε την αχοίβεια των υποθέσεων, σύμφωνα πάντοτε με την αναφορά και υποστηρίζει ότι οι παραπάνω Εβοαίοι εκμεταλλεύτηκαν τη σοβαρή ασθένεια του χυρίου πληροφοριοδότη (V 34) που είχε υποστεί εγχείρηση ήπατος και του προσχόμισαν δήθεν λαθραία ψεύτιχο πληοοφοριακό υλικό. Για το λόγο αυτό το τμήμα αντικατασκοπείας δίνει εντολή να προσαχθούν οι παραπάνω αναφερόμενοι Εβοαίοι την 5η Μαρτίου (ημέρα σύνταξης της αναφοράς) στο χώρο συγκέντρωσης αιχμαλώτων (δηλαδή στο κτίριο της Ζωσιμαίας Σχολής). Παράλληλα γίνεται παράκληση για μη κακοποίηση και «ειδική μεταχείριση» των Εβραίων.

Όσο για τους Γιαννιώτες πολίτες της κατάστασης που ακολουθεί γίνεται πρόταση ν' απομακουνθούν από την πόλη, δοθείσης ευκαιρίας, και να μεταφερθούν για λόγους ασφάλειας σε στρατόπεδο συγκέντοωσης μέχρι το τέλος του πολέμου. Ακολουθεί μετά η ονομαστική κατάσταση των προσώπων που κρίθηκαν ότι πρέπει να μεταφερθούν. Στην πραγματικότητα υπάρχουν δύο καταστάσεις. Η μια περιλαμβάνει μόνο τους 23 Γιαννιώτες και η άλλη το σύνολο των 23 Γιαννιώτες και η άλλη το σύνολο των 23 Γιαννιωτών και τους 4 Εβραίους της πόλης. Στο μεταξύ από την 1η Μαρτίου του ίδιου έτους (1994) αρχίζει η



Η δύναμη της νιότης: νεαροί διαδηλωτές βγαίνουν στους δρόμους στα Γιάννενα, αψηφώντας τις αρχές Κατοχής. (Από το βιβλίο του Μ. Mazower «Στην Ελλάδα του Χίτλερ»).

επιγείοηση για τη σύλληψη και τον εντοπισμό των 1950 περίπου Εβραίων της πόλης και φαίνεται ότι η απομάκουνση έγινε με χωριστές αποστολές.

Ο κατάλογος των υπολοίπων Γιαννιωτών, που απομακούνθηκαν από τα Γιάννινα και μεταφέοθηκαν στη συνέχεια στο Στρατόπεδο συγκέντρωσης Mauthausen (της Αυστρίας, κοντά στην πόλη Λιντς), έχει ως εξής:

- 1. Βαζάχας Θωμά
- 2. Δούλιας Γεώργιος
- 3. Κρασόπουλος Σοφοκλής
- 4. Φασούλας Βασίλειος
- 5. Καραχώστας Κωνσταντίνος
- 6. Παππάς Αλέξης
- 7. Γεωργιάδης Γεώργιος
- 8. Λάμπρου Νικόλαος
- 9. Φαρμάχης Ελευθέριος
- 10. Φαρμάχης Χρήστος
- 11. Φαρμάκης Ευάγγελος
- 12. Λαζόπουλος Λάζαρος
- 13. Κύριχος Γεώργιος
- 14. Κιουρής Παναγιώτης
- 15. Δημητριάδης Ελευθέριος
- 16. Θεοδοσίου Βασίλειος
- 17. Φραγκόπουλος Ακύλας
- 18. Μεγαλής Αλέξανδοος
- 19. Δήμος Νικόλαος
- 20. Μπαρμπούτης Χρήστος
- 21. Κατσαρός Ευάγγελος
- 22. Καππάς Παναγιώτης
- 23. Αβραμίδης Ιωάννης

Οι υπόλοιποι συλληφθέντες, κατά την επιχείρηση της νύκτας 23 προς 24 Φεβρουαοίου, αφέθηκαν ελεύθεροι την ίδια ημέρα, δηλαδή στις 3 Μαρτίου του '44.

**АПО ТН** *TEPMANIKH* ΚΑΤΟΧΗ ΣΤΑ *TIANNINA* 

Τα συνημμένα 23 συνοδευτικά έγγραφα που πιθανότατα θα περιείγαν τα πλήρη στοιχεία και την «ενοχή» του καθένα από τους εντοπισθέντες δε βρέθηκαν στο αρχείο.

Η ανάγνωση της παραπάνω μυστικής αναφοράς, καθώς επίσης και η ανάλογη ιστορική ερμηνεία θα πρέπει να γίνουν με μεγάλη προσοχή. Ωστόσο νομίζω ότι μποοούμε να κάνουμε σε πρώτη φάση, με ασφάλεια μερικές παρατηρήσεις:

- α) Για τη «μιχρή μας πόλη» το παραπάνω μπλόχο ήταν μια από τις πιο μεγάλες επιχειρήσεις του είδους που έγιναν στα Γιάννινα, ίσως και η μεγαλύτερη.
- β) Ο αντιχειμενιχός σχοπός της Razzia ήταν η σύλληψη και η εντόπιση «κομμουνιστιχών στοιχείων» χάτι που συμφωνεί απόλυτα με την πολιτική του επιτετσεμμένου στην Αθήνα Neubacher για κοινό αγώνα εναντίον του «μπολσεβικισμού», καθώς επίσης και με το πνεύμα της εκκαθαοιστικής επιγείοησης του Φεβρουαρίου «Sperber», την οποία έκαναν οι γερμανικές δυνάμεις στην περιοχή του Αράχθου ποταμού (Τζουμέρχα).
- γ) Υπήρχε πιθανότατα εκτεταμένο δίκτυο ανθρώπων εμπιστοσύνης (καταδοτών) που συνεργάζονταν με τις δυνάμεις κατοχής.
- δ) Η ενοχοποίηση διακεκριμένων προσωπικοτήτων της Ιουδαϊκής κοινότητας Ιωαννίνων, ότι αυτοί δηλαδή διοχέτευσαν λαθραία ψευδείς χαταγγελίες για τη σύλληψη Γιαννιωτών του αριστερού χώρου, είναι μία σατανική επινόηση των μυστικών αστυνομικών υπηρεσιών για τη σύλληψη και εξόντωση των Εβραίων της πόλης μας.

[Από τον Ηπειρωτικό Αγώνα, 19 Απριλίου 1995]

# Οι Εβραίοι της Ναυπάκτου

#### Του Χ. ΑΛΧΑΝΑΤΗ

Ν ΝΑΥΠΑΚΤΩ από των αρχαιοτάτων χρόνων είχον εγκατασταθή Εβραίοι. Ο Χέρτσβεργ εν τη ιστορία της Ελλάδος αναφέρει ότι από των χρόνων του Φίλωνος και Καλιγόλα (40 μ.Χ.) υπήρχεν Ιουδαϊκή κοινότης εν Αιτωλία.

Ο Βενιαμίν ο εχ Τουδέλης, ο οποίος επεσχέφθη την πόλιν χατά το 1147 εύρεν εν αυτή 100

Εβραίους.

Η χοινότης Ναυπάχτου φαίνεται αχμάζουσα χυρίως χατά τον 17ον αιώνα διότι βλέπομεν εν αυτή τρεις συναγωγάς, χαι διασήμους ραβίνους μεταξύ των οποίων αναφέρομεν τους Μωυσή Μπαρ Σολωμών Σέμας, Ριβι Γιαχίρ μπεν Σαμπετάι Κοέν χαι Ιαχώβ Μπαρ Γιοσέφ Φιομάν.

Οι εν Ναυπάκτω Εβοαίοι εόρταζον ιδιαιτέραν εορτήν «Πουοίμ της Ναυπάκτου». εις ανάμνησιν της σωτηρίας των μετά τον πόλεμον Βενετίας και Τουοκίας. Μετά δηλ. την εν Ναυπάκτω νίκην των Ενετών κατά των Τούοκων συμβάσαν εν έτει 1571, η Ενετική πολιτεία θέλουσα να δείξη την ευγνωμοσύνην προς τον Χριστόν, εύρεν ως καλλίτερον μέσον να εκδιώξη τους Εβραίους εξ όλου του Ενετιχού χράτους. Φαίνεται ότι δεν συμπεριελήφθησαν οι Εβραίοι της Ναυπάκτου εις την εκδίωξιν, δι' ο ούτοι εώρταζον εις ανάμνησιν της σωτηρίας των.

Η ανάκλησις του διατάγματος της εξώσεως των εν Ναυπάκτω Εβραίων ωφείλετο (ως εξάγομεν εκ της Ιστορίας των Εβραίων της Τουρκίας υπό Μ. Φράγκου) εις την επέμβασιν του διασήμου ιατρού και διπλωμάτου της Τουρκικής αυλής Σολομώ-

ντος Εσχιναζή. Ούτος είχεν αποσταλή τότε επί της βασιλείας Σελίμ του δευτέφου (1561-1574) εις Ενετίαν ίνα συζητήση τους όφους της ειφήνης μεταξύ της Πύλης και της Ενετίας.

Γνωρίζων δε την προγραφήν των Εβραίων του Ενετικού κράτους παρεκάλεσε τον τέως πρόξενον της Ενετίας Σοράντζο τον οποίον είχεν ευεργετήση να επέμβη παρά τη συγκλήτω υπέρ των Εβραίων, πολλοί των οποίων ήσαν έτοιμοι προς αναχώρησιν.

Ο Σοράντζο έφερεν εν τη Συγκλήτω ως επιχείρημα



Ταφόπετρα του 15ου αιώνα από το εβραϊκό νεκροταφείο της Ναυπάκτου. (Επί μαρμάρου διαστάσεων 0,35X0,225X0,025).

ότι οι Εβραίοι εκδιωκόμενοι θα κατέφευγον εις την Τουρκίαν όπου θα μετέφερον και την τέχνην της κατασκευής όπλων και κανονίων. Η δε σύγκλητος και ο Δουξ πεισθέντες ανεκάλεσαν το διάταγμα της Εξώσεως. Επί Τουρκοκρατίας οι Εβραίοι της Ναυπάκτου εισέπραττον τους φόρους του κράτους.

Οι πεςιηγηθέντες την Ελλάδα κατά το 1671 ο Ιάκωβος Σπον και Γεώργιος Ουέλες αναφέςουν ότι εν Ναυπάκτω κατέλυσαν εις την οικίαν του Εβραίου Σαμουήλ-Σολομών Ογλ υποπροξένου της Γαλλίας, Βενετίας και Αγγλίας ότι υπήρχον εν τη πόλει τρεις Εβραϊκαί συναγωγαί και ότι ο καλλίτερος ιατρός της πόλεως ήτο Εβραίος.

Από τας αρχάς όμως του 18ου αιώνος ήρχισεν η παρακμή της Ναυπάκτου και μετ' αυτής η παρακμή της εν τη πόλει Εβραϊκής κοινότη-

τος. Ούτω ο Pouqueville ο οποίος διήλθεν εκ Ναυπάκτου τω 1817 αναγράφει (τόμ. ΙΙΙ) ότι οι Ιουδαίοι οίτινες ήσαν άλλοτε πολυάριθμοι έφυγον την ερημωθείσαν ταύτην γην, αι δε συναγωγαί των εγκατελείφθησαν δι' έλλειψιν του απαιτουμένου αριθμού των εκκλησιαζομένων.

[Αναδημοσιεύεται από την Ισραηλιτική Επιθεώρηση, του Οκτωβρίου 1915. Άλλα στοιχεία για την Ισραηλιτική Κοινότητα Ναυπάκτου έχουν δημοσιευθεί στα τεύχη 37 - αφιέρωμα και 63 του περιοδικού μας].

# Νέες Εκδόσεις



\* Ζαχαφία Ν. Τσιφπανλή: «Ανέκδοτα έγγραφα για τη Ρόδο και τις Νότιες σποφάδες από το αρχείο των Ιωαννιτών Ιπποτών, 1 (1421-1453)» (Ρόδος 1995, Έκδοση του Γραφείου Μεσαιωνικής Πόλης Ρόδου).

Στο βιβλίο αυτό εκδίδονται για πρώτη φορά 342 έγγραφα προερχόμενα από το αρχείο των Ιωαννιτών Ιπποτών που φυλάσσεται σήμερα στην Εθνική Βιβλιοθήκη της Μάλτας, στη Βαλέτα. Πρόκειται για θεμελιώδεις πηγές σχετικές με την ιστορία του Ιπποτικού Τάγματος του Αγίου Ιωάννη της Ιερουσαλήμ, όταν αυτό κατείχε τη Ρόδο και τα άλλα νησιά της Δωδεκανήσου.

Ο συγγραφέας διεξήγαγε έρευνες στο παραπάνω αρχείο το 1967, 1981 και 1988 επέλεξε ανάμεσα σε πολλά άλλα τα έγγραφα αυτά, γιατί θέλησε να αποσαφηνίσει τις σχέσεις των κατοίκων των νησιών με ένα διεθνικό, θοησκευτικό και στρατιωτικό Τάγμα του όψιμου Μεσαίωνα. Είναι γνωστό πως οι Ιωαννίτες κατέλαβαν τη Ρόδο το 1310 και την κοάτησαν ως το 1522, όταν αναγκάσθηκαν μετά από πολιοφεία έξι μηνών να παραδώσουν την 1 Ιανουαρίου 1523 το νησιωτικό τους κράτος στους Οθωμανούς.

Τα εκδιδόμενα έγγραφα καλύπτουν τα γρόνια από το 1421 ως το 1453. Η χρονιχή επιλογή οφείλεται στη διαπίστωση ότι από το 1310 ως το 1420 η υπάρχουσα βιβλιογραφία και οι οικείες πηγές βοηθούν ικανοποιητικά στη γνώση της περιόδου. Για την εκατονταετία 1421-1522 δεν είχε επιχειοηθεί ως τώρα κάποια συστηματική εκδοτική προσπάθεια. Ο συγγραφέας έχει προγραμματίσει άλλους δύο τόμους που θα περιλαμβάνουν ανέκδοτα έγγραφα των ετών 1454-1481 και 1482-1522.

Ο παρών πρώτος ογχώδης τόμος παρουσιάζει πρωτότυπο ενδιαφέρον για ένα αχόμη λόγο: ότι ο συγγραφέας στις πρώτες 200 σελίδες επεξεργάζεται σε βάθος τις προσφερόμενες από τα έγγραφα μαρτυρίες και προβαίνει σε συνθετικό σχεδίασμα κεφαλαίων άγνωστων για τη μεσαιωνική ιστορία της Ρόδου και της Δωδεκανήσου. Πρόκειται για πρωτοφανέρωτη συμβολή στην ιστορική επιστήμη.

Τα σχετικά κεφάλαια αναφέρονται στις χοινωνικές διαβαθμίσεις των νησιωτών (σκλάβοιπάροικοι-μαρινάριοιαπελεύθεοοι), στην πληθυσμιαχή διαστρωμάτωση (Έλληνες-Φράγκοι-Εβραίοι-Σύροι-Αρμένιοι κ.ά.), στη δημογραφική πολιτική του Τάγματος, σε περιβαλλοντικά, οικοδομικά και τοπογραφικά ποοβλήματα, στις ορθόδοξες και καθολικές εκκλησίες ή μοναστήρια, στους κτίτορες ή κτήτο**φές τους, στις δύο εβφαϊ**κές συναγωγές, στο πλήθος των τοπωνυμίων και ανθοωπωνυμίων, στην ανάπτυξη του εμπορίου, στο φορολογικό σύστημα, στην απονομή του δικαίου και της δικαιοσύνης, στην εσωτερική οργάνωση των αρατικών υπηρεσιών, στα αξιώματα και τους αξιωματούχους του Τάγματος και του Κράτους των Ιπποτών, στη διάρθρωση της Ορθόδοξης και της Λατινικής Εκκλησίας.

Το βιβλίο καθίσταται προσιτό και εύχρηστο χάρη στο λεπτομερές γενικό ευρετήριό του. Κοσμείται επίσης με σπάνιο και εν πολλοίς άγνωστο εικαστικό υλικό.

\* Κύκλος Gaston-Cremieux: «Temps Juif, Lecture Ιαϊque» (Εβραϊκοί καιροί - Αναγνώσματα για μη κληρικούς).

Ποια είναι η σχέση των Εβραίων και του χρόνου;

Πως βιώνει χανείς τις πρώτες μέρες του νέου χρόνου όταν αυτός γιορτάζεται πριν την 1 Ιανουαρίου;

Να ανήχει χανείς σ' ένα Ιουδαϊσμόν μη θοησχευτικού χαραχτήρα συμβαδίζει άραγε με τον σεβασμό στα θεμελιώδη σημεία αναφοράς του;

Κάτω από την αιγίδα του Κύκλου Gaston-Cremieux μία ομάδα έφευνας αποτελούμενη από καθηγητές, μηχανικούς, μητέφες, γιατφούς κ.λπ. πφοσπαθεί να δώσει εκλαϊκευμένες απαντήσεις σ' αυτά τα εφωτήματα.

Η δουλειά τους ρίχνει φως στους θεμελιώδεις μύθους ενός Ιουδαϊσμού που έχει τις ρίζες του σε μια ιστορία 3.000 ετών (Έκδοση Liana Levi, από την Συλλογή «Opinion»).

\* Σιμόν Πέρες: «Μαχόμενος για την Ειρήνη» (Εκδοτικός Οίκος Α. Λιβάνη -«Νέα Σύνορα», Αθήνα 1995)

Ηιστορία του Σιμόν Πέρες είναι η ίδια η ιστορία του Ισραήλ. Ο



Σιμόν Πέρες βρέθηκε στο επίκεντοο της πολιτικής ζωής της χώρας από την εποχή της δημιουργίας της. Οι πρόσφατες εξελίξεις στην πορεία των προσπαθειών για ειρήνευση στη Μέση Ανατολή, για τις οποίες βραβεύτηκε με το Νόμπελ Ειρήνης, σε ένδειξη αναγνώρισης των πολύχρονων προσπαθειών του, αποτελούν το αποκορύφωμα μιας ζωής αφιερωμένης στην οικοδόμηση του εβραϊκού κράτους και στην αναζήτηση ισορροπίας μεταξύ των λαών της βασανισμένης αυτής περιοχής.



\* Μεθοδίου Γ. Φούγια: «Η Ελληνιστική Ιουδαϊκή Παράδοση» (Εκδόσεις «Νέα Σύνορα» Α.Α. Λιβάνη, Αθήνα 1995)

Ημελέτη αυτή του Επισκόπου Πισιδίας

αφορά τις επιδράσεις του Ελληνισμού επί του Ιουδαϊσμού, μελέτη που θα φανεί χρησιμότατη στις εποιχοδομητικές σχέσεις ανάμεσα στους λαούς της Ελλάδος και του Ισραήλ. Αυτή είναι η άποψη του συγγραφέα, ο οποίος ταυτόχοονα ποοσπαθεί να δώσει μια απάντηση στους ιστορικούς, που δεν καταλαβαίνουν πώς ένας τόσο μικρός και απομονωμένος λαός, όπως οι Εβραίοι, μπόρεσε να γίνει θρησκευτικά και πολιτικά κοσμοϊστοοιχός.

Το βιβλίο είναι συνέχεια του «Ελληνισμός και Ιουδαϊσμός» και τα βοηθήματα και οι πηγές είναι πλούσια, όσα σχεδόν και στο προηγούμενο. Αυτό από μόνο του πείθει για το εμπεριστατωμένο της μελέτης, καθώς και η πληρότητα του συγγραφέα, από επιστημολογικής κυρίως απόψεως.



\* Νέστοφα Μάτσα: «Η ιστοφία των χαμένων πεφιστεφιών. Ημεφολόγια ενός παιδιού στον εμφύλιο» (Εκδόσεις Τ. Πιτσιλός, Αθήνα 1995).

Ποία ενός παιδιού που έζησε, έπειτα από την

πικοή δοκιμασία της Κατοχής, την τοαγωδία του Εμφυλίου. Ένα ημεοολόγιο γοαμμένο στις μέρες της φωτιάς. Μισόν αιώνα μετά, το κείμενο αυτό έχει πάντα μια άμεση επικαιρότητα.

Το νέο βιβλίο του Νέστοςα Μάτσα συμπληφώνει την καταγςαφή των τραγικών ημερών της Κατοχής, μέσα από τις γεμάτες απορία και ανθρώπινη συγκίνηση σημειώσεις ενός παιδιού του πολέμου. Η έκδοση εμπλουτίζεται από τα σχέδια του παιδιού, καθώς και από μια σειρά από φωτογραφίες-ντοκουμέντα εκείνης της εποχής.



\* Ιάχωβου Χανταλί: «Από το Λευχό Πύργο στις Πύλες του Άουσβιτς» (Ίδουμα Ετς Αχαΐμ Παρατηρητής, Θεσσαλονίχη 1995)

Βίβλίο καθαφά αυτοβιογραφικό του Τζέκυ Χανταλί διηγείται τη ζωή του που άρχισε στη Θεσσαλονίκη το 1927 ως μέλος μιας εύπορης οικογένειας, για να περάσει μέσω του Άουσβιτς και μετά από μακρά πορεία επιστροφής να καταλήξει στο Ισραήλ (όπου το πρώτο σπίτι του ήταν ένα γκαράζ που το νοικιάσανε για κατοικία). Στο Άουσβιτς εξοντώθηκαν το 1943 ο πατέρας, η μητέρα, τα δύο αδέλφια, οι τρεις αδελφές πι ο παππούς του συγγοαφέα. Το βιβλίο αυτό, για το οποίο ο Νομπελίστας Ελί Βιζές γράφει στον πρόλογό του «Λόγια Ψιθυριστά, αλήθεια που πονάει», κυκλοφόρησε το 1992 στα εβοαϊκά στο Ισραήλ, μεταφράστηκε στα αγγλικά και στη συνέχεια στα ελληνικά από τον φαβίνο κ. Ηλία Σαμπεταΐ.

> \* Εμμανουέλ Λέβινάς: «Τέσσεφις ταλμουδικές μελέτες» (Πόλις, Αθήνα 1995).

Εμμανουέλ Λεβινάς είναι ένας από τους σημαντικότερους φιλοσόφους του αιώνα μας. Εβραϊκής καταγωγής ο ίδιος, έχει ασχοληθεί ιδιαίτερα με το Ταλμούδ, δηλαδή την καταγραφή μιας προφορικής παράδοσης που ουθμίζει την καθημερινή και λατρευτική ζωή καθώς και την σκέψη --της ερμηνείας των γραφών συμπεριλαμβανομένης --των Εβραίων. Απόσταγμα της σκέψης αυτής αποτελούν οι «Τέσσερις Ταλμουδικές Μελέτες» που μεταφράστηκαν μόλις στα ελληνικά από τον Σταύρο Ζουμπουλάκη. Το βιβλίο μπορεί να ενδιαφέρει τον Έλληνα αναγνώστη γιατί ο σχολιασμός των ταλμουδικών κειμένων από τον, Λεβινάς δεν είναι τίποτε άλλο παρά μια κολοσσιαία απόπειρα να μεταφραστεί, όπως λέει ο ίδιος, το Ταλμούδ στα ελληνικά, δηλαδή στη γλώσσα της φιλοσοφίας.

\* Ερρίπου Σεβίλια: «Αθήνα-Άουσβιτς» (Βιβλιοπωλείον της «Εστίας», Αθήνα 1995).

🤿 ίμαι ένας άνθοωπος **Κ**Εαπλός. Εγεννήθηκα στην Αθήνα στην παλιά καλή εποχή, το 1901, σε μία μεγάλη οικογένεια με δέκα παιδιά. Εφοίτησα στο ιταλικό σχολείο και έμαθα τα ιταλικά και τα ελληνικά αλλά, επειδή η οικογένειά μου ήτο πτωχή, με διέχοψαν από το σχολείο της ημέρας και συνέχισα στο νυκτερινό. Ποτέ, ούτε εγώ ούτε η οιχογένειά μου, δεν είχαμε δοσοληψίες με το νόμο.

Σε ηλικία δώδεκα ετών, οι γονείς μου με



έβαλαν σε ένα εργοστάσιον δερματίνων ειδών και έμαθα την τέχνη και το 1917 άνοιξα δικό μου εργοστάσιο δερματίνων και σιγά σιγά απέκτησα ένα καλό και σεβαστό όνομα. Το 1919 κατετάγην στο στρατό και επήγα στην Μιχρά Ασία και υπηρέτησα στην 3ην Μεραρχία. Τον Οκτώβριο

του 1921 εφονεύθη ο αδελφός μου — ανθυπολοχαγός εις την 2αν Μεραρχία (...) Το 1923 απελύθην από το στρατό. Τότε άνοιξα πάλι ένα εργοστάσιο δερματίνων ειδών και εργαζόμουν καλά. (...).

Το 1936 πανδοεύθηκα και έγινα ένας καλός οικογενειάργης απέχτησα και μια πορούλα που έγινε η φροντίδα και ο σκοπός της ζωής μου.

Αλλά,η κακή μοίρα δεν με άφησε να χαρώ. Σε εμένα έτυχε η μεγάλη περιπέτεια που ήλθε ανεξήγητα και αναπάντεχα, με άφπαξε σαν σίφουνας στα φτέρα του, με ανασήχωσε ψηλά (...). Επτά φορές είδα τον θάνατο πρόσωπο με πρόσωπο, και άλλες πολλές φορές παράξενα περι-

στατικά τον διώξανε από μπροστά μου, έτσι, ξαφνικά και αστραπιαία, χωρίς να ξέρω ούτε να καταλαβαίνω καλά καλά τι γίνεται. Το ότι όλα αυτά τελικά ερείπωσαν το σώμα και τη ζωή μου δεν είναι παράδοξο.

Γύρισα πίσω στη ζώη, στον τόπο που γεννήθηκα και έζησα, αλλά κάτι αλλιώτιχο άρχιζε να σχηματίζεται μέσα μου...».

Από την εισαγωγή του συγγραφέα Ερρίπου Σεββίλα ο οποίος τραυματίσθηκε θανάσιμα από μια μοτοσικλέτα, στις 22 Μαΐου 1974.

Το βιβλίο συνοδεύεται από ιστορικό σχεδίασμα του κ. Ν. Σταυρουλάκη για την παρουσία των Εβραίων στην Ελλάδα.

## Τα αποκαλυπτήρια της προτομής Μ. Φριζή

### - Στο Πολεμικό Μουσείο

Την Δευτέρα 4 Δεκεμβρίου 1995 έγιναν στο έμεινε στην Ιστορία ως «Φριζαίοι» και ο Υπουρ-Πολεμικό Μουσείο από τον Υπουργό Εθνικής γός κ. Γεράσιμος Αρσένης ο οποίος ανέφερε ότι ο

Άμυνας κ. Γεράσιμο Αρσένη τα αποκαλυπτήρια της προτομής του ομοθοήσκου μας Συνταγματάρχη Μορδοχαίου Φριζή.

Στην τελετή παρέστησαν ο Υπαρχηγός ΓΕΕΘΑ Αντιστράτηγος κ. Ν. Σταμπουλής, εκπρόσωποι των Στρατιωτικών Αρχών, εκπρόσωποι των Εβραϊκών Οργανώσεων, καθώς και η οικογένεια του αειμνήστου Συνταγματάρχη.

Κατά την τελετή μίλησαν ο πρόεδρος του Πολεμικού Μουσείου Αντιστράτηγος κ. Νικ. Μπέλμπας, ο οποίος αναφέρθηκε στην πολεμική δράση του συντάγματος Φοιζή το οποίο



Ο υπουργός Εθνικής Άμυνας χ. Γ. Αρσένης ενώ πραγματοποιεί τα αποχαλυπτήρια της προτομής

ηρωικός θάνατος του Μ. Φριζή αποτελεί παράδειγμα για τους νεότερους αξιωματιχούς αλλά και για τη νεολαία της Ελλάδος. Τέλος ο ποόεδρος του ΚΙΣ χ. Νισήμ Μαΐς είπε μεταξύ των άλλων: «Οι Εβραίοι της Ελλάδος, οι οποίοι έχουμε μια συνεχή ιστορική παρουσία 2.300 ετών στον ελλαδικό χώρο, συνεχίζουμε πάντα με την ίδια αυταπάρνηση να υπηρετούμε και να υπερασπίζουμε τα ελληνικά ιδεώδη, τα οποία είναι συνυφασμένα με ό,τι ανώτερο και πιο πολύτιμο διαθέτει ο άνθρωπος».Τέλος ευχαρίστησε εχ μέρους της οιχογενείας Φριζή ο γιος του κ. Ιακ. Φριζής.



### Γράμματα στα «Χρονικά»

### Ο Συνταγματάρχης Μ. Φριζής:

Ο ιστορικός κ. Βασίλης Ιω. Κραψίτης αναφέρει τα παρακάτω:

«Ο Μορδοχαίος Φριζής του Ιακώβ γεννήθηκε την 1ην Ιανουαρίου 1893 στη Χαλκίδα της Εύβοι-Απόφοιτος του Γυμνασίου της γράφτηκε στη Νομική Σχολή του Εθνικού Πανεπιστημίου με αριθ. Μητρώου 32657. Φέρεται ότι έτυχε του πτυχίου της Νομικής, όπως από βιογράφους του προκύπτει και συγκεκοιμένα: Κεντοικόν Ισραηλιτικόν Συμβούλιον, Αθήνα 1977 «Μοςδοχαίος Ι. Φοιζής», επιμέλεια και παρουσίαση Γ.Κ. Ζωγραφάκη, σελ. 14: «... πήσε το πτυχίο της Νομικής. Δεν ήσκησε ποτέ το επάγγελμα του δικηγόρου»1.

Κατά τον ανωτέςω βιογράφο του και άλλους, κυρίως δημοσιογράφους, η πορεία στη

ζωή του Μορδοχαίου Φοιζή έχει ως ακολούθως: κατετάγη νεότατος στο στρατό με το βαθμό του λοχία, φοιτώντας στη συνέγεια στη Σχολή Ουλαμού, από την οποία το 1916 απεφοίτησε με το βαθμό του έφεδρου Ανθυπολοχαγού. Στις τάξεις του στρατού παρέμεινε το 1919 ως μόνιμος ανθυπολοχαγός, ποοα**χθείς την 25-7-1922 εις** Υπολοχαγόν και την 13-12-1923 εις Λοχαγόν.

Στην περίοδο της καταροεύσεως του μετώπου μας στη Μικρασιατική Εκστρατεία, αιχμαλωτίστηκε την 22-8-1922 με άλλους αξιωματικούς, όλων των απολυθέντων την 13-8-1923. Κατά την εφημερίδα «Βραδυνή» φύλ. της 5-12-1970, ο Φοιζής παρακολούθησε στην Ανώτερη Σχολή Πολέμου της Γαλλίας, με την ποραγωγή του δε σε Ταγματάρχη, υπηρέτησε καθηγητής στην Σχολήν Εφαρμογής Πεζικού. Τον Μάιον του 1940 προήχθηκε σε αντισυνταγματάρχη² του πεζικού.

Η 28 Οκτωβοίου 1940 (έναοξη του Ιταλικοελληνικού Πολέμου) βοήκε τον Φοιζή Διοικητή του Υποτομέα Δελβινακίου, από τις δυνάμεις του δε συνελήφθησαν οι πρώτοι Ιταλοί αιχμάλωτοι. Κατά την περίοδον από της 10ης μέχοι 28-11-1940, επί κεφαλής του αποσπάσματός του κατέλαβε το Παλιονέοι, τη Μελισσόπετρα, την Τσάρποβα, το Χάνι Μερτζάνης, διάβηκε το ποτάμι Λογαρίτσα και κινήθηκε για το ύψωμα 900 στο Μάλι -Μπάρδας όπου και συνάντησε ισχυρή αντίσταση. Την 29-11-1940 αυρίεψε τα υψώματα Νόβο-Σέλα γαι Τοεμίσι, με στη συνέχεια προώθηση στο ποτάμι Λούμνιτσα ως τη γραμμή Κόσσοβα-Καςδαμίτσι. Την 30-11-1940 συνέλαβε αιχμαλώτους 200 Ιταλούς στρατιώτες. Την 4-12-1940 αυρίεψε τη Χότοβα και το Μάλι -Μπάντα. Την 5.12.1940 βρέθηκε στα προκεχωρημένα τμήματα της περιοχής Πρεμετής. Αιφνιδιαστικά, και από δύο κατευθύνσεις παρουσιάστηκαν σμήνη της Ιταλικής αεροπορίας, οι αξιωματικοί των οποίων είχαν γνώση ότι εκεί δεν υπήρχε αντιαεροπορική άμυνα. Έτσι βομβάρδιζαν και πολυβολούσαν

Ο γενναίος αξιωματικός Μορδοχαίος Φριζής εκινείτο έφιππος με τους επίσης εφίππους αξιωματικούς επιτελείς του, οι οποίοι αφίππευσαν παρακαλούντες τον γεν-

από χαμηλό ύψος.

ναίο διοικητή τους ν' αφιππεύσει για να προφυλαχτεί, ώστε να διασωθεί, όπως συνέβη μ' εκείνους. Αλλά, όπως δίκαια και ορθολογιστικά έγραψεν ο αείμνηστος Στρατής. Ν. Αθανασάκος<sup>3</sup>:

«Ο συνταγματάρχης Μορδοχαίος Φριζής, πας' ότι εγνώςιζε ότι διέτρέχε χίνδυνο ως έφιππος, διότι τα θραύσματα των βομβών έχουν διασποράν καθ' ύψος δεν αφίππευσε. Κατά το πιστεύω μου, αψήφισε τον κίνδυνο και περιφρόνησε τον θάνατο, πέφτοντας νεκρός στο πεδίο των μαχών υπές της πατρίδος και της ελευθερίας. Η δόξα και η τιμή καλύπτουν την μνήμη του, η οποία θα είναι αιώνια».

Ο ήρωας-ηρώων Μορδοχαίος Φριζής θάφτηκε στον τόπο που έπεσε από τον ιερέα της Ταξιαςχίας, ο οποίος ακουμπώντας το χέρι του στο ματωμένο κεφάλι αυτού, επαναλάμβανε την προσευχή: Εβοαϊκή «Άκουε Ισραήλ, ο Θεός είναι εις και Μόνος»4. Από τότε, δίκαια έγινε θούλος. Στην κεντοική πλατεία της Χαλκίδος, έγινε την 7-11-1971 η τελετή αποχαλύψεως της προτομής (έργο του γλύπτη Μιχ. Τόμποου) στην οποία, επίσημα προσκαλεσμένος, παρευρέθηκε ο συγγραφεύς του παρόντος κειμένου.

Μερικοί, τιμώντες δίκαια τη μνήμη του Μορδοχαίου Φριζή,

### אכרונות XPONIKA

ΟΡΓΑΝΟ ΤΟΥ ΚΕΝΤΡΙΚΟΥ ΙΣΡΑΗΛΙΤΙΚΟΥ ΣΥΜΒΟΥΛΙΟΥ ΤΗΣ ΕΛΛΑΔΟΣ

Υπεύθυνος σύμφωνα με το Νόμο:

Ο Ποόεδοος του Κ.Ι.Σ. ΝΙΣΗΜ ΜΑΙΣ Σουομελή 2 • 104 39 ΑΘΗΝΑ

Διανέμεται Δωρεάν

εγραψαν ανεδραίωτα ότι ηρωικός αυτός Αντ/οχης υπήοξε ο ποώτος Έλληνας αξιωματικός που έπεσε μαχόμενος κατά τον Ελληνοϊταλικό πόλεμο του 1940. Ο εμβοιθής πνευματικός άνθοωπος, αείμνηστος Στρατής Αθανασάχος, στην Εφημ. «Η Θεσποωτική», φύλ. 5715 της 27.12.1988, τεμμηριωμένα αποδείχνει, ότι: «ο πρώτος αξιωματικός Έλλην νεχρός Αλέξανδρος Διάχος εκ Δωδεκανήσου, ο οποίος έπεσε την 1-11-1940, στη δε συνέχεια μνημόνευσε πεσόντες από 28 Οκτωβοίου μέχοι 30 Νοεμβοίου 1940 στο μέτωπο της 8ης Μεραρχίας Ηπείρου έξι (6) αξιωματιχούς.

Ελληνοεβοαίε Αντισυνταγματάοχη Μοοδοχαίε Φοιζή:

Είσαι πάντα παρών ως Ήρωας-Ηρώων:

Με ανθοώπινη και εθνική (ελληνική) συνείδηση, κλείνω το παοόν δοκίμιο τιμώντας την ανδοεία και θυσία του, με τον προγονικόν λόγον:

— «Ει γας εισίν οι θεοί σοφοί, εύψυχον άνδοα πολεμίων θανόν θ' υποχούφη καταμπίσχουσιν εν τύμβω χθονί, καχούς δ' εφ' έρμα στερε-

όν εκβάλλουσι γης».

— Ήτοι: «Εφ' όσον οι θεοί είναι πράγματι σοφοί, όπως λέγουν, όταν ένας ήρωας αποθάνη πολεμών γενναία, κάνουν την γην, η οποία τον σκεπάζει, ελαφράν αντίθετα δε, αφήνουν ασυγκίνητοι τους άνανδρους και τους δειλούς να κείτωνται άταφοι και ξαπλωμένοι επάνω εις το σκληρόν χώμα, όπου θα πέσουν».

Ευφιπίδη: (Ελένη, στ. 851-854)

Σημειώσεις:

 Επειδή από άλλους βιογράφους του φέρεται, ότι

δικηγόρησε, αποταθήκαμε στη Νομική Σχολή Αθηνών, η οποία μας εγνώρισεν, ότι το Αρχείο της είναι από το έτος, 1922 και μετά γι' αυτό χαι αδυνατούσε να ιχανοποιήσει το αίτημά μας (έγγραφό της, αριθ. πρωτ. 1571/24-7-1990). Αλλά και η όλη, όπως πιο πάνω διαδρομή του (χρονιχής βάσεως). πείθουν ότι δεν έτυχε του πτυχίου της Νομικής. Επίσης ο φίλος του Ευστο. Αθανασάχος, διχηγόρος, με διαβεβαίωσε ότι ο Μ. Φριζής δεν είχε πτυχίο Νομικής.

- Εφημ. «Δύναμις» Κερκύρας, φύλ. της 13-5-1940.
- 3. Εφημ. «Η Θεσπρωτική» φυλ. 27-12-1988.
- 4. Εφημ. «Βοαδυνή» της 5-12-1970.

### ПАЛІЕЕ ФОТОГРАФІЕЕ



Από το Σέδερ του Πέσσαχ για τα παιδιά του Δημοτικού Σχολείου της Ισραπλιτικής Κοινότητας Αθηνών στο χώρο της παλαιάς Συναγωγής. Διακρίνονται στο βάθος οι: Κ. Κωνσταντίνης, Σαλτιέλ Κοέν, Λάζαρος Ελιέζερ και δασκάλες του εβραϊκού Σχολείου.



Εορτή στην παλαιά Συναγωγή Αθηνών. Διακρίνονται οι Αιμίλιος Χαΐμης, Άντζελ, Κ. Κωνσταντίνης, Ραββίνος Μπαρτζιλάι και Σαλτιέλ Κοέν.

# Πίνακας Περιεχομένων

ΙΗ' Τόμου «Χρονικών» (1995, τεύχη 135-140)

#### ΠΙΝΑΚΑΣ ΤΕΥΧΩΝ

Τεύχος 135 (Ιανουάριος - Φεβρουάριος 1995) Τεύχος 136 (Μάρτιος - Απρίλιος 1995)

Τεύχος 137 (Μάιος - Ιούνιος 1995)

Τεύχος 138 (Ιούλιος - Αύγουστος 1995) Τεύχος 139 (Σεπτέμβριος - Οκτώβριος 1995) Τεύχος 140 (Νοέμβριος - Δεκέμβριος 1995)

### ΠΙΝΑΚΑΣ ΣΥΓΓΡΑΦΕΩΝ

Ααρών Μπέλλα, 135/30\*

Αλεξιάδης Γ.Σ., 135/2

Αλεξιάδης Γιάννης, 138/15

Αλεξίου Γεώργιος, 137/6

Αποστολίδης Ρένος, 139/4

Αποστόλου Άννα, 138/3

Αφούχ Αλβέφτος, 136/30

Βακαλοπούλου Μπέττυ, 136/26

Βαρελλά Ευαγγελία, 135/7

Beldiceanu Nicoara, 135/26

Βουχελάτος Γεώογιος, 136/41

Γραμματικάκης Γεώργιος, 138/12

Δεμπόνος Αγγελο-Διονύσης, 135/20

Δήμου Νίχος, 139/6

Ζαφείοης Χοήστος, 136/35

Ζούμπος Γεώργιος, 138/8

Θεοδώρου Βικτώρια, 139/3

Κακατσάκη Χούσα, 139/3

Καχογιάννης Θανάσης, 136/10

Κανελλόπουλος Παναγιώτης, 138/2

Καπετανγιάννης Βασίλης, 136/24

Καράλης Σπύρος, 135/3

Καραντηνός Νίχος, 136/40

Κατσαούνος Σπύρος, 135/12

Κονιδάρης Ι.Μ., 137/2

Κοράκης Δημήτρης, 140/13

Κοταμανίδου Εύα, 136/36

Κούμας Κωνσταντίνος, 137/27

Κοψαχείλης Στέλιος, 135/24, 140/19

Κωνσταντίνης Κανάρης, 137/13, 139/9

Λάμψας Γιάννης, 136/20

Λιάχος Αντώνης, 136/17

Λουκάτος Δημήτριος, 139/5

Μαζάουεο Μαρκ, 136/10

Μαλεβίτσης Χοήστος, 136/29, 139/2

Μάτσας Νέστορας, 138/16

Μητοαλιάς Γιώογος, 136/32

Μητσάχης Γιώογος, 140/24

Μιχαλοπούλου Αμάντα, 140/18

Μουζέλης Νίχος, 136/16

Μπαΐλης Πάνος, 136/35

Μπαλτά Ευαγγελία, 139/10

Μπίσμπας Σωτήρης, 138/15

Μπουκάλας Παντελής, 136/28

Νοοντάου Μαξ, 135/34

Παναγουλοπούλου Αθηνά, 139/12

Παπαδημητρίου Ρούλα, 137/26

Παπαδοπούλου Τέτα, 136/24

Παπανδρόπουλος Αθανάσιος, 136/33

Πίνη Μαίρη, 136/22

Πλήκα Μαρούλα, 136/10

Πλωρίτης Μάριος, 137/3, 140/2

Σαμπεθάι Ματίλδη, 136/18

Σβαρνόπουλος Στ., 138/14

Σκόκος Κωνσταντίνος, 135/11

Σπηλιοπούλου Πουλγερία, 140/20

Σταματίου Βάσω, 136/38

Tanner Marcus, 140/16

Τσικρίκας Θωμάς, 140/10

Τσινικόπουλος Δημήτρης, 139/16

Τσόμπανος Γιάννης, 137/11

Χάιδου Ρούλα, 136/20

Χάλτερ Μάρεκ, 139/15

Χασσίδ Σαμ, 140/5

Χατζηϊωαννίδου Έφη, 136/28

Χριστόδουλος (Μητροπολίτης Δημητριάδος), 136/5

Χουσοστομίδης Σοφιανός, 136/9

<sup>\*</sup> Ο πρώτος αριθμός αναφέρεται στο τεύχος και ο δεύτερος στη σελίδα του συγκεκριμένου τεύχους.

### ΠΙΝΑΚΑΣ ΘΕΜΑΤΩΝ

Αϊνστάιν Αλβέρτος, 138/12

Αντισημιτισμός, 135/3, 138/3

Απελευθέρωση (των Αθηνών), 139/4

Ασέο Μπεν Ιακώβ, 139/9

Βιτάλ Γιαχίνος, 135/20

Γατανάς Χριστόφορος, 139/7

Εβοαίοι (βουλευτές), 140/5

Εβοαίοι (κατά την Κατοχή), 137/14, προσωρινό

Σύνταγμα της Ελλάδος 1822, 137/27

Εβοαίοι (ποίημα για...), 140/24

Ελευθεφία (Θοησκευτική), 137/2

Έλληνες και Εβοαίοι (Σχέσεις), 138/2, 139/2, 139/5

Επιμελητήσιο (Εμποσικό και Βιομηχανικό

Θεσ/νίκης), 135/7

Ισραηλιτική Κοινότης Αθηνών, 135/11

Ισραηλιτική Κοινότης Βέροιας, 138/14

Ισραηλιτική Κοινότης Ευρίπου, 139/10

Ισραηλιτική Κοινότης Ιωαννίνων, 140/13

Ισραηλιτική Κοινότης Καστοριάς, 137/6

Ισραηλιτική Κοινότης Κέρκυρας, 138/8

Ισραηλιτική Κοινότης Τρικάλων, 135/26

Ισραηλιτική Κοινότης Φλώρινας, 137/11

Ισραηλιτική Κοινότης Χανίων, 139/3

Ισραηλιτική Κοινότης Χίου, 139/7 κ.ε.

Καΐμης Τζούλιο, 140/18

Μακεδονία-Θράκη, 135/30, 135/34

Ολοχαύτωμα, 135/12, 136/αφιέρωμα, 137/3, 137/26,

138/16, 139/12, 140/10, 140/20

Όπερες (από Παλαιά Διαθήκη), 140/19

Ποίηση (Εβραϊκή), 139/16

Ρατσισμός, 135/2

Σοσιαλισμός, 135/2

Συναγωγή (στο Σεράγεβο), 140/16

Τέχνη (Βιβλική), 135/24

Φανατισμός, 140/2

Φοιζής Μοοδοχαίος, 140/3

Χριστιανικός (Αντισημιτισμός), 135/3

#### Γοάμματα στα «Χοονικά»:

• Δημ. Γιαννακοπούλου: Οι Εβραίοι στη Θεσσαλία, 137/29, • Νίκου Ταχτσίδη: Η σωτηρία των Εβραίων της Κατερίνης, 137/29, • Γεωργ. Σαρηγιάννη: Σοσια-

λισμός και Ρατσισμός, 137/30, • **Αιμ. Δημητριάδη:** Γύοω από τους Εβραίους της Θεσσαλονίκης, 137/31.

#### Αναχοινώσεις:

Εσδρά Μωυσή περί Κ. Κούμα, 137/27

#### Παλιές φωτογοαφίες:

Εοςτασμός της εθνικής επετείου στην παλαιά Συναγωγή Αθηνών, 135/34. Επιδείξεις του παλαιού Δημοτικού Σχολείου της Ισραηλιτικής Κοινότητος Αθη-

νών, 135/34. Εξώφυλλο περιοδικού Κερχύρας (1824): «Η Ισραηλιτική Οικογένεια», 137/28.

#### Βιβλία (παρουσίαση):

Αιμ. Δημητριάδη «Φοίνιξ Αγηρως - η Θεσ/νίκη του 1925-35», 135/35. Νεκτ. Κατσογιάννου «Τα παραδοσιακά επαγγέλματα στα Τρίκαλα», 135/36. Ιωσ. Χασσίδ «Προσαρμογές και ανταγωνιστικότητα στην ελληνική βιομηχανία», 137/32. Τάσου Φάλκου «Το Χρονικό των Δικαίων», 137/33. Πάνου Τσολάκη «Η Εβραϊκή συνοικία της Καστοριάς», 137/33. Μητροπολίτη Μ. Φούγια «Ελληνισμός και Ιουδαΐσμός», 137/34. Ερ. Αμαρίλιο-Κούνιο «Πενήντα χρόνια μετά: Αναμνήσεις μιας Σαλονικιώτισσας Εβραίας», 138/17. L.

Chabry-An. Chabry «Οι μειονότητες εθνικές και θοησκευτικές στην Μέση Ανατολή», 138/17. Σωτ. Παπαστρατή «Μέρες του 1943-1944 στην Εύβοια», 138/17. Αλμπέρ Κοέν «Καρφοχάφτης», 139/18. Λέο Περούτς «Νύχτες κάτω από την πέτρινη γέφυρα», 139/18. Louis Jacobs «The Jewish Religion: a Companion», 140/23. Στέλιου Κοψαχείλη «Η μουσική της Ευρώπης μέσα από ένα Ελληνικό Μουσείο», 140/23. Jacques Taieb «Το να είσαι Εβραίος στο Μαγκρέμπ τις παραμονές του Αποικισμού», 140/23.

### ΗΠΑΝΟΥΚΛΑ

Συνέχεια από τη σελ. 2

αφουφαίους. Οι πρακτικές συνέπειες είναι γνωστές...

ΚΑΙ ΟΜΩΣ, τέτοιου είδους χαρακτηρισμοί συμβαίνουν σήμερα, σε μια δημοκρατική πολιτεία όπως η Ελλάδα. Υπάρχει κάτι το ανησυχητικό και το ανοίκειο, κάτι που έχουν πάρει θέση ενάντια στην εθνικιστική υστερία. Όταν ο πρώην πρόεδρος της Δημοκρατίας παρασύρεται σε τέτοιους χαρακτηρισμούς, τότε αυτό αποτελεί βαρύτατο εκτροχιασμό της πολιτικής κουλτούρας του τόπου. Διότι ή ξέρει αχριβώς τη σημασία της λέξης «αρουραίος» στην εθνιχοσοσιαλιστιχή προπαγάνδα, και τη χρησιμοποιεί παρ' όλα αυτά, ή δεν την ξέρει, οπότε αποδεικνύει πολιτική άγνοια· αλλά και στις δύο περιπτώσεις δεν συγχωρείται και αυτό αποτελεί βαρύτατο παράπτωμα ηθικής και πολιτικής δεοντολογίας.

ΠΟΣΟΙ ΠΗΡΑΝ στα σοβαρά αυτούς τους χαρακτηρισμούς και πόσοι ενοχλήθηκαν; Φοβούμαστε ότι η διάλυση των πολιτικών ηθών είναι τέτοια, ώστε όλα αυτά περνούν «στο έτσι», χωρίς ουσιαστικές αντιδράσεις και με χαριτολογήματα. Θα θέλαμε, ωστόσο, να επιστήσουμε την προσοχή των αναγνωστών μας στο ότι παρόμοιοι γαραχτηρισμοί στη Γερμανία, τη Γαλλία και αλλού, θα είχαν ξεσηχώσει θύελλα διαμαρτυριών. Επομένως, εδώ έχουμε ένα παράδειγμα της κρίσης των πολιτικών ηθών. ένα άλλο σύμπτωμα αυτής της κρίσης αναλύσαμε πρόσφατα σ' αυτή τη στήλη, αναφορικά με την αυτοκτονία του τέως πρωθυπουργού της Γαλλίας Μπερεγκοβουά, και τις αντιδράσεις απέναντι σ' αυτήν. Ο πρόεδρος Μιττεράν, όχι μόνο ένας πολιτικός άνδοας αλλά και ένας στοχαστής των ανθρωπίνων πραγμάτων, που βαθύτατα συγκλονίσθηκε από αυτό το τραγικό γεγονός, έδειξε πώς ένας πρόεδρος Δημοκρατίας με ανάστημα πρέπει να αντιδράει σε τέτοιες περιστάσεις. Δεν δίστασε στην κηδεία του Μπερεγχοβουά να καταχρίνει ολόκληρη την πολιτική τάξη, τον Τύπο και τα μέσα ενημέρωσης της Γαλλίας, λέγοντάς τους ότι «όταν κανείς ρίχνει το όνομα ενός ανθρώπου στα σκυλιά, τότε αυτό είναι το αποτέλεσμα».

ΣΤΑ ΣΚΥΛΙΑ Η ΣΤΟΥΣ ΑΡΟΥΡΑΙΟΥΣ· το ερώτημα είναι ποιοι είναι οι αρουραίοι. Όπως ξέρουν οι αναγνώστες μας, έχουμε πάντα συνειδητά και για λόγους αρχής απορρίψει κάθε εμπάθεια και χυδαιότητα στον πολιτικό λόγο, απ' όπου κι αν αυτός προέρχεται. Ωστόσο, η εμπάθεια και η χυδαιότητα χαρακτηρίζουν σε σημαντικό βαθμό τα μέσα μαζικής ενημέρωσης, καθώς και τον πολιτικό λόγο στην Ελλάδα. Θεωρούμε πολιτικό εχθρό και εχθοό της Δημοκρατίας αυτόν, που διαδίδει και ανέγεται εθνικιστικές, ρατσιστικές και μηδενιστικές αντιλήψεις. Ωστόσο, δεν θα τον ονομάζαμε ποτέ «αρουραίο», γιατί ακριβώς αυτό θα ήθελε. Γιατί έτσι θ' αποδείχνυε αυτό που γυρεύει να επιβάλει, το ότι δηλαδή ο άνθοωπος είναι από τη «φύση» του ζωώδης και ότι το μόνο που μετράει είναι ο φονικός (συλλογικός και ατομικός) εγωισμός και ο πόλεμος όλων εναντίον όλων.

ΓΙΑ ΟΣΟΥΣ δεν το έχουν καταλάβει και αφήνονται στην ανασφάλειά τους να σαγηνευθούν από τις εθνικιστικές και φατσιστικές σειφήνες στο όνομα του «εθνικού συμφέφοντος», γι' αυτούς πφέπει να ειπωθεί εδώ ότι πάνω από το «εθνικό συμφέφον» υπάρχει η ανθρώπινη αξιοπφέπεια (βλέπε στην Αντιγόνη του Σοφοκλή), η οποία απαγοφεύει να χαφακτηφίσει κανείς κάποιον «αφουφαίο» (ή με κάποιο άλλο όνομα του ίδιου τύπου).

ΟΠΟΙΟΣ το πράξει αυτό, χάνει την αξιοπρέπειά του και η ονομασία αφορά τον ίδιον.

ΠΟΛΛΟΙ ΜΙΛΟΥΝ σε σχέση με αυτά για «κρίση»· αλλά αυτή η λέξη έχει γίνει «καραμέλα», και για πολλούς σημαίνει την μοιρολατρική διαπίστωση μιας αρνητικής κατάστασης και την προσαρμογή σ' αυτήν. Όπως στην «πανούκλα» συμπαρασύρουν και εκείνους που διαφωνούν με αυτή τη στάση. Δεν είναι όμως ποτέ αργά για να πράξει κανείς διαφορετικά, να πάει ενάντια στο ρεύμα του κομφορμισμού. Οι ορδές των αρουραίων δίνουν το μοντέλο όντων, που δεν έχουν καμία ύπαρξη εκτός της ορδής και στα τυφλά συντελούν το έργο της καταστροφής αυτοκαταστρεφόμενα. Κάθε προπαγάνδα και κάθε ξύλινη ή χυδαία γλώσσα δολοφονούν τον ζωντανό, κριτικό λόγο και προετοιμάζουν έτσι το έδαφος για την καταπίεση και εξόντωση των ανθρώπων, όταν η συγχυρία το επιτρέψει.

> Από τον Οικονομικό Ταχυδοόμο 15 Ιουλίου 1993

# **ENGLISH SUMMARY**

### OF THE CONTENTS OF ISSUE No 141

### January - February 1996

With reference to the work of the great French writer Albert Camus «The Plague», professor Th. Lipovatch explains the rapid spread of the *ideology* of nihilism and totalitarianism in our times. These ideologies pave the way for oppression and extermition to take place, when the circumstances permit.

Mr Ph. Kalaitzakis, author of the article «Survey of the History of the Jews of Thebes during Middle Ages», has used all the available source material as this has been incorporated in the relevant major works by S. Bowman, A. Sharf and J. Starr, to outline the history of the Jewish Comminity of Thebes in Boiotia, from the 11th to the 15th century A.D.

In the beginning of 1980, B. Zanklevitch, a guest at the French television show «Masque and Pen», said about the German people: «they killed 6 million Jews, but they sleep well, they eat well and the mark is very strong». A young German, B. Raveling, wrote to him in reply, apologising for everything the

Germans did during World War II. In this issue we publish the *correspondance* between Zankelevitch and Raveling.

The rescue of a Jewish family of four members during the Shoah by the Old Age Home of Athens, is described in a special account of the history of the Old Age Home.

On February 23rd 1944, the Germans arrested the *Jews of Ioannina* in Northern Greece, and deported them to Mauthausen. Mr. F. Fotou describes the events of that day, using secret reports of the German Occupation Forces.

Mr H. Alhanatis gives an account of the Jewish Community of Naupactos, which showed a decline after the 18th century.

Last item in this issue is a letter by the historian Mr. V. Krapsitis on *Colonel M. Frizis*, whose bronze bust was recently erected at the War Museum of Athens. This is followed by the presentation of new publications.

