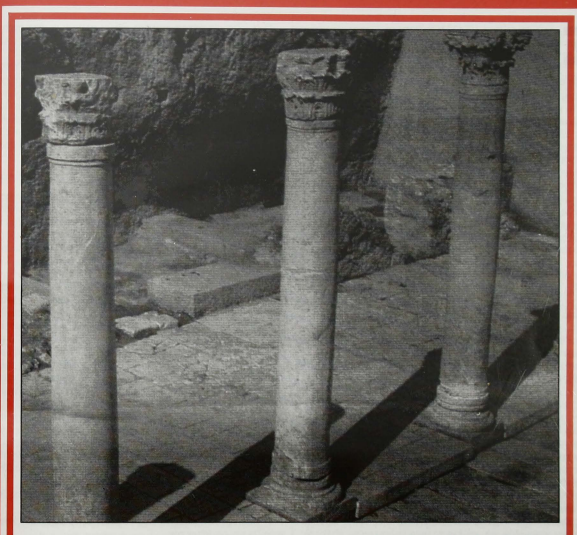
# XPONIKA 7111731

ΟΡΓΑΝΟ ΤΟΥ ΚΕΝΤΡΙΚΟΥ ΙΣΡΑΗΛΙΤΙΚΟΥ ΣΥΜΒΟΥΛΙΟΥ ΤΗΣ ΕΛΛΑΔΟΣ

ΑΡΙΘΜ. ΦΥΛΛΟΥ 108 = ΝΟΕΜΒΡΙΟΣ - ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 1989 = ΧΕΣΒΑΝ - ΚΙΣΛΕΒ 5750



בי־יצא עמך...

והתפללו אליך דרך העיר הזאת

Όταν ο λαός σου εξέλθη... και προσευχηθώσιν εις σε προς την πόλιν ταύτην... (Χρονικά ΙΙ 6:34)

τόσον ενδιαφερούσας αλλά και κάπως εκπληκτικάς πληροφορίας της Παλαιάς Διαθήκης. Και αι πολλαί και επίμονοι αυταί έρευναι κατηγορηματικώς επιβεβαιώνουν τα διάφορα γεγονότα ακόμη και αυτά τα θαυματουργά, άτινα αναφέρονται εκεί. Είναι δε αυτά, δια να περιορισθώ εις ελάχιστα, ο κατακλυσμός του Νώε, η καταστροφή Σοδόμων και Γομόρρας, αι περιπετειώδεις περιπλανήσεις του Ισραήλ εις την έρημον Σινά, η πτώσις των τειχών της Ιεριχούς, η μέσα εις μυθικά πλούτη ζωή του ενδόξου βασιλέως Σολομώντος, αι εκστρατείαι ξένων βασιλέων εναντίον του Ισραήλ και πολλά άλλα, τα οποία επιλείψει με διηγούμενον ο χρόνος.

Εντελώς εξαιρετικήν εντύπωσιν προεκάλεσεν εις τους ειδικούς η Μωσαϊκή Κοσμογονία. Την συναντώμεν εις το 1ον βιβλίον της Παλαιάς Διαθήμης, την Γένεσιν. Είναι η Εξαήμερος. Αι ημέραι της Δημιουργίας, Συγγραφεύς της ο απαράμιλλος πολιτικός και πνευματικός ηγέτης του λαού, ο Μωϋσής. Αυτός με τον προβολέα της οξυτάτης του διανοίας διασχίζει τα πυχνά σχότη της μυθολογίας, θραύει το φράγμα της προϊστορίας και προχωρεί εις την δημιουργίαν του κόσμου, εις την αφετηρίαν. Είναι ο αρχαιότερος των ιστοριχών, ο πρύτανίς των. Γίνεται χρονογράφος του χόσμου, βιογράφος του ανθρώπου. Δεν είναι επιστημονικός ο σκοπός της συγγραφής του. Ούτε επιστημονικήν πραγματείαν περί της δημιουργίας του κόσμου προτίθεται να μας παρουσιάση. Όμως, η Κοσμογονία του προσείλκυσε έντονον το ενδιαφέρον κορυφαίων ερευνητών, πολυαρίθμων και πολλών ειδικοτήτων επιστημόνων. Μετά πολλού θαυμασμού διαπιστώνουν ότι σημεία τινα αυτής της Κοσμογονίας, τα οποία αναφέρονται εις γεγονότα της προϊστορίας, επιχυρώνονται και από την επιστήμην μετά παρέλευσιν χιλιάδων

Παρά ταύτα έρχεται ομάς ερευνητών, η οποία καταγγέλλει την Μωσαϊκήν Κοσμογονίαν ως αντεπιστημονικήν, ερχομένην εις σύγκρουσιν με την αληθινήν επιστήμην.

Εχθέσεις της αρνήσεως είναι πολλαί. Θα μου επιτρέψητε αυτήν την στιγμήν, να χαταθέσω μόνο τοεις.

Η πρώτη είναι: "Και είπεν ο Θεός γεννηθήτω φως και εγένετο φως, ημέρα πρώτη". Ο Μωϋσής παρουσιάζει την δημιουργίαν του φωτός εις την πρώτην ημέραν, λέγει η άρνησις, και του ηλίου την τετάρτην. Πώς είναι δυνατόν να υπάρχη φως επί της γης χωρίς του ηλίου την παρουσίαν;

Απάντησις: Η σπουδή των νεφελωμάτων αποδεικνύει ότι δύναται να υπάρξη φως χωρίς την παρουσίαν του ηλίου. Ο διάσημος επιστήμων, ο Αστρονόμος Χάλεϋ γράφει "Τα νεφελώματα ταύτα απαντώσι πλήρως εις την δυσκολίαν την οποίαν ημπορεί να γεννά η Μωσαϊχή περιγραφή της δημιουργίας... τα νεφελώματα αποδεικνύουν το αντίθετον εντελώς. Διότι πράγματι πλείστα εξ αυτών ουδέν ίχνος ηλίου παρουσιάζουν εν το κέντρω αυτών" Θαυμαστόν! Η Παλαιά Διαθήκη εγράφη το 1400 π.Χ. και μας δίδει αληθείας, τας οποίας μόλις σήμερον η Επιστήμη ανακαλύπτει. Διότι επιστήμη δεν υπήρχε. Δημιουργοί της είναι κατόπιν οι Έλληνες Κλασσικοί. Και έρχεται εν συνεχεία να τονίση τη μεγάλην αυτήν αλήθειαν ο καθηγητής της Οουκτολογίας και Γεωλογίας Μαρσέλ ντε Σερρέ ειδικός εις τα ζητήματα της διαπλάσεως της γης. "Η Γραφή εμάντευσε το εξαγόμενον των νεωτέρων ανακαλύψεων λέγουσα, ότι το φως ετέθη εις ενέργειαν ή εις κίνησιν κατά την πρώτην εποχήν. Και όχι μόνον δεν ευρίσκεται εις αντίθεσιν με την πρόοδον των Φυσικών γνώσεων, αλλά μάλιστα παρέχει την υποστήριξίν της και το κύρος της εις την Επιστήμην.

**Δευτέρας θέσις της αρνήσεως:** Αναφέρει η Μωσαϊκή Κοσμογονία ότι η βλάστησις εμφανίζεται την τρίτην ημέραν της δημιουργίας, ενώ ο ήλιος την τετάρτην. Είναι όμως γνωστόν ότι άνευ της παρουσίας του ηλίου η βλάστησις είναι αδύνατος.

Απάντησις: Παλαιότεραι επιστημονικαί θεωρίαι, ως γνωστόν, αποδεικνύουν ότι και άνευ της παρουσίας του ηλίου ή του φωτός δύναται να υπάρξη, η λεγομένη ποώδης βλάστησις. Απόδειξις τα θερμοκήπια. Επιπλέον οι γεωπόνοι μας σήμερον αποδεικνύουν ότι τα λεγόμενα σκιόφυλλα χωρίς την άμεσον πρόσπτωτιν του ηλίου δύνανται να αναπτύσσωνται. Βιάζονται, βλέπετε, οι ερευνηταί. Διάσημος φυσικός, ο Αμπέρ γράφει: "η τάξις της εμφανίσεως των ενοργάνων όντων είναι ακριβώς η τάξις του εξαημέρου έργου,

όπως περιγράφει αυτήν η Γένεσις. Ή ο Μωϋσής είχε τοσούτον βαθείαν ευρυμάθειαν περί τας επιστήμας, όση είναι η του ημετέρου αιώνος ή ήτο θεόπνευστος".

Και η τρίτη θέσις της αρνήσεως: Ο Μωϋσής ομιλεί δια 24ώρους ηλιαχάς ημέρας. Ημέρα 1η, ημέρα 2α κ.ο.κ. Απορρίπτεται αυτό από τη σύγχρονον Επιστήμην κατά την κοσμογονική θεωρίαν του Λαπλάς συμφώνως προς την οποίαν, δια να πάρη το σύμπαν την σύγχρονον διαμόρφωσιν απήτησε χιλιάδας, μυριάδας και εκατομμύσια ετών.

Απάντησις: Απάτη. Ένας ο οποίος, όπως λέγει και ο Άγιος Αυγουστίνος, έχει πείραν του περιεχομένου της Αγ. Γραφής αντιλαμβάνεται ότι, όταν η Αγία Γραφή ομιλή περί ημέρας, εις την Εβραϊκήν η ημέραν είναι ΙΟΜ, εννοεί πολλάκις χρονικάς περιόδους και μεγάλα χρονικά διαστήματα. Εις τούτο συμφωνούν και μεγάλοι και διακεκριμένοι πατέρες της Εκκλησίας καθώς και κορυφαίοι Εκκλησιαστικοί συγγραφείς. Είναι εξίσου καλοί ιστορικοί ο Μένας Βασίλειος, ο οποίος λέγει χαρακτηριστικώς: "καν ημέραν είπης καν αιώνα την αυτήν ερείς έννοιαν". Αι ημέραι αυταί είναι ημέραι του Θεού παρά τω Οποίω, όπως λέγει ο Απόστολος Πέτρος "μία ημέρα παρά Κυρίω ως χίλια έτη, και χίλια έτη ως ημέρα μία". Έπειτα ο ήλιος κατά την Βιβλικήν διήγησιν ενεφανίσθη την τετάρτην ημέραν, επομένως αι τρεις πρώται ημέραι δεν σημαίνουν 24ώρους ηλιαχάς ημέρας. Τούτου αποδειχνυομένου, είμεθα υποχρεωμένοι να δεχθώμεν ότι αι υπόλοιποι ημέραι είναι μαχραί χρονικαί περίοδοι. Εξάλλου, εις την Βιβλικήν Κοσμογονίαν ο Μωϋσής επαναλαμβάνει στερεοτύπως και λέγει "εγένετο εσπέρα και εγένετο πρωί, ημέρα πρώτη και εγένετο εσπέρα και εγένετο πρωί, ημέρα δευτέρα και εγένετο εσπέρα και εγένετο πρωί ημέρα τρίτη, 4η, 5η, 6η και φθάνει εις την 6ην ημέραν και αφήνει ανοικτήν την εβδόμην. Δεν λέγει το ίδιον και δια την εβδόμην. Πώς εξηγείται; Μένει ανοικτή και εξακολουθεί να είναι ανοικτή ζώντων ημών. Η εβδόμη δεν έληξεν αχόμη. Είναι η παρούσα περίοδος του χόσμου την οποίαν διανύομεν. Αφού όμως η έβδομη ημέρα περιλαμβάνει πλήθος χιλιετιών είναι λογικόν να συμπεράνωμεν ότι και αι προηγούμεναι ήσαν μαχραί χρονιχαί περίοδοι. Και ενώ έχομεν αυτήν την κατηγορηματικήν αναλογίαν, δια να μη σας κουράζω, εις το σημείον αυτό ο Λαπαράν, ο οποίος εχρημάτισε μόνιμος Γραμματεύς της Γαλλικής Ακαδημίας των Επιστημών είπε: "Εάν έπρεπε να συνοψίσω εις 40 γραμμάς τα ιστορικά δεδομένα της Γεωλογίας περί της γεωγονίας, θα αντέγραφον το κείμενον της Γενέσεως". Ουδεμία λοιπόν σύγκρουσις μεταξύ Μωσαϊκής και Επιστημονικής κοσμογονίας. Σύγκρουσις υπάρχει μόνον εις τας διανοίας των αρνητών.

Ας εξαπολύη ο άνθρωπος του αιώνος μας πυραύλους και δορυφόρους. Ας παραβιάζη με την επιστήμην του τας πύλας του σύμπαντος. Ας αγοράζη οικόπεδα εις την σελήνην. Ας ηλεκτρίζεται με τα μελλοντικά διαπλανητικά ταξείδια. Και αν το σύμπαν ολόκληρον κατακτήση, μίαν πραγματικότητα δεν θα ημπορέση να καταργήση, τον λόγον της Αγ. Γραφής. Ούτε εν ιώτα δεν θα δυνηθή να παρουσιάση και να αποδείξη αντίθετον προς την Επιστήμην. Και όταν αχόμη παραβιάζωνται αι πύλαι του ουρανού, θα μένουν απαραβίαστοι οι λόγοι της Βίβλου, αμείωτον το κύρος των, αιωνία η ισχύς των. "Εις τον αιώνα Κύριε ο λόγος Σου διαμένει εν τω ουρανώ εις γενεάν και γενεάν η αλήθεια Σου". Και "Εις τον αιώνα ου μη επιλάθωμαι των δικαιωμάτων σου ότι εν αυτοίς έζησας με". Γνωρίζομεν βεβαίως ότι διηγήσεις σχετικαί με την δημιουργίαν του κόσμου υπάρχουν και εις άλλους λαούς, κυρίως της αρχαίας Ανατολής. Απλή σύγκρισίς των με εκείνην του Μωϋσέως μας οδηγεί εις την αναγνώρισιν της κολοσιαίας διαφοράς μεταξύ των, εις την σοβαρότητα και την εις ηθικόν κάλλος υπεροχήν της διηγήσεως της Π. Διαθήκης. Δεν υπάρχει Θεία Πνοή εις τας διηγήσεις των άλλων λαών. Μάτην θα αναζητήσετε εις αυτάς το Ζωοποιούν Πνεύμα του Παντοδυνάμου Θεού. Εχεί παρουσιάζεται πλήθος θεών ανωτέρων και κατωτέρων, δούλων εις αδυναμίας και πάθη. Θα ίδωμεν αυτάς τας θεότητας με έριδας και διαμάχας μεταξύ των, με απάτας, ηδονάς, σαρχικάς απολαύσεις και πανουργίας και δολιότητας. Ενώ εις την Παλαιάν Διαθήχην έχομεν τον Ένα και μόνο Αληθινόν Θεόν. Ομιλεί ως εκτός χρόνου και τόπου κείμενος. Δημιουργεί δια μόνου του λόγου του τα πάντα εκ του μηδενός. Πόσον ανάγλυφον

τω όντι παρουσιάζει ο Θεόπτης Μυωϋσής την μεγαλοπρέπειαν και την μεγαλειότητα του Παντοδυνάμου Γιαχβέ, ο οποίος δημιουργεί μόνον δια της προσταγής Του! Αναμφιβόλως τοιούτον ύφος μόνον περί του Κυρίου Παντοκράτορος, του Κυρίου του παντός ήτο δυγατόν να χρησιμοποιηθή.

Αλλά εχτός της ιστοριχής και επιστημονιχής, έχει η Παλαιά Λιαθήχη και μεγάλην κοινωνικήν σπουδαιότητα. Περιέγει σοφούς κοινωνικούς θεσμούς. Διδασκαλίαν υψηλήν επί σημαντικών και βασικών κοινωνικών προβλημάτων. Είναι ανυπέρβλητος εις αξίαν η κοινωνική διδασκαλία των Προφητών και μάλιστα η Νομοθεσία η Μωσαϊκή. Ταύτα πάντα έχουν μελετηθή επισταμένως από παλαιοτέρους και συγχρόνους Κοινωνιολόγους. Παραβάλλεται η Μωσαϊκή Νομοθεσία προς εκείνην του Βαβυλωνίου βασιλέως Χαμουραμπί. Ανευρέθη η Χαμουράμπιος Νομοθεσία εις τα Σούσα το 1901. Είναι υψηλής στάθμης δια την εποχήν εχείνην 1.750 περίπου έτη π.Χ. Συγκοινομένη όμως η Μωσαϊκή προς αυτήν παρουσιάζεται ασυγκρίτως υπερέχουσα της δευτέρας,. Διότι η Μωσαϊκή έχει λίαν υψηλήν αντίληψιν περί της ανθρωπίνης προσωπικότητος, περί του νοήματος της ανθρωπίνης ζωής. Ο κώδιξ του Χαμουραμπί (όπως συνήθως λέγεται) περιέγει διατάξεις σχληράς δια τους πτωχούς και τους δούλους, αντιθέτως δε πολύ ευνοϊκάς δια τας ανωτέρας χοινωνιχάς τάξεις. Ουδέν ευεργετιχόν μέτρον αναφέρει περί των πτωχών και των αδυνάτων. Ενώ η Μωσαϊκή Νομοθεσία περιέχει διατάξεις ανθρωπιστικάς διότι είναι έργον Θείας πνοής και εμπνεύσεως. Εξαίρει την αξίαν της ανθρωπίνης προσωπικότητος. Κατ' αυτήν ο άνθρωπος είναι πλασμένος "κατ' εικόνα Θεού και καθ' ομοίωσιν" και αντηχεί η φωνή της Βίβλου προς ημάς "υιοί έστε. υιοί έστε κατά Χάριν". Ο άνθρωπος , Θεός κατά Χάριν, προιχισμένος με υπέροχα νοητικά, συναισθηματικά και εξουσιαστικά προσόντα, τα οποία τον κάνουν να διαφέρη ποιοτικώς από όλα τα άλλα ζώα. Ο Αριστοτέλης εις τα Πολιτικά του ονομάζει τον δούλον έμψυχον όργανον, ο Πλάτων εις την Πολιτείαν του γράφει ότι ο κλήρος των τέκνων των δούλων είναι το όνειδος και συνιστά εις τους ιατρούς να αποφεύγουν τας επισκέψεις εις τους δούλους διότι δεν αξίζουν τον κόπο - τι το παράδοξον ότι ο αρχαίος κόσμος στενάζει υπό το βάρος απολύτου δουλείας; - ενώ ο Μωϋσής ζητεί την ενότητα και την συμφιλίωσιν των ανθρώπων, την κατάργησιν της διακρίσεως εις κυρίους και δούλους. Μαστιγώνει την μανίαν του πλουτισμού και την πλεονεξίαν. Ζητεί την επικράτησιν εν τη κοινωνία. Γνωστή η προσταγή του Λευϊτικού "Αγαπήσεις τον πλησίον σου ως σεαυτόν". Η αντίληψις, ότι όλοι

οι Ισραηλίται άνευ διακρίσεων είναι απέναντι του νόμου ίσοι, μαρτυρεί επίσης την υψηλήν κοινωνικήν διδασκαλίαν της Παλαιάς Διαθήκης. Λαμβάνει ο Μωϋσής σοφά μέτρα, δια να επικρατή οικονομική ισορροπία μέσα εις την Ισραηλιτικήν κοινωνίαν. Εν τοιούτον μέτρον ήτο η υποστήριξις της μεσαίας τάξεως, ώστε να προλαμβάνεται η πενία πολλών οικογενειών και η απληστία των πλουσίων. Επροστατεύετο η περιουσία και δεν επετρέπετο να εποφαλμιά ο Ισραηλίτης τα αγαθά τα οποία απέκτησεν ο πλησίον του με τον ιδρώτα του προσώπου του. Είναι γνωσταί αι δύο χαρακτηριστικαί εν προκειμένω εντολαί του Δεκαλόγου "Ου κλέψεις" και "ου επιθυμήσεις, όσα τω πλησίον σου εστί".

Εχείνος ο οποίος θα ετολμούσε να θίξη την περιουσίαν του άλλου, μεταθέτων τα σύνορα π.χ. του αγρού του, εχηρύσσετο επικατάρατος. Εάν δε ένας πτωχός ιδιοκτήτης ευρίσκετο εις την ανάγκην να πωλήση το κτήμα του, ο νόμος επέτρεπε να το ανακτήση, εάν κατέβαλλε την αξίαν του. Κάθε πεντηκοστόν έτος επεστρέφοντο εις τους παλαιούς κατόχους τα απαλλοτριωθέντα κληρονομικά χτήματα. Από τας διατάξεις αυτάς φαίνεται σαφώς, ότι ο νόμος δεν ανεγνώριζεν εις την πραγματιχότητα την πώλησιν ενός κτήματος, αλλά την εθεώρει τρόπον τινα ως ενοιχίασιν. Δι' αυτό ο γνωστός Ιουδαίος φιλόσοφος Φίλων, τον σοφόν αυτόν θεσμόν τον ωνόμασεν "θεσμόν φιλανθρωπίας και δικαιοσύνης". Τοιουτοτρόπως εφρόντιζεν η Παλαιά Διαθήκη να μη στερήται κανείς τουλάχιστον τα αναγκάια προς το ζην. Επειδή όμως αυτό καθίστατο δύσχολον, λόγω της ανθρωπίνης ιδιοτελείας, ελάμβανε πολλά και ποιχίλα μέτρα υπέρ των ορφανών και χηρών και των δούλων. Οι πτωχοί και αι χήραι είχον το δικαίωμα να μεταβαίνουν και σταχυολογούν ανενόχλητοι εις τους αγρούς. Εάν ένας πτωχός είχεν αφήσει ενέχυρον κάτι από τα υπάρχοντά του, ο δανειστής δεν είχε το δικαίωμα να εισέλθη εις την οικίαν του και να το πάρη.

Πολλαί προτροπαί γίνονται και προς τους δικαστάς, δια να υποστηρίζουν τον πτωχόν. Παραλλήλως πολλαί και αυστηραί ποιναί απειλούνται εναντίον εκείνων, οι οποίοι καταπιέζουν τους πτωχούς και αδυνάτους. "Δικαιοσύνην μάθετε οι ενοικούντες επί της γης", βροντοφωνεί ο μεγαλοφωνότατος Προφήτης Ησαίας. Με το σάλπισμα 'δικαιοσύνηι' αρχίζει το βιβλίον του ο Σολομών "Αγαπήσατε δικαιοσύνην οι κρίνοντες την γην".

Ποίον είναι το πρόβλημα σήμερον το οποίον συνταράσσει τας κοινωνίας εις όλα τα πλάτη και τα μήκη της γης; Είναι το λεγόμενον κοινωνικόν πρόβλημα. Ποίος το προκάλεί: η ασυνείδητος αδικία και η εκμετάλλευσις των αδυνάτων. Και έρχονται σύγχρονοι

# Η Αφάνεια του βούρκου

Διευχρινίσεις του Κεντρικού Ισραηλιτικού Συμβουλίου

οιστιανοί φίλοι καθώς κι αρκετοί ομόθρησκοι έχουν εκφράσει απορία αλλά κι έντονη δυσφορία για το ότι το Κεντρικό Ισφαηλητικό Συμβούλιο Ελλάδος αφήνει αναπάντητα και χωρίς καταγγελία δημοσιεύματα εβδομαδιαίου ουπαρογραφήματος που περιέχουν ακατανόμαστες ύβρεις κι αισχρές συκοφαντίες κατά των Εβραίων.

Το Κ.Ι.Σ., αναγνωρίζει τη δικαιολογημένη αγανάκτηση των διαμαρτυρομένων και

διευκρινίζει τα παρακάτω:

1) Υπενθυμίζεται ότι στο παρελθόν ο εκδότης του εβδομαδιαίου αυτού "εντύπου" είχε μηνυθεί από το Κ.Ι.Σ. και κατά τη δίκη, για να αποφύγει την αναμενόμενη καταδίκτου αναγνώρισε την ανακρίβεια των εναντίον των Εβραίων δημοσιευμάτων του και ζήτησε συγγνώμη.

2) Σε άλλη περίπτωση συχοφαντικών δη-

μοσιευμάτων επενέβησαν αυτεπαγγέλτως η Εισαγγελική Αρχή και οι αρχές Ασφαλείας, οι οποίες υπεχρέωσαν το εν λόγω "έντυ-πο" να σταματήσει αυτα τα δημοσιεύματα.

3) Είναι γνωστό στην ευρύτερη κοινή γνώμη ότι το "έντυπο" αυτό με τα συκοφαντικά και πολλάκις χυδαία δημοσιεύματά του στοχεύει στο να προκαλέσει αντίδραση από μέρους των συκοφαντουμένων ώστε να βγει από την αφάνεια που βρίσκεται. Ελπίζει ότι μία μήνυση θα του επιτρέψει να διακηρύξει ότι (δήθεν) "διώκεται", "υποφέρει" για τις ιδέες που (δήθεν) υπερασπίζεται και να συσπειρώσει έτσι εκείνους τους ελάχιστους που το παρακολουθούν. (Όπως μάλιστα έχει αποκαλύψει άλλο επίσης αντισημιτικό "έντυπο", ο εκδότης του εβδομαδιαίου αυτού ψευδολόγου "εντύπου" γράφει ο ίδιος άρθρα κι επιστολές με διά-

φορα ψευδώνυμα για να αποδείξει δήθεν υποστήριξη από την πλευρά των αναγνωστών του.

Φαίνεται έτσι ότι ο αντισημτισμός ποικιλότροπα αποδίδει στους "ορκισμένους" πολέμιους των Εβραίων που ωραιοποιούν αυτή την αποδοτική δραστηριότητά τους με την επίσης ψευδεπίγραφη ιδιότητα του "Ελληνόψυχου").

4) Το Κ.Ι.Σ. διατηφεί βάσει του άφθρου 24 του Νόμου 1419/1984 το δικαίωμα να προσφύγει στη δικαιοσύνη. Θα το πράξει όμως κατά τρόπο τέτοιο ώστε να μη δώσει την ευκαιρία στο εβδομαδιαίο συκοφαντικό "έντυπο" να βγει από την αφάνεια του βούρκου στον οποίο είναι καταδικασμένο να βρίσκεται.

Το Κεντρικό Ισραπλιτικό Συμβούλιο Ελλάδος

μεταρουθμισταί, τα τσιράχια της αθεΐας χαι του υλισμού, δια να επιχειρήσουν ευθυνήν δημαγωγίαν. Έχουν την γνώσιν ότι οι λαοί διψούν και πεινούν, την δικαιοσύνην και ζητούν το συγκλονιστικόν σύνθημα: "Δικαιοσύνην, δικαιοσύνην". Είναι όμως κλέπται. Διότι η Παλαιά Διαθήκη όχι κατά τον 19ο και 20ον αίωνα αλλά προ τριών και ήμισυ χιλιάδων ετών έρριψε το συγκλονιστικόν σύνθημα "διχαιοσύνην μάθετε οι ενοιχούντες επί της γης"" "Πάς ος ου μη μάθη δικαιοσύνην επί της γης αλήθειαν ου μη ποιήσει". Είναι το μήνυμα του μεγαλοπνόου εκείνου Ποοφήτου, του Ησαΐου, Διατί να υπάρχουν πτωχοί: Το αδυσώπητον ερώτημα που ηλεκτρίζει τις μάζες εις τους καιρούς μας. Να μην υπάρχουν πτωχοί και ενδεείς. Αλλά τούτο αποτελεί εφεύρεσιν των ενδεών; Χονδροχομένη πλάνη. Κλοπή. Ανοίξατε το Δευτερονόμιον (1400π.Χ.). Ποίον το ιδανικόν της Μωσαϊκής Νομοθεσίας; "Ουκ έσται εν σοι ενδεής" και πλήθος άλλων σοφών διατάξεων περιλαμβάνει το χοινωνιχώτατον βιβλίον του Δευτερονομίου με την εφαρμογήν των οποίων πατάσσεται η αδικία, η ανισότης, προλαμβάνεται η οικονομική εξαθλίωσις του

Τρεις αι αρχαί, αι οποίαι θεμελιώνουν την Μωσαϊχήν Νομοθεσίαν.

 Η ιδέα ότι η Χαναάν ανήκει εις τον Θεόν. Ο λαός έχει δικαίωμα χρήσεως της γης. "Εμή εστιν η γη· διότι προσήλυτοι και πάροικοι υμείς εναντίον μου" (Λευϊτ).

2. Η εντολή "αγαπήσεις τον πλησίον σου ως σεαυτόν" (Λευϊτ). Προϋποθέτει αναγνώρισιν της προσωπικότητος και των δικαιωμάτων της μη εξαιρουμένων των ξένων, των γυναικών και των δούλων.

3. Η αρχή ότι όλοι οι Ισραηλίται ανεξαιρέτως φύλου και τάξεως είναι ίσοι απέναντι του νόμου. "Ουκ επιγνώσει πρόσωπον εν κρίσει κατά τον μικρόν και κατά τον μέγαν κρινείς. Ου μη υποστείλης πρόσωπον ανθρώπων ότι η κρίσις του Θεού εστι" (Δευτερονόμ.). Και άλλα πολλά κοινωνικώτατα μέτρα περιλαμβάνονται εις την Μωσαϊκήν Νομοθεσίαν, όπως 1). το έτος αφέσεως. Εκλήθη ούτω διότι εχαρίζοντο τα χρέη ανά παν 7ον έτος. "Δι' επτά ετών ποιήσεις άφεσιν. Αφήσεις παν χρέος ίδιον, ο οφείλει σοι ο πλησίον και τον αδελφόν σου ουκ αποκτήσης. Επικέκλημαι γαρ άφεσις 'Κυρίω τω Θεώ του" (Δευτερ.).

2) Το Ιωβηλαίον έτος. Κάθε πεντημοστόν έτος εχαρίζοντο τα χρέη απηλευθερώνοντο οι δούλοι και επανήρχοντο εις τους κατόχους τα εξ ανάγκης πωληθέντα κτήματα. Η επιστροφή εγίνετο δωρεάν. Είδος περιοδικού αναδασμού της γης. Τούτο αποτελεί περιορισμόν του δικαιώματος της ιδιοκτησίας, φραγμόν εις την απλη-

στίαν των πλουσίων

3) Επεβάλλετο άτοχος δανεισμός εις τους πτωχούς "Ουκ εκτοχίσης τω αδελφώ σου τόχον αργυρίου και τόχον παντός πράγματος, ου εάν εκδανείσης, ίνα ευλογήση σε Κύριος ο Θεός σου εν πάσι τοις έργοις σου επί της γης" (Δευτερ.).

4) Μία γωνία γης, το 1/60 έμενεν αθέριστος χάριν των πτωχών.

5) Η δεκάτη χάριν των πτωχών κάθε τρίτον έτος, "Μετά τρία έτη εξοίσεις παν το επιδέκατον των γεννημάτων σου και ελεύσεται ο Δευΐτης ότι ουκ έστιν αυτώ μερίς, ουδέ κλήρος μετά σου και ο προσήλυτος και ο ορφανός και η χήρα η εν ταις πόλεσί σου και φάγονται και εμπλησθήσονται, ένα ευλογήση σε κύριος ο θεός (Δευτερ.).

6) Η άμεσος χαταβολή του μισθού εις τον εργάτην "Ου μη κοιμηθήσεται ο μισθός του μισθωτού σου παρά σοι έως πρωΐ"

(Λευΐτ).

Είναι άξιον προσοχής, ότι οι Προφήται, οι μεγάλοι αυτοί κοινωνικοί διδάσκαλοι του Ισραήλ, θεωρούν την φιλανθρωπίαν ως ανωτέραν και από πολλά καθήκοντα, τα οποία έχει ο άνθρωπος

προς τον Θεόν.

"Δεν ζητεί ο Θεός να νηστεύετε" λέγει ο Ησαΐας, ούτε να κλείνετε την κεφαλήν σας σαν το σπαρτό, και να βαδίζετε περιτυλιγμένοι μέσα εις χονδρούς σάκκους, και να κοιμάσθε επάνω εις την στάχτην, δεν να εκτελέσετε εν θρηφκευτικόν καθήκον. Ο Θεός θέλει από σας, αντί όλων αυτών να λύνετε τα δεσμά εκείνων τους οποίους έχετε δεμένους εις την φυλακήν, να σχίζετε κάθε συμβόλαιον αδίκου συναλλαγής, να μοιράζετε τον άρτον σας με

τους πεινώντας, να στεγάζετε εις τον οίχον σας τους αστέγους. Και εάν ίδητε γυμνόν άνθρωπον, να τον ενδύσετε και να τον προστατεύσετε. Και δεύτε διαλεχθώμεν λέγει Κύριοις Παντοκράτωρ. Και το σπουδαιότατον αυτό καθήκον της ελεημοσύνης και εν γένει της φιλανθρωπίας δεν περιορίζεται μόνον εις τα αγαπητά πρόσωπα αλλά επεκτείνεται και προς τους εχθρούς αχόμη. "Εάν πεινά ο εχθρός σου ψώμιζε αυτόν, εάν διψά πότιζε αυτόν" συνιστά το διδακτικώτατον βιβλίον των Παροιμιών. Αυτό το μέχρι των εχθρών επεκτεινόμενον ενδιαφέρον δεν είναι εξόχως σημαντικόν δείγμα αγαθοποιΐας αγνώστου εις άλλους λαούς;

Πότε η Παλαιά Διαθήκη και ιδιαιτέρως η Μωσαϊκή Νομοθεσία θα γίνουν το εντρύφημα πολιτικών, κοινωνιολόγων, οικονομολόγων, δια να εμπνευσθούν από τα υπέροχα εκείνα κοινωνικά συνθήματα και να οργανώσουν τας συγκοόνους κοινωνίας:

"Ουχ έσται εν σοι ενδεής" . Είναι η μεγαλειώδης επωδός του βιβλίου αυτού.

Είναι λοιπόν ή δεν είναι τα συνθήματα των κοινωνιολογικών συστημάτων που γοητεύουν σήμερον τα πλήθη κλεμμένα από την ιεράν Βίβλον; Δικαιοσύνη και αγάπη είναι τα δύο αιώνια κλειδιά με τα οποία είναι δυνατόν να λυθή το κοινωνικόν πρόβλημα, το οποίον αποτελεί το επίκεντρον των συγχρόνων κοινωνιών, εις όλα τα πλάτη της γης.

Δι' έλλειψιν χρόνου αφήνω άθιχτον την σημαντιχωτάτην παιδαγωγιχήν αξίαν της Παλαιάς Διαθήχης χαθώς και το λογοτεχνιχόν μεγαλείον της, δια το οποίον έχουν γραφή και λεχθή από χορυφαίους εργάτας του πνεύματος, πολλά, τα οποία εξαίρουν τους λογοτεχνιχούς της θησαυρούς και κατατάσσουν αυτήν, ιδιαιτέρως μερικά από τα βιβλία της, εις τας πρώτας θέσεις της Παγχοσμίου Πνευματιχής παραγωγής.

Αγαπητέ μου λαέ του Ισραήλ, η Παλαιά Διαθήκη αποτελεί δια σε τον σημερινό Ισραηλίτην μέγιστον θησαυρόν, πολύτιμον προγονικήν κληρονομίαν. Είναι δικαία η καύχησίς σας δια το πολύτιμον τούτο βιβλίον. Ουδείς αγνοεί τα πόσα οφείλει ο λαός σας εις αυτό το αιώνιον βιβλίον. Πράγματι ιδιαιτέρα είναι η θέσις την οποίαν κατέχει ο λαός σας μεταξύ των άλλων λαών, αξιόλογος η μακροχρόνιος αντοχή του λαού σας εις ποικίλας δοκιμασίας, θαυμαστή η επιβίωσίς του δια μέσου τόσων περιπετειών, τριάντα οκτώ ολοκλήρων αιώνων. Όλα αυτά τα οφείλεις εις την επίδρασιν της Βίβλου, της υπεφορυσικής αυτής Θείας Αποκαλύψεως.

Αυτή αύτη η ύπαρξίς σου, λαέ του Ισραήλ, οφείλεται εις τον Θεών

Τον Θεόν του Ισραήλ της Παλαιάς Διαθήκης, ο οποίος και κατέστησε το Ισραήλ περιούσιον λαόν από πάντων των εθνών των επί προσώπου της γης. Ωραιότατα ο Αμμώς, ο πρόγονος υμών, διατυπώνει την αλήθεια αυτήν: τέχνα Ισραήλ, μόνον εσάς ανέδειξα εξ όλων των λαών της γης. Δι' αυτό αχριβώς θα σας τιμωρήσω δια τας αμαρτίας σας. Τούτο σημαίνει ότι δεν αρχεί η καύχησις μόνον. Είναι απαραίτητος η μελέτη της Βίβλου, ημέρας και νυκτός, όπως λέγει ο Ψαλμωδός, και ητήρησις των εντολών καθώς και ο μετασχηματισμός της και μετουσίωσίς της εις πράξιν και ζωή. Είναι απαραίτητον, σύγχρονε λαέ του Ισραήλ, το ενδιαφέρον σου δια την πληρεστέραν γνώσιν της ωραίας θρησκευτικής και κοινωνικής της διδασκαλίας. Είναι χρέος σου η συνεχής επιχοινωνία μετά του Θεού, του αγίου Θεού του Ισραήλ, η οποία επιχοινωνία σου, από αρχαιοτάτων χρόνων είναι στενώτατα συνδεδεμένη με τας θρησκευτικάς αλλά και φιλοσοφικάς πεποιθήσεις των πατέρων σου. Έτσι, λαέ του Ισραήλ, θα αναδεικνύεσαι άξιον τέκνον, θα αντλής δύναμιν. Και Ισραήλ με ολιγώτερα εγκαύματα από την σημερινήν κάμινον της σκληράς δοκιμασίας σου. Τοιουτοτρόπως θα καταστής ισχυρός παράγων δια την ηθικήν και πνευματικήν ανόρθωσιν της ανθρωπότητας. Με οδηγόν το υπέροχον περί ειρήνης κήρυγμα του μεγαλοπνόου Ησαϊου θα συμβάλης εις την εδραίωσιν της ειρήνης εν τω κόσμω, δια να ζήσης και συ, Λαέ του Ισραήλ, ειρηνικώς και εν αγάπη μετά των άλλων λαών του πεπολιτισμένου κόσμου.



Θεσσαλονίκη: Παλιά Συναγωγή "Κιάνα", επί της οδού Βαλαωρίτου 9. Σήμερα έχει κατεδαφισθεί.

# ΜΙΑ ΛΑΜΠΡΗ ΣΤΙΓΜΗ:

# Η ΕΜΦΑΝΙΣΗ ΤΟΥ ΣΙΩΝΙΣΜΟΥ ΣΤΗΝ ΕΛΛΑΔΑ

Του ΜΩΥΣΗ ΜΠ. ΑΛΤΣΕΧ

#### ΠΡΟΛΟΓΟΣ: Η ΕΛΛΑΔΑ ΩΣ ΚΕΝΤΡΟ ΣΕΦΑΡΑΔΙΜ ΠΡΙΝ ΑΠΟ ΤΗ ΓΕΝΝΗΣΗ ΤΟΥ ΣΙΩΝΙΣΜΟΥ)

ν η Ελλάς τον 18ο αιώνα μπορεί να περιγραφεί ως ένα από τα μεγαλύτερης σημασίας και επιρροής κέντρα των Εβραίων Σεφαραδίμ, σίγουρα η Θεσσαλονίκη μπορεί να θεωρηθεί πρωτεύουσά της. Στην ουσία η πόλη συνέδεσε για αιώνες την τύχη της με το Εβραϊκό στοιχείο, και, προοδευτικό καθώς ήταν, το Εβραϊκό στοιχείο έγινε πρωτοπόρο στην εμπορική, βιομηχανική και πνευματική ανάπτυξη της Θεσσαλονίκης (Ιν Μεμόριαμ, "Η ΕΡΤ στη Βόρειο Ελλάδα"). Διάφοροι ταξιδιώτες περιγράφουν την πόλη ως πολύ ευημερούσα, με περίχωρα που ήταν χυριολεχτικά ένας φυσικός παράδεισος, και το λιμάνι της που συχνά έδινε ασφαλές καταφύγιο σε πλοία που διέφευγαν την οργή του Αιγαίου πελάγους. Παρόλα αυτά, η ζωή για το μέσο κάτοικο ήταν άρκετά διαφορετική.

Καθώς οι Οθωμανοί αξιωματούχοι κατείχαν θέσεις όπως αυτήν του φοροεισπράκτορα για περιορισμένο χρονικό διάστημα, προσπαθούσαν να επωφεληθούν από τον προσωρινό διορισμό τους - εις βάρος της κοινότητος. Στις αρχές του αιώνα υπήρχαν 30.000 Εβραίοι στη Θεσσαλονίκη. Ζούσαν σε μια πόλη με τρομερές συνθήκες υγιεινής. Οι δρόμοι ήταν σαν λαβύρινθοι, με νέα κτίσματα να ξεφυτρώνουν παντού. Μερικές περιοχές ήταν σχεδόν ερημωμένες, ενώ σε άλ-

λες η πυχνότητα του πληθυσμού ήταν ασφυχτιχή. Ένα εχπληχτιχό γεγονός παρ' όλα αυτά είναι το ότι αν και ο κόσμος υπέφερε, η ασφάλεια και η εμπιστοσύνη ήταν δεδομένες: Κλοπές σπάνια γίνονταν, ενώ οι άνθρωποι άφηναν τα καταστήματα και τα σπίτια τους ξεκλείδωτα χωρίς φόβο να χάσουν την περιουσία τους (Νεχαμά, σελ.20).

Το θρησκευτικό συναίσθημα ήταν πολύ ανεπτυγμένο στην Ελλάδα την εποχή εκείνη. Οι Εβραίοι στη Θεσσαλονίκη αισθάνονταν άνετα αποτελούσαν την πλειοψηφία του πληθυσμού, συνεισέφεραν οικονομικά στην Οθωμανική αυτοκρατορία και έχαιραν πλήρους θρησκευτικής ελευθερίας.

μεταρουθμισταί, τα τσιράχια της αθεΐας και του υλισμού, δια να επιχειρήσουν ευθυνήν δημαγωγίαν. Έχουν την γνώσιν ότι οι λαοί διψούν και πεινούν, την δικαιοσύνην και ζητούν το συγκλονιστικόν σύνθημα: "Δικαιοσύνην, δικαιοσύνην". Είναι όμως κλέπται. Διότι η Παλαιά Διαθήκη όχι κατά τον 19ο και 20ον αίωνα αλλά προ τριών και ήμισυ χιλιάδων ετών έρριψε το συγκλονιστικόν σύνθημα "δικαιοσύνην μάθετε οι ενοικούντες επί της γης"" "Πάς ος ου μη μάθη δικαιοσύνην επί της γης αλήθειαν ου μη ποιήσει". Είναι το μήνυμα του μεγαλοπνόου εχείνου Προφήτου, του Ησαΐου. Διατί να υπάρχουν πτωχρί; Το αδυσώπητον ερώτημα που ηλεκτρίζει τις μάζες εις τους καιρούς μας. Να μην υπάργουν πτωχοί και ενδεείς. Αλλά τούτο αποτελεί εφεύρεσιν των ενδεών; Χονδροκομένη πλάνη. Κλοπή. Ανοίξατε το Δευτερονόμιον (1400π.Χ.). Ποίον το ιδανικόν της Μωσαϊκής Νομοθεσίας; "Ουκ έσται εν σοι ενδεής" και πλήθος άλλων σοφών διατάξεων περιλαμβάνει το κοινωνικώτατον βιβλίον του Δευτερονομίου με την εφαρμογήν των οποίων πατάσσεται η αδικία, η ανισότης, προλαμβάνεται η οικονομική εξαθλίωσις του

-Τοεις αι αρχαί, αι οποίαι θεμελιώνουν την Μωσαϊκήν Νομοθεσίαν.

 Η ιδέα ότι η Χαναάν ανήκει εις τον Θεόν. Ο λαός έχει δικαίωμα χρήσεως της γης. "Εμή εστιν η γη· διότι προσήλυτοι και πάροικοι υμείς εναντίον μου" (Λευϊτ).

2. Η εντολή "αγαπήσεις τον πλησίον σου ως σεαυτόν" (Λευϊτ). Προϋποθέτει αναγνώρισιν της προσωπικότητος και των δικαιωμάτων της μη εξαιρουμένων των ξένων, των γυναικών και των δούλων.

3. Η αρχή ότι όλοι οι Ισραηλίται ανεξαιρέτως φύλου και τάξεως είναι ίσοι απέναντι του νόμου. "Ουκ επιγνώσει πρόσωπον εν κρίσει κατά τον μικρόν και κατά τον μέγαν κρινείς. Ου μη υποστείλης πρόσωπον ανθρώπων ότι η κρίσις του Θεού εστι" (Δευτερονόμ.). Και άλλα πολλά κοινωνικώτατα μέτρα περιλαμβάνονται εις την Μωσαϊκήν Νομοθεσίαν, όπως 1). το έτος αφέσεως. Εκλήθη ούτω διότι εχαρίζοντο τα χρέη ανά παν 7ον έτος. "Δι' επτά ετών ποιήσεις άφεσιν. Αφήσεις παν χρέος ίδιον, ο οφείλει σοι ο πλησίον και τον αδελφόν σου ουκ αποκτήσης. Επικέκλημαι γαρ άφεσις Κυρίω τω Θεώ του" (Δευτεο.).

2) Το Ιωβηλαίον έτος. Κάθε πεντηχοστόν έτος εχαρίζοντο τα χρέη απηλευθερώνοντο οι δούλοι και επανήρχοντο εις τους κατόχους τα εξ ανάγκης πωληθέντα κτήματα. Η επιστροφή εγίνετο δωρεάν. Είδος περιοδικού αναδασμού της γης. Τούτο αποτελεί περιορισμόν του δικαιώματος της ιδιοκτησίας, φραγμόν εις την απληστίαν των πλουσίων

3) Επεβάλλετο άτοχος δανεισμός εις τους πτωχούς "Ουχ εκτοχίσης τω αδελφώ σου τόχον αργυρίου και τόχον παντός πράγματος, ου εάν εκδανείσης, ίνα ευλογήση σε Κύριος ο Θεός σου εν πάσι τοις έργοις σου επί της γης" (Δευτερ.).

4) Μία γωνία γης, το 1/60 έμενεν αθέριστος χάριν των πτωχών.

5) Η δεκάτη χάριν των πτωχών κάθε τρίτον έτος, "Μετά τρία έτη εξοίσεις παν το επιδέκατον των γεννημάτων σου και ελεύσεται ο Λευΐτης ότι ουκ έστιν αυτώ μερίς, ουδέ κλήρος μετά σου και ο προσήλυτος και ο ορφανός και η χήρα η εν ταις πόλεσί σου και φάγονται και εμπλησθήσονται, ένα ευλογήση σε κύριος ο θεός (Δευτεο.).

6) Η άμεσος καταβολή του μισθού εις τον εργάτην "Ου μη κοιμηθήσεται ο μισθός του μισθωτού σου παρά σοι έως πρωΐ" (Λευΐτ).

Είναι άξιον προσοχής, ότι οι Προφήται, οι μεγάλοι αυτοί κοινωνικοί διδάσκαλοι του Ισραήλ, θεωρούν την φιλανθρωπίαν ως ανωτέραν και από πολλά καθήκοντα, τα οποία έχει ο άνθρωπος ποος τον Θεόν.

"Δεν ζητεί ο Θεός να νηστεύετε" λέγει ο Ησαΐας, ούτε να κλείνετε την κεφαλήν σας σαν το σπαρτό, και να βαδίζετε περιτυλιγμένοι μέσα εις χονδρούς σάκκους, και να κοιμάσθε επάνω εις την στάχτην, δεν να εκτελέσετε εν θρησκευτικόν καθήκον. Ο Θεός θέλει από σας, αντί όλων αυτών να λύνετε τα δεσμά εκείνων τους οποίους έχετε δεμένους εις την φυλακήν, να σχίζετε κάθε συμβόλαιον αδίκου συναλλαγής, να μοιράζετε τον άρτον σας με

τους πεινώντας, να στεγάζετε εις τον οίπον σας τους αστέγους. Και εάν ίδητε γυμνόν άνθρωπον, να τον ενδύσετε παι να τον προστατεύσετε. Και δεύτε διαλεχθώμεν λέγει Κύριοις Παντοκράτωρ. Και το σπουδαιότατον αυτό παθήπον της ελεημοσύνης παι εν γένει της φιλανθρωπίας δεν περιορίζεται μόνον εις τα αγαπητά πρόσωπα αλλά επεπείνεται παι προς τους εχθρούς απόμι. "Εάν πεινά ο εχθρός σου ψώμιζε αυτόν, εάν διψά πότιζε αυτόν" συνιστά το διδαπτιπώτατον βιβλίον των Παροιμιών. Αυτό το μέχρι των εχθρών επεπεινόμενον ενδιαφέρον δεν είναι εξόχως σημαντιπόν δείγμα αγαθοποιΐας αγνώστου εις άλλους λαούς;

Πότε η Παλαιά Διαθήκη και ιδιαιτέρως η Μωσαϊκή Νομοθεσία θα γίνουν το εντρύφημα πολιτικών, κοινωνιολόγων, οικονομολόγων, δια να εμπνευσθούν από τα υπέροχα εκείνα κοινωνικά συνθήματα και να οργανώσουν τας συγχρόνους κοινωνίας;

"Ουχ έσται εν σοι ενδεής" . Είναι η μεγαλειώδης επωδός του βιβλίου αυτού.

Είναι λοιπόν ή δεν είναι τα συνθήματα των κοινωνιολογικών συστημάτων που γοητεύουν σήμερον τα πλήθη κλεμμένα από την ιεράν Βίβλον; Δικαιοσύνη και αγάπη είναι τα δύο αιώνια κλειδιά με τα οποία είναι δυνατόν να λυθή το κοινωνικόν πρόβλημα, το οποίον αποτελεί το επίκεντρον των συγχρόνων κοινωνιών, εις όλα τα πλάτη της γης.

Δι' έλλειψιν χρόνου αφήνω άθικτον την σημαντικωτάτην παιδαγωγικήν αξίαν της Παλαιάς Διαθήκης καθώς και το λογοτεχνικόν μεγαλείον της, δια το οποίον έχουν γραφή και λεχθή από κορυφαίους εργάτας του πνεύματος, πολλά, τα οποία εξαίρουν τους λογοτεχνικούς της θησαυρούς και κατατάσσουν αυτήν, ιδιαιτέρως μερικά από τα βιβλία της, εις τας πρώτας θέσεις της Παγκοσμίου Πνευματικής παραγωγής.

Αγαπητέ μου λαέ του Ισραήλ, η Παλαιά Διαθήκη αποτελεί δια σε τον σημερινό Ισραηλίτην μέγιστον θησαυρόν, πολύτιμον προγονικήν κληρονομίαν. Είναι δικαία η καύχησίς σας δια το πολύτιμον τούτο βιβλίον. Ουδείς αγνοεί τα πόσα οφείλει ο λαός σας εις αυτό το αιώνιον βιβλίον. Πράγματι ιδιαιτέρα είναι η θέσις την οποίαν κατέχει ο λαός σας μεταξύ των άλλων λαών, αξιόλογος η μακροχρόνιος αντοχή του λαού σας εις ποικίλας δοκιμασίας, θαυμαστή η επιβίωσίς του δια μέσου τόσων περιπετειών, τριάντα οκτώ ολοκλήρων αιώνων. Όλα αυτά τα οφείλεις εις την επίδρασιν της Βίβλου, της υπερφυσικής αυτής Θείας Αποκαλύψεως.

Αυτή αύτη η ύπαρξίς σου, λαέ του Ισραήλ, οφείλεται εις τον Θεόν

Τον Θεόν του Ισραήλ της Παλαιάς Διαθήκης, ο οποίος και κατέστησε το Ισραήλ περιούσιον λαόν από πάντων των εθνών των επί προσώπου της γης. Ωραιότατα ο Αμμώς, ο πρόγονος υμών, διατυπώνει την αλήθεια αυτήν: τέχνα Ισραήλ, μόνον εσάς ανέδειξα εξ όλων των λαών της γης. Δι' αυτό αχριβώς θα σας τιμωρήσω δια τας αμαρτίας σας. Τούτο σημαίνει ότι δεν αρχεί η καύχησις μόνον. Είναι απαραίτητος η μελέτη της Βίβλου, ημέρας και νυκτός, όπως λέγει ο Ψαλμωδός, και ητήρησις των εντολών καθώς και ο μετασχηματισμός της και μετουσίωσίς της εις πράξιν και ζωή. Είναι απαραίτητον, σύγχρονε λαέ του Ισραήλ, το ενδιαφέρον σου δια την πληρεστέραν γνώσιν της ωραίας θρησκευτικής και κοινωνικής της διδασκαλίας. Είναι χρέος σου η συνεχής επικοινωνία μετά του Θεού, του αγίου Θεού του Ισραήλ, η οποία επιχοινωνία σου, από αρχαιοτάτων χρόνων είναι στενώτατα συνδεδεμένη με τας θρησκευτικάς αλλά και φιλοσοφικάς πεποιθήσεις των πατέρων σου. Έτσι, λαέ του Ισραήλ, θα αναδειχνύεσαι άξιον τέχνον, θα αντλής δύναμιν. Και Ισραήλ με ολιγώτερα εγκαύματα από την σημερινήν κάμινον της σκληράς δοκιμασίας σου. Τοιουτοτρόπως θα καταστής ισχυρός παράγων δια την ηθικήν και πνευματικήν ανόρθωσιν της ανθοωπότητας. Με οδηγόν το υπέροχον περί ειρήνης χήρυνμα του μεγαλοπνόου Ησαϊου θα συμβάλης εις την εδραίωσιν της ειρήνης εν τω κόσμω, δια να ζήσης και συ, Λαέ του Ισραήλ, ειοηνικώς και εν αγάπη μετά των άλλων λαών του πεπολιτισμένου κόσμου.



Θεσσαλονίκη: Παλιά Συναγωγή "Κιάνα", επί της οδού Βαλαωρίτου 9. Σήμερα έχει κατεδαφισθεί.

# ΜΙΑ ΛΑΜΠΡΗ ΣΤΙΓΜΗ:

# Η ΕΜΦΑΝΙΣΗ ΤΟΥ ΣΙΩΝΙΣΜΟΥ ΣΤΗΝ ΕΛΛΑΔΑ

Του ΜΩΥΣΗ ΜΠ. ΑΛΤΣΕΧ

#### ΠΡΟΛΟΓΟΣ: Η ΕΛΛΑΔΑ ΩΣ ΚΕΝΤΡΟ ΣΕΦΑΡΑΔΙΜ ΠΡΙΝ ΑΠΟ ΤΗ ΓΕΝΝΗΣΗ ΤΟΥ ΣΙΩΝΙΣΜΟΥ)

ν η Ελλάς τον 18ο αιώνα μπορεί να περιγραφεί ως ένα από τα μεγαλύτερης σημασίας και επιρροής κέντρα των Εβραίων Σεφαραδίμ, σίγουρα η Θεσσαλονίκη μπορεί να θεωρηθεί πρωτεύουσά της. Στην ουσία η πόλη συνέδεσε για αιώνες την τύχη της με το Εβραϊκό στοιχείο, και, προοδευτικό καθώς ήταν, το Εβραϊκό στοιχείο έγινε πρωτοπόρο στην εμπορική, βιομηχανική και πνευματική ανάπτυξη της Θεσσαλονίκης (Ιν Μεμόριαμ, "Η ΕΡΤ στη Βόρειο Ελλάδα"). Διάφοροι ταξιδιώτες περιγράφουν την πόλη ως πολύ ευημερούσα, με περίχωρα που ήταν κυριολεκτικά ένας φυσικός παράδεισος, και το λιμάνι της που συχνά έδινε ασφαλές καταφύγιο σε πλοία που διέφευγαν την οργή του Αιγαίου πελάγους. Παρόλα αυτά, η ζωή για το μέσο κάτοικο ήταν άρκετά διαφορετική.

Καθώς οι Οθωμανοί αξιωματούχοι κατείχαν θέσεις όπως αυτήν του φοροεισπράκτορα για περιορισμένο χρονικό διάστημα, προσπαθούσαν να επωφεληθούν από τον προσωρινό διορισμό τους - εις βάρος της κοινότητος. Στις αρχές του αιώνα υπήρχαν 30.000 Εβραίοι στη Θεσσαλονίκη. Ζούσαν σε μια πόλη με τρομερές συνθήκες υγιεινής. Οι δρόμοι ήταν σανλαβύρινθοι, με νέα κτίσματα να ξεφυτρώνουν παντού. Μερικές περιοχές ήταν σχεδόν ερημωμένες, ενώ σε άλ

λες η πυχνότητα του πληθυσμού ήταν ασφυχτιχή. Ένα εχπληχτιχό γεγονός παρ' όλα αυτά είναι το ότι αν και ο κόσμος υπέφερε, η ασφάλεια και η εμπιστοσύνη ήταν δεδομένες: Κλοπές σπάνια γίνονταν, ενώ οι άνθρωποι άφηναν τα καταστήματα και τα σπίτια τους ξεχλείδωτα χωρίς φόβο να χάσουν την περιουσία τους (Νεχαμά, σελ.20).

Το θοησκευτικό συναίσθημα ήταν πολύ ανεπτυγμένο στην Ελλάδα την εποχή εκείνη. Οι Εβραίοι στη Θεσσαλονίκη αισθάνονταν άνετα αποτελούσαν την πλειοψηφία του πληθυσμού, συνεισέφεραν οικονομικά στην Οθωμανική αυτοκρατορία και έχαιραν πλήρους θοησκευτικής ελευθερίας.

Ακόμα τότε υπήρχαν Μαρράνος που έρχονταν να εγκατασταθούν στην Ελλάδα, και τις περισσότερες φορές γίνονταν δεκτοί ως "Λος αρμπόλες ντε λα Σαντίσσιμα Λέι κι ταρνταρόν λος φρούτος" - τα δέντρα του Πανάγιου Νόμου που άργησαν να καρποφορήσουν (Γιερουσάλμι). Μερικά από τα λαμπρότερα λογοτεχνικά έργα των Εβραίων Σεφαραδίμ γράφτηκαν την περίοδο εκείνη. Η Εβραϊκή ζωή και η Εβραϊκή παράδοση ήταν πιο ζωντανά παρά ποτέ άλλοτε.

Παρότι το Σιωνιστικό αίσθημα θα αναπτυσσόταν μόνο κατά τα τέλη του ερχομένου αιώνα, η Εβραϊκή μετανάστευση στην Παλαιστίνη δεν ήταν καθόλου σπάνια πιο πριν. Από τη μια μεριά υπήρχε ένας αριθμός ατόμων τόσο από την Ελλάδα όσο και την Κεντρική Ευρώπη, που διάλεγε να φύγει για την Αίγυπτο, τη Συρία και την Παλαιστίνη για να γλυτώσει από τις οικονομικές δυσκολίες. Βεβαίως υπήρχαν και ηλικιωμένοι ραββίνοι ή θοησκόληπτοι Εβραίοι που πήγαιναν στην Ιερουσαλήμ για να περάσουν τα τελευταία χρόνια της ζωής τους κοντά στα ερείπια του Ναού του Σολομώντος. Ρευστοποιούσαν όλα τους τα υπάρχοντα και μοίραζαν τα περισσότερα στους κληρονόμους τους ή σε αγαθοεργίες. Ο δρόμος προς τους Αγίους Τόπους μόνο εύχολος δεν ήταν, και η ζωή εκεί ήταν ακόμα δυσχολότερη. Παρόλο που ελάχιστη βοήθεια έφτανε από την πατρίδα, κανείς δεν μπορούσε να γυρίσει πίσω οι άλλοι θα τους έβλεπαν σαν "αυτούς που απέρριψαν οι Άγιοι Τόποι" (Νεχαμά, σελ. 28).

Η άθλια κατάσταση που επικρατούσε κατά τον 18ο αιώνα συνεχίστηκε και για μεγάλο μέρος του επομένου. Τα πρώτα μόλις χρόνια της νέας εκατονταετίας στιγματίστημαν από ένα φρικιαστικό κρούσμα χολέρας που εκτόξευσε στην κυριολεξία το δείκτη θνησιμότητος. Ένα άλλο γεγονόςσταθμός ήταν η Ελληνική Επανάσταση, η οποία κατέληξε στην ανακήουξη του Βασιλείου της Ελλάδος που εκτεινόταν από την Πελοπόννησο ως τη Θεσσαλία. Αυτό δεν επηρέασε πολύ τη θέση των Εβραίων. Η Θεσσαλονίκη ήταν αχόμα υπό Οθωμανιχή κατοχή, και είχε ως το 1870 πληθυσμό 90.000, εχ των οποίων 50.000 ήταν Εβραίοι (Νεχαμά, σελ. 531-34). Παρόλο που το αίσθημα καταπίεσης και καταδίωξης που καταδυνάστευε τους περισσότε-

ρους Εβραίους αλλού δεν υπήρχε, η θοησκευτική ελευθερία δεν μπορούσε να μειώσει τα οικονομικά προβλήματα. Ήταν προφανές πως υπό τις συνθήκες αυτές μια αλλαγή του βιοτικού επιπέδου προς το καλύτερο θα ήταν ευπρόσδεκτη. Και τότε γεννήθηκε ο Σιωνισμός, σαν μια αόριστη ιδέα αρχικά, που από την Κεντρική Ευρώπη δεν άργησε να φτάσει και στην Ελλάδα. Προσέφερε μια υπόσχεση πολυδιάστατη: Για τον περισσότερο κόσμο ήταν σαν ένα θαύμα. Ακόμα και τα οιχονομικά θέματα, αν και σημαντικά, παραμερίστηκαν. Ο αγώνας που θα αχολουθούσε θα είχε το στόχο της δημιουργίας ενός πράτους ενός Εβραϊκού κράτους στην Παλαιστίνη. Αυτό και μόνο ήταν αρκετό να ενθουσιάσει τους Εβραίους και να μαζέψει την απαραίτητη υποστήριξη για το πρώτο ξεκίνημα του Σιωνισμού.

Η ιδέα και μόνο της αναγέννησης του αρχαίου κράτους του Ισραήλ σαν νέο Φοίνικα και η δυνατότητα μιας νέας αρχής ήταν μια πρόκληση παρά μια ουτοπία.

#### Γράφοντας ιστορία: Τα πρώτα βήματα του Σιωνισμού μέσα από τα μάτια των Ελληνο - Εβραίων

α Σιωνιστικά ιδανικά πήραν μορφή ξεκάθαρη και συγκεκριμένη κατά τις αρχές της δεκαετίας του 1880. Ένα μηνιαίο Εβραϊκό έντυπο που εκδιδόταν στην Κέρχυρα το 1889 ανέφερε το γεγονός ότι στα πρώτα χρόνια της δεκαετίας αυτής αυξήθηκε σημαντικά ο αντισημιτισμός στη Βιέννη, φτάνοντας "τρομακτικές διαστάσεις". Την ίδια στιγμή άρχισαν να σχηματίζονται και οι πρώτες Σιωνιστικές οργανώσεις, δίνοντας βάρος στην Εβραϊκή μετανάστευση στην Παλαιστίνη. Ήταν ένας θαρραλέος δημοσιογράφος που πρώτος επρότεινε μια λύση που θα σήμανε την αρχή μιας νέας εποχής: Η δημοσίευση του "Εβραϊκού Κράτους" από τον Δρ. Θεόδωρο Χέρτσλ ήταν αληθινά επαναστατική και έφερε μικτές αντιδράσεις. Μια απ' αυτές ήταν ο ενθουσιασμός.

Ο "Ισφαηλίτης Χρονογράφος" της Κέρχυρας αποκαλεί τον Χερτολ στο δεύτερο φύλλο του, που βγήκε στις 7 Ιουλίου 1899, "έναν απόστολο που διαμαρτυρήθηκε στο όνομα του λαού του". Η βάση του Σιωνισμού ορίστηκε "η διάδοσις της Εβραϊκής γλώσσας

και σύνταξης και η μετανάστευση στην Παλαιστίνη" (Σιωνισμός Β'). Υπήρχε ένα πνεύμα αισιοδοξίας και ζωντάνιας. Μια σκέψη που ήταν κάποτε ουτοπική, ή τουλάχιστον μη ρεαλιστική, είχε πια γίνει πιθανή.

Βεβαίως ήταν φανερό πως η "μετανάστευση στην Παλαιστίνη" θα ήταν το πρώτο βήμα προς τη δημιουργία ενός Εβραϊκού κράτους, το οποίο είχε σταματήσει να υπάρχει από την αργαιότητα. Αυτό και μόνο αρκούσε για να κάνει τους Έλληνες Εβραίους να υποστηρίξουν την ιδέα χωρίς κανέναν ενδοιασμό. Φυσικά βρέθηκαν και μερικοί που είδαν τη γέννηση του Σιωνισμού σαν καταστροφή αυτοί που προτιμούσαν να περιμένουν έως ότου ο ίδιος ο Θεός δώσει ένα πράτος στους Εβραίους και όχι να δουν τους Εβραίους να δημιουργούν ένα από μόνοι τους. Και αυτοί υποστήριζαν τη μετανάστευση στην Παλαιστίνη, αλλά το έκαναν μόνο από θρησκευτική πίστη και όχι για την εδραίωση ενός καταφυγίου, μιας πατρίδας για όσους καταδιώκονταν ή βασανίζονταν από τον αντισημιτισμό. Προσπάθησαν να πείσουν τον κόσμο ότι η δημιουργία ενός χράτους θα ισοδυναμούσε με ιεροσυλία και πολέμησαν τη Σιωνιστική ιδέα με κάθε τρόπο.

Δεν άργησε πάντως να φανεί το γεγονός ότι ο Σιωνισμός ήταν κάτι πολύ περισσότερο από ένα σημάδι των καιρών κάτι πρόσκαιρο που θα έσβηνε χωρίς να κατορθώσει πολλά, αν όχι τίποτα. Ο Εσδρά Μωϋσής, ένας Εβραίος από τη Λάρισα που αργότερα θα γινόταν Πρόεδρος της Σιωνιστικής οργάνωσης "Οχάβε Σιών", θυμάται τον καιρό που πήγαινε στο Αλκαζάρ με τους φίλους του, όλοι τους αγόρια δεκατεσσάρων και δεκαπέντε χρονών, και έλεγαν Εβραϊκές ιστορίες "Κάποια Σιωνιστικά νέα που έφταναν στη Λάρισα μυρίως από τη Βουλγαρία κέντριζαν τη φαντασία των νέων αυτών που αργότερα θα γίνονταν πρόδρομοι του Σιωνισμού στην Ελλάδα. Τα ιδανικά υπήρχαν, το ίδιο και ο ενθουσιασμός όλα κάπως αόριστα ακόμα, καθώς δεν υπήρχε κάποια αναγνωρισμένη ηγεσία και καταστατικό να αντιπροσωπεύσουν το νέο κίνημα.

Αυτό ίσχυε ως τις 29 Αυγούστου 1897, την ημέρα που άρχισε τις εργασίες του το πρώτο Σιωνιστικό Συνέδριο στην Ελβετία, με 206 αντιπροσώπους και υπό την ηγεσία του Θεοδώρου Χερτσλ. Όπως έγραψε και ο Μι-

καέλ· Μόλχο, "η αγάπη της Σιών εμφανίστηκε ως πολιτική θεωρία και οργανωμένο κίνημα, αρχικά ταυτιζόμε-

νο με την ορθόδοξη ευλάβεια κι έπειτα με έναν Εβραϊκό εθνικισμό που αντιτίθετο OTIC τάσεις για γειραφέτιση και αφομοίωση που προέβαλε η διδασχαλία της Αλλιάνς" (Ιν Μεμόοιαμ, σελ. 137), Αυτό πολύ ωραία προβάλλει τον αντίκτυπο των Ελληνοεβοαίων στο Συνέδριο εκείνο. Εφόσον ο Σιωνισμός απέκτησε μια δομημένη μοοφή, έγινε ευχολότερη η υιοθέτησή του απ' όσους συμμερίζονταν τα ιδανικά TOU.

Τα θεμέλια είχαν τεθεί. Αυτό που μετουύσε τώρα για το νέο κίνημα ήταν η λαϊκή υποστήριξη μια ισχυρά θετική κοινή γνώμη και η δημιουργία ενός διεθνούς δικτύου Σιωνιστικών οργανώσεων. Ο Σιωνιστικότ είχε πια γίνει κάτι περισσότε

οο από μια ιδέα ήταν ένα χίνημα, και η μεγαλύτερη πρόχληση μπροστά του ήταν το να εδραιωθεί ως μια διαδεδομένη και ισχυρή πολιτιχή δύναμη.

# Ελπίδα και αγώνας:

# Από την εδραίωση του οργανωμένου Σιωνισμού, στην Ελλάδα ως τη διακήρυξη Μπάλφουρ

ε τη δύση του 19ου αιώνος δημιουργήθηκαν και οι πρώτες Σιωνιστικές εκδόσεις στην Ελλάδα. Μια από αυτές ήταν η "Εβραϊκή Αναγέννηση", εκδοθείσα από τον Μωϋς Ααρών Κοέν, έναν ένθερμο Σιωνιστή, ο οποίος πέθανε μόλις τέσσερα χρόνια μετά τον Χέρτσλ δίχως να προλάβει να δει την πραγματοποίηση του ονείρου του (Νεχαμά, σελ. 755). Ο "Ισραηλίτης Χρονογράφος" της Κέρχυρας είναι επίσης ένα αξιόλογο παράδειγμα παρότι δεν ήταν αποκλειστικά σιωνιστικό σε πεοιεχόμενο, περιείχε πάντοτε κάποιο Σιωνιστικό άρθρο ή είδηση. Εκδοθέν το 1899, παρουσίασε αμέσως μια σειρά άρθρων αφιερωμένων στο Σιωνισμό, μια στήλη Σιωνιστικών ειδήσεων,



στικών οργανώσεων. Θεσσαλονίκη:Πέτρες ταφικών μνημείων από το παλιό εβραϊκό νεκροταφείο Ο Σιωνισμός είχε πια που έχουν χρησιμοποιηθεί ως υλικό οικοδομών.

καθώς και δυο διαφημίσεις για συνδρομές σε Γαλλικά Σιωνιστικά έντυπα.

Η αλήθεια είναι πως ο "Χρονογράφος" είχε παραπάνω από αρχετό υλικό να τυπώσει. Μάλιστα προσφέρει έναν εντυπωσιακό απολογισμό του Τρίτου Σιωνιστικού Συνεδρίου από πρώτο χέρι, μόλις δεκαπέντε μέρες μετά την πραγματοποίησή του. Ο ίδιος ο Δο. Χέρτσλ κήρυξε την έναρξη των εργασιών του συνεδρίου, καλώντας την Τουρκική κυβέρνηση να υποστηρίξει το Σιωνισμό, αναφέροντας μάλιστα και την ευνοϊκή στάση σχετικά του Αυτοκράτορα Γουλιέλμου. Ζήτησε επίσης την υποστήριξη όλων των ανθρώπων, ανεξαρτήτως θρησκείας και εθνικότητας, να βοηθήσουν το κίνημα που είχε ως σχοπό του τη λύτρωση των Εβραίων και την ευκαιρία αυτών να ζήσουν ειρηνικά, ελεύθερα και αξιοπρεπώς συνεισφέροντας με τη σειρά τους στην πρόοδο της ανθρωπότητος. Το ίδιο αυτό άρθρο παρουσιάζει την κριτική που άσκησε ο Μαξ Νοοντέου στους "σαββίνους εκείνους που δεν συνεισφέρουν στη Σιωνιστική ιδέα" και στους "παθητικούς Σιωνι-

στές, τους Σιωνιστές-θεατές". Η απόφαση που ελήφθη να υποστηριχθεί η δημιουργία περισσοτέρων Σιωνιστιχών εχδόσεων εξηγεί το γεγονός ότι πάμπολλες εμφανίστηχαν στις αρχές του 20ου αιώνα (Τρίτον Σιωνιστιχόν Συνέδοιον).

Με την είσοδο του αιώνα η Θεσσαλονίκη ήταν ακόμα υπό την κατοχή της Οθωμανικής Αυτοκρατορίας. Η Ισραηλιτική Κοινότητα αποτελείται από 80.000 μέλη περίπου, που εξακολουθούν να είναι πλειοψηφία, εφόσον ο συνολικός πληθυσμός της πόλης δεν είναι παρά 173.000, συμπεριλαμβανομένων όλων των Ελλήνων Χριστιανών και των Τούρκων. Ο αριθμός των κατοίχων όμως θα μειωθεί εξαιτίας εσωτερικών ταραχών το 1903 και μιαν έξοδο της εργατικής τάξης προς τις Ηνωμένες Πολιτείες το

1908 (Ιν Μεμόριαμ, σελ. 19). Παρότι, οι αρχές επιτρέπουν την ελεύθερη θρησκευτική έκφραση και δεν θέτουν περιορισμούς στην εμπορική και κοινωνική ανάπτυξη, δεν ανέχονται τον εβραϊκό εθνικισμό, όπως αυτός εκφράζεται στο Σιωνισμό. Συνεπώς η Θεσσαλονίκη θα παραμείνει μεν πόλις Εβραϊκή, κι ένας φάρος της παράδοσης των Σεφαραδίμ που συνεχώς εμπλουτίζεται, αλλά δεν θα έχει Σιωνιστική οργάνωση για αρκετά χρόνια.

Στην υπόλοιπη Ελλάδα ο οργανωμένος Σιωνισμός κάνει την εμφάνισή του το 1902 με τη δημιουργία μιας Σιωνιστικής οργάνωσης στη Λάρισα από τον Αβραάμ Κοέν. Το 1906, επίσης στη Λάρισα, δημιουργήθηκε η "Όχάβε Σιών" η οποία και επέζησε περισσότερο από κάθε άλλη Σιωνιστική οργάνωση στη χώρα. Παρόμοιες οργανώσεις ακολούθησαν σύντομα στο Βόλο και τα Τρίκαλα. Ως τον καιρό των Βαλκανικών πολέμων, το 1912-13, η Λάρισα μπορεί να θεωρηθεί ως η επι-

κεφαλής στις Σιωνιστικές δοαστηριότητες, και πιο ύστερα ένα σημαντικό Σιωνιστικό κέντοο.

Οι Βαλκανικοί Πόλεμοι επέφεραν δραματική αλλαγή για τους Εβραίους της Μακεδονίας, και της Θεσσαλονίκης ειδικότερα. Η παρακμάζουσα Αυτοχοατορία ηττήθηκε από τον πορελαύνοντα Ελληνικό στρατό, ο οποίος σύντομα βάδιζε θοιαμβευτής στους δρόμους της Θεσσαλονίκης. Η πόλη αμέσως αποδόθηκε στην Ελλάδα, και παρόλο που η ελευθερία που απολάμβαναν οι Εβραίοι δεν άλλαξε και η θέση τους διατηρήθηκε, το στοιχείο που άλλαξε ολοκληρωτικά ήταν η Σιωνιστική τους δραστηριότητα. Είχε φτάσει η στιγμή να γίνει η πόλη ένα δυναμικό μέρος του Σιωνιστικού κινήματος. Η δημιουργία Σιωνιστικής δομής ήρθε γωρίς καθυστέρηση και ήταν όντως εντυπωσιαχή.

Μέχοι το 1910 υπήρχαν 70.000 Εβοαίοι στη Θεσσαλονίκη, ενώ η Ισραηλιτική Κοινότης είχε έναν προϋπολογισμό 300.000 χουσών φράγκων, 32 συναγωγές, 20 σχολεία, και μεταξύ άλλων πολλές σημαντικές διεθνείς διασυνδέσεις (Νεχαμά, σελ. 762). Με τέτοια προϋπάρχουσα δομή, η δημιουργία ενός Σιωνιστικού δικτύου ήταν αρκετά απλή υπόθεση. Ένα παράδειγμα οργανώσεως αποτελεί η "Μπενέ Σιών", στην οποία συγκεκριμενοποιήθηκαν τόσο οι στόχοι όσο και το σχέδιο δράσεως του Σιωνισμού. Τέτοιες οργανώσεις όμως θα έπρεπε να καθιερωθούν στα μάτια ενός κοινού που ήξερε λίγα ή τίποτα για το Σιωνισμό και ήταν διστακτικό στο να ακούσει, κι ακόμα λιγότερο να δεχθεί, τις επαναστατικές ιδέες για τις οποίες μαχόταν τόσο έντονα το κίνημα.

Τα μέλη τέτοιων νεοϊδουθέντων οργανώσεων όπως η "Θεόδωρος Χέρτσλ" είχαν να αντιμετωπίσουν τόσο τους μετριοπαθείς όσο και τους αριστεριστές: ο Μόλχο τα αποκαλεί αποστόλους "έτοιμους να διαφωτίσουν τις μάζες που δεν εντυπωσιάζοντο από θεωρίες και ιδανικά" (Ιν Μεμόριαμ, σελ. 37).

Σύντομα οι οργανώσεις που μάχονταν για την καθιέρωση και την αποδοχή του Σιωνιστικού κινήματος είχαν πληθύνει. Σιωνιστικές οργανώσεις δημιουργήθηκαν σε διάφορες περιοχές της πόλης η "Τιφέρετ Σιών" στο 151, η "Μπιάλικ-Γκεουλά" στο Ρεζή-Βαρδάρ" και οι "Νόρνταου", "Τελ-Αβίβ",

"Μενορά" και "Βίζο" σε διάφορες άλλες αστικές περιοχές. Η Νέα Σιωνιστική Λέσχη ήταν μια οργάνωση για τους Σιωνιστές αστούς, η Ένωσις Νέων Εβραίων προσέλκυσε νεαρούς ευκατάστατων οικογενειών, η "Μισδραχή" δεχόταν ως μέλη μόνο ενήλικες και άλλες όπως η "Τορά Βααβοντά" και η "Ένωσις Σιών" ήταν αναρριθμηστικές. Οργανώσεις όπως αυτές οργάνωναν φεστιβάλ ή διαλέξεις, και μερικές φορές απογευματινά μαθήματα εβραϊκών (Ιν Μεμόριαμ, σελ. 38).

Όλες αυτές οι ομάδες ανήκαν στη Σιωνιστική Ομοσπονδία Ελλάδος, εκτός από αυτές των Ιωαννίνων, όπου η κοινότητα προτίμησε να μείνει ανεξάρτητη. Η Ομοσπονδία είχε την έδρα της στη Θεσσαλονίκη και είχε ως πρόεδρο τον αναγνωρισμένο Ελληνοεβραίο λόγιο Ασέρ Μωϋσή. Ανάμεσα στις πολλές οργανώσεις ήταν και η Μακκαμπί, μια αθλητική ομάδα, το σώμα Εβραίων προσκόπων και τη φιλαρμονική Ρενανά όλες τους είχαν στενούς δεσμούς με την Ομοσπονδία. Σύντομα το Εβραϊκό Πρακτορείο άνοιξε ένα γραφείο στη Θεσσαλονίκη.

Οι πολιτικές πεποιθήσεις των οργανώσεων αυτών ήταν τόσο ποικίλες όσο και τα μέλη τους. Υπήρχαν μερικές που έκλιναν προς την αριστερά, αν και οι περισσότερες προσπάθησαν να μη συγχιστούν οι επαναστατικές τους ιδέες με αυτές των Κομμουνιστών. Οι Συντηρητικοί Σιωνιστές υποστήριζαν τη μοναρχία και τη δεξιά και ήταν οι περισσότεροι, ενώ υπήρχαν και αρκετοί μετριοπαθείς, συμπεριλαμβανομένων αυτών της Αλλιάνς και της Μπενέ Μπερίτ, που ήταν στο πλευρό του Βενιζέλου (Ιν Μεμόριαμ, σελ. 39-40).

Το έτος 1917 θα ήταν πιθανότατα ένα που η Θεσσαλονίκη θα θυμόταν με νοσταλγία, καθώς ήταν η χρονιά της Διαχήρυξης Μπάλφουρ. Αλλά για τη Θεσσαλονίκη κατέληξε να μείνει γνωστό ως το έτος της Μεγάλης Πυρκαγιάς. Η καταστροφή χτύπησε το βράδυ της 5ης Αυγούστου. Οι περισσότερες από τις έντονα εβραϊκές πεοιοχές κάπκαν ως τα θεμέλια. 34 επί συνόλου 37 συναγωγών κάηκαν, βιβλιοθήκες, περιουσία, αρχεία... Η φωτιά άφησε 75.438 ανθρώπους άστεγους, 53.737 εκ των οποίων ήταν Εβοαίσι. Ήταν μάλλον ένα χτύπημα τόσο ισχυρό. που η Ισραηλιτική Κοινότητα δεν μπόρεσε ποτέ να το ξεπεράσει τελείως (Ιν Μεμόριαμ, σελ. 764-67).

Για το Σιωνισμό αλλού, πάντως, ήταν ένα έτος γαράς. Στη Λάρισα η Διακήουξη Μπάλφουο διαβάστηκε στη συναγωγή και έγινε δεκτή σαν το τέλος της καταδίωξης των Εβραίων να ήταν πια κοντά. Έγινε μια μεγαλειώδης γιορτή υπό την παρουσία των τοπιχών αρχών, συμπεριλαμβανομένης ορχήστρας που έπαιζε εμβατήρια και στρατιωτικού αγήματος που απέδιδε τιμές στη σημασία του γεγονότος. Μια ταινία προβλήθηκε στο Παλλάς με τίτλο "Το Θαύμα Της Παλαιστίνης" ο Δήμαρχος, βουλευτές και πλήθος κόσμου παρευρέθηκαν στην εκδήλωση (Εσδρά Μωϋσής).

Τόσο η Ελληνική κυβέρνηση όσο και η Ελληνική εκκλησία έδειξαν ικανοποίηση για τη διακήρυξη Μπάλφουρ. Ο υπουργός Εξωτερικών Νικόλαος Πολίτης αναχοίνωσε το 1918 την υποστήριξη της κυβέρνησής του για τη δημιουργία Εβραϊκής εθνικής εστίας στην Παλαιστίνη. Ο Βασιλεύς Αλέξανδρος εξέφρασε την έγχρισή του αμέσως μετά. Τον Ιούνιο του ιδίου έτους ο υπουργός Αμύνης Μ. Σίμος δήλωσε ότι ο Πρωθυπουγός Ελευθέοιος Βενιζέλος θα υποστήριζε το πρόγραμμα των Σιωνιστών, ενώ το Σεπτέμβριο το υπουργείο Εθνικής Αμύνης εξέφρασε τη συγκατάθεσή του για μια ομάδα Εβραίων της Θεσσαλονίκης να πάει να προσφέρει εθελοντικά τις υπηρεσίες του στην Παλαιστίνη (Εγκυκλοπαίδεια του Σιωνισμού). Αυτή η στάση θα διευκόλυνε αργότερα την Εβραϊκή μετανάστευση από την Ελλάδα στην Παλαιστίνη και θα διέδιδε την παράδοση των Σεφαραδίμ και τον πολιτισμό των Ελλήνων Εβραίων ειδικότερα, που θα κυριαρχούσε στην περιοχή εκείνη.

#### Επίλογος: Σκέψεις Ελλήνων Εβραίων ως προς τον Σιωνισμό

ατά την άνοδο του Σιωνισμού, ο Χαχάμ-Μπασί (Αρχιραββίνος) της Κωνσταντινουπόλεως αντιστάθηκε στο κίνημα με όλες του τις δυνάμεις, ενώ ο Αρχιραββίνος Ιακώβ Μεΐρ υποστήριξε ενθουσιωδώς τις νεές αυτές ιδέες (Κοέν, σελ. 239). Και παρόλο που οι άνθρωποι της θρησκείας έπαιξαν πολύ σημαντικό ρόλο τόσο στον αγώνα υπέρ όσο και εναντίον του Σιωνισμού, αυτό που στην ουσία έκανε ο Σιωνισμός ήταν να διαχωρίσει την αγάπη της Σιών για θρησκευτικούς λόγους και τη θέληση για πολιτική

επανεδοαίωση του Εβραϊκού λαού. Εξαιτίας της ποικιλίας Σιωνιστικών απόψεων είναι δύσκολο να προσδιοριστεί εάν ο Σιωνισμός είχε ως στόχο την πλήρη αποκοπή του από το θρησκευτικό στοιχείο. Μπορούμε πάντως να πούμε με βεβαιότητα ότι ο σκοπός του ήταν κυρίως πολιτικός για τους περισσότερους Έλληνες Σιωνιστές.

Εξόν από τη μετανάστευση στην Παλαιστίνη, σημειώνει στο τέταρτο φύλλο του ο "Ισραηλίτης Χρονογράφος", ο Σιωνισμός "δεν αποκλείει (από το σχοπό του) την υλιχή βοήθεια προς ελεύθερα πράτη υπό ορισμένες συνθήκες, όπου οι Ισραηλίτες χαίρουν πολιτικών δικαιωμάτων και έχουν εργαστεί ελεύθερα για το καλό κράτους' (Σιωνισμός Γ). Ο Εσδρά Μωϋσής έγραψε πως ένας από τους στόχους του Σιωνισμού είναι να φέρει τους Εβοαίους πίσω στον Εβοαϊσμό. Ένα από τα πιο ενδιαφέροντα σημεία του Εβραϊσμού είναι βεβαιότατα οι πολλές του διαστάσεις κι όμως, κάθε του έχφραση μπορεί να βρεθεί σε κάποια άποψη του Σιωνισμού στην Ελλάδα.

Κάτι άλλο το οποίο περιγράφει ο "Χρονογράφος" στο άρθρο του για το Γ' Σιωνιστικό Συνέδριο είναι το γεγονός ότι εκεί παρευρέθηκαν πολλές γυναίχες αντιπρόσωποι. Αναφέρεται ότι υπήρχε πληθώρα γυναιχείων Σιωνιστικών οργανώσεων στις Ηνωμένες Πολιτείες και ότι επί συνόλου 130 γνωστών, τότε, οργανώσεων 60 ήταν αποκλειστικά για γυναίκες. Από 300 αντιπροσώπους στο Συνέδριο οι 51 ήταν γυναίκες και είναι μάλλον προφανές ότι σε μια εποχή όπου οι γυναίκες δεν είχαν καν δικαίωμα ψήφου ακόμα και στις πιο προοδευτικές χώρες πρέπει να προσελκύονταν ιδιαίτερα από το Σιωνισμό.

Ο Ασέρ Μωϋσής, ένας από τους σημαντικότερους Ελληνοεβραίους λόγιους και συγγραφείς, έγραψε για τη Διακήρυξη Μπάλφουρ: "Ο Εβραϊκός λαός, κατορθώνοντας τη δημιουργία ενός πράτους μετά από αιώνες ύπαρξης χωρίς αυτό, θα γίνει ισότιμο μέλος της κοινωνίας των εθνών... Η ειρήνη... ιδανικό που κάποτε εξυμνήθηκε από τον Ησαΐα και τον Ιησού, θα υψωθεί στις ίδιες εχείνες χορυφογραμμές της Ιουδαίας από όπου ήρθαν οι Δέκα Εντολές και η επί του όρους ομιλία. Διότι από τη Σιών θα έρθει ο νόμος, και ο λόγος του Κυρίου από την Ιερουσαλήμ. "(Ελληνοϊουδαϊκαί Μελέται, σελ. 50-52). Αυτό στ' αλήθεια συνοψίζει και τη θέληση για πολιτική αναγέννηση του έθνους αλλά και το δέος της θοιαμβευτικής επιστροφής στους Αγίους Τόπους μετά από αιώνες καταδίωξης. Εκφράζει τους δυο αυτούς κύριους λόγους που έγιναν η κινητήρια δύναμη στην Ελλάδα και αλλού.

Ένα άλλο ενδιαφέρου γραπτό του Ασέο Μωϋσή κάνει έναν παραλληλισμό του Σιωνισμού και της 25ης Μαρτίου. Κάνει τη σύγκριση της Ελληνικής διασποράς κατά τη διάρκεια τεσσάρων αιώνων Οθωμανικής κατοχής και το αίσθημα λύτρωσης που έφερε η αναγέννηση του έθνους. με τον πόθο να πραγματοποιηθεί το όραμα της δημιουργίας ενός Εβραϊκού κράτους (Ελληνοϊουδαικαί Μελέται, σελ. 96-98). Και στις δύο αυτές περιπτώσεις υφίσταται ο αγώνας για τη δημιουργία ενός κράτους από έναν λαό εξόριστο και καταδιωγμένο. Κυρίως σε μία περίοδο όπου ο Σιωνισμός είχε γίνει αποδεκτός κατά μεγάλο βαθμό στην Ελλάδα και χρειαζόταν ακόμα μεγαλύτερη υποστήριξη. ένας τέτοιος παραλληλισμός ήταν ο κατάλληλος για να κερδίσει το λαϊκό αίσθημα.

Στο ίδιο αχοιβώς πλαίσιο, ο Βάσος Καλογιάννης, Έλληνας δημοσιογράφος που έγραφε την ιστορία των Εβραίων της Λάρισας, έγραψε ότι "ο Σιωνισμός των Εβραίων, με τα χρυσά όνειρα που ανέστησε, με την προβολή της εγκατάστασης του έθνους σε ένα κράτος, με ένα πρόγραμμα ζωτικών επιτευγμάτων με ειρηνικά μέσα, συγχίνησε τους Ισραηλίτες και το φιλοεβραϊκό κοινό όπως ακριβώς και οι Έλληνες πάντοτε συγκινούντο από την ιδέα της εθνικής ανεξαρτησίας... και όπως εκατομμύρια φιλελεύθεροι συγκινούνται από την ιδέα της Αγάπης, της Αδελφοσύνης και της κοινής Δημιουργίας, οδηγούμενοι από το χέοι του φιλειρηνικού θεού του Χορηγού που ενέπνευσε τον οραματιστή της δημιουργίας του Κράτους του Ισραήλ, του Σιωνιστή Χέρτσλ" (Λάοισα Μάντρε ντε Ισραέλ, σελ. 16). Και αυτό ήταν το κοινό πλαίσιο συλλογισμού που μοιράζονταν οι Έλληνες Εβραίοι και οι λοιποί Σιωνιστές, που θα έχανε τα επόμενα χρόνια το έργο των Σιωνιστών πιο εύχολο.

Πολλοί από τους πρωτοπόρους Σιωνιστές αγωνιστές θα έβρισκαν αρ-

γότερα φρικτό θάνατο στα γέρια των Γερμανών και τον τρόμο των στρατοπέδων συγκεντρώσεως. Πολλοί - αν όχι οι περισσότεροι - χάθηκαν έτσι η ιδέα όμως επιβίωσε. Σκληρή δουλειά και πίστη στο Σιωνιστικό ιδανικό έκαναν στο τέλος το όνειρο να γίνει πραγματικότητα. Οι Σιωνιστές στην Ελλάδα άφησαν μια εντυπωσιακή κληρονομιά πίσω τους, και πήγαν την τιμημένη αυτή κληρονομιά από τους δρόμους της Θεσσαλονίκης στο νεοϊδουθέν κράτος, κι ακόμα πιο πέρα. "Ο Σιωνισμός είναι ο πόθος για την αρχαία Σιών, για περασμένες μνήμες και μελλοντικές ελπίδες. "Κανείς μπορεί να διαβάσει τις λέξεις στις εύθραυστες πια σελίδες ενός Εβραϊχού εντύπου από την Κέρχυρα. Είναι πιθανότατα η καλύτερη μαρτυρία ενός καιρού όπου γεννήθηκε ένας σπόρος ελπίδας που μεγάλωσε. Η λαμπρή ώρα του Σιωνισμού...

# Βιβλιογραφία

- Cohen, Israel. **The Zionist Movement.** Frederick Muller LTD. London.
- Encyclopaedia of Zionism, Vol.I. Mc Graw Hill: New York, 1971.
- In Memoriam. Από την εκπομπή "Η ΕΡΤ στη Βόρειο Ελλάδα".
- Καλογιάννης, Βάσος, Λάρισα, **Μάντρε ντ** Ισραέλ: Η Ιστορία του Εβραϊσμού της Λαρίσης και περιοχής, Λάρισα, 1959.
- Nehama, Joseph. Histoire des Israelites de Salonique, Vol. VI, VII.
- Communauté Israelite de Thessaloniki: **Thessaloniki**, 1978.
- Μωϋσής , Ασέο. **Ελληνοϊουδαϊκαί Μελέται.** Θεσαλογίχη, 1958.
- Μόλχο, Μικαέλ και Ιωσήφ Νεχαμά. In memoriam: Αφιέρωμα εις μνήμην των Ισραηλιτών Θυμάτων του ναζισμού εν Ελλά-δι. Μετάφοασις από τη γαλλικήν: Γ. Π. Ζωγραφάκης. Ισραηλιτική Κοινότητα Θεσσαλονίκης. Θεσσαλονίκη, 1976..
- Σιωνισμός Β' **Ο Ισραπλίτης Χρονογρά- (408.** Αο 2 Εν Κερχήσα τη 6η Ιουνίου 1899
- φος, Αο. 2. Εν Κερχύρα, τη 6η Ιουνίου 1899.
  Σιωνισμός Γ΄ Ο Ισραπλίτης Χρονογράφος, αο. 4., εν Κερχύρα, τη 20η Οκτωβρίου
- Τοίτον Σιωνιστικό Συνέδοιον. Ο Ισραπλίτης Χρονογράφος, αρ. 3. Εν Κερκύρα, τη 30η Σεπτεμβρίου 1899.
- Yerushalmi, Yosef Haim. The reeducation of the Marranos in the Seventeenth Century. Judaic studies program, University of Cincinnati: Cincinnati, 1980. - Μωϋσής, Έσδοα. Ο Σιωνιστικός σύλλο-
- Μωϋσής, Έσδοα. Ο Σιωνιστικός σύλλογος Λαρίσης ΟΑΒΕ Σιών (1906-56). Μη εκδοθέν.
- Σημ. "Χρονικών": Η μελέτη του κ. Μ. Αλτσέχ οπωσδήποτε δεν καλύπτει το μεγάλο αυτό θέμα. Έχει πολλές ατέλειες και παραλείψεις ιδιαίτερα όσον αφορά τη δράση πολλώπροσωπικοτήτων του ελληνικού εβραϊσμού. Τη δημοσιεύουμε όμως ως μία απαρχή στη διερεύνηση του όλου θέματος.

# ΣΕΛΙΔΕΣ ΕΘΝΙΚΗΣ ΑΝΤΙΣΤΑΣΕΩΣ

# Προκήρυξη του ΕΑΜ για τη σωτηρία των Εβραίων

ο Κεντρικό Ισραηλιτικό Συμβούλιο Ελλάδος εδώ και πολλά χρόνια έχει αρχίσει να αναζητά στοιχεία για θέματα που σχετίζονται με την Εθνική Αντίσταση. Τα θέματα αυτά αναφέρονται στη συμβολή των Εβραίων στην Αντίσταση, στις προσπάθειες που έκαναν οι Αντιστασιακές Οργανώσεις για να σώσουν ομοθρήσκους από τους Ναζί κ.ά. Όπως επίσης είναι γνωστό το Yad Vashem, το ειδικό Ίδρυμα του Ισραήλ που σε παγκόσμια βάση βραβεύει όσα άτομα έσωσαν Εβραίους κατά το Ολοκαύτωμα έχει τιμήσει και επώνυμους Έλληνες παράγοντες της Αντιστάσεως δεδομένου ότι από το Καταστατικό του δεν έχει τη δυνατότητα να βραβεύει Οργανώσεις.

Οι περισσότεροι ομόθρησκοί μας στην Ελλάδα έχουν διασωθεί από το ΕΑΜ γιατί στις περιοχές που ζούσαν, εκεί είχαν αναπτυχθεί οι Εαμικές Δυνάμεις

Αντιστάσεως. Σήμερα παρουσιάζουμε μια πραγματικά ιστορική προκήρυξη που κυκλοφόρησε το ΕΑΜ, στις 22 Ιανουαρίου 1943. Η προκήρυξη αυτή μόλις τώρα έφτασε στα χέρια μας. Βρέθηκε κατα΄ την ανακαίνιση καταστήματος ομοθρήσκου στην οδό Αγίου Μάρκου των Αθηνών, μέσα σ΄ ένα παλιό ρολόι της ΔΕΗ. (Ήδη βρίσκεται στο Εβραϊκό Μουσείο Ελλάδος). Το Κεντρικό Ισραηλιτικό Συμβούλιο Ελλάδος αισθάνεται βαθύτατη υποχρέωση σήμερα, έστω και μετά δεκαετίες, να εκφράσει προς το ΕΑΜ την ευγνωμοσύνη του για την προκήρυξη αυτή.

Με την ευκαιρία θερμά παρακαλούμε όλους όσους κατέχουν στοιχεία για τα θέματα της Εθνικής Αντιστάσεως να μας τα στείλουν. Όπως και άλλοτε γράψαμε τα χρόνια περνούν, οι άνθρωποι είμαστε θνητοί και τα στοιχεία χάνονται.

# ΕΘΝΙΚΟΝ ΑΠΕΛΕΥΘΕΡΩΤΙΚΟΝ ΜΕΤΩΠΟΝ (ΕΑΜ) ΔΙΑΜΕΡΙΣΜΑ ΕΘΝΙΚΟΤΟΠΙΚΩΝ ΟΡΓΑΝΩΣΕΩΝ ΠΡΟΚΗΡΥΞΗ

Προς όλο τον Ελληνικό Λαό, προς το Λαό της Αθήνας.

#### ΑΔΕΛΦΙΑ.

Ένα καινούργιο έγκλημα ετοιμάζει ο καταχτητής, κατά του λαού μας. Βοισκόμαστε μπροστά σε νέα εκδήλωση της φασιστικής θηριωδίας και κτηνωδίας που αυτή τη φορά στρέφεται ενάντια στο Εβραϊκό κομμάτι του Ελληνικού λαού. Ο αιμοχαρής καταχτητής, ετοιμάζει ένα από τα φοβερότερα και απαισιώτερα πογκρόμ εναντίον των Ελλήνων Εβραΐων σαν κι εκείνα που οργάνωσε στη Γερμανία στην Πολωνία, στη Θεσσαλονίκη. Χιλιάδες αθώων γυναικοπαίδων απειλούνται με εκτελέσεις, με ομαδικές σφαγές, με στρατόπεδα συγκέντρωσης απ' την απαίσια Γκεστάπο. Οι κοινοί πλατσικολόγοι και δολοφόνοι της "νέας τάξεως" στην Ευρώπη διψούν για αίμα και για νέες εκατόμβες θυμάτων.

Το νέο αυτό έγκλημα δεν στρέφεται μόνον κατά των Εβραίων, αλλά και εναντίον του Ελληνικού Λαού, γιατί οι Έλληνες Εβραίοι είναι ένα κομμάτι του λαού μας που έχει συνδέσει την τύχη του με την τύχη ολάκερου του ελληνικού λαού. Η Αλβανική εποποιΐα είναι ακόμα πρόσφατη που τα παιδιά των εβραίων με την ίδια πατριωτική αυταπάρνηση, πρόσφεραν τη θυσία του αίματος στον αγώνα εναντίον του φασισμού και για τη σωτηρία της Πατρίδος μας. Δεν είναι λίγοι οι νεκροί του Αλβανικού Μετώπου, οι ανάπηροι και ακρωτηριασμένοι. Ούτε λίγοι είναι επίσης οι Εβραίοι που από την πρώτη στιγμή του Εθνικού απελευθερωτικού αγώνα, πασ

λεύουν μαζί με τον Ελλ. Λαό για τη Λευτεριά της Πατρίδας. Χτυπώντας λοιπόν ο καταχτητής τους Εβραίους χτυπάει τον ηρωϊκό απελευθερωτικό αγώνα του λαού μας...

Το πογκοόμ ενάντια στους Εβραίους επιδιώκει να χτυπήσει το ακμαίο αγωνιστικό φρόνημα ολάκερου του λαού μας, που έχει γίνει γι' αυτόν τρομερός εφιάλτης τώρα που συντρίβεται απ' τα κτυπήματα των Συμμάχων μας στο Ανατολικό Μέτωπο και την Ιταλία.

Γι' αυτό το Εθνικό Απελευθερωτικό Μέτωπο (ΕΑΜ) καλεί τον Αθηναϊκό λαό και όλους τους Έλληνας και κάθε Χριστιανό να βοηθήσει για τη σωτηρία των Εβραίων. Με ομαδικές διαμαρτυρίες, μεγάλες επιτροπές και γενικώτερες κινητοποιήσεις να ματαιώσουμε το ετοιμαζόμενο απαίσιο "Πογκρόμ". Να δώσουμε στέγη και καταφύγιο σε κάθε διωκόμενο Εβραίο. Να τσακίσουμε κάθε καταδότη των Εβραίων.

ΚΑΤΩ κάθε διωγμός (Πογκρόμ) κατά των Εβραίων.

ΘΑΝΑΤΟΣ στον Καταχτητή και σε κάθε ενεργό προδότη

#### ΖΉΤΩ ΤΟ ΕΘΝΙΚΟ ΑΠΕΛΕΥΘΕΡΩΤΙΚΟ ΜΕΤΩΠΟ ΕΑΜ

Αθήνα, 22.1.943.
ΤΟ ΕΘΝΙΚΟ ΑΠΕΛΕΥΘΕΡΩΤΙΚΟ ΜΕΤΏΠΟ (ΕΑΜ) των Εθνοτοπικών Οργανώσεων ΡΟΥΜΕΛΗΣ, ΘΕΣΣΑΛΙΑΣ, ΗΠΕΙΡΟΥ, ΘΡΑΚΗΣ-ΜΑΚΕΔΟΝΙΑΣ, ΕΠΤΑΝΗΣΏΝ, ΔΩΔΕ-ΚΑΝΗΣΏΝ, ΚΡΗΤΗΣ, ΠΕΛΟΠΟΝΝΗΣΟΥ, ΝΗΣΏΝ ΤΟΥ ΑΙΓΑΙΟΥ και ΕΒΡΑΙΏΝ.

# ΣΕΛΙΔΕΣ ΕΘΝΙΚΗΣ ΑΝΤΙΣΤΑΣΕΩΣ

ΕΘΝΙΚΟΝ ΑΠΕΛΙΥΘΕΡΩΤΙΚΌΝ ΜΕΤΩΠΟΝ (Ε.Α.Ν.) ΔΙΑΜΕΡΙΩΝΑ ΕΘΝΙΚΟΤΦΙΙΚΩΝ ΟΡΓΑΝΩΣΕΩΝ.

Πρός δλο τον Ελληνικό Λαό, πρός το Λαό τῆς Αθήγας.-

νένα καινούργιο ἔγκλημα ἐτοιμάζει ὁ καταχτητής, κατά τοῦ λαοῦ μας, Βρισκόμαστε μπροστά σε γέα εκδήλωσή της φασιστικής θηριωδίας και κτηνωδίας πού
αυτή τη φορά στρέφεται ενάντια στο Βεραγκό κομμάτι τοῦ Ελληγικοῦ λαοῦς
Ο πίροχαρης καταχτητής ετοιμέζει Εγά ἀπ τά ωσβερώτερα και ἀπαισιώτερα πογ
κρώμ εγάντιος τῶν Ελληνων Εβραίων σήν κι έχεινα πού οργάνωσε στή Εξημάνια
στη Πολωνία τη Θεσσαλονίκη, Χιλιάδες ἀψώων γυναικοπαίδων ἀπειλοῦνταν με επ

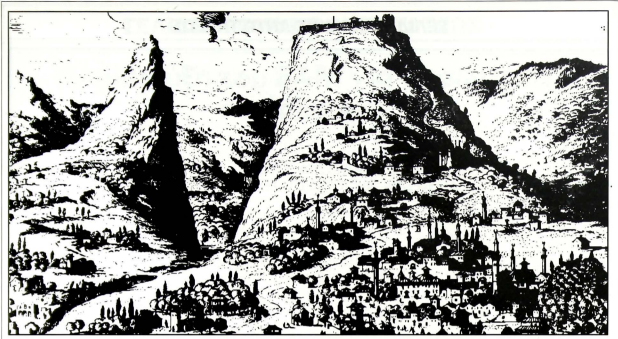
στή πολονία τή Θεσσαλονίκη,Χιλιάδες άφων γυναικοπαίδων άπειλοῦνταν με έπ κτελεσεια, ε γραδικές σφαγές, με στρατόπεδα συγκέντρωσης άπ τήν άπαίσια Γιε στάνο ο το πλατσικολόγοι καί δολοφόνοι της "γέας τάξεως" στήν Ευρώπη διψούν για αίμα καί για νέες εκατόμβες θυμάτων...

Τό νεο αυτό εγκλημα δάν στρέφεται μόνον κατά των Εβραίων άλλά καί εναντίον του Ελληνικού Λαου, γιατί οί Έλληνες Εβραίοι είναι ενα κομμάτι
του λαου μας πού έχει συνδέσει την τύχην του με την τύχη όλόκερου του έλληνικού λαου. Η Αλβανική εποποιία είναι άκόμα πρόσφατη πού τά παιδιά των
Εβραίων με την ίδια πατριωτική αυταπάρνηση πρόσφεραν τη θυσία του αίματος
στόν άγωνα έναντίον του φασισμού καί γιά τη σωτηρία της Πατρίδος μας. Δέν
είναι λίγοι οί νεκροί του Αλβανικού Μετώπου, οι άνάπηροι καιάκρωτηριασμένοι,
Ούτε λίγοι είναι επίσης οι Εβραίοι που άπό την πρώτη στιγμή του Εθνικού
άπελευθερωτικού άγωνα, παλεύουν μαζύ με τόν Έλλ. Λαό γιά τη Λευτεριά της Πατρίδος Στυπώντας λοιπόν ὁ καταχτητής τους Εβραίους χτυπάει τόν έλληνικό
λαό Στυ ώντας τους Εβραίους χτυπάει τον ήρωλκό άπελευθερωτικό άγωνα του
λαφηριί που στικό φρόνημα όλάκερου τοῦ λαοῦ μας, ποῦ έχει γίνει γι αυτόν τρο
ακμαί δυν στικό φρόνημα όλάκερου τοῦ λαοῦ μας, ποῦ έχει γίνει γι αυτόν τρο

Eppq Imver.

ΚΑΤΩ ΑΔΟΣ διωγκός (Πογκρόκ) κατά τῶν Εβραίων... ΘΑΙΜΌΟΟ οπόν Δεταχτητή και το κάθε ένεργο προδότη ΖΗΙΩ ΤΟ ΕΜΙΚΟ ΑΙΜΑΙΥΘΕΡΩΤΙΚΟ ΜΕΤΜΟ Μ.Α.Μ...

Αυτνα 22-1-943.
ΡΟ ΕΘΑΙΚΟ ΑΠΙΔΑΙΥΘΕΡΩΤΙΚΟ ΜΕΤΩΝΟ (ΕΑΜ) τῶῦ Εθνικοτοπικῶν Οργανώσεων ΡΟΥΑΙΛΗΣ, ΘΕΣΣΑΛΙΑΣ, ΗΠΕΙΡΟΥ, ΘΡΑΚΗΣ-ΜΑΚΕΔΟΜΙΑΣ, ΕΠΤΑΜΝΣΩΜ, ΑΩΔΕΚΑΜΗΣΩΜ, ΚΡΗΤΗΣ, ΜΕΛΟΝΟΜΗΣΟΥ, ΜΗΣΩΜ ΤΟΥ ΑΙΓΑΙΟΥ καί ΕΒΡΑΙΩΝ.-



Ο Μυστράς σε παλιά γκραβούρα

# Οι Εβραίοι του Μυστρά

Της κ. ΙΩΑΝΝΑΣ ΓΙΑΝΝΑΡΟΠΟΥΛΟΥ

Στο περιοδικό "ΛΑΚΩΝΙΚΑ" (όργανο του Συνδέσμου των εν Αττική Λακεδαιμονίων), στο τεύχος Μάιος-Ιούνιος 1989, δημοσιεύεται άρθρο της κ. Ιωάννας Γιανναροπούλου για τις περιγραφές περί Λακωνίας που δημοσιεύονται στο βιβλίο του Γάλλου συγγραφέως De La Guilletiére, με τίτλο Lacédomone ancienne et nouvelle.

Τό ταξίδι του συγγραφέως στη Λακωνία άρχισε το Μάιο του 1668 με αποβίβασή του στο Γύθειο.

Από το άρθοο της κ. Γιανναροπούλου μεταφέρουμε το παρακάτω χωρίο που αναφέρεται στους Εβραίους του Μυστρά.

Σχετιχά με την Ισοαηλιτιχή Κοινότητα Λαχωνίας έχουν δημοσιευθεί άρθρα στο περιοδιχό μας στα τεύχη 24/σελ.8, 66/σελ.4. 90/σελ.14 χαι 99/σελ.15.

#### ΕΙΔΗΣΕΙΣ ΤΟΥ DE LA GUILLETIERE ΠΕΡΙ ΛΑΚΩΝΙΑΣ (1688)

Αποτελούν τα περιηγητικά κείμενα πηγήν δια τον ιστορικόν; Εις το ερώτημα μπορεί να δοθεί μια γενική απάντησις και μια ειδική.

- Η περιηγητική φιλολογία γενικώς δεν είναι δυνατόν να είναι σπουδαία ιστορική πηγή, αφού περιέχει εντυπώσεις, περιγραφάς, αφηγήσεις, συχνότατα δε και μύθους παραδιδομένους ή και προϊόντα καθαρά της φαντασίας, ιδιαιτέρως δε προκειμένου περί προσκυνητών αγίων τόπων περιέχει θαύματα και φιλαρέσκους μυθιστορηματικάς περιπετείας.

- Ειδιχ΄ ντερα δι' ωρισμένους περιηγητάς συμβαίνει το έργο των να μπορεί να καταταχθεί μεταξύ των πηγών της Ιστορίας, τούτο όμως εξαρτάται από το βαθμό της αξιοπιστίας των πληροφοριών. Αλλ' η αξιοπιστία είναι αρετή που σχετίζεται με άλλους παράγοντας και σχεδόν

ποτέ η ισχύς της δεν είναι απόλυτος, διότι συντελούν δι' αυτήν η καλή ή κακή διάθεσις εκάστοτε του περιηγητού, η άμεσος ή έμμεσος παρουσία του εις τα συμβάντα, η ορθή ή μη τοποθέτησις και κρίσις αυτών, η έγκαιρος ή καθυστερημένη συγκέντρωσις πληροφοριών, η πιστή ή επιπόλαία τήρησις και χρήσις σημειώσεων, δια να περιορισθώ μόνον εις αυτά, που τελικώς άγουν εις τη συστηματικήν ή αβασάνιστον σύνθεσιν του περιηγητικού έργου.

Ερχόμεθα εις την συγκεκριμένην αλλά περίπλοκον περίπτωσιν του Γάλλου συγγραφέως De la Guilletiére, εις το όνομα του οποίου εγγράφονται δύο περιηγητικά έργα, που εξεδόθησαν εις το Παρίσι κατά τα έτη 1675 και 1676 αρχικώς, επανεξεδόθησαν εις ευρωπαϊκάς γλώσσας, διότι εγοήτευσαν το αναγνωστικόν κοινόν της εποχής των. Πρόκειται δια βιβλία με πολύ ενδιαφέρον περιεχόμενον.

Το ένα αναφέρεται εις τας Αθήνας, το άλλο εις την Λακωνίαν. Athénes ancienne et nouvelle, το πρώτον, Lacédemone ancienne et nouvelle, το δεύτερον. Αρχαιογνωσία, γεωγραφικά στοιχεία, σύγχρονη ζωή έχουν τη θέσιν των εις τα δύο έργα, με ζωντανάς περιγραφάς. Προλογίζων ο δικηγόρος Andre Georges Guillet ισχυρίζεται ότι είχεν αδελφόν, που οι Τούρχοι αιχμαλώτισαν εις την Ουγγαρίαν και επώλησαν σκλάβον εις Μπαρμπαριάν, αλλ' εκείνος κατώρθωσε να ελευθερωθεί και να ταξιδεύσει εις την υπόδουλον Ελλάδα και την Ανατολήν, από όπου έστελλεν εις το Παρίσι τας ταξιδιωτικάς του εντυπώσεις και απετέλεσαν την βάσιν των δύο έργων. Ήρεσαν τα έργα, αλλ' επροχάλεσαν ζωηράς αντιδράσεις διαπρεπών συγγραφέων, όπως ο Spon, o Wheler, o Lovinesco κ.α. Αντιστοίχως ευρέθησαν και υποστηρικταί του συγγραφέως, όπως ο Boblaye, ο De Vaborde κ.α. Η εναντίον του περιηγητού πολεμική υπήρξε σφοδρά ανύ-

## ΟΙ ΕΒΡΑΙΟΙ ΤΟΥ ΜΥΣΤΡΑ

παρκτον πρόσωπον ο De La Guilletiée, ψευδολόγος, φαντασιόπληκτος, τα έργα κατασκευάσματα του γραφείου κ.λπ.). Ο Σπ. Λάμπρος και ο Δ. Καμπούρογλου δεν θέτουν υπό αμφισβήτησιν τα περιηγητικά έργα του Guillet.

Ευθύς αμέσως σπεύδω να σημειώσω ότι το αμφισβητούμενον ταξίδι εις την Λαχωνίαν φέρεται ότι έγινε την άνοιξιν του έτους 1668. Όσα ο διφορούμενος συγγραφεύς αναφέρει ανάγονται εις την πολύ ολίγον γνωστήν περίοδον της πρώτης Τουρκοκρατίας και δεν είναι μυθιστορηματικά. Αναφέρονται εις τον γεωγραφικόν τομέα, εις την διοίκησιν, εις τον βίον, εις τας σχέσεις με τον κατα**χτητήν**, εις τα έθιμα, εις τον τόπον και τους ανθρώπους της εποχής, Έλληνας και Τούρκους. Ότι υπάρχουν συγχύσεις, παρανοήσεις, παρατοποθετήσεις,

σφάλματα (όχι βέβαια τερατώδη), ουδόλως σημαίνει ότι ο συγγραφεύς είναι απατεών, όπως τον εχαραχτήρισεν ο οργισμένος πατριώτης του Spon. Ασφαλώς δημιουργείται πρόβλημα αν έγινεν ή όχι επίσκεψις της Λακωνίας. Αλλά συγχρόνως τίθεται σοβαρόν ερώτημα: - Όσα αληθοφανή εκθέτει ο συγγραφεύς από ποίον τα επληροφορήθη; Αυτός είναι από τους παλαιότερους περιηγητάς και δεν είναι δυνατόν ν' αντέγραψεν άλλους. Ούτε ήτο δυνατόν να είχε πληροφοριοδότας εγκύρους με τόσον πλούτον γνώσεων, δια να του μεταδώσουν το πλήθος των ειδήσεων. Μήπως έγινε το ταξίδι;

Η αποβίβασις του περιηγητού, κατά την αφήγησή του, έγινεν εις το Γύθειον τον Μάιον του 1668. Απ' εκεί με υποζύγιον ώδευσεν εις το εσωτερικόν της Λακωνίας με κύριον σταθμόν του ταξιδίου το Μυστράν, προς τον



Πυργόσπιτα στη Μέσα Μάνη.

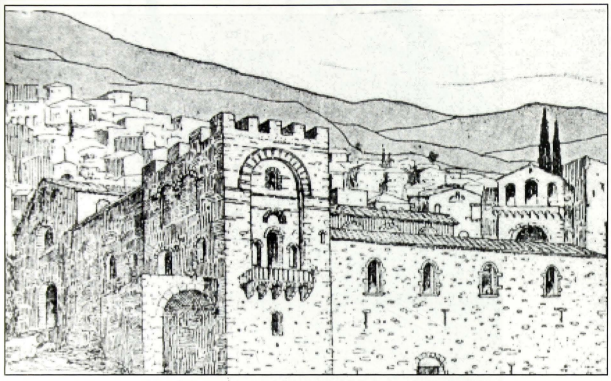
σις έγινεν από την πλευρά του Ταϋνέτου, δηλ. με καθαρώς βορείαν κατεύθυνσιν. Η γνωοιμία με τους ανθρώπους εντυπωσίασε τον περιηνητήν. Ευγενείς, πεοιποιητικοί, φιλόξενοι, λέγει, του εξησφάλιζαν κατάλυμα. Τοαγεία η γώρα, αλλά με πλουσίαν βλάστησιν εις τα περίχωρα του Μυστρά. Καλλιεργημένοι αγροί, κήποι με ωπωροφόρα δένδρα, λόφοι κατάφυτοι από θάμνους, δους και ελαιόδενδρα, λιβάδια ωραία, σπίτια εξοχικά διάσπαρτα. Πιστευτά όλα. γνώρισμα δια την περιοχήν του Μυστρά, η οποία ποοστίθεται διαρρέεται από τον Ευρώταν, του οποίου την επιφάνειαν ο περιηγητής είδε να καλύπτεται από ωραίους κύ**μνους.** Τον ποταμόν - λέγει - οι πεπαιδευμένοι του τόπου εθεωρούσαν ως αυτοχρατορικόν, δια τούτο του εδόθη η ονομασία Βασιλοπόταμο.

οποίον η πρόσβα-

Εχείνος τον επέφασεν εις το Γεφύρι του Κόπανου ασφαλώς, από την ωραίαν λιθίνην γέφυρα, πολύτοξον, αρχετά παλαιάν. Βεβαίως δεν αποχλείεται εις κάποιο σημείον να επέρασε το ποτάμι ο ξένος από κάποιαν γέφυραν, αλλ' είναι γνωστόν ότι τον Μυστράν δεν διαρρέει ο Ευρώτας. Ο Άγγλος περιηγητής Gell, που περιώδευσε τον Μορέαν κατά τας αρχάς του παρελθόντος αιώνος, λέγει ότι ο Παντελήμων είναι το όνομα του ποταμού του Μυστρά.

"Τον Μυστράν διαιρεί ο La Guilletiere εις 4 τμήματα. Κάστρον, πόλις, Μεσοχώρι, Εξωχώρι. Ο Gell αναφέρει 5 μέρη Κάστρον, πόλισμα, Μεσοχώρα, Κάτω Χώρα, Τριτσέλλα, Παρόρι. Αντιθέτως, ο Leake αναφέρει Κάστρον, Μεσοχώρι, Κατωχώρι. Ο La Guilletière ομιλεί δι' 9-10 κανόνια προστασίας του Κάστρου με ανάλογον φρουράν,

### ΟΙ ΕΒΡΑΙΟΙ ΤΟΥ ΜΥΣΤΡΑ



Το Αρχοντικό. Αναπαράσταση Ορλάνδου.

γενιτσάρων, ως λέγει, των οποίων ο αρχηγός αποκαλείται disdar. Η φρουρά διέμενεν εντός του κάστρου και ελάμβανε πρόνοιαν διατροφής με συγκέντρωσιν σιτηρών εις τα αμπάρια και αποθηκεύσεως ομβρίου ύδατος εις στέρνας. Εις το μέσον του φρουρίου είχεν ιδρυθεί τζαμί, δια μετατροπής χριστιανικού ναού. Η κυρίως πόλις του Μυστρά περιεβάλλετο με χωριστόν τείχος, που είχε δύο μεγάλας πύλας, βορείαν (προς Αρκαδίαν) και ανατολικήν (προς Εξωχώρι), χωριστά αι δευτερεύουσαι πύλαι. Μέσα εις την πόλιν υπήρχαν δύο αγοραί (bazar) με αντιστοίχους δύο μεγάλας οδούς και άλλας μικροτέρας. Προς ανατολάς της μεγάλης Αγοράς υπήρχε πηγή ωραίας διαμορφώσεως με τρεις σωλήνας εξ ορειχάλκου. Ανάλογος ήτο η διάταξις και εις το Μεσοχώρι, όπου υπήρχαν επίσης δύο παζάρια και άλλη πηγή ύδατος. Εις το έξω του τείχους Εξωχώρι κατοικούσαν οι Ιουδαίοι, αποτελούντες με τη συνοικίαν των μίαν άλλην Ιουδαίαν, με τη Συναγωγήν της. Ο περιηγητής δεν είναι καθόλου φειδωλός εις αναλυτικήν περιγραφήν. Μεταξύ των άλλων αναφέρει ότι οι Σαδδουκαίοι είχαν ιδικήν των Συναγωγήν και χωριστά Κοιμητήρια και ότι απέφευγαν να συνάπτουν γάμους με τους άλλους Ιουδαίους. Εις άλλο σημείο αναφέρει ότι εις γείρας των Ιουδαίων ευρίσκετο όλη η εμπορική κίνησις του Μυστρά. Είναι γνωστό ότι υπήρχεν Ιουδαϊκή Κοινότης εις Μυστράν και άλλα μέρη της Λακωνικής.

Τον πληθυσμόν του Μυστρά ο La Guilletiére υπολογίζει μεταξύ 20-25 χιλιάδων και κατά τρόπον αξιοπρόσεκτον, αποσαφηνίζει ότι τα στοιχεία που δίδει αναφέρονται εις την προ της φοβεράς επιδημίας περίοδον, διότι η πανώλης του 1666-1668 εθέρισε πολλούς. Εις 20 χιλ. ψυχάς επίσης αναβιβάζει και ο Gell τον πληθυσμόν του Μυστρά ένα και μισόν αιώνα περίπου αργότερα. Φυσικά πρόκειται δια σύμμεικτον πληθυσμόν Χριστιανών, Τούρκων και Ιουδαίων. Δίδει ακόμη ο περιηγητής τον αριθμόν των κατωκημένων οικιών της πόλεως, 2 χιλιάδες και άλλες τόσες εις Μεσοχώρι. Πέρα του αριθμόν δεν προχωρεί η περιγραφή της λαϊκής κατοικίας του Μυστρά, ενώ παρακάτω εις την περιοχήν της Μάνης είναι λεπτομερής η περιγραφή. Πάντως εξεχώρισεν ο La Guilletiére τας κατοικίας των αξιωματούχων Τούρκων εις το Κάστρον και τας συνοικίας".

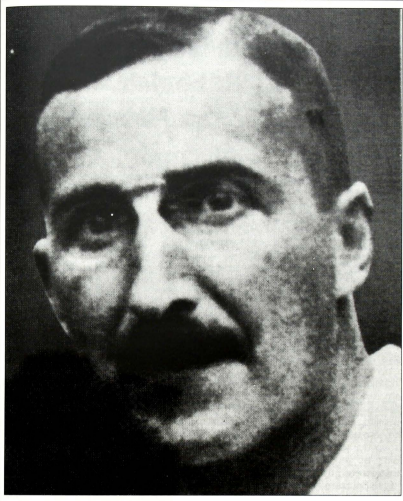
# זכרונות XPONIKA

ΟΡΓΑΝΌ ΤΟΥ ΚΕΝΤΡΙΚΟΎ ΙΣΡΑΗΛΙΤΙΚΟΎ ΣΥΜΒΟΥΛΙΟΎ ΤΗΣ ΕΛΛΑΔΟΣ

Σουρμελή 2 • 104 39 ΑΘΗΝΑ τηλ.: 88.39.951

Υπεύθυνος σύμφωνα με το Νόμο: Ο Ποόεδοος του ΚΙΣ Ιωσήφ Λόβιγγεο Σουομελή 2

ΔΙΑΝΕΜΕΤΑΙ ΔΩΡΕΑΝ



# ΣΤΕΦΑΝ ΤΣΒΑΤΧ

Μια αριτική του ΚΩΣΤΗ ΠΑΛΑΜΑ

# Σύντομα βιογραφικά στοιχεία ΤΣΒΑΙΧ Στέφανος (1881-1942).

Αυστριακός συγγραφέας και κριτικός, ιουδαϊκού θρησκεύματος. Περιηγήθηκε για μεγάλο διάστημα την Ευρώπη και την Ινδία. Κατά τον Α΄ Παγκόσμιον Πόλεμο, διέμενε στην Ελβετία, διεξήγαγε με τον Ρομαίν Ρολλάν και άλλους λογοτέχνες σφοδρή αντιπολεμική εκστρατεία. Το 1940, για να αποφύγει τις χιτλερικές διώξεις, απέκτησε τη βρεταννική υπηκοότητα και μετέβη στις ΗΠΑ και τη συνέχεια στη Βραζιλία. Αυτοκτόνησε με τη γυναίκα του στις 23 Φεβρουαρίου 1942, στην Πετρούπολη, κοντά στο Ρίο Ιανέιρο.

Έγραψε σωρεία λογοτεχνικών έργων, ιστορικών βιογραφιών, κριτικών μελετών, θεατρικών έργων κ.λπ. Τα έργα του περιέχουν έντονη αισθηματικότητα, ζωηρή πλοκή και λαμπρό ύφος. Διακρίνονται για την έντεχνη ψυχολογική ανάλυση των περιπλόκων χαρακτήρων των ηρώων του και τη φλογερή ειρηνοφιλία του Τσβάϊχ (χαρακτηριστικό έργο - παράδειγμα της ειρηνοφιλίας του, είναι το δραματικό χρονικό του "Ιερεμίας").

#### KPITIKH KAI EПIKPITIKH

ίμαι ολότελα ξένος από κάθε θεατρική συγκέντρωση κι από εκείνη ακόμα του Εθνικού μας θεάτρου· μόνο μου ευτύχημα τώρα τελευταία μου δόθηκε να ιδώ τον "Ιούδα" του Μελά χάρη στην παρακλητιχή επιμονή του φίλου μου Δομβέρη. για τούτο και ανήξερος σωπαίνω σε ό,τι δεν μπορώ νάχω άμεση προσωπική αντίληψη για όποια σκηνική διδασκαλία κρίνοντάς την ή κατακρίνοντάς! Εξαίρεση της σιωπής κάνω για το έργο του Στεφάνου Τσβάϊχ που τώρα τελευταία διδάχτηκε στο Εθνικό Θέατρο. Για το έργο τούτο είδα χάποια σημειώματα, στις λίγες εφημερίδες που βλέπω. κριτικών που λογαριάζονται, κάθε άλλο παρά συμπαθητικά. Θα εξακολουθούσα, λογικώτατα, να σωπαίνω μα η κρίση του κ. Θεμ. Αθανασιάδη με φέρνει να παραβώ τον κανόνα. Ο κ. Αθανασιάδης, λογοτέχνης και ποιητής εξαίρετος - και ο "Νέος Κόσμος" φύλλο αγαπητό. Ο κριτικός δε με κάνει να μιλήσω για την κοιτική του, αφού δεν το είδα και δεν το γνωρίζω το δράμα, μα για τον τρόπο το σφοδρότατα καταφρονετικό και σχεδόν υβριστικό του άρθρου του για το δραματογράφο. Το έργο του Στέφαν Τσβάϊχ, όσο άτυχο κι αν μπορεί να είναι, δεν μπορεί να είναι γελοίο, καθώς χαρακτηρίζεται, κι εξάμβλωμα. Όχι μόνο γιατί τ' ανέβασε το Εθνικό Θέατρο, που κάποια θα του υπολείπεται αξία για να διαλεχτεί, μα γιατί ο Τσβάϊχ είναι στα χρόνια μας αριστοτέχνης είν' ένας συγγραφέας από τους ονομαστούς και τους έξοχους κι' εργο βγαλμένο από τα γέρια του μπορεί νάχει, ή να φαίνεται πως έχει αδυναμίες και ατυχήματα που δεν απολείπουνε στα έργα της φαντασίας και κορυφαίων ποιητών που δεν έχουν όσα παράγουν όμοια αναστήματα, καθώς και το κοινόν που θα τα θεωρήσει αποτελείται από αντιλήψεις και από συναισθήματα ανόμοια, διαφορετικά όταν δεν είναι ουθμισμένο από επιβλητική μακροχρόνια κριτική. Οι καλλιτέχνες μάλιστα οι έξοχοι, όπως και όπου φανούν, κάτι θα σώζουν από τον αέρα που τους έσπρωξε. Ο Τσβάϊχ Εβραίος ή Αθηναίος, στον κόσμο του πνεύματος, παρόλη τους την ξεχωριστή φυσιογνωμία, δεν έχουν νόημα ξεχωριστό, για να διακριθούν για να μαγέψουν. Του Τσβάϊχ η παραγωγή από τα 1910 που πρωτογνωρίστηκε, στην ποίηση, στη μυθιστορία, στο θέατρο και περισσότερο και κυριώτερα στην κριτική, φαίνεται πως είναι υποδειγματική. Ένας ονομαστός Γερμανός κριτικός,

## ΣΤΕΦΑΝ ΤΣΒΑΤΧ

ο Αλφοέδος Κερο, εξόριστος και κείνος στο Παρίσι, έγραφε: "Το έργο μου δεν είναι κριτική για τούτο ή για κείνο το έργο μου είναι ποίηση ο γνήσιος κριτικός μένει πάντα ποιητής, είναι δημιουργός". Η κριτική του Τσβάϊχ λαμπυρίζει από ποιητική ομορφάδα. Το πρώτο του έργο στο 1910 που ευτύχησα να το γνωρίσω από τότε είναι ο Βεοράρεν, ολόκληοο βιβλίο ταιριαστό για το μεγαλοφάνταστο ποιητή. Το νεώτερο βιβλίο του Τσβάϊχ είναι ο Δοστογιέφσκης. Όταν το διάβασα, βάλθηκα να θυμηθώ όσους έως τότε είχα γνωρίσει κριτικούς και μελετητές του ασύγχριτου Ρώσσου μήπως τυχόν μου γινόταν από την παραβολή μια ευφρόσυνη περίεργη εντύπωση, όσο κι αν ήτανε τα διαβάσματά μου, συγκρινόμενα προς την παγκόσμια φήμη του Δοστογιέφσκη, ελάχιστα. Από το σωρό των αριτιαογράφων που ξεχωρίσανε στη φαντασία μου, σταθήκανε στη μνήμη μου υπέροχοι ο Βογκέ στο αποκαλυπτικό βιβλίο του για το "Ρωσσικό Μυθιστόρημα", ο Σουαρές στο σύγγραμμά του "Τρεις άνθρωποι", ο Μερεσκόβσκης στη δίψυχη εργασία του "Τολστόης και Δοστογιέφσκης", ο Ανδρέας Ζιντ στη συγγραφή του για τον ίδιο Δοστογιέφσκη, ο Ηλίας Φωρ στους "Οικοδόμους" του, και λίγες γραμμές του Νίτσε, στο "Ίδε ο άνθρωπος", νομίζω βεβαιώνοντας πως ο Δοστογιέφσκης

του είχεν αποκαλύψει την ψυχολογία, αφήνω τα πλατύτατα, κεφάλαια πολλών ιστοριογράφων της ρωσσικής λογοτεχνίας. Αλλά μ' όλα αυτά, τα δέκα κεφάλαια της κριτικής, του Στέφαν Τσβάϊχ μου ξύπνησαν το νου με την αρχιτεκτονική τους ευρυθμία που τα ξεχώριζεν απ' όλες μου και τις πιο εξαιρετικές εκείνες αναγνώσεις μου. Και γύρισεν η ανάμνησή μου στην προειπωμένη σκέψη του Αλφρέδου Κερρ "ο γνήσιος αριτικός μένει πάντα ποιητής, δημιουργός". Και μου την επαλήθεψαν τα λόγια του Romain Rolland στο διεξοδικό του πρόλογο σ' ένα τόμο διηγημάτων του Τσβάϊχ. Λέει ανάμεσα σε πολλά: "Ο Στέφαν Τσβάϊχ είναι γεννημένος καλλιτέχνης. η δημιουργική του ενέργεια είναι ανεξάρτητη κι από τον πόλεμο κι από την ειρήνη κι απ' όλα τα δηλωμένα γεγονότα του εξωτερικού κόσμου. Υπάρχει για να δημιουργεί. Ποιητής με το γκαιτικό νόημα. Η τέχνη του είναι η ματιά που βυθίζεται στην καρδιά της ζωής. Υπόσταση της τέχνης του είναι η ζωή. Δεν εξαρτάται αυτός από τίποτα και τίποτα δεν του είναι ξένο. Ποιητής είναι πια περίφημος από την εφηβική του νεότητα, δοχιμιογράφος, χριτικός, δραματουργός, μυθιστοριογράφος, άγγισεν όλες τις χορδές, σαν ένας maitre. Το κυριότερο χαρακτηριστικό του στην τέχνη βρίσκεται στην προσήλωσή του στη σύνθεση, όχι μονάχα ενός δοχιμίου χι ενός διηγήματος, μα κ' ενός κύκλου κριτικών, κ' ενός συγκροτήματος διηγημάτων. Κάθε του βιβλίο είναι αρμονία μελετημένη και πραγματοποιημένη με τέχνην αχριβή και λεπτεπίλεπτη. Τίποτε το συνηθισμένο μέσα στους καιρούς μιας φυσικής ή θεληματικής ασυναρτησίας. προχειρολόγων και τραβηγμένων εντυπώσεων. Το υψηλό και λεπτό τούτο νόημα που δεν το παρατηρεί αρχετά το αυτί του καιρού ζώντας μέσα στο θόρυβο, αυτό με προσηλώνει στο έργο του Τσβάϊχ, και το φέρνω στο φως". Και προβαίνοντας ο Ρολλάν σταματά στις μεθοδικές εργασίες και μελέτες του Τσβάϊχ με τους κλασικούς δημιουργικούς διδασκάλους που του είναι ο Βαλζάκ, ο Δίκιϊς, ο Δοστογιέφσκης (τρεις διδάσκαλοι) ο Χέρδελιν, ο Κλάιτς, ο Νίτσε (Μαχητής με το δαίμονα)". Και προχωρεί ο Ρολλάν στην ανάλυσή του που συνεχίζεται σε όλη τη μεθοδική εργασία του ποιητή και όλα τα είδη του λόγου που παίρνουν νέα όψη και νέο κάλλος από τ' άγγιγμά του που για μένα είναι αρκετό για να υπονοήσει και στους αγαπητούς μου φίλους ακόμη πως τ' όνομα του Στέφαν Τσβάιχ χρειάζεται και σε μιαν αντιπαθητική ακόμα μνεία κάπως περισσότερο σεβασμό.

ΚΩΣΤΗΣ ΠΑΛΑΜΑΣ (Εφημερίδα **Νέος Κόσμος**, 10 Νοεμβρίου 1934)

#### Ο ΠΕΘΑΜΕΝΟΣ ΤΗΣ ΠΕΤΡΟΠΟΛΗΣ

Άθαφτε νεχρέ των άνυδρων δρόμων της μοίρας,

σκιά της μεγάλης μέρας των ήλιων, λάμψη κάποιας σκοτεινής νύχτας,

σβησμένη χαφαυγή με τις αγέννητες στιγμές, άφραστα όνειρα των ανθοώπων

με τα στεγνά δάχουα.... Εσύ που έφερες το μήνυμα των εωθινών, που από τις φωνές των πεθαμένων σειρήνων ανέστησες το βασίλειο της φαντασίας.

αίμα ήταν γύρω από τη μνήμη σου, η κόκκινη οργή των δημίων, οι παντιέρες με τους σταυρούς που αγκύλωναν την καρδιά σου, γύσευες το φως, έψαγγες για την αλήθεια, άπλωνες

τα χέρια σου στον ουρανό μ' αυτός δεν υπήρχε πια,

θέλησες να δεις τις φλέβες των αστεριών, μ' αυτές είχαν χαθεί σα τα χοράχια

της καταχνιάς, γύρευες τις ελπίδες, μ' αυτές είχαν φαγίσει σαν ένα ποτήρι ραγισμένο,

οι πρανγές των αθώων πρέμονταν από τα σύρματα των στρατόπεδων, τα πεφάλια τους από το σποινί της πρεμάλας,

τα βήματα των βασανισμένων περπατούσαν στους κύκλους των αγκαθιών.

στην τέφρα ήταν κλεισμένη η τελευταία αγωνία τους.

Λαέ των θρήνων, πορεία των θνητών και των αθάνατων στους γυμνούς

αιώνες, περιπλανώμενοι της πίστης με τα σιδερένια καρφιά, νεκροί με τα γυάλινα μάτια της προσδοκίας,

ικέτες της Ιερουσαλήμ, εξόριστοι των ερήμων, πεζοπόροι με τα σανδάλια της

μοναξιάς, φωνές με τους ψίθυρους των κλεισμένων λαρυγγιών, ο άνεμος της οργής δρασκέλισε το κατώφλι σας,

οι βάρβαροι μέσα στα γκέττο ξέσκισαν τις περγαμηνές της προσευχής, τα δάκρυα της Ραχήλ ακόμα μια φορά έγιναν μαύρες πέρλες μέσα στην

κόλαση... Και συ εφημίτη της Πετρόπολης τ' έβλεπες όλα αυτά, τα λόγια

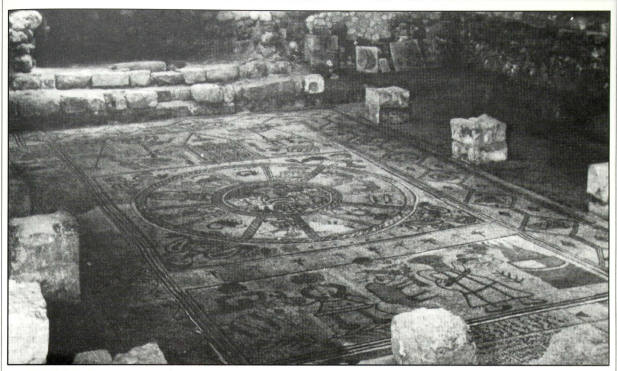
της κατάρας γράφονταν πάνω στους τάφους, ένοιωθες πως όλα πλησιάζαν

στο τέλος, πως τα δάχτυλα των αγγέλων έφερναν το μήνυμα της στερνής νύχτας

σου... Πέθανες, δεν μπορούσες να κάνεις τίποτα άλλο παρά να πεθάνεις...

Ζ. ΣΤΑΛΙΟΣ

<sup>\*</sup> Ο Τσβάϊχ αυτοκτόνησε το 1943 στην Πετρούπολη, ένα προάστιο του Ρίου Ιανέϊρου.



Μωσαϊκό δάπεδο από αρχαία συναγωγή στη Μπετ Άλφα. Παριστάνει τον ζωδιακό κύκλο.

# Ο Λαός Ισραήλ και η γη του

Του κ. ΓΙΩΡΓΟΥ Α. ΔΟΥΔΟΥ

Η Βίβλος, αποτελεί μια μοναδική γραπτή κληρονομιά της ανθρωπότητας, που προσφέρει σημαντικότατα διαγράμματα ζωής κι ένα ανεκτίμητο πλήθος πληροφοριών, από το απότερο παρελθόν του πλανήτη μας. Η βιβλική γνώση της Αλήθειάς μας δίδεται με μια ποικιλία συνθέσεων μυθικού λόγου, ενώ η αρχαιολογική έρευνα και μελέτη έχει επιβεβαιώσει ήδη, το μέγιστο μέρος των ιστορικών πληροφοριών που περιέχει στις σελίδες της.

Η Βίβλος δεν προσφέρεται για ψυχολογικό βόλεμα των αναγνωστών της, ούτε είναι κάποιο κείμενο, που εκτρέφει τον θρησκευτικό φορμάλισμό. Κάθε σειρά του βιβλικού συμβολικού λόγου, περιέχει προκλήσεις για εγρήγορση με σκοπό τη διεύρυνση της ανθρώπινης συνειδητότητας και την αναγωγή της ύπαρξης στα επίπεδα της συμπαντικά προσδιορισμένης μοίρας της.

Παρότι η Βίβλος, ως πνευματική κληρονομιά ανήκει σε όλη την ανθρωπότητα, εν τούτοις, κατά ένα ιδιαίτερο τρόπο είναι το κατ' εξοχήν βιβλίο του Λαού Ισραήλ. Ανάμεσα στα επιμέρους πολύτιμα διαγράμματα ζωής, που ως παρακαταθήκη μας προσφέρει η Αγία Γραφή, βρίσκουμε το διάγραμμα που περιγράφει τη σχέση του Λαού Ισραήλ με τη Γη του, τη γη της Επαγγελίας, η οποία ονομάσθηκε από τον προφήτη Ιεζεκιήλ, Γη του Ισραήλ (Ιεζ. 37:12).

Ξεφυλλίζοντας τη Γραφή, σύμφωνα με τον παραδεκτό κανόνα, τόσο της Συναγωγής, όσο και της χριστιανικής Εκκλησίας, στο κέντρο της συναντούμε ένα ερωτικό τραγούδι. Πρόκειται για το Άσμα των Ασμάτων. Κατά τη γνώμη μου, δεν είναι καθόλου τυχαία η θέση του Άσματος στο κέντρο της Βίβλου, γιατί όλη η Γραφή κατ' ουσίαν, εκθέτει και περιγράφει μια κοινωνία έρωτα.

Η ενότητα που συντηρεί το σύμπαν έχει θεμέλιο την αγάπη. Την ανυπέρβλητη δύναμη που άγει τα πάντα προς το Παν. Η αγάπη που στις διαπροσωπικές σχέσεις οικοδομεί την κοινωνία είναι ο έρωτας, ως ανορίζον κατηγόρημα, δεν περιορίζεται μόνο στις σχέσεις του ανδρόγυνου, αν και τις περιέχει, αλλά χαρακτηρίζει κάθε μορφή και είδος διαπροσωπικής κοινωνίας.

Η ειδοποιός διαφορά ανάμεσα στις σχέσεις των λαών της γης με τη γη τους, και στη σχέση που συνδέει το Λαό Ισραήλ με τη Γη της Επαγγελίας, είναι ότι ο Ισραήλ συνδέεται με τη Γη του, με σχέση της τάξης της γαμήλιας ερωτικής κοινωνίας, ενώ αντίθετα οι άλλοι λαοί, δημιουργούν σχέσεις με τη γη τους, που προσιδιάζει στο τέχνο και τη μητέρα, για τούτο και η πατρίδα ενός έθνους θεωρείται και ονομάζεται γενέτειρα. Μάλιστα η παραποίηση ως προς τη θέση της γενέτειρας πατρίδας, γεννά είτε το εξάμβλωμα του δογματικού εθνικισμού, που είναι μορφή ειδωλολατρείας, είτε, στην εποχή μας ακόμη και τη σχέση του επικυρίαρχου λαού προς ένα αντικείμενο προς εκμετάλλευση, ιδίως στα όρια του Δυτικού Πολιτισμού.

Ο Λαός Ισραήλ δεν φανερώθηκε σε μια γη. Η φανέρωσή του στην ιστορία οφείλεται στη Διαθήκη, κατόπιν εκλογής και αποδοχής δια πίστεως.

Ο Αβραάμ, σύμφωνα με το μυθικό λόγο της Γένεσης, εκλέχθηκε από το Θεό να εξέλθει από τη γη του, τη Μεσοποταμία, να εγκαταλείψει τη συγγένειά του και να οδηγηθεί στη Γη της Επαγγελίας, να ευλογηθεί, να γίνει Αβραάμ, δηλαδή πατέρας εθνών και ν' αποτελέσει πηγή ευλογιών, για όλες τις φυλές της γης. (Γεν. 12:1-4).

Η διαθήκη του Θεού με τον Αβραάμ επαναλήφθηκε με όλους τους πατριάρχες του Λαού Ισραήλ και κορυφώθηκε, μετά την Έξοδο από την Αίγυπτο, όταν στο Σινά, παραδόθηκε δια του Μωϋσή ο νόμος στο λαό και δι' αυτού σε όλη την ανθρωπότητα.

Κεντοικό στοιχείο της Συνθήκης που συνέδεσε το Λαό Ισραήλ με τον Κύριο είναι η αναφορά στη Γη. Όχι σε οποιαδήποτε γη, αλλά στη Γη της Επαγγελίας, στη Γη του Ισραήλ, η οποία γεωγραφικά τοποθετείται στην ανατολική ακτή της Μεσογείου και δροσίζεται από τον Ιορδάνη ποταμό, τη λίμνη Κινέρετ (θάλασσα της Τιβεριάδας στην Καινή Διαθήκη) στη διαδρομή των αιώνων έχει δεχθεί ποικίλα ονόματα, αλλά το κατ' εξοχήν όνομά της είναι Γη του Ισραήλ.

Σε μια από τις αποκαλύψεις του ο Έντγκας Κέισι είχε πει, ότι η πλατύτερη έννοια της λέξης Ισραήλ σημαίνει, "εκείνοι που είναι του Θεού για υπηρεσία προς τους συνανθρώπους τους". Κατά την εκλογήν

# Ο ΛΑΟΣ ΙΣΡΑΗΛ ΚΑΙ Η ΓΗ ΤΟΥ

του Αβραάμ ο Θεός του είχε πει, "θέλεις είσθαι εις ευλογίαν και θέλουσιν ευλογηθεί εν σοι πάσαι αι φυλαία της γης". Ο Ισφαήλ ονομάσθηκε εκλεκτός λαός, όχι γιατί είναι ανώτερος από άλλους λαούς από φυλετική άποψη, αλλά γιατί συγκατατέθηκε στην εκλογή της Θείας Σοφίας και αποδέχθηκε την αποστολή του, να αποτελέσει ευλογία όλων των φυλών της γης. Ονομάσθηκε ο Ισφαήλ και περιούσιος λαός, αλλά και τούτο δεν προσδιορίζει κάποιας μορφής ανωτερότητα σε σχέση με τα έθνη, αλλά προσδιορίζει το λαό που έχει κληθεί να διακονήσει χάριν της ανθρωπότητας, όσα αναλογούν στην ουσία, δηλαδή στην πραγματικότητα που κούβει η αντίληψη των φαινομένων.

Η Γη του Ισραήλ, δόθηκε στο Λαό για να πραγματώσει μέσα στη γήινη πλανητική ιστορία τον προορισμό του, να είναι εις ευλογίαν, να είναι αγωγός της Χάριτος και σημείο φανέρωσης όσων προσιδιάζουν

στη στάθμη της ανθοωπότητας.

Στα πλαίσια της Διαθήκης, ο Ισραήλ έχει τη θέση του νυμφίου, ενώ η Γη τη θέση της νύμφης και νυμφαγωγός είναι ο Κύριος, ο Θεός του Ισραήλ. Οι όροι της γαμήλιας συμφωνίας, ταυτίζονται με τις απαιτήσεις της Διαθήκης, η οποία αναπτύσεται στην Τορά. Σ' αυτή τη διαπροσωπική σχέση, Λαού και Γης, οι απαιτήσεις πιστότητας απευθύνονται και αφορούν το νυμφίο Λαό.

Η Τορά δεν είναι ένας νόμος, που προορίζεται να λειτουργήσει πιεστικά και ανεξάστητα από τη θέληση των ανθρώπων. Πηγάζει από το Θείο Νου και τη Θεία Καρδιά και απευθύνεται στον άνθρωπο, που κατά το βιβλικό λόγο είναι εικόνα του Θεού και καλείται να Του μοιάσει, δηλαδή ο άνθρωπος έχει ομοειδή φύση προς εκείνη του Θεού, ο οποίος έχει αποκαλυφθεί ως Πατέρας. Τι λέγει το Σεμά Γισραέλ; "Ακουσον Ισραήλ, ο Κύριος ο Θεός ημών, ο Κύριος είναι ένας. Ευλογητόν το όνομα και η δοξασμένη βασιλεία Του εις τους αιώνας των αιώνων. Και θα αγαπάς Κύριον τον Θεό σου με όλη την καρδίαν σου και με όλην την ψυγήν σου και με όλην την δύναμίν σου. Και αυτοί είναι οι λόγοι τους οποίους Εγώ προστάζω εις σε σήμερον δια να είναι εντός της καρδίας σου. Και θα τους διδάσκεις εις τα τέκνα σου και θα ομιλής περί αυτών όταν διαμένης εις την οιχίαν σου και όταν περιπατείς καθ' οδόν και όταν πλαγιάζης και όταν εγείρεσαι. Και θα δέσης αυτούς ως σύμβολον εις την χείρα σου και θα είναι ως προμετωπίδες μεταξύ των οφθαλμών σου. Και θα αναγράψης αυτούς εις την θύραν της οιχίας σου"

Για να κατανοήσουμε την ουσία του Σεμά Γισραέλ, νομίζω πως αξίζει να διαβάσομε ένα απόσπασμα από το Δευτερονόμιο": ... η εντολή αύτη, την οποίαν εγώ προστάζω εις σε σήμερον δεν είναι πολλά βαρεία δια σε, ουδέ μαχράν. Δεν είναι εν τω ουρανώ, ώστε να είπης, Τις θέλει αναβή δι' ημάς εις τον ουρανόν και φέρει αυτήν προς ημάς, δια να ακούσωμεν αυτήν και να εκτελέσωμεν αυτήν; Ουδέ πέραν της θαλάσσης είναι, ώστε να είπης. Τις θέλει διαπεράσει την θάλασσαν δι' ημάς και φέρει αυτήν προς ημάς, δια να ασκούσωμεν αυτήν και να εκτελέσωμεν αυτήν; Αλλά πολύ πλησίον σου είναι ο λόγος, εν τω στόματί σου, και εν τη καρδία σου, δια να εκτελής αυτόν". Ο Νόμος της Τορά, εξέφρασε με τρόπο προσιτό στην χοινή αντίληψη των ανθρώπων, τον αναλλοίωτο συμπαντικό Νόμο, αυτό που στην κινεζική φιλοσοφία ονομάζεται Ταό. Γι' αυτό, όπως είδαμε αμέσως πιο πάνω στο βιβλικό απόσπασμα, η εντολή, ο νόμος της Τορά, ονομάζεται και λόγος ή ρήμα - στην απόδοση των Εβδομήχοντα - και είναι εμφυτευμένος στην ανθρώπινη καρδιά, επιφέροντας την ισορροπία και την αρμονία, απέναντι στην Πραγματικότητα· πρόκειται για την κατ' ουσίαν Δικαιοσύνη. Ουσιαστικά ο Νόμος δόθηκε, για να θυμίσει στις ένσαρκες υπάρξεις των ανθοώπων, τον ενδιάθετο λόγο, που συνιστά τον κατ' εικόνα και ομοίωση του Πατέρα εαυτό μας και να μπορέσουν να αναχθούν από τη σύγχυση των φαινομένων στη θεωρία της Σεχινά, στοιχείο ενότητας με τον Νου του Σύμπαντος. Ακόμη και οι διαιτητικοί κανόνες ή οι οδηγίες σωματικών καθαρμών, που περιέχονται στην Τορά, όταν αποδεσμευθούμε από οποιοδήποτε θρησκευτικό φορμαλισμό και τους προσεγγίσομε, αναζητώντας την ουσία που κούβουν, με έκπληξη θα διαπιστώσουμε, την αξία και την επικαιρότητά τους και την ένταξή του, στη βιβλική αναγωγική οδό για τον άνθρωπο.

Έτσι και όσες προϋποθέσεις συναντούμε στη Βίβλο, για την ειρηνική εγκατοίκηση του Λαού Ισραήλ στη Γη της Επαγγελίας, αποτελούν στοιχεία του Νόμου της Τορά και η τήρησή τους, δεν είναι τίποτε άλλο, παρά εναρμόνιση του Λαού προς το λόγο που αναλογεί στον Ισραήλ, ως σύνολο, σύμφωνα με την κρυμμένη Σοφία του Κυρίου. Ας

μην ξεχνούμε, πως "κουπτά ανήκουσιν εις τον Κύοιον τον Θεόν ημών τα δε αποκεκαλυμμένα εις ημάς και εις τα τέκνα ημών διαπαντός, δια να εντελέσωμεν πάντας τους λόγους του νόμου τούτου" (Δεύτερον. 29"29).

Όπως είδαμε ήδη, η εγκατάσταση του Αβραάμ και του λαού που γεννήθηκε δια της πίστεώς του στη Γη της Επαγγελίας, είχε ως σκοπό να αποβεί εις ευλογίαν του ίδιου του λαού, αλλά και των φυλών της γης. Έτσι λοιπόν και οι προϋποθέσεις του Νόμου για την εγκατοίκηση του Λαού στη Γη του, έχουν σύνθετο χαρακτήρα. Εμφανίζονται πρωτί-

στως ως ευλογίες και επίσης ως εντολές.

Η Βίβλος στο Δευτερονόμιο, περιγράφει τη Γη της Επαγγελίας"... η γη εις την οποίαν εισέρχεσαι δια να κληρονομήσης αυτήν, δεν είναι ως η γη της Αιγύπτου εκ της οποίας εξήλθετε, όπου έσπειρες τον σπόρον σου και επότιζες δια του ποδός σου ως κήπον λαχάνων αλλ' η γη εις την οποίαν διαβαίνετε δια να κληρονομήσητε αυτήν, γη ορέων και κοιλάδων, από της βροχής του ουρανού πίνει ύδως γη, την οποίαν Κύριος ο Θεός σου επιβλέπει πάντοτε οι οφθαλμοί Κυρίου του Θεού σου είναι επ' αυτή, από της αρχής του έτους έως τέλους του έτους "(Δευτ. 11:10-12). Η κυριότητα της Γης ανήκει στον Κύριο"... η γη δεν θέλει πωλείσθαι εις απαλλοτρίωσιν διότι ιδική μου είναι η γη· διότι σεις είσθε ξένοι και πάροικοι έμπροσθέν μου" (Λευτ. 25:23).

Η παράδοση της Γης στο Λαό Ισραήλ, είναι απόρροια της Διαθήκης, ανάμεσα στο Θεό και το Λαό: "Ο Θεός ελάλησεν έτι προς τον Μοϋσήν και είπε προς αυτόν, Εγώ, είμαι ο Κύριος και εφάνην εις τον Αβραάμ, εις τον Ισαάκ και εις τον Ισκώβ, με το όνομα, Θεός Παντοκράτωρο δεν εγνωρίσθην όμως εις αυτούς με το όνομά μου Γιαχβέ· και έτι έστησα προς αυτούς την διαθήκην μου, να δώσω εις αυτούς την γη

Χαναάν, την γην της παροικίας αυτών... "(Έξοδ.6:2-4).

Αναφέρθηκε σε προηγούμενο σημείο, ότι η σχέση του Λαού προς τη Γη της Επαγγελίας προσιδιάζει προς γαμήλια σχέση και ότι η τήρηση των εντολών του Κυρίου, ως προϋπόθεση εγκατοίκησης στη Γη, μοιάζει με τις απαιτήσεις πιστότητας σ' ένα γάμο. Η Βίβλος στο Λευιτικό γράφει τα ακόλουθα σχετικά: "Θέλετε... φυλάττει πάντα τα διατάγματά του και πάσας τας κρίσεις μου και θέλετε κάμνει αυτά δια να μη σας εξεμέση η γη, όπου εγώ σας φέρω δια να κατοικήσητε εν αυτή". (Λευιτ. 20:22). Και σε άλλα σημεία της Γραφής, συναντούμε προειδοποιήσεις για τις συνέπειες από τις παραβάσεις της Διαθήκης. Στο Δευτερονόμιο γράφει: "... όταν έλθωσιν επί σε πάντα τα πράγματα ταύτα, η ευλογία και η κατάρα, την οποίαν έθεσα ενώπιόν σου και ανακαλέσης ταύτα εις την καρδίαν σου εν τω μέσω πάντων των εθνών, όπου αν διασχορπίση σε Κύριος ο Θεός σου και επιστραφής προς Κύριον τον Θεόν σου και υπακούσης εις την φωνήν αυτού κατά πάντα όσα εγώ προστάζω εις σε σήμερον, συ και τα τέκνα σου, εξ όλης της καρδίας σου και εξ όλης της ψυχής σου, τότε Κύριος ο Θεός σου θέλει σε επαναφέρει εκ της αιχμαλωσίας και θέλει σε σπλαχνισθή και πάλιν θέλει σε συνάξει εκ πάντων των εθνών, όπου σε διεσκόρπισε..." (30:1-3).

Ο προφητικός λόγος του Ιεφεμία είναι περισσότερο τραγικός ως προς το ίδιο θέμα, δηλαδή τις συνέπειες από την παράβαση του Νόμου από το Λαό, ως προς τη σχέση του με τη Γη: "Τις είναι ο άνθφωπος ο σοφός, όστις δύναται να εννοήση τούτο; και προς τον οποίον ελάλησε το στόμα του Κυρίου δια να αναγγείλη αυτό, δια τι η γη εχάθη, ηφανίσθη ως έφημος, ώστε να μη υπάρχη ο διαβαίνων; Και είπε Κύριος, Διότι εγκατέλιπον τον νόμον μου, τον οποίον έθεσα έμπροσθεν αυτών και δεν υπήκουσαν εις την φωνήν μου και δεν περιεπάτησαν εν αυτώπλλά περιεπάτησαν οπίσω της ορέξεως της καρδίας αυτών και οπίσω των Βααλείμ... δια τούτο, ούτω λέγει ο Κύριος των Δυνάμεων, ο Θεός του Ισραήλ: Ιδού, εγώ θέλω θρέψει αυτούς, τον λαόν τούτον, με αψίνθιον και ύδωρ χολής θέλω ποτίσει αυτούς; και θέλω διασκορπίσει αυτούς εν τοις έθνεσι..." (Ιερ. 9:12-16).

Δεν γνωρίζω, αν στα κείμενα κάποιου άλλου λαού της γης, υπάρχουν τόσο αυστηρές προϋποθέσεις εγκατοίκησης στη γη της παροικίας του, όσο οι προϋποθέσεις που έχουν τεθεί για το Λαό Ισραήλ, όπως ορισμένες είδαμε πιο πάνω. Εύλογα τίθεται το ερώτημα, γιατί;

Όλες οι φυλές των ανθρώπων, που κατοικούν τον πλανήτη με το όνομα Γη, έχουν την κλήση τους, την αξία τους, το μερτικό τους στην οικοδόμηση της Οικουμένης. Ο Λαός Ισραήλ κλήθηκε να γίνει ο αγωγός της ευλογίας και η Γη του, προορίσθηκε ν' αποτελέσει το εργαστήριο για την πραγμάτωση του σκοπού. Ευλογία, μπεραχά στα εβραϊκά. Τί σημαίνει; Η λέξη συντίθεται από το ευ, που είναι συνώνυμο του κα-

# Ο ΛΑΟΣ ΙΣΡΑΗΛ ΚΑΙ Η ΓΗ ΤΟΥ

λού και του ορθού και από το λόγος. Το ευ του λόγου, η ευλογία. Ο Ισραήλ εκλήθηκε να πραγματώσει τη θετική φανέρωση του λόγου, δηλαδή της συμπαντικής αρμονίας και ισορροπίας στη γη, για χάριν όλης της ανθραπότητας. Σ' αυτή την κλήση της φανέρωσης, και της έκχυσης της ευ-λογίας στον κόσμο, βρίσκει το νόημά της η συγκυρία, του ότι, ένας Αλέξανδρινός Ιουδαίος, ο Φίλων, συνέλαβε και ανέπτυξε το λόγο περί του Λόγου και επανέλαβε ο επίσης Ιουδαίος Γιοχανάν, μαθητής του Γιοσούα από τη Ναζαρέτ, στο Ευαγγέλιο που του αποδί-

δεται, σε μια πιο διευουμένη διάσταση. Ο Λαός Ισραήλ, για την πραγμάτωση

της κλήσης του, έλαβε τις επιμέρους ευλογίες να φέρει ειρήνη, να μαθητεύσει τη δικαιοσύνη, να τιμήσει τη ζωή, να προβάλλει την ανθρώπινη ύπαρξη στο θείο επίπεδο της στάθμης της. Για τούτο δόθηκε στο Λαό Ισραήλ η παρακαταθήκη της πίστης στον αληθινό Θεό και η άρνηση κάθε ειδωλολατρείας, ως προσβολή στον άνθρωπο και μάσια στη Γη (Χρον. Β 33:7-9).

Η πρώτη ευλογία που δόθηκε στον Ισραήλ, για να την κάνει να καρπίσει στη Γη, είναι η ευλογία της ειρήνης. Η καρδιά της Γης του Ισραήλ είναι η Γερουσαλάγιμ (Ιερουσαλήμ), η Πόλη της Ειρήνης και ο νους των Εβραίων, όλους τους αιώνες, είτε στην Έρετς Γισρέλ, είτε στη Διασπορά ήταν πάντοτε στραμμένος στην Ιερουσαλήμ. Η εισήνη βρίσχεται στο χέντρο των ευλογιών (Αριθ. 6:26) και ως τις μέρες μας, αποτελεί, όπως και στα χρόνια της Βίβλου (Γεν. 29:6, 43:27, Βασ. Β 4:26 κ.α.) τον χαιρετισμό ευλογία που ανταλλάσσουν οι σοφοί μελετητές της Τορά και όχι οι πολεμιστές (Αβότ του Ραμπί Νατάν). Στο Μιδράς Μπερεσίτ αναφέρεται: "Αν οι Εβραίοι ήταν ειδωλολάτρες και βασίλευε όμως η ειρήνη μεταξύ τους, ο Θεός θα έλεγε. Δεν μπορώ να τους τιμωρήσω, γιατί η ειρήνη βασιλεύει μεταξύ

τους". Η ιδιαίτερη τιμή της ειρήνης από το Λαό Ισραήλ, είχε ως αποτέλεσμα μια απέχθεια προς τη βία. Είναι χαρακτηριστικό ότι τα βιβλία των Μακκαβαίων, βρίσκονται έξω από τον κανόνα της εβραϊκής Βίβλου και ορισμένοι μελετητές αποδίδουν τούτο στο ό,τι οι Μακαβαίοι, με τη χρήση των όπλων εξεβράϊσαν ειδωλολατρικούς πληθυσμούς της Παλαιστίνης. Επίσης στο Ταλμούδ δεν γίνεται καμιά μνεία για τους εθνικούς αγώνες τους, αν και η γένεση της Χανουκά, οφείλεται σε ενέργεια των Μακαβαίων. Σε όσα αναφέρθηκαν ήδη, και είναι ελάχιστα, αξίζει να λεχθεί, ότι η Μισνά τελειώνει ως εξής: "Ο Θεός, δε βρήκε άλλο μέσο από την ειρήνη, για να ευλογήσει τον Ισραήλ".

Η Γη δόθηκε στον Ισραήλ ως ευλογία, έτσι λοιπόν, σύμφωνα με την Τορά αποτελεί κοινή περιουσία του λαού και όχι αντικείμενο εμπορικών συναλλαγών ή εκμετάλλευσης (Λευιτ. 25:23). Μπορούμε να κατανοήσουμε τη σπουδαιότητα αυτής της αρχής, σε συνάρτηση πάντοτε με την κλήση του Λαού. Η Γη είναι του Κυρίου και κοινή περι-ουσία του λαού. Θα ήταν παραποίηση σε βάθος της βιβλικής αλήθειας και της κλήσης του Ισραήλ κάθε μορφή λατρείας της Γης, ως ειδώλου-πατρίδας. Αν η Έρετς Γισραέλ γινόταν μια πατρίδα, όμοια με όλες τις πατρίδες, ο Λαός θα περιοριζόταν ασφυκτικά, στα συμβατικά σύνορα ενός κοινού κράτους, όμοιου με τα κράτη που κοσμούν το διεθνή πολιτικό χάρτη. Αντίθετα όμως, σύμφωνα και με όσα λέχθησαν ήδη, η Γη είναι ο τόπος, όπου καλείται ο Λάός να πραγματώσει μια κοινότητα ανθρώπων, με ασύνορες προοπτικές, θεμελιωμένη στο ζωοποιό πνεύμα της Τορά. Τούτο το στίγμα σημειώνεται με την αρχή του Νόμου, για τη φύση της Γης, σε σχέση με το Λαό, που προαναφέρθηκε πιο πάνω.

Από τη ρίζα της ειρήνης, ανθίζει και η δικαιοσύνη, όχι ως ανταπόδοση (γκεβουρά), αλλά ως έλεος (χέσεντ). Ο Λαός Ισραήλ καλείται στη Γη του να καλλιεργήσει καρποφόρα τη δικαιοσύνη, με την παραπάνω έννοια. Ως εντολή του Νόμου, θαυμάσια διατυπώνεται η αρχή της δικαιοσύνης, στο Λευιτικό (25:8-19), με όσα αναφέρονται σχετικά για τον "ενιαυτόν της αφέσεως το ιωβηλαίον έτος"... θέλετε αγιάσει το πεντηχοστόν έτος και θέλετε διακηρύξει άφεσιν εις την γην προς πάντας τους κατοίκους αυτής' ... εάν πωλήσης τι εις τον πλησίον σου ή αγοράσης παρά του πλησίον σου, ουδείς εξ υμών θέλει δυναστεύσει τον αδελφόν αυτού... δεν θέλετε δυναστεύσει έκαστος τον πλησίον αυτού, αλλά θέλεις φοβηθή τον Θεόν σου... και θέλετε κατοικεί ασφαλώς επί της γης...". Με την υπακοή στη θεία θέληση, για εφαρμογή της ελεήμονος δικαιοσύνης, επέρχεται ισορροπία στις σχέσεις των κατοίκων της

Γης, μιχραίνουν οι διαφορές ανάμεσα σε πλούσιους και φτωχούς και εδραιώνεται η

ειοήνη και η αλληλεγγύη.

Στη Γη της Επαγγελίας, πρέπει να είναι σεβαστή η ελευθερία χάθε ατόμου. Στην Έξοδο (21:2) διαβάζομε: "Εάν αγοράσης δούλον Εβραίον, εξ έτη θέλει δουλεύσει εν δε το εβδόμω θέλει εξέλθει ελεύθερος, δωρεάν". Σε μια εποχή, που στα έθνη, αναγνωρίζονταν δύο είδη της ανθρώπινης υπόστασης, που διακρίνονταν οντολογικά, εκείνο του ελεύθερου ανθρώπου και του δούλου, που εξομοιωνόταν προς εμπόρευμα, μεταξύ του Λαού Ισραήλ ήταν άγνωστες τέτοιες διαχρίσεις. Εδώ, είναι το κατάλληλο σημείο για να δούμε τ΄Ι λέει ο Νόμος για τους ξένους, που κατοικούν στη Γη. Κατ' αρχήν πρέπει να σημειωθεί, ότι ξένοι θεωρούνται, όσοι δεν έχουν σχέση με τη Διαθήκη, την μπερίθ, που συνδέει το Λαό με τη Γη, μετά τις επαγγελίες του Θεού. Πάντοτε στη Γη του Ισραήλ ζούσαν, όπως ζουν και στις μέρες μας ξένοι προς τη Διαθήκη κάτοικοι. Η Τορά, με λόγο καταλυτικό κάθε εθνικιστικής παραποίησης, που τείνει να δημιουργήσει διαχρίσεις αναφέρει:" ...εις νόμος θέλει είσθαι δια σας τους εχ της συναγωγής και δια τον ξένον τον παροιχούντα μεταξύ σας, νόμιμον αιώνιον εις τα γενεάς σας καθώς σεις, ούτω



Παράσταση που συμβολίζει την ανοικοδόμηση του Ισραήλ από τους σκαπανείς.

θέλει είσθαι και ο ξένος ενώπιον Κυρίου εις νόμος και μία διάταξις, θέλει είσθαι δια σας και δια τον ξένον τον παροικούντα μεταξύ σας" (Αριθμ. 15:15-16). Σχετικά με το ίδιο θέμα, ο προφητης Ιερεμίας είχε απευθύνει τους παρακάτω λόγους προς τον Λαό Ισραήλ:" ...εάν δεν καταδυναστεύητε τον ξένον, τον ορφανόν και την χήραν και δεν χύνητε αίμα αθώον εν τω τόπω τούτω, μηδέ περιπατήτε οπίσω ξένων θεών εις φθοράν σας: τότε θέλω σας κάμει να κατοικήτε εν τω τόπω τούτω, εν τη γη την οποίαν έδωκα εις τους πατέρας σας, εις αιώνα αιώνος" (Ιερ. 7:6-7).

Βλέπομε, ότι σύμφωνα με τη Διαθήκη, οι ξένοι προς τον Ισραήλ, που κατοικούν στη Γη της Επαγγελίας δεν θα πρέπει να αντιμετωπίζονται με πνεύμα διακρίσεων. Μάλιστα η στάση του Λαού απέναντι στους παροικούντες ξένους, εντάσσεται στην όλη απαίτηση της Διαθήκης για δικαιοσύνη και έλεος, που πρέπει να ανθίζει στη Γη και ακόμη, η ορθή συμπεριφορά στους ξένους και η μη βία, καθίσταται προϋπόθεση ασφαλούς εγκατοίκησης του Λαού Ισραήλ στη Γη.

Πολύ αργότερα, μετά την παράδοση της Τορά και του Ιερεμία, ο Ιησούς από τη Ναζαρέτ, υπενθύμισε πάλι αυτές τις αλήθειες στον Ισραήλ, προδίδοντας όλο το πνευματικό βάθος σ' αυτές. Η παραβολή του Ιησού για τον "Καλό Σαμαρείτη" και η συνομιλία του με τη Σαμαρείτιδα γυναίκα, στο φρέαρ του Ιακώβ, αποκάλυμαν την ουσία και το φως, που πηγάζει από τις προηγούμενες διακηρύξεις της Βίβλου. Αν ληφθεί υπόψη, πως ο Ιησούς επανειλημμένα διακήρυξε την αναλλοίωτη ισχύ του Νόμου, φάινεται καθαρά, πως ο μεγάλος διδάσκαλος από τη Ναζαρέτ, είχε την πρόθεση να διασαφίσει την επικαιρότητα των διατάξεων της Τορά και ως προς το θέμα της θέσης των ξένων στη Γη της Επαγγελίας.

Ο αγιασμός του Σαββάτου, που αναγνωρίζει δικαίωμα ανάπαυσης και στους δούλους και στα ζώα (Έξοδ. 23:12) είναι μια ακόμη θεμελιώδης αρχή, που πέρα από την αυτονόητη κοινωνική και ανθρωπιστι-

# Ο ΛΑΟΣ ΙΣΡΑΗΛ ΚΑΙ Η ΓΗ ΤΟΥ

κή σημασία της, καταδεικνύει μ' ένα μοναδικό τρόπο την ακόλουθη αλήθεια, όπως την διατύπωσε ο Μάρτιν Μπούμπερ, ο εκλεκτός Εβραίος της σύγχρονης εποχής: "Αν το πρώτο βιβλικό αξίωμα είναι ο άνθρωπος καλείται από τον Θεό στη ζωή του, το δεύτερο είναι: η ζωή του ανθρώπου υπαγορεύεται απ' το Θεό σαν ενότητα" ακόμη και με τα ζώα που τον συντροφεύουν και τον εξυπηρετούν.

Ο Λαός Ισοαήλ, πολλές φορές απομαχρύνθηκε από τη Γη του, τις πιο πολλές βίαια και παρά τη θέλησή του. Για αιώνες, μετά το 135 μ.Χ. που πνίχτηκε στο αίμα η επανάσταση του Μπαρ Κοχμπά, ο Λαός γνώρισε την πιο επώδυνη διασπορά του. Ο ναός του Κυρίου στην Ιερουσαλήμ βεβηλώθηκε από τον Αδριανό, που τον κατέστησε ιερό του Δία. Απαγορεύθηκε ακόμη και η χρήση του ονόματος Ιερουσαλήμ για τον προσδιορισμό της Πόλης. Ονομαζόταν Αιλία Καπιτωλίνα. Στη χριστιανική εποχή, ο επίσκοπος της Πόλης, είχε τον τίτλο επίσκοπος Αιλίας, όπως σημειώνεται σε πρακτικά συνόδων της Εκκλησίας χωρίς καμμία ιδιαίτερη θέση και διάκριση, παρότι μητέρα της χριστιανικής εκκλησίας αναγνωρίζεται η Ιερουσαλήμ. Πολύ αργότερα ο επίσκοπος ονομάσθηκε πατριάρχης Ιερουσαλήμ και Αγίας Σιών και πήρε τη θέση του, στα πλαίσια του θεσμού της πενταρχίας, δηλαδή του διοικητικού εκκλησιαστικού συστήματος, που αναγνώρισε πέντε αρχαίες έδρες χριστιανών πατριαρχών.

Το 1878 μ.Χ., επί οθωμανικής κατοχής της Παλαιστίνης, ιδούεται η πόλη Πετάχ Τιβκά και το 1882 σημειώνεται η πρώτη αλιγιά στη Γη και ιδούονται το Ρισόν Λεσιόν, η Νες Σιόνα, το Ζιχρόν Γιαακώβ και το Ρος Πινά. Το 1895 εκδίδεται το έργο του Θεόδωρου Χέρτσλ "Το Εβραϊκό Κράτος" που στη συνέχεια το 1897 κυσφόρησε το πρώτο Σιω-

νιστικό Συνέδοιο της Βασιλείας.

Η ιστοςική εμφάνιση του Σιωνισμού είναι πλέον πραγματικότητα. Πρόκειται για ένα πολυδιάστατο κίνημα του Ιουδαϊσμού της Διασποράς, με κέντρο ενδιαφέροντος τη Γη του Ισφαήλ. Υπήρξαν και υπάρχουν, όπως είναι γνωστό, ποικίλες θέσεις θεώρησης του περιεχομένου της Σιωνιστικής Κίνησης. Θέσεις, που είχαν ως έρεισμα έναν άθρησκο σοσιαλιστικό προσανατολισμό. Θέσεις επηρεασμένες από ένα φιλελεύθερο αστικό πνεύμα, κατά τα πρότυπα της αρχής των εθνοτήτων, που μετά τη Γαλλική Επανάσταση, ώθησε στη δημιουργία εθνικών κρατών. Θέσεις προσηλωμένες σε αρχές της ιουδαϊκής θρησκευτικότητας και στο μεσσιανικό ιδεώδες. Τέλος θέσεις, που έβλεπαν το Σιωνισμό, ως μια αναγεννητική πνευματική δύναμη για την Κοινότητα Πίστης, που κατά βάση αποτελεί ο Λαός Ισραήλ.

Εντελώς υποχειμενιχά, επιτρέψτε μου να μεταφέρω εδώ, την άποψη του Μάρτιν Μπούμπερ: Ο Σιωνισμός δεν οφείλει μόνο να χρησιμοποιηθεί γα να αλλάξει τις εξωτεριχές συνθήχες της ζωής των Εβραίων, να εξασφαλίσει την επιστροφή τους στη γη, αλλ' αχόμη για να επιταχύνει την ολοχληρωτιχή μεταμόρφωση της προσωπιχότητάς τους, με βάση τις πνευματιχές απαιτήσεις του "εβραίχού ανθρωπισμού". Ο Μπούμπερ, όπως νωρίτερα ο Αχάντ Χαάμ, είδε την ίδρυση του Κράτους του Ισραήλ, όχι σαν αυτοσχοπό της Σιωνιστιχής Κίνησης, αλλά σαν ένα μέσο προς το σχοπό, δηλαδή να φτάσει ο Λαός στη Σιών. Ο Μπούμπερ, θέλοντας να προσδιορίσει την έννοια χαι το νόημα της Σιών έγραφε: "Θέλουμε να περπατήσουμε στους δρόμους της Σιών, δηλαδή στο δρόμο προς τη βιωμένη αλήθεια... Χωρίς να δεχόμαστε ένα νόμο περισσότερο απ' τα χέρια του λαού μας, αλλά μετέχοντας στο έργο της επίτευξης, της ανοιχοδόμησης, της ανανέωσης".

Στις 14 Μαΐου 1948, υπογράφηκε η Διακήρυξη της Εβραϊκής Ανεξαρτησίας και ουσιαστικά ιδρύθηκε το Κράτος του Ισραήλ στη Γη της

Επαγγελίας.

Είναι γνωστό, πως ο δοόμος ποος την ανεξαρτησία δεν υπήρξε εύκολος. Μετά την τραγωδία του Ολοκαυτώματος, η ένοχη συνείδηση του Δυτικού Κόσμου έδειξαν την ανοχή τους για ένα μικρό εβραϊκό κράτος στην Παλαιστίνη. Παλιότερα είχαν γίνει διάφορες προτάσεις, για ίδρυση εβραϊκού κράτους στην Αυστραλία ή την Ουγκάντα. Μετά την Οκτωβριανή Επανάσταση δημιουργήθηκε στην Ανατολική Σιβηρία μια αυτόνομη εβραϊκή περιοχή. Η σαγήνη της Σιών όμως, κρατούσε πάντοτε θερμή την εβραϊκή καρδιά προς τη Γη της Επαγγελίας. Δεν υπάρχει άλλη εξήγηση, παρά μόνον ότι, στο ανεξακρίβωτο βάθος της Θείας Σοφίας, ο Λαός Ισραήλ καθοδηγούνταν να ξαναβρεί ανανεωμένο τον πορορισμό του στη Γη του.

Στη Διακήθηξη της Ανεξαρτησίας, με εμπιστοσύνη στον Αιώνιο Θεό, όπως χαρακτηριστικά αναφέρεται στο κείμενο, δεσμεύονται οι πατέρες του σύγχρονου Κράτους να εξασφαλίσουν, για όλους τους κατοίκους του κράτους χωρίς εξαιρέσεις ανάπτυξη, βασισμένη στην ελευθερία, τη δικαιοσύνη και την ειρήνη, όπως προσδιορίσθηκε το περιεχόμενό της από τους μεγάλους προφήτες του Ισραήλ. Διακηρύχθηκε η εξασφάλιση, χωρίς διακρίσεις πολιτικών και κοινωνικών δικαιωμάτων για όλους τους κατοίκους, ανεξαρτήτως θρησκείας, φυλής ή φύλου και η ελευθερία της θρησκείας, της συνείδησης, της γλώσσας, της παιδείας και του πολιτισμού κι ακόμη δεσμεύθηκε το Κράτος του Ισραήλ να αποτελεί τον φύλακα των ιερών Τόπων, όλων των θρησκειών στα όριά του.

Το κείμενο της Διακήρυξης της Ανεξαρτησίας, δεν υπήρξε μια από τις πολλές διακηρύξεις που κατά καιρούς έθνη ή διεθνείς οργανισμοί έχουν εξαγγείλει στη διψασμένη για ελπίδα ανθρωπότητα. Μέχρι σήμερα, η Διακήρυξη της Ανεξαρτησίας, αποτελεί για το Κράτος του Ισραήλ, εκτός των άλλων το ουσιαστικό σύνταγμα του Κράτους. Το Κράτος του Ισραήλ στερείται συντάγματος με την τυπική έννοια. Παρόλα αυτά, η δημοκρατία, παρά τα όποια προβλήματα δημιουργεί η επικαιρότητα της πολιτικής, συχνά ιδιαίτερα δυσάρεστα, ανθεί στο Κράτος του Ισραήλ και η Διακήρυξη της Ανεξαρτησίας λειτουργεί ως νομοθετικό, κατά κάποιο τρόπο κείμενο, στη θέση του τυπικού συντάγματος, ιδίως ως προς τη διασφάλιση των θεμελιωδών ανθρωπίνων, πολιτικών και κοινωνικών δικαιωμάτων.

Το Κράτος του Ισραήλ, καρπός των προσδοκιών Εβραίων της Διασποράς επί αιώνες και αποτέλεσμα των προσπαθειών και των αγώνων της Σιωνιστικής Κίνησης, κυσφορεί τους πειρασμούς της οριοποίησης του λαού στα συμβατικά σύνορα, ενώ κάτι τέτοιο θα ήταν παραμόρφωση του προσδιορισμού του Λαού Ισραήλ στην προοπτική της εξέλιξης των ανθρωπίνων πραγμάτων στο γήινο δεδομένο· θα ήταν μια άρνηση του μεσσιανικού οράματος, που συνιστά τον Ισραήλ, ως κοινότητας, πίστης κατά πρώτο λόγο και κατά δεύτερο λόγο, ως έθνους, με τη σύγχρονη πολιτική έννοια.

Στο σύγχοονο κράτος του Ισραήλ, το οξύ πρόβλημα της συνύπαρξης Εβραίων και Αράβων, ενώ αποτελεί μια συνεχιζόμενη δοκιμασία πιστότητας του λαού Ισραήλ στην κλήση του, παρέχει βάσιμες ελπίδες, ότι η προσηλωμένη στις αρχές του "εβραϊκού ανθρωπισμού" συνειδητότητα μεταξύ των Ισραηλινών Εβραίων, δεν θα επιτρέψει μια πτώση

σ' έναν κοινό ειδωλολατρικό εθνικισμό.

Η αλιγιά των Εβραίων της διασποράς, όπως επί αιώνες, έτσι και τώρα είναι μια άνοδος προς την Σιών. Είναι μια πορεία αναγωγική, δεν είνια μια επιστροφή ενός μετανάστη στη μητρική γη απλώς, αλλά μια πορεία στο χώρο, για την ενσάρχωση του μεσσιανικού ιδανικού. Όλος ο Λαός Ισραήλ είναι μεσσίας (Ψαλμοί 28:8) και μέσω του Ισραήλ, όλοι οι λαοί της γης καλούνται να συμβάλλουν στη φανέρωση του οράματος, να αναδείξουν τον Μεσσία. Αυτό φαίνεται και από τη διδασκαλία που διαμορφώθηκε από τους σοφούς Ταλμουδιστές, για τους Δίκαιους των Εθνών του Κόσμου, που τηρούν τους επτά Νόμους του Νώε και οι οποίοι, ενώ τυπικά δεν είναι Ιουδαίοι, ανήκουν εν πνεύματι στο Λαό Ισραήλ (Μισνά του Ραμπί Ελιέζερ Σανχεντρίν 13:2).

Δεν είναι τυχαίο, ότι μόνον στη Γη του Ισοαήλ το ιδεώδες μιας ελεύθερης χοινότητας χωρίς ανθρώπινη εχμετάλλευση, χυριολεχτικά σαρχώθηκε, με την ίδρυση, κατά πρώτο λόγο των κιμπούτς, αλλά και των μοσάβ επίσης. Τούτο συνέβη, γιατί, πίσω από τα φαινόμενα της πολιτικής και τα προβλήματα που εμφανίζει η επίλυση ορισμένων καυτών ζητημάτων συνύπαρξης Εβραίων και Αράβων στη Γη του Ισραήλ, σ' αυτήν τη Γη, ο Λαός καλείται και έχει τη δύναμη, να δώσει μορφή, σμιλεύοντας και χαράζοντας, πάνω στο χώμα, το πρόσωπο του Θεού, που επαναπαύεται αόρατο στη Γη, εις ευλογίαν όλων των φυλών,

(Το παραπάνω κείμενο αποτελεί διάλεξη του δικηγόρου κ. Γ. Α. Δούδου στην Ισραηλιτική Λέσχη Θεσσαλονίκης, στις 31 Μαΐου 1989. Ο ομιλητής αφιέρωσε τη διάλεξή του στη μνήμη του Μπαρούχ Σιμπή, ο οποίος είχε διατελέσει διευθυντής της Ισραηλιτικής Κοινότητας Θεσσαλονίκης και ο οποίος με τις μελέτες του είχε συμβάλει στην ανάπτυξη της πνευματικής επικοινωνίας μεταξύ των λαών της Ελλάδος και του Ισραήλ, οι οποίοι είναι καθολικοί διάδοχοι αρχαίων πολιτισμών).

## ΟΙ ΕΒΡΑΙΟΙ ΚΑΙ Η ΦΙΛΑΝΘΡΩΠΙΑ

Συνέχεια από τη σελίδα 2

περιθάλψεως (Σανεδρίν 17β).

Ήταν φυσιχό, τ' ανωτέρω και πολλά άλλα, να δημιουργήσουν παράδοση φιλαλληλίας στους Εβραίους. Εκτός από την ιδιωτιχήν ελεημοσύνη, οι εβραϊχές κοινότητες διατηρούσαν ταμεία αγαθοεργίας που συνέδραμαν τα - ορφανά, τις χήρες, τους ασθενείς, τους σπουδαστές στις ποιχίλες ανάγχες τους. Αυτά τα ταμεία αγόραζαν αχόμα και τους Εβραίους σχλάβους στα παζάρια για να τους αποδώσουν την ελευθερίαν, χορηγούσαν επαγγελματιχά δάνεια χλπ. Μ' αυτόν τον τρόπο, ολοχληρώθηκε η έννοια της "ελεημοσύνης" με τη δημιουργία της εννοίας της "φιλανθρωπίας".

#### Η φιλανθρωπία

Κατά την ολοκληρωμένη έννοιά της, η φιλανθρωπία προσέλαβε τη μεγαλύτερη ανάπτυξη μεταξύ των Εβραίων τον περασμένο αιώνα, αμέσως μετά τις σφαγές της Τσαρικής Ρωσίας του 1881. Οι ανά τον κόσμο εβραϊκές κοινότητες κι' οργανώσεις διοργάνωσαν την περίθαλψη και τη μετανάστευση των καταδιωκομένων στο Νέο Κόσμο, αλλά και σε χώρες του Παληού Κόσμου. Γυμνοί παραλαμβάνονταν και στέλνονταν στη Βόρειο και Νότιο Αμερική όπου τους εξασφαλιζόταν κατοικία, έπιπλα, εργασία. Δημιουργήθηκαν τότε και αγροτικά ακόμα εβραϊκά χωρία στην Αργεντινή. Στην ίδια τη Θεσσαλονίκη ανεγέρθηκε ο συνοικισμός "Βαρώνου Χιρς", παρά τον παληό σιδηροδρομικό σταθμό για τη στέγαση των εν Ρωσίας προσφύγων, μέχρι της μεταναστεύσεώς τους στην Αμερική. Ο συνοικισμός αυτός χρησιμοποιήθηκε κατόπιν για τη στέγαση των πυροπαθών της Θεσσαλονίκης.

Παρόμοια δράση διοργανώθηκε και κατά τον Α΄ Παγκόσμιο πόλεμο, μετά τα πογκρόμ της Ουκρανίας. Το ίδιον κατάτη διάρκεια του Β΄ Παγκοσμίου πολέμου και μετ' αυτόν. Με τη βοήθεια των παγκοσμίων εβραϊκών οργανώσεων, εκατοντάδες χιλιάδων διασωθέντες από τη χιτλερική λαίλαπα Εβραίοι, εγκατεστάθησαν σε διάφορες χώρες για να ξαναδημιουργήσουν μια ζωή ησυχίας κι' εργασίας. Χιλιάδες Εβραίοι εξ Ελλάδος παρελήφθησαν γυμνοί και εγκατεστάθησαν σε κατοικία κι' εργασία σε διάφορες χώρες, ενώ παράλληλα οι ελληνικές ισραηλητικές χοινότητες εβοηθούντο οιχονομικά αδρά από τις ίδιες οργανώσεις για ν' ανταπεξέλθουν στις άμεσες ανάγχες της περιθάλψεως και της λειτουργίας του θρησκεύματος. Σήμερα, ακόμα, εκατομμύρια δραχμών σε συνάλλαγμα εισρέουν κάθε χρόνο στην Ελλάδα, προερχόμενα από τις εβραϊκές οργανώσεις για την κάλυψη των αναγχών της περιθάλψεως των διαφόρων ισραηλιτικών κοινοτήτων.

Μ' αυτόν τον τρόπον εξασφαλίζεται η λειτουργία του θρησκεύματος και της εκπαιδεύσεως, ανηγέρθησαν κατοικίες για τους σεισμοπαθείς Βόλου και Λαρίσης, ανεγέρθηκε ωραίο εβραϊκό σχολείο στην Αθήνα, σπουδάζουν νέοι σε ιερατικές σχολές του εξωτερικού για να πληρώσουν τα κενά που δημιούργησε η απέραντη χιτλερική σφαγή κ.λπ.

Για τα τεράστια ποσά που, ως ανωτέρω, δαπανώνται, χρεώνονται κανονικά μεν, αλλά συμβολικά οι ευεργετούμενοι. Εκείνος που παραλήφθηκε γυμνός για να μεταφερθή κι εγκατασταθή στην άλλη άκρη του κόσμου γνωρίζει τί χρωστάει στην οργάνωση ή κοινότητα που τον βοήθησε. Δεν ζητείται ποτέ η εξόφληση της οφειλής, γιατί πρόκειται για ηθικό χρέος. Αλλ' ο ευεργετηθείς, μόλις ορθοποδήση, και έχει κάποια σχετική οικονομική άνεση, θα πληρώση με δωρεές το χρέος του, για να καταστή δυνατή η παραλαβή και άλλου γυμνού αναξιοπαθούντος ομοθρήσκου κι η μεταφορά του σε μακρινή χώρα για εγκατάσταση

κ.ο.κ. εξασφαλίζοντας ούτω τη διαιώνιση και διατήρηση αθίκτου της αλυσίδος της εβραϊκής αλληλεγγύης.

#### Σημασία της εννοίας "Τσεδακά"

Η ανυπαρξία στην εβραϊχή της λέξεως "Ελεημοσύνη" η οποία αποδίδεται όμως με την τοιαύτην "Τσεδαχά" (διχαιοσύνη), αποδείχνει ότι από της εποχής του Μωϋσή ελήφθη πρόνοια από τους Εβραίους γνα μην ταπεινώνεται ο άνθρωπος από άνθρωπο. Ο ελεών τον πλησίον έχει χαθήχον εχ του θείου νόμου να σέβεται την αξιοπρέπεια του βοηθουμένου συνανθρώπου. Ο ιεροδιδάσχαλοι διδάσχουν ότι ο ελεούμενος οφελεί τον ελεούντα περισσότερο απ' ό,τι οφελείται ο ίδιος από την "Τσεδαχά', διότι αποδεχόμενος την ελεημοσύνη του, του προσφέρει μια ηθική και ψυχική ικανοποίηση άπειρα πολυτιμώτερη από το βοήθημα που έλαβε.

Για το Ταλμούδ (Αβόθ 1,2) η ελεημοσύνη (υπό την έννοια της "Τσεδακά") αποτελεί μια από τις τρεις βάσεις της κοινωνικής ισορροπίας. Ο Ραμπή Ακιβά έλεγεν ότι "ο Θεός, πατέρας των πλουσίων και των φτωχών, επιθυμεί όπως οι μεν βοηθούν τους δε, γιατί έτσι ο κόσμος θα είναι μια φωληά αγάπης".

Στο βιβλίο του προφήτη Ησαΐα (58,7) εντέλλεται ο άνθρωπος να μοιράζεται το ψωμί του με τον πεινασμένο και να δίνη ρούχα και στέγη στους έχοντες ανάγη. Στο βιβλίο του Ιωβ (29,5) διαβάζομεν ότι "ο άνθρωπος πρέπει να είναι μάτια για τον τυφλό, πόδια για τον χωλό, και πατέρας για τον φτωχό". Κατά τους ιεροδιδάσκαλους, ο ενδεής έχει υποχρέωση να δεχθή την ελεημοσύνη που του προσφέρεται: "Όποιος θέτει σε κίνδυνο τη ζωή του αρνούμενος να δεχθή την ελεημοσύνη όταν τη χρειάζεται, διαπράττει έγκλημα (Πεά 8, 21β).

Το Ταλμούδ καθορίζει ότι ο καθένας έχει την υποχρέωση να διαθέτη, το εν δέκατον των προσόδων του για φιλανθρωπικούς σκοπούς (Κετουμπά 50α. Πεά 1, 15β). Η δεκάτη αύτη κατέστη υποχρεωτική τον Μεσαίωνα στις εβραϊκές κοινότητες της Ευρώπης.

Στην εποχή μας η φιλανθρωπία προσέλαβε εκτενεστάτη έννοια. θεωρείται φιλανθρωπία ακόμα κι' η απονομή βραβείων σε φτωχούς αλλά και καλούς λογίους ή φοιτητές.

Όπως βλέπομε απ' τα εκτεθέντα ανωτέρω, η ελεημοσύνη - φιλανθρωπία θεωρείται από τους Εβραίους πράξη "δικαιοσύνης" υπαγορευθείσα από το Θεό, σαν μέσο εξασφαλίσεως της κοινωνικής ισορροπίας και μετατροπής της κοινωνίας σε "φωληάν αγάπης". Ανάμεσα στις ταλαιπωρίες του, ο εβραϊκός λαός καλλιέργησε τον υψηλόν αυτόν θεσμό που του εξασφάλισε πολλά καλά, ένα από τα οποία - και μάλιστα το σπουδαιότερο - είναι η επιβίωσή του.

# Ο Μπαρούχ Σιμπή

Γεννήθημε το 1906 και πέθανε το 1978.

Συγγραφέας, δημοσιογράφος, αρχισυντάκτης σε γαλλικές και ισπανο-εβραϊκές εφημερίδες της Θεσσαλονίκης.

Εξέδιδε το περιοδικό "Δελφικά Τετράδια".

Μετέφοασε πολλούς Εβραίους συγγραφείς στα Ελληνικά όπως τον Τσερνικόφσκι, τον Αγκνόν, τον Ν. Ζακς κ.α. Το 1959 πήρε μέρος στο Παγκόσμιο Ιουδαϊκό Συνέδριο στο Παρίσι, το 1966 στο Πανελλήνιο Λογοτεχνικό Συνέδριο στη Λάρισα ως εκπρόσωπος της πνευματικής Θεσσαλονίκης.

Έγραψε πολλά συγγράμματα εχ των οποίων τα σπουδαιότερα είναι: "Οι Εβραίοι", "Φλεγόμενη Βάτος", "Αγκαδά".

Το παραπάνω κείμενο δημοσιεύθηκε στο "Μακεδονικό ημερολόγιο" το 1960.



# עץ חיים היא

Δένδρον ζωῆς εἶναι ἡ Τορά.. (Παροιμ. 3:18)