# ONIKATIITE

ΟΡΓΑΝΟΝ ΤΟΥ ΚΕΝΤΡΙΚΟΥ ΙΣΡΑΗΛΙΤΙΚΟΥ ΣΥΜΒΟΥΛΙΟΥ ΤΗΣ ΕΛΛΑΔΟΣ

TEYXOΣ 34 ★ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 1980 ★ TEBET 5741



### ΟΙ ΑΡΕΤΕΣ: ΑΝΑΓΚΗ ΤΗΣ ΖΩΗΣ

Η ΣΥΜΠΝΟΙΑ, ἡ φιλανθρωπία, ἡ φιλαλληλία κλπ. εἶναι ἀρετές πού ἀνεβάζουν ψυχικά τόν ἄνθρωπο, μιά καί μέ αὐτές βγαίνουμε ἔξω ἀπό τόν ἑαυτό μας: ἀσχολούμεθα καί βοηθᾶμε τό διπλανό μας, τούς ἄλλους. Γινόμαστε πραγματικά παιδιά τοῦ Θεοῦ, ἀφοῦ μέ τέτοιες πράξεις Αὐτόν μιμούμεθα καί τά δικά Του προστάγματα ἀκολουθοῦμε.

ΙΔΙΑΙΤΕΡΗ σημασία καί περιεχόμενο ἀποκτοῦν αὐτές οἱ ἀρετές γιά τίς μειονότητες. Οἱ διάφορες μειονότητες (θρησκευτικές, ἐθνικές, φυλετικές κλπ) αἰσθάνονται περισσότερο ἔντονη τήν ἀνάγκη νά δείξουν παρόμοια αἰσθήματα στό δικό τους κύκλο, ἀλλά καί πρός τούς ἔξω ἀπό αὐτόν.

Η ΑΝΑΓΚΗ αὐτή, γιά τίς μειονότητες, δέν προέρχεται μόνο ἀπό τήν ἐφαρμογή τῆς ἀρχῆς « Ἐν τῆ ἑνώσει ἡ ἰσχύς». Προέρχεται καί ἐπιβάλλεται ἀπό ἐσωτερικές παρορμήσεις κι ἀπό τίς συνθῆκες ἀντιμετωπίσεως τοῦ περιβάλλοντος. "Οποιος ἔχει βρεθῆ γιά μακρό χρονικό διάστημα μόνος σέ ξένη γῆ, μπορεῖ νά ἀντιληφθῆτά ὅσα λέμε.

Η ΙΣΧΥΣ πού φέρνει ἡ ἔνωσις εἶναι, ἀναμφισβήτητα, ἕνας ἀξιόλογος (κι ἀξιόμαχος) ἐξωτερικός παράγων. Οἱ ἀρετές, ὅμως, πού ἐξετάζουμε ὁδηγοῦν σέ κάτι ἀνώτερο: στήν ἐσωτερική, τήν ψυχική γαλήνη καί κραταίωσι. ἀποτελοῦν ἕνα τρόπο ζωῆς.

ΕΜΕΙΣ οἱ Ἑβραῖοι, πού ἀποτελοῦμε μιά τόσο ἄγρια συκοφαντηθεῖσα καί διωχθεῖσα θρησκευτική μειονότητα, ἐμεῖς, τά εὔκολα καί πρόχειοα θύματα τοῦ κάθε -ισμοῦ πού φάνηκε στήν ἱστορία τῆς ἀνθρωπότητος, ἐμεῖς μποροῦμε νά καταλάβουμε τή σημασία καί τή βαρύτητα αὐτῶν τῶν ἀρετῶν. Καί μέ τή στάσι μας καί τή ζωή μας ὀφείλουμε νά βοηθᾶμε στήν ἐπικράτησί τους. Μέσα κι ἔξω ἀπό τήν κοινότητά μας. Σέ ὅλες τίς ἐκφράσεις τῆς ἀνθρώπινης ζωῆς.

Στό Δευτερονόμιο (15, 10 — 11) διαβάζομε:

«Νά δώσης στόν ένδεῆ ἀδελφό σου γενναιόδωρα, κι ὅταν τοῦ δίνεις κάτι, μή λυπᾶσαι, γιατί γιά τοῦτο τό πράγμα θά σ΄ εὐλογήση ὁ Κύριος ὁ Θεός σου σέ κάθε ἐργασία σου καί σέ κάθε ἐγχείρημά σου. Γιατί ποτέ δέν θά λείψη ὁ φτωχός ἀπό τή γῆ. Γιά τοῦτο, Ἐγώ σέ προστάζω ν΄ ἀνοίξης πλούσια τό χέρι σου στόν φτωχό καί ἐνδεῆ ἀδελφό σου».

Οἱ θεῖες αὐτές προσταγές ἐφαρμόσθησαν καὶ ἀνεπτύχθησαν ἀπό τούς Ἑβραίους, ἀνά τούς αἰῶνες, καὶ ἀνηγάγησαν σέ πραγματικήν ἐπιστήμην πού ὀνομάζομε σήμερα «Φιλανθρωπία». Στή φιλανθρωπία πού, ΜΠΑΡΟΥΧ ΣΙΜΠΗ:

### ΟΙ ΕΒΡΑΙΟΙ ΚΑΙ Η ΦΙΛΑΝΘΡΩΠΙΑ

Κοινωνιολογική καί Θρησκευτική ἀνάλυση

προκειμένου γιά τούς Έβραίους έπονομάζομεν «έβραϊκήν άλληλεγγύη», όφείλει ὁ έβραϊκός λαός τήν θαυμαστήν έπιβίωσή του, παρά τόν σκληρό καί συνε-

χῆ κατατρεγμόν του, τούς άκαταπαύστους διωγμούς καί τίς συχνές θανατώσεις όλοκλήρων ἐβραϊκῶν πληθυσμῶν σέ διάφορες χῶρες.

Οἱ χιλιετεῖς διωγμοί ἐδημιούργησαν στόν Ἑβραῖο μιάν εἰδική ψυχολογία. Τόν ἔκαμαν κάπως μοιρολάτρην κι ἔδωσαν στή ραββινική διδασκαλία ἔνα χρῶμα στωϊκῆς φιλοσοφίας.

Μιά μή 'Εβραία μάνα, νανουρίζουσα τό παιδί της, πιστεύει ὅτι τοῦτο θά μεγαλώση, ὅτι θά εἶναι τό καμάρι της κι ὅτι θά τό ἔχη στήριγμα στά γεράματά της. Μιά Ἑβραία μάνα, ὄμως, νανουρίζοντας τό παιδί της, ἔχει μέσα της μιάν άμφιβολία, μιάν άνησυχία: Θά προλάβη ἇρα γε νά μεγαλώση τό παιδί της; Κι ἄν προλάβη νά μεγαλώση θά ζήση αὐτή γιά νά τό καμαρώνη; Γιατί σέ κάθε γενιά σηκώνεται ένας σφαγέας, πότε οὖτος λέγεται Τορκουεμάδας, πότε Πετλιούρα, πότε Μπαχάλοβιτς καί πότε λέγεται Χίτλερ, καί διοργανώνει σφαγές Έβραίων σέ κλίμακα πού ἡ ἀνθρώπινη φαντασία άδυνατεῖ ν΄ άγκαλιάση. Έν ὀνόματι ἐνός άρχηγοῦ ή μιᾶς ἄρρωστης ἰδεολογίας, ἐκδίδονται ἐγκληματικές διαταγές καί τό ἐβραϊκόν αἶμα ρέει ποταμηδόν, καί μαζί μέ τό αἶμα, ἀπλώνεται τό πένθος κι' ἡ δυστυχία. Ὀρφανά, ἄστεγοι, ἀπροστάτευτες ὑπάρξεις ζητοῦν βοήθεια. Ποιός θά μεριμνήση γι΄ αὐτούς; Ἡ ἀνθρώπινη καί ἰδιαίτερα ἡ ἐβραϊκή άλληλεγγύη, ή έλεημοσύνη κι ή φιλανθρωπία.

#### Έλεημοσύνη καί φιλανθρωπία

Έλεημοσύνη εἶναι ἡ βοήθεια πού παρέχεται στόν ἀναξιοπαθοῦντα γιά ν' ἀνακουφισθη προσωρινά. Φιλανθρωπία εἶναι ἡ βοήθεια πού ἔχει σκοπό νά δώση τή δυνατότητα στόν βοηθούμενο νά ὀρθοποδήση καί νά ἐξασφαλίση πιά τό ψωμί του μέ δικά του μέσα, μέ τά προσόντα του.

Ή ἀκριβής τοποθέτηση τῶν δύο αὐτῶν ἐννοιῶν κι ὅσα σχετικά μᾶς διδάσκει ἡ ἱστορία, καθοδηγοῦν στίς πράξεις τους ὅσους ἐπιδίδονται στήν ἀνακούφιση τῆς ἀνθρώπινης δυστυχίας.

■ Δέν ὑπάρχει στην εβραϊκή γλῶσσα ἡ λέξη «έλεημοσυνη». Ύπάρχει ἡ λέξη «τσεδεκά» πού σημαίνει «δικαιοσύνη». Έκεῖνος πού ἔχει τό περιττόν, ἔχει ὑποχρέωση ἐνώπιον τοῦ Θεοῦ καί τῶν ἀνθρώπων νά κάνη «δικαιοσύνη» ἀπέναντι τοῦ στερουμένου τοῦ ἀπαραίτητου. Μ΄ ἄλλα λόγια, ὁ καθένας μας ἔχομεν τό καθῆκον, ἐνώπιον τοῦ Θεοῦ, νά ἐνδιαφερώμεθα ἔμπρακτα καί ἀποτελεσματικά γιά τήν

έξασφάλιση τῆς κοινωνικῆς Ισορροπίας. Κάτι τέτοιο ἐκφράζει ὁ ποιητής ᾿Αχ. Παράσχος στούς στίχους του:

> «"Οποιος τά πλούτη του σκορπᾶ 'Από τούς φτωχούς τά κλέβει».

Συναντοῦμεν τόν πρῶτον κώδικα τῆς έλεημοσύνης στό Δευτερονόμιον. Ἡ έφαρμογή του ἀπό τούς Ἑβραίους ὑ-πῆρξεν ἀκόμα καί στήν ἀρχαιότητα ἀποτελεσματική. Ἑχομεν περί τούτου τή μαρτυρία τοῦ αὐτοκράτορα Ἰουλιανοῦ, ὁ ὁποῖος ἀναφέρει σέ μιάν πρός τόν Ἡρχιερέα Θεόδωρον ἐπιστολήν του, ὅτι «οὐδείς Ἰουδαῖος ἐπαιτεῖ». Ὁ Κῶδιξ αὐτός ἀναπτύχθηκε καί ἐξελίχθηκε σύμφωνα μέ τίς ἀνάγκες τῆς ἐβραϊκῆς ζωῆς, κι ὁ μέγας Μαϊμονίδης, ζήσας τόν 12ον αιώνα, τόν συνοψίζει ὡς ἐξῆς, ὡς πρός τή σειρά τοῦ πιό θεαρέστου τρόπου ἐλεημοσύνης:

 Ό καλύτερος τρόπος έλεημοσύνης συνίσταται στή χορήγηση στόν φτωχό τὧν μέσων γιά νά ἐργάζεται.

[2] Κατόπιν ἔρχεται ὁ τρόπος πού οὔτε ὁ ἐλεῶν νά γνωρίζη ποιόν ἐλεεῖ, οὔτε ὁ ἐλεούμενος νά γνωρίζη ποιός τόν ἐλεεῖ.

Τό Κοινοτικό Συσσίτιο ἀπόρων μαθητῶν «Ματανότ Λαεβγιονίμ» Θεσσαλονίκη, ἀρχές 20ου αἰῶνος.



- ③ "Οποιος ἐλεεῖ μυστικά, ρίχνοντας π.χ. τό βοήθημά του ἀπ' τό παράθυρο στήν κατοικία τοῦ φτωχοῦ.
- Φ''Οποιος δίνει χωρίς νά ξέρη σέ ποιόν δίνει, èνῶ ὁ λαμβάνων γνωρίζει τόν εὐεργέτην του.
- 5 Όποιος δίνει πρίν τοῦ ζητηθῆ ἡ βοήθειά του.
- 6 "Οποιος δίνει ὅταν ζητεῖται ἡ βοήθειά του.
- "Οποιος δέν δίνει ἀρκετά, ἀλλ' ὅμως δίνει μ' εὐχαρίστηση.
- 8 "Οποιος δίνει χωρίς εὐχαρίστηση.

Κατά τό Ταλμούδ, ἡ σειρά προτεραιότητος στήν ἐλεημοσύνη εἶναι ἡ ἐξῆς: Ἡ γυναίκα περιθάλπεται πρίν ἀπό τόν ἄνδρα, ὁ μορφωμένος κι ὁ σπουδαστής πρίν ἀπό τόν ἀγράμματο. Είδική πρόνοια λαμβάνεται ἀπό τό Ταλμούδ για τούς σπουδαστές. 治παγορεύεται σ΄ ἔνα σπουδαστή νά ἐγκατασταθῆ σέ πόλη ὅπου δέν ὑπάρχει ταμεῖον περιθάλψεως (Σανεδρίν 17β).

<sup>†</sup>Ηταν φυσικό, τ' άνωτέρω καί πολλά ἄλλα, νά δημιουργήσουν παράδοση φιλαλληλίας στούς 'Εβραίους. 'Εκτός άπό τήν ίδιωτικήν έλεημοσύνη, οΙ ἐβραϊκές κοινότητες διατηρούσαν ταμεῖα άγαθοεργίας, πού συνέδραμαν τά όρφανά, τίς χῆρες, τούς ἀσθενεῖς, τούς σπουδαστές στίς ποικίλες ἀνάγκες τους. Αὐτά τά ταμεῖα ἀγοραζαν ἀκόμα καί τούς 'Εβραίους σκλάβους στά παζάρια γιά νά τούς ἀποδώσουν τήν έλευθερία, χορηγοῦσαν ἐπαγγελματικά δάνεια κλπ. Μ' αὐτόν τόν τρόπο ώλοκληρώθηκε ἡ ἔννοια τῆς «ἐλεημοσύνης» μέ τή δημιουργία τῆς ἐννοίας τῆς «φιλανθρωπίας».

#### Ή φιλανθρωπία

Κατά τήν ώλοκληρωμένη ἔννοιά της, ἡ φιλανθρωπία προσέλαβε τή μεγαλύτερη ἀνάπτυξη μεταξύ τῶν Ἑβραίων τόν περασμένο αἰῶνα, ἀμέσως μετά τίς σφαγές τῆς Τσαρικῆς Ρωσίας τοῦ 1881. Οἱ ἀνά τόν κόσμο ἐβραϊκές κοινότητες κι ὀργανώσεις διωργάνωσαν τήν περίθαλψη καί τή μετανάστευση τῶν καταδιωκομένων στό Νέο Κόσμο, ἀλλά

καί σέ χῶρες τοῦ Παληοῦ Κόσμου. Γυμνοί παραλαμβάνονταν καί στέλνονταν στή Βόρειο καί Νότιο 'Αμερική ὅπου τούς ἐξασφαλιζόταν κατοικία, ἔπιπλα, ἐργασία. Δημιουργήθηκαν τότε καί ἀγροτικά ἀκόμα ἐβραϊκά χωριά στήν 'Αργεντινή. Στήν ἴδια τή Θεσσαλονίκη ἀνεγέρθη ὁ συνοικισμός «Βαρώνου Χίρς», παρά τόν παληό σιδηροδρομικό σταθμό γιά τή στέγαση τῶν ἐκ Ρωσίας προσφύγων, μέχρι τῆς μεταναστεύσεώς τους στήν 'Αμερική. 'Ο συνοικισμός αὐτός χρησιμοποιήθηκε κατόπιν γιά τή στέγαση τῶν πυροπαθῶν τῆς Θεσσαλονίκης.

■ Παρόμοια δράση διωργανώθηκε καί κατά τόν Α΄ Παγκόσμιο Πόλεμο, μετά τό πογκρόμ τῆς Οὐκρανίας. Τό ἴδιον κατά τή διάρκεια τοῦ Β΄ Παγκοσμίου Πολέμου καί μετ΄ αὐτόν. Μέ τή βοήθεια τῶν παγκοσμίων ἐβραϊκῶν ὀργανώσεων, έκατοντάδες χιλιάδων διασωθέντες ἀπό τήν χιτλερική λαίλαπα Έβραῖοι, ἐγκατεστάθησαν σέ διάφορες χῶρες γιά νά ξαναδημιουργήσουν μιά ζωή ἡσυχίας κι ἐργασίας. Χιλιάδες Έβραῖοι ἐξ Ἑλλάδος παρελήφθησαν γυμνοί καί ἐγκατεστάθησαν σέ κατοικία κι ἐργασία σέ διάφορες χῶρες, ἐνῶ παράλληλα οἱ ἐλληνικές ἰσραηλιτικές κοινότητες ἐβοηθοῦντο οἰκονομικά ἀδρά ἀπό τίς ἴδιες ὀργανώσεις γιά ν΄ άνταπεξέλθουν στίς ἄμεσες άνάγκες τῆς περιθάλψεως καί τῆς λειτουργίας τοῦ θρησκεύματος. Σήμερα, ἀκόμα, ἑκατομμύρια δραχμῶν σέ συνάλλαγμα εἰσρέουν κάθε χρόνο στήν Έλλάδα, προερχόμενα ἀπό τίς ἐβραϊκές ὀργανώσεις γιά τήν κάλυψη τῶν ἀναγκῶν τῆς περιθάλψεως τῶν διαφόρων ισραηλιτικών κοινοτήτων.

Μ΄ αὐτόν τόν τρόπον έξασφαλίζεται ή λειτουργία τοῦ θρησκεύματος καί τῆς ἐκπαιδεύσεως, ἀνηγέρθησαν κατοικίες γιά τούς σεισμοπαθεῖς Βόλου καί Λαρίσης, ἀνεγέρθηκε ώραῖο ἐβραϊκό σχολεῖο στήν ᾿Αθήνα, σπουδάζουν νέοι σέ ἱερατικές σχολές τοῦ ἐξωτερικοῦ γιά νά πληρώσουν τά κενά πού δημιούργησε ἡ ἀπέραντη χιτλερική σφαγή κλπ.

Γιά τά τεράστια ποσά πού, ὡς ἀνωτέρω, δαπανῶνται,

### ΣΚΕΨΕΙΣ ΓΙΑ ΤΗΝ ΑΝΑΓΚΗ ΤΗΣ ΦΙΛΑΝΘΡΩΠΙΑΣ

Ή φιλανθρωπία καί ἡ ἀγαθοεργία, **Τσεντακά,** ἡ ὑποχρέωση τῆς βοηθείας τῶν φτωχῶν καί τῶν ἐχόντων ἀ-νάκγη, τονίζεται ἐπανειλημμένως στή Βίβλο, οἱ δέ ραββῖνοι ἀναγνώρισαν αὐτή σάν μία ἀπό τίς θεμελιώδεις **Μι**-τσβότ, ἐντολές, τοῦ Ἰουδαϊσμοῦ.

♦ 'Από παλαιοτάτων χρόνων, ὅταν ἀκόμη ἡ ἔννοια τῆς κοινωνικῆς πρόνοιας καί μέριμνας ἦταν ἄγνωστη στόν κόσμο, οἱ Ἑβραῖοι, ἐμποτισμένοι καί γαλουχημένοι μέ τίς ἡθικές βιβλικές διδασκαλίες, καθιέρωσαν τήν Τσεντακά, ὑπό τήν εὐρύτερη ἔννοια καί μορφή της, σάν ἕνα ἰερό θεσμό. 'Αποτέλεσμα αὐτοῦ τοῦ γεγονότος ὑπῆρξαν οἱ ποικιλόμορφοι θεσμοί, ἰδρύματα, σωματεῖα καί ὀργανώσεις πού ἀναδείχτηκαν στά πλαίσια τῶν 'Ισραηλιτικῶν Κοινοτήτων, τόσο στό ἐσωτερικό ὅσο καί στό ἐξωτερικό, κατά τή μακρόχρονη ἑβραϊκή ἰστορία.

♦ Ἡ ἀνάπτυξη τοῦ αἰσθήματος τῆς ἀλληλεγγύης καί τῆς ἀμοιβαιότητος μεταξύ ὅλων τῶν μελῶν τοῦ λαοῦ, κάθε κοινωνικῆς τάξης καί ὁμάδος, σφυρηλάτησε μέσα στήν ψυχή τοῦ κάθε Ἑβραίου τήν ἀρχή: «κόλ γισραέλ Χαβερίμ» ὅτι, ὅλοι τοῦ Ἱσραήλ ἀποτελοῦν μιάν ᾿Αδελφότητα, καί ὅπλισε τούς Ἑβραίους μέ τήν ἀποφασιστικότητα νά ἀντιμετωπίσουν ἀπό κοινοῦ τά πάσης φύσεως προβλήματα καί τούς παντοειδεῖς ἐχθρούς τους.

♦ Αὐτό τό πνεῦμα τῆς ὁμοψυχίας καί τῆς ἐνότητας χρειαζόμαστε καί σήμερα. Θά πρέπει ὅλοι μας νά ἔχουμε σάν γνώμονα καί καθοδηγητή τῶν σκέψεών μας τίς ἀνάγκες καί τό συμφέρον τοῦ γενικότερου καλοῦ, καί νά ἀνυψωθοῦμε πάνω ἀπό τίς ὁποιεσδήποτε τυχόν στιγμιαῖες διαφορές. Χάρις στήν 'Ενότητα ἐπιζήσαμε' χάρις στό αἴσθημα τῆς ἀλληλεγγύης καί ἀμοιβαιότητος ξαναγεννήθηκε ὁ ἐλληνικός 'Εβραϊσμός μετά τήν τραγωδία τῆς κατοχῆς, μὲ τήν αὐθόρμητη συμπαράσταση τῆς Joint καί τῶν ἀδελφῶν μας τοῦ ἐξωτερικοῦ, ὅπως, πολύ ὁρθά, παρατηρεῖ ὁ ἀείμνηστος Μπαρούχ Σιμπή στό περί Φιλανθρωπίας ἄρθρο του.

♦ Μόνο μέ τήν Ἐνότητα, θά μπορέσουμε νά συνεχίσουμε τήν ἱστορική πορεία μας, ἔχοντας πάντα γιά καθοδηγητή τίς ἀκατάλυτες διδασκαλίες τῆς πνευματικῆς μας κληρονομιᾶς. Οἱ καιροί εἶναι κρίσιμοι· ἄς βαδίσουμε ὅλοι στήν ἀπό κοινοῦ ἀντιμετώπιση τῶν σοβαρῶν ἐσωτερικῶν καί ἐξωτερικῶν κινδύνων.

H.S.



'Η μέριμνα τῶν ἡλικιωμένων ἦταν ἀνέκαθεν μία ὑψηλή ἀποστολή τῆς κάθε Ἰσραηλιτικῆς Κοινότητος. Στήν εἰκόνα μία ὁμάδα τροφίμων ἐνός ἐβραϊκοῦ γηροκομείου τῆς Νέας Ὑόρκης, τέλη 19ου αἰῶνος.

χρεώνονται κανονικά μέν, ἀλλά συμβολικά οΙ εὐεργετούμενοι. Ἐκεῖνος πού παραλήφθηκε γυμνός γιά νά μεταφερθη κι ἐγκατασταθη στήν ἄλλη ἄκρη τοῦ κόσμου, γνωρίζει τί χρωστάει στήν ὀργάνωση η κοινότητα πού τόν βοήθησε. Δέν ζητεῖται ποτέ ἡ ἐξόφληση τῆς ὀφειλῆς, γιατί πρόκειται γιά ἡθικό χρέος. ᾿Αλλ΄ ὁ εὐεργετηθείς, μόλις ὀρθοποδήση καί ἔχει κάποια σχετική οἰκονομική ἄνεση, θά πληρώση, μέ δωρεές τό χρέος του, γιά νά καταστη δυνατή ἡ παραλαβή καί ἄλλου γυμνοῦ ἀναξιοπαθοῦντος ὀμοθρήσκου κι ἡ μεταφορά του σέ μακρυνή χώρα γιά ἐγκατάσταση, κ.ο.κ., ἐξασφαλίζοντας οὕτω τή διαιώνιση καί διατήρηση ἀθίκτου τῆς ἀλυσίδος τῆς ἐβραϊκῆς ἀλληλεγγύης.

#### Σημασία τῆς ἐννοίας «Τσεδεκά»

'Η ἀνυπαρξία στήν έβραϊκή τῆς λέξεως «Ἑλεημοσύνη», ἡ ὁποία ἀποδίδεται ὅμως μέ τήν τοιαύτη «Τσεδεκά» (δικαιοσύνη), ἀποδείχνει ὅτι ἀπό τῆς ἐποχῆς τοῦ Μωϋσῆ ἐλήφθη πρόνοια ἀπό τούς Ἑβραίους νά μή ταπεινώνεται ὁ ἄνθρωπος ἀπό ἄνθρωπο. 'Ο ἐλεῶν τόν πλησίον ἔχει καθἤκον ἐκ τοῦ θείου νόμου νά σέβεται τήν άξιοπρέπεια τοῦ βοηθουμένου συνανθρώπου. Οἱ ἰεροδιδάσκαλοι διδάσκου ὅτι ὁ ἐλεούμενος ὑφελεῖ τόν ἐλεοῦντα περισσότερο ἀπ΄ ὅ,τι ὑφελεῖται ὁ ἴδιος ἀπό τήν «Τσεδεκά», διότι ἀποδεχόμενος τήν ἐλεημοσύνη του, τοῦ προσφέρει μιά ἡθική καί ψυχική ἰκανοποίηση ἄπειρα πολυτιμότερη ἀπό τό βοήθημα πού ἔλαβε.

Γιά τό Ταλμούδ ('Αβόθ 1,2) ἡ έλεημοσύνη (ὑπό τήν ἔννοια τῆς «Τσεδεκά») ἀποτελεῖ μιά ἀπό τίς τρεῖς βάσεις τῆς κοινωνικῆς ἰσορροπίας. 'Ο Ραμπῆ 'Ακιβά ἔλεγεν ὅτι «ὁ Θεός, πατέρας τῶν πλουσίων καί τῶν φτωχῶν, ἐπιθυμεῖ ὅπως οἱ μέν βοηθοῦν τούς δέ, γιατί ἔτσι ὁ κόσμος θά εἶναι μιά φωληά ἀγάπης».

Στό βιβλίο τοῦ προφήτη Ἡσαΐα (58, 7) ἐντέλλεται ὁ ἄνθρωπος νά μοιράζεται τό ψωμί του μέ τόν πεινασμένο καί νά δίνη ροῦχα καί στέγη στούς ἔχοντες ἀνάγκη. Στό βιβλίο τοῦ Ἰώβ (29, 5) διαβάζομεν ὅτι «ὁ ἄνθρωπος πρέπει νά εἶναι μάτια γιά τόν τυφλό, πόδια γιά τόν χωλό, καί πατέρας γιά τόν φτωχό». Κατά τούς Ιεροδιδασκάλους, ὁ ἐνδεής ἔχει ὑποχρέωση νά δεχθἢ τήν ἐλεημοσύνη πού τοῦ προσφέρεται: «Όποιος θέτει σέ κίνδυνο τή ζωή του ἀρνούμενος νά δεχθἢ τήν ἐλεημοσύνη, ὅταν τή χρειάζεται, διαπράττει ἔγκλημα» (Πεά 8, 21β).

■ Τό Ταλμούδ καθορίζει ὅτι ὁ καθένας ἔχει τήν ὑποχρέωση νά διαθέτη τό ἔν δέκατον τὧν προσόδων του γιά φιλανθρωπικούς σκοπούς (Κετουμπά 50α. Πεά 1, 15β). Ἡ δεκάτη αὕτη κατέστη ὑποχρεωτική τόν Μεσαίωνα στίς ἐβραϊκές κοινότητες τῆς Εὐρώπης.

Στήν έποχή μας ή φιλανθρωπία προσέλαβε έκτενεστάτη ἔννοια. Θεωρεῖται φιλανθρωπία ἀκόμα κι ἡ ἀπονομή βραβείων σέ φτωχούς ἀλλά καλούς λογίους ἤ φοιτητές.

■ "Οπως βλέπομε άπ' τά έκτεθέντα άνωτέρω, ἡ έλεημοσύνη - φιλανθρωπία θεωρεῖται ἀπό τούς 'Εβραίους πράξη «δικαιοσύνης» ὑπαγορευθεῖσα ἀπό τό Θεό, σάν μέσο έξασφαλίσεως τῆς κοινωνικῆς ἰσορροπίας καί μετατροπῆς τῆς κοινωνίας σέ «φωληάν ἀγάπης». 'Ανάμεσα στίς ταλαιπωρίες του, ὁ ἐβραϊκός λαός καλλιέργησε τόν ὑψηλόν αὐτόν θεσμό πού τοῦ ἐξασφάλισε πολλά καλά, ἔνα ἀπό τά ὁποῖα – καί μάλιστα τό σπουδαιότερο – εἶναι ἡ ἐπιβίωσή του.

### ΒΑΣΙΛΗ ΚΡΑΨΙΤΗ:

### ΓΙΩΣΕΦ ΕΛΙΓΙΑ

A FRA DA DA DA DA DA DA DA DA DA

(1901 - 1931)

'Ο 'Ιωσήφ 'Ηλία Καπούλιας, ὅπως ἦταν τό πραγματικό ὅνομα τοῦ λογοτέχνη Γιωσέφ 'Ελιγιά, ὑπῆρξε ἔνας ἀπό τούς γλυκούς καρπούς τοῦ ἀνταμώματος τῶν δύο πανάρχαιων πολιτισμῶν, τοῦ ἐλληνικοῦ καί τοῦ ἐβραϊκοῦ. Τοῦ ἐνός πολιτισμοῦ, ἡ 'Ακρόπολη ἔστησε σέ μακρινά βάθη τήν Ιδέα ὁλοφώτεινη μέ τή μορφή τοῦ κάλλους, ὑψώνοντας, μέ τό κλασικό καί άνθρωπιστικό μέτρο, τήν όμορφιά σέ θρόνους Θεϊκούς. Τοῦ ἄλλου πολιτισμοῦ, ἡ Σιών σκόρπισε κάποτε στήν οἰκουμένη, μέ τό δόγμα τῆς ἀμαρτίας καί τῆς σωτηρίας τῆς ψυχῆς, τό πνεῦμα τοῦ ἐνός Θεοῦ. Γόνος αὐτῆς τῆς κράσης, δηλαδή τῆς Τέχνης καί τῆς Θρησκείας, ὁ Ἑλιγιά συνειδητοποίησε νωρίς μιά καινούργια πορεία,

μέ τήν έλπίδα πώς ἴσως ἔτσι ν' ἀποχτοῦσε ἡ ζωή, τουλάχιστον στό χῶρο μας, ἕνα ἰδιαίτερο νόημα. Καί ἡ πορεία του αὐτή, ὅπως φανερώνεται στά πνευματικά του δημιουργήματα, τόν παρουσιάζει σάν τόν ἐλληνοεβραῖο λόγιο μέ τή βιβλική μακαριότητα καί φιλοσοφική σκέψη, σάν λάτρη τοῦ ἀρχαίου ἐλληνικοῦ πνεύματος καί τοῦ ἐξαγνισμένου ἀνθρώπου.

Γεννημένος τό 1901 στά Γιάννινα, μοναδικός γιός φτωχῶν γονέων, ὀρφανός ἀπό τά μικρά του χρόνια ἀπό πατέρα, μέ μιά μάνα πού ξενοδούλευε γιά νά ζήσουν καί γιά νά τόν μορφώσει, ὁ Ἐλιγιά μεγάλωνε συντροφευμένος ἀπό τήν όδύνη. Μαθητής ἀκόμα στήν ALLIANCE ISRAELITE τῶν Γιαννίνων παρουσιάστηκε σάν ποιητής μέ στίχους του δημοσιεύτηκαν στό περιοδικό «Ἰσραέλ» (1917–1918) τῶν Τρικάλων τῆς Θεσσαλίας. Πρόκειται γιά τό πρῶτο του ποίημα μέ τίτλο «Οἱ τρεῖς Ραββῖνοι», μέ τό όποῖο θρηνοῦσε τή μοίρα τοῦ τότε Ἰουδαϊσμοῦ, προβάλλοντας ταυτόχρονα τήν πίστη γιά τήν έθνική ἀποκατάσταση τῶν Ἑβραίων. Τό ξεκίνημά του αὐτό ἔδινε τίς προϋποθέσεις γιά νά έκτιμηθεῖ ὁ ἐπηρεασμός του ἀπό τή Σιωνιστική κίνηση, πού τότε κυριαρχοῦσε στή ζωή τῶν Ἰσραηλιτῶν τῶν Γιαννίνων.

Τό 1918 ἀποφοίτησε τῆς ALLIANCE ISRAELITE, στήν ὁποία τό 1919 διορίστηκε δάσκαλος. Εἶναι ἡ περίοδος πού βυθίστηκε στή γνώση τῆς ἐλληνικῆς καί μητρικῆς του γλώσσας καί στή σπουδή τῶν νεοελληνικῶν γραμμάτων. Ἡ ἴδια εὐκαιρία τοῦ δόθηκε μέ τήν ἐκπλήρωση τῆς στρατιωτικῆς του θητείας (1920—1921) στά Γιάννινα, ὅπου ἐργαζόταν στά γραφεῖα τῆς VIII Μεραρχίας. Τότε αὐτοδιδάχτηκε τήν Ἑβραιολογία, τούς "Ελληνες καί Λατίνους κλασικούς καί τή γαλλική φιλολογία. Ύστερα ἀπό τήν ἀποστράτευσή του (1921) ἐργάστηκε ξανά στήν πιό πάνω Σχολή, παραδίνοντας, ταυτόχρονα, ίδιωτικά μαθήματα τῆς γαλλικῆς γλώσσας.

Γνώστης τῆς Ταλμουδικῆς καί μεταταλμουδικῆς φιλοσοφίας καί ποίησης, Ικανός ἐβραϊστής καί πνευματικά ἀνήσυχος, ὁ Ἑλιγιά ἔκανε τήν πνευματική του παρουσία στό δύσκολο κοινό τῶν Γιαννίνων τό 1924 μέ τή διάλεξη «ἡ μεταβιβλ:κή ἐβραϊκή ποίηση», τήν ὁποία ἔδωκε στή Ζωσιμαία Σχολή, ἀπαγγέλλοντας ταυτόχρονα καί τίς πρῶτες του μεταφράσεις ἐβραϊκῶν κειμένων. ΟΙ συνεργασίες του ἔπειτα στίς ἐφημερίδες τῶν Γιαννίνων: «Ἡπειρος», «Ἡπειρωτικός Ἡργών» καί «Κῆρυξ» μέ τό ψευδώνυμο Ἰούλιος Συγκουλιέρος, τοῦ αὕξησαν τό πνευματικό κῦρος.

Τό ἔργο του ἐκεῖνο φανερώνει τήν ἐναλλαγή τῆς ἐνόρασης καί κοσμοθεωρίας τῆς ζωῆς τοῦ ποιητῆ καί στοχαστῆ Ἑλιγιά. Τήν ἐποχή του ὁ Ἑλιγιά τήν ἔβλεπε ἀνίκανη νά ἐχτιμήσει σωστά τήν ἀξία τοῦ παρελθόντος, καί καθόλου πρόθυμη νά στήσει σωστά, μέσα στήν ἄναστρη ἀνθρωπότητα, κάποια καινούρια ἐλπιδοφόρα καί λαμπερά ἄστρα. Ύπῆρξε ὁ ὀραματιστής τῆς άξιοκρατίας, πού κάμφτονταν ἀπό τή διαπίστωση ὅτι ἀπό παντοῦ ζώνονταν ἀπό τά γκρεμισμένα σύμβολα καί ἀπό τήν ἐρημιά. Σάν ἱδεολόγος πο Θοῦσε νά συμβάλει στήν ἀνύψωση τῆς ἀνθρώπινης ψυχῆς σέ πνευματικό σύμβολο, μακριά ἀπό πάθη, θρησκευτικές διενέξεις καί ἀντιξοότητες τῆς ὑλιστικῆς ζωῆς, γι΄ αὐτό καί ἔγραφε:

«Πόσες φορές θυμήθηκα τά λόγια σου, Θεῖε Μωϋσῆ
 / κι ἐσένα ՝Αμνέ τρισμάκαρε κι ἀγνέ τοῦ Μαρτυρίου: / / Όχι μονάχα μέ ψωμάκι ὁ ἄνθρωπος θά ζῆ, / / παρά καί μ΄ ὅτι φθέγγεται τό στόμα τοῦ Κυρίου...».

Έπειτα, συνειδητοποιώντας τήν ἀποστολή του στούς δμόθρησκούς του, ἔσπερνε ίδανικά, καλλιεργώντας καί τήν καρτερία:

 «Πάντα δειλοί, μικρόψυχοι, σάν τό γαϊδούρι ἐμεῖς / / μιά είκόνα στάβλου ἐκρύβαμε μερονυχτίς καί σκόλη, / / στ΄ ἄχαρα καί στ΄ ἀφώτιστα τῆς μαύρης μας ψυχῆς, / / τοῦ πόθου μας κρυφό ἴνδαλμα κι ἡ ἀπαντοχή μας ὅλη».

Μέ τό γραφτό του λόγο ὁ Ἑλιγιά φανέρωνε ὅτι κυριαρχοῦνταν ἀπό τή γεμάτη ἀρμονία καί αὐτάρκεια καθολική ίδ έα, τήν ὁποία αἰσθανόταν λυτρώτρα τῆς ψυχῆς ἀπό τό βάρος τῆς ὕλης καί τῆς ἀνωνυμίας. Εἶναι ἡ περίοδος τοῦ ἐπηρεασμοῦ του ἀπό τή φιλοσοφία τοῦ Ἑγέλου, ὅπου ἐπικρατοῦσε ἡ γνωστική ίδ έα. Ἑδῶ ἡ φιλοσοφία ξεπερνάει τή θρησκεία καί τήν τέχνη, ἐνῶ ὁ ἄνθρωπος λευτερώνεται μὲ τήν αὐτογνωσία τοῦ πνεύματος. Ἡ ήθική ἀξία εἶναι συνδυασμένη μὲ τόν ίδανικό σκοπό καί ἡ τελειότητα τῆς ἡθικῆς πραγματοποιεῖται στό μέλλον. Ἔτσι οἱ ὀραματισμοί τοῦ Ἑλιγιά ἔφεραν τήν ἀρετή νά στεφανώνει τόν ἰππότη πού ἐνσάρκωνε τό ίδανικό, ξεκινώντας ἀπό οὐράνιες χῶρες καβαλλάρης στό ἄτι τῆς ίδέας:

#### 

— «Κάποτε Ιππότης ἀστρομέτωπος τό Ιδανικό // μέσ΄ ἀπό χῶρες μακρινές κι οὐρανικές ἐφάνη // περήφανος καί στ΄ ἄτι τῆς Ιδέας, τό φτερωτό // φορώντας τό τριτάχτιδο τῆς ἀρετῆς στεφάνι».

Μέ αὐτή τή σύνθεση ὁ Ἐλιγιά ἐρμήνευσε, σέ μιά διάλεξή του γιά τήν 25 Μαρτίου, τήν 'Ελληνική 'Επανάσταση, ίδεαλιστικά. Τήν εἶδε «νά προβάλλει μέ τή μεγαλειώδη καί κραταιάν πανοπλίαν τῶν ἠθικῶν ἀξιῶν» καί ὅχι ἀπό τή σκοπιά τῶν ὑλιστικῶν αἰτίων. Εἶναι ὁ ἀνθρωπιστής, ἰδεαλιστής καί στοχαστής Έλιγιά, πού προχωροῦσε μέ βήματα πολύ πρός τά ἐμπρός ἀπό τό σύνολο καί τό περιβάλλον τῆς Ίσραηλιτικῆς Κοινότητας τῶν Γιαννίνων, τό ὁποῖο δέν τόν ἔνιωσε καί ἀθέλητα τόν ἀδίκησε. Ἔτσι, στά τέλη τοῦ 1924 άναγκάστηκε νά ἐκπατριστεῖ ἀπό τά Γιάννινα καί νά ἐγκατασταθεῖ μέ τή μητέρα του στήν 'Αθήνα, ὅπου τοῦ ἀνοίχτηκαν καινούριοι πνευματικοί ὁρίζοντες. Παρακολούθησε νυχτερινά μαθήματα τῆς Γαλλικῆς ἀκαδημίας, ζοῦσε παραδίνοντας σέ ίδιωτικά σχολειά μαθήματα γαλλικῆς γλώσσας, συνδέθηκε μέ λογοτέχνες κύρους τῆς ἐποχῆς καί συνεργάστηκε μέ τά περιοδικά: «Νουμᾶς», «Νέα 'Εστία», «Μεγάλη Έλληνική Ἐγκυκλοπαιδεία» κ.λ.π. Τελικά παίρνοντας τό δίπλωμα τῆς Γαλλικῆς 'Ακαδημίας, ὑπηρέτησε άπό τό 1930 καθηγητής ξένων γλωσσῶν στό γυμνάσιο τοῦ Κιλκίς, ὅπου ἄρχιζε νά τόν συνθλίβει ἡ στενόκαρδη ἐπαρχιακή ζωή. Στήν ψυχική του αὐτή κατάσταση βάραινε ἡ όδυνηρή νιότη του καί τά τόσα κατοπινά δεινά του. "Ετσι τή ζωή τή δέχτηκε ὅπως τόν ἄγγιζε χωρίς καμιά ἐναντίωση στή μοίρα. Εἶναι τόσο ἐκφραστικός ὁ στίχος του:

- «Μόνο κυττῶ κατάματα τόν πόνο καί σωπαίνω».

Άλλά καί ὅταν μέσα του ἀργοσάλευαν οὶ πόθοι γιά μιά ἔντονη πάλη, ξανά ἀκούγονταν οὶ κρωγμοί τοῦ πονεμένου ἀνθρώπου:

— «<sup>\*</sup>ΩΙ πόσο όδυνηρό καί απαίσιο/ /σ' ἕνα στενό σκοτεινό πλαίσιο,/ /ἡ ζωή σου νά κυλάη όκνή!/ / Ἡ ἀνία τό θρῆνο ν΄ ἀρχινάει/ /καί σβούρα νά στριφογυρνάει/ /στόν ἴδιο ἄξονα ἡ ψυχή.../ /...πουρνό, βράδυ, γιά τό σχολεῖο/ /καί τοῦ Φωκίτη τό βιβλίο/ /νά κουβαλᾶς πάντα μαζί./ /Κι όλημερίς ν΄ ἀναρωτιέσαι/ /στόν κρύο βοῦρκο πού κυλιέσαι/ /«Νά ζῆ κανείς ἤ νά μή ζῆ;»

Καί ἀπελπίζεται πιά ὁ Ἑλιγιά ὅταν χάνει κάθε ἐλπίδα γιά μιά μετάθεσή του στή Θεσσαλονίκη, γιά τήν πραγμάτωση τῆς ὁποίας εἶχε χτυπήσει πολλές πόρτες Ἰσραηλιτῶν τῆς Θεσσαλονίκης καί τῆς ಏθήνας. Κάτω, λοιπόν, ἀπό ἔνα τέτοιο ψυχολογικό πλέγμα, ἔγραψε:

— «'Ο 'Απρίλης νά κρυφογελᾶ κι ὁ πόθος νά σπαρτάρει / /στό χάδι μιᾶς ἀπαντοχῆς,/ /ἡ φύση γύρω σου νά όργᾶ στήν πράσινή της χάρη/ /κι ἐσύ, φτωχέ μου, στό Κιλκίς. / /Κάπου δυό μάτια γαλανά τό φῶς νά χαιρετίζουν/ /κάπου τό γάλα τῆς ἀλκῆς/ ἡ νιότη νά βυζαίνει, τά πουλιά νά τερετίζουν/ /κι ἐσύ, φτωχέ μου, στό Κιλκίς./ /Κάπου ἡ ζωή νά ξεχειλίζει ἀσπέδωτη κι ἀκράτη/ /στή λάμψη μιᾶς ἀνατολῆς /



Ἡ προτομή τοῦ Ἐλιγιά στά Ἰωάννινα.

/κι ἐσύ, φτωχέ, μέ τή βαριεστημένη τοῦ ἀκαμάτη/ /ψυχή — νά ζῆς μέσ' τό Κιλκίς».

Δέν ξέρω ἄν μποροῦμε εὔκολα νά θεωρήσουμε τούτη τή θέση τοῦ Ἑλιγιά γιά μοιρολατρία. Σωστότερο στέκει νά τήν ἐρμηνεύσουμε σάν περίσκεψη σέ μιάν ἐναντίωση στή μοίρα, άφοῦ ὑπάρχει ἀκατάλυτος ὁ Νόμος ὅτι, καί ἄν κανένας ξεπεράσει τά ἀνθρώπινα καί ὑψωθεῖ στίς ἀετοκορφές, ἡ πτώση του εἶναι βέβαιη. ᾿Αλλά καί ἄν δεχτοῦμε τή θέση του ἀπό τή βάση τῆς περίσκεψης, θά πρέπει πάντα νά ξεχωρίσουμε τήν καρτερία ἀπό τή δειλία, δίνοντας στή ζωή δύναμη γιά ἔξαρση καί ἀνάταση.

Ἡ ἀλήθεια εἶναι ὅτι ὁ Ἑλιγιά, ὅπως φανερώνουν κάποιοι ἄλλοι στίχοι του, ἐναντιώθηκε μέ άξιοπρέπεια στή ζωή, ἡ ὁποία ὑπῆρξε γι΄ αὐτόν ἔνας βιαστικός περίπατος. Στίς 15 Ἰουλίου 1931 πῆγε ἀπό τό Κιλκίς στήν ἸΑθήνα, καί ὕστερα ἀπό τή διάγνωση ὅτι ὑπέφερε ἀπό κοιλιακό τύφο νοσηλεύτηκε στόν Εὐαγγελισμό, ὅπου πέθανε τήν 29-7-1931, ἀπόγευμα Παρασκευῆς. Κηδεύτηκε τό βράδυ τοῦ Σαββάτου συντροφευμένος ἀπό τή θλίψη τῶν πνευματικῶν του φίλων, ὅπως τοῦ Κ.Θ. Δημαρᾶ, πού νεκρολογώντας τον στό φύλ. τῆς 1-8-1931 τῆς ἐφημερίδας «Πρωΐα», ἔγραψε: «Αὐτός ἦταν ὁ ἄνθρωπος πού, σβήνοντας, λιγόστεψε τίς ἡθικές δυνάμεις τοῦ κόσμου ὅπου ζοῦμε». Καί ὁ Στέφανος Δάφνης, θρηνεῖ τόν ἄδικο χαμό του:

 «Τό μεγάλο παιδί, τό ἀγαθό, τό πιστό,/ /πού ἦταν ὂλος καρδιά, καλωσύνη,/ /ἄν κι Ἑβραῖος, πάει νά βρεῖ τό Χριστό,/ /στῶν ψυχῶν, πού τή λέν βιβλική, τή γαλήνη.
 Μελετοῦσε τά ἰερά τῆς φυλῆς του βιβλία,/ /ποιητής καί σο-

### ΓΙΩΣΕΦ ΕΛΙΓΙΑ

φός, ὁ Γιωσέφ Ἑλιγιά./ /Μιά Ρεβέκκα του ἀγνή καί τήν ἔψαλνε ἀγία,/ /σά Δαυῗδ σέ μιάν ἄρπα γλυκιά. 3) Σέ χωριό μακρινόν ἦταν δάσκαλος: ξένο/ /κι ἔρμο ἡ ἀρρώστια τόν χτύπησε ΄κεῖ./ /Στήν 'Αθήνα τόν φέρανε ζωντανό — πεθαμένο/ /γιά νά σβήσει σέ μιά κλινική. 4) Στήν κοιλάδα, πού τή λέν' Ἰωσαφάτ, πάει ἡ ψυχή του/ /τό Χριστό πού ἀγαποῦσε, πάει τώρα νά βρεῖ./ ἦΤταν μέρα Σαββάτου, ἱερή... Τό κορμί του/ /τό σκεπάσανε μ' ἔνα σεντόνι μακρύ. 5) Τό ἄλλο βράδυ, μεσάνυχτα — φαναράκια κρατώντας/ /κι ὁ Ραββῖνος νά λέει καί νά λέει/ /τόν ἐπῆραν σκιές στό σκοτάδι γλιστρώντας,/ /τόν ἐπῆραν καί πᾶνε οἱ Ἑβραῖοι...».

Μέ γνήσια αἰσθήματα ἀποχωρίστηκαν τό συμπατριώτη και φίλο οἱ πνευματικοί κύκλοι τῶν Γιαννίνων¹.

«...ό Γιωσέφ 'Ελιγιά ἦταν κι ἕνας πρωτότυπος ποιητής μέ τρυφερώτατη διάθεση — καταστάλαγμα μιᾶς πρώϊμα ώριμασμένης αίσθητικῆς τῆς ποιήσεως. Τά τραγούδια του... εἶναι ξάστερα σάν τόν ἐλληνικό οὐρανό κι ἔχουν μιά πλαστικότητα ἐλληνικοῦ τοπίου... 'Ας εἶναι ἐλαφρό τό χῶμα τῆς λεπτῆς 'Αττικῆς γῆς πού τόν σκεπάζει κι ἄς μή βαραίνει τήν ψυχή του καμιά θύμηση πικρή, ἀπ' ἐκεῖνες πού τόν ἔκαναν νά μᾶς πεῖ κάποτε: — ὄχι, δέν ἔρχομαι στά Γιάννινα. Εἶμ' ἔνας ξένος ἐγώ ΕΚΕΙ». (Περιοδ. «ΕΛΛΟΠΙΑ», Γιάννινα 1931, σελ. 275).

Πιστεύω πώς εἶναι πολύ στό ἐνεργητικό τοῦ Συλλόγου τῆς Θεσσαλονίκης «Μπενέ - Μπερίθ» καί ἰδιαίτερα τοῦ τότε προέδρου Λεών Ρεκανάτι, ὁ ὁποῖος εἶχε τήν πρωτοβουλία γιὰ τήν ὀργάνωση τοῦ πρώτου φιλολογικοῦ μνημόσυνου τοῦ Ἑλιγιά, τό 1934, χρονιά πού σημειώθηκε καί ἡ πρώτη ἔκδοση τῶν «'Απάντων» του.

Αὐτῆς τῆς πρωτοβουλίας ἡ χρηστικότητα εἶναι ὅτι δόθηκε ἀφορμή νά πάρουν θέση, γύρω ἀπό τό ἔργο τοῦ Ἑλιγιά, ξεχωριστοί κριτικοί καί λογοτέχνες τῆς ἐποχῆς.

Ό Λεών Ρεκανάτι στήν είσαγωγή τοῦ τόμου τοῦ μνημοσύνου, ἔγραφε:

«...Αὶ πηγαί τῆς ἐμπνεύσεως τοῦ Γιωσέφ Ἑλιγιά εἶναι... διπταί. Ἑλληνικαί καί Ἑβραϊκαί. Εἰς τοῦτο ἀκριβῶς συνίσταται ἡ ἑξαιρετική πρωτοτυπία, μέ τήν ὁποία κοσμοῦνται τά ἔργα του. Διήνοιξε ἔνα νέον δρόμον εἰς τήν νεωτέραν ἐλληνικήν Φιλολογίαν».

Στίς 19-9-1931 ὁ Κωστῆς Παλαμᾶς ἐπεσήμαινε:

«...΄Ο θάνατός του, άλλοίμονο! μοῦ τονώνει τήν Ιδέα πώς ἐχάθη ἔνα κόσμημα μέσ΄ ἀπό τήν περιουσία μας, πού ἔχει τόση ἀνάγκη προσώπων γιά νά τήν πλουτίζουν...»

Στίς 29-9-1931 ὁ "Αγγελος Σημηριώτης, διαβεβαίωνε:

«...'Η άπώλειά του εἶναι μιά ἀπώλεια πραγματική γιά τά ἐλληνικά γράμματα, τόσο πιότερο ὅσο προικισμένος ἄφθονα καί μέ τό διπλό αἰσθητήριο τοῦ Ἑβραίου καί τοῦ Ἑλληνος ἀπέδιδε στή γλώσσα μας τ΄ ἀριστουργήματα τῆς Γραφῆς, ὅπως κανείς ἕως σήμερα δέν μπόρεσε νά τό κάμη...»

Ό Κ. Βάρναλης, ἔγραψε:

«Ένας ἄνθρωπος ἔτσι ἀπλός καί ἴσιος, μιά ψυχή τόσο εὐγενικιά, κι ἔνα ἔργο μέ τόση εἰλικρίνεια καί πίστη σέ μιά καλύτερη τύχη τοῦ ἀνθρώπου, δέν ξεχνιοῦνται τόσο εὔκολα».

Καί στίς 25-9-1931 ὁ Τέλλος "Αγρας ἔγραφε:

«...οἱ τεράστιες ἐπιδόσεις τοῦ Ἑλιγιά στήν ἐβραϊκή φιλολογία θά ἔφταναν νά δημιουργήσουν ἔτσι ἔνα ἐλληνικό μνημεῖο: τή μετάφραση τῆς Βίβλου στή σύγχρονη γλώσ-

Ύστερα ἀπό χρόνια ἔρχονται πολλοί νά ἀξιολογήσουν τό ἔργο τοῦ Ἐλιγιά, ὅπως ὁ Γρηγόριος Ξενόπουλος, πού σημειώνει (8 - 1 - 1939) στήν ἐφημερίδα «ʿΑθηναϊκά Νέα»:

« Ὁ Γιωσέφ Ἑλιγιά, ὁ ἐκλεκτός Ἑβραῖος, εἶναι ὁ πρῶτος μετά τήν Ἡλεξανδρινήν περίοδον πού ἀποτελεῖ δεσμόν τῶν ὁμοφύλων του καί τῶν Ἑλλήνων. Ἡγαποῦσα ἀνέκαθεν τούς Ἑβραίους. Καί τούς ἀγαπῶ περισσότερο, ἀφότου ἐγνώρισα τόν ἐλληνοεβραῖο Ἑλιγιά καί σάν ποιητή καί σάν ἄνθρωπο...».

Κι άκόμα ἔρχεται στίς 23-1-1939 στήν ἐφημερίδα «Ἑλεύθερον Βῆμα» νά τονίσει ὁ Μιχ. Ροδᾶς:

«... Εἶναι τό ἀδρότερο ἐλληνοεβραϊκό πνεῦμα πού γεφυρώνει τήν παλαιά ποιητική ἱστορία μὲ τή νεώτερη τῶν δυό λαῶν. Βιβλική ψυχή μὲ τὰ ποιητικά ἀρώματα τῆς Ἱερουσαλήμ καί τῆς Βηθλεέμ, μὲ τούς παλμούς τῆς Ἡπείρου καί τῆς ἀγάπης του στήν Ἑλλάδα».

Γιά νά έννοηθεῖ καλύτερα ἡ ποίηση τοῦ Ἐλιγιά, θά πρέπει νά γυρίσουμε λίγα χρόνια πρίν ἀπό τό πρωτοπαρουσίασμά του, παρακολουθοῦντες τήν κίνηση τῆς τότε ἑλληνικῆς λογοτεχνίας. Εἶχε φουντώσει τό κίνημα τοῦ δημοτικισμοῦ, ἀλλά καί ἡ ἐπικοινωνία μας μέ τήν εὐρωπαϊκή καί ἰδιαίτερα τή γαλλική λογοτεχνία βρισκόταν σέ μεγάλο βαθμό. Τά πιό ἀξιόλογα περιοδικά μας φιλοξενοῦσαν στίχους τῶν Βερλαίν, Μαλλαρμέ, Λαφόργκ, ᾿Αλμπέρ Σαμαίν, ᾿Ανρύ ντέ Ρενιέ καί ἄλλων. Οἱ ποιητές μας βυθισμένοι στό κλίμα τοῦ συμβολισμοῦ ἔγραφαν στίχους μέ διάθεση τήν ἔκφραση καί ἀνάδειξη τοῦ συναισθήματος καί τή μουσική ὑποβολή. Ἡ νεοελληνική ποίηση τώρα ἐκφραζόταν μέ τή μεταφυσική τοῦ Μαλλαρμέ, τή μουσική διάθεση τοῦ Βερλαίν, τή διαβρωτική ἀνία τοῦ Λαφόργκ, τή λυρική ὡραιολογία τῶν Σαμαίν καί Ρενιέ καί τά ἐλληνολατινικά σύμβολα τοῦ Βαλερύ. Δέν παραξένευε, λοιπόν, κανένα πού οἱ στίχοι τοῦ Έλιγιά πλάθονταν, κάτω ἀπό τόν ἐπηρεασμό, στήν ἰδέα τήν κεντρική καί τήν ἐκτέλεση τοῦ συμβολισμοῦ, μέ παράλληλη ἀπήχηση τοῦ δημοτικοῦ τραγουδιοῦ καί τῶν κυριότερων έκπροσώπων του στήν Ήπειρο, ὅπου γεννήθηκε καί άντρώθηκε.

Στά ποιήματα τῆς πρώτης του παραγωγῆς ἀπουσιάζει ἡ δημιουργική φαντασία. Ύστερα κυριαρχικό στοιχεῖο τους εἶναι ἡ μελαγχολία, πού ἐπισφραγίζει τήν ἐπίδραση τοῦ συμβολισμοῦ. Ἡ ὀμίχλη μιᾶς λεπτῆς μελαγχολίας, ἡ ἀπελπισία τῶν νεκρωμένων ἐπαρχιῶν, μέ τό πικρό αἴσθημα τῶν καθημερινῶν καί ἀσήμαντων, τό κλίμα τῆς λυρικῆς διάθεσης τοῦ Βερλαίν, καί ἡ πεσιμιστική ἀνία, τό ἄλλο κλίμα τοῦ Λαφόργκ, εἶναι ὁ κύκλος μέσα στόν ὁποῖο — κεντρική ἰδέα καί μορφή — κινεῖται τό ποίημα «Κιλκίς» τοῦ Ἑλιγία, χωρίς ν΄ ἀποκλείεται καί ὁ ἐπηρεασμός ἀπό τό ποίημα «Πρέβεζα» τοῦ Καρυωτάκη, στόν ὁποῖο ἀφιερώνει τό δικό του «Κιλκίς» μέ τή φράση «στή μακάρια σκιά τοῦ ποιητῆ τῆς Πρέβεζας».

Άλλά ὁ ἔρωτας καί οἱ λυρικές του παρορμήσεις δέν ἦταν τίποτε περισσότερο ἀπό τήν κρυφή ἀναπνοή τοῦ συμβολισμοῦ. Φυσικά ὑπῆρξαν καί κάποιες στιγμές ὅπου ἡ παρουσία τῆς «γυναίκας» γινόταν ἀπό τή σκοπιά τῆς δημιουργικῆς θέσης γιά μιάν ἰδεαλιστική ἔξαρση.

- «<sup>\*</sup>Ω άγάπη! "Όπως κι ἄν ἔφτασες, χαρά στόν ἐρχομό σου...»

'Αλλοῦ πάλι ἡ παρουσία τῆς γυναίκας ἦταν ἕνα δυνατό κάλεσμα ζωῆς:

 « Έλα ξανθιά καί μέσ΄ στ΄ άγνό τῆς φύσης τό γιορτάσι τῆς νιότης μας ν΄ άδειάσουμε τό κρούσταλο ποτήρι...
 ...πρίν άρμενίσουν τά ὄνειρα κι ἡ μπόρα μᾶς προφτάσει».

Καί ἔχουμε τά τραγούδια τῆς Ρεβέκκας, ὅπου ἡ γυναίκα ἐξιδανικευόταν μέ πλούσια αἰσθητικά στοιχεῖα καί αἰτήματα καλλιτεχνικά πού ἐξευγενίζουν τήν ψυχή:

«Ρεβέκκα ἐσύ, ἀειπάρθενη, Μούσα, ρυθμέ τοῦ κόσου

νεκρή δέν ε $\overline{i}$ σαι, όσον καιρό νά θέλεις νιώθω  $\dot{\epsilon}$ ντός μου

σάν τόν άμάραντο άνθό, σάν τῆς μυρτιᾶς τόν κλῶνο». Στά τραγούδια τῆς ξενιτειᾶς μέ τό κυρίαρχο στοιχεῖο τοῦ πόθου γιά τό γυρισμό στόν τόπο πού εἴδαμε τό φῶς τῆς ζωῆς, ὅπως τά: «Παμβῶτις», «Νοσταλγία», «Γυρισμοί», «κολ ἡ ψυχή μου», καί ἄλλα, ἔχουμε μιά γνωστή ἐπανάληψη ἐσωτερικῶν ἐφέσεων καί φυιολατρίας, πού πηγάζουν κυριότερα ἀπό τά δημοτικά ήπειρώτικα τραγούδια. Ἡ μόνη διάκριση στούς στίχους αὐτούς τοῦ Ἑλιγιά εἶναι ἡ χρήση όρθῶν ἐκφραστικῶν μέσων καί τό φανέρωμα μιᾶς ἰκανότητας γιά τό πλάσιμο όνειρευτῶν συμβόλων:

 « Ω! λίμνη, στά γλαυκά σου τά νερά, πόσα ὄνειρα παιδιάτικα λουσμένα, "Αχ! πώς ροδογελοῦν τά περασμένα στῆς μνήμης τά γιγάντια τά φτερά...»

Σ΄ ἔνα ἄλλο ποίημά του μέ τίτλο «Γυρισμοί» τό τραγούδι τοῦ ξενιτεμένου ἀποχτάει ἔνα ίδεαλιστικό περιεχόμενο:

 «Σέ ξαναβλέπω λιόκαλη Παμβώτιδα καί πάλι Ω! άντιφεγγιά τοῦ Ἰδανικοῦ.

Κι άναγαλλιάζει μου ή ψυχή στό πέτρινο άκρογιάλι καί στό καθάριο πνεῦμα τοῦ γλαυκοῦ».

"Έτσι κάπως κινοῦνται καί τά τραγούδια τῆς «Μητέρας», μέ μιάν ἰδιαίτερη προσπάθεια τοῦ Ἑλιγιά νά δώσει μιά πλατειά διάσταση στήν ἔννοια «Μάνα» μέ τήν πρόθεση νά χωρέσει ἐντός της ἔνας κόσμος δλάκερος:

— «'Αμέτρητο, ξετίμητο βλισίδι εἶναι ἡ Στοργή σου Μανούλα πονεμένη

καί τόν πικρό Σταυρό κι οἱ δυό στὰ χείλη τῆς ᾿Αβύσσου

Τραβοῦμε ἀποσταμένοι...»

Καί στό ποίημά του «Πουρείμ», ὅπου ἡ Μάνα ὑψώνεται σέ μεγάλο ἡθικό βάθρο, θά μᾶς πεῖ:

 «Μήτε κεριά ἀπ΄ τό Συναγῶγι ἀπόψε, μήτε λουλούδια δέ θά σοῦ φέρει ὁ γιόκας σου· μανούλα, κι ἄν δακρύσεις

κατάκαρδα μή λυπηθεῖς! 'Η μοίρα μου ἔτσι τ΄ ὅρισε κι ή φτώχεια, ή φτώχεια μάνα μου δέν ξέρει ἀπό συμπόνια...»

Μέ τήν ἀναζήτηση τῆς ίδέας, ὁ Ἑλιγιά βρέθηκε στήν ἀνανεωτική προσπάθεια τῆς ποιητικῆς του δημιουργίας. Τώρα ἦταν γνώστης τῆς ἐβραϊκῆς ποίησης, τήν ὁποία μάλιστα καί μετάφρασε ἀξιόλογα. Έτσι καί μέ τίς μελέτες του καί μέ τίς προσωπικές του ἐμπειρίες, γνώριζε πιά νά σταθμίζει σωστά τή ματαιότητα καί τήν ἀπεραντοσύνη, νά Ιεραρχεῖ τίς ἡθικές άξίες καί νά κατευθύνει τή μεγάλη ἀγάπη γιά τό συνάνθρωπο, πού πλημμυρίζει τόσο τήν ψυχή του. Εἶναι ἡ περίοδος πού ἀνασάλευε μέσα του ἡ σύνθεση τῶν στίχων τοῦ «ΙΗΣΟΥ» του, πού τελικά ἔγινε τό ξεχωριστό ποίημά του, φωτολουσμένο ἀχτινοβόλημα τῆς όμορφιᾶς τῆς ψυχῆς, πού σβήνει τά πάθη καί τά μίση, ἐνώνοντας τίς ψυχές μέ τό πέπλο τῆς ἀρετῆς καί τῆς ἀλήθειας:

#### ΙΗΣΟΥΣ

«Τίποτε μέσ' τήν άνθρώπινη Ιστορία, δέν μπορεῖ νά Ισοφαρίσει τήν άγάπη πού Αὐτός ἔχει ἐμπνεύσει, τήν παρηγο-

ριά πού Αὐτός ἔχει σκορπίσει, τήν 'Αρετή πού Αὐτός ἔχει ένθαρρύνει, τήν ἐλπίδα καί τή χαρά πού Αὐτός ἔχει χαράξει μέσ΄ στ' ἀνθρώπινα στήθια».

(A JEWISH VIEW OF JESUS 1920, τοῦ φιλελεύτερου Ραββίνου, ENELOW HYMANS).

 — «'Απόψε ἦρθα κι ἐγώ γλυκέ ἀδελφέ τῆς Ναζωραίας βάρβαρα πάθη πνίγοντας ἐντός μου κι ἄγρια μίση νὰ κλάψω μπρός σ΄ τό αἰμόφυρτο κορμί τῆς πλέον ὡραίας

ψυχῆς, πού ἔχει ποτέ στόν κόσμο ἐτοῦτο ἀνθοβολήσει.

Τῆς Γαλιλαίας κρίνε σεμνέ, πρός τό λευκό τό φῶς σου πόσες φορές φτερούγισαν τῶν ταπεινῶν οἱ Ἑλπίδες! πλήθη σταυροί κατάντικρυ σταθῆκαν στόν δικό σου: δικοί καί ξένοι οἱ Φαρισαῖοι, ἀλί κι οἱ Σταυρωτῆδες. Δέν εἶσαι ὁ πρῶτος μήτε κι ὁ στερνός Ἑσταυρωμένος γλυκέ Ἰησοῦ στόν κόσμο αὐτόν τῆς πίκρας καί τοῦ φτόνου.

κι όμως ή δόξα σου ἄσπιλη μέσ΄ τῶν θνητῶν τό γένος: Εἶσαι, δέν εἶσαι γιός Θεοῦ, μά εἶσαι ὁ Θεός τοῦ πόνου!..».

'Ο 'Ελιγιά έκστασιάζεται ἀπό τήν Ιστορική παρουσία τοῦ Χριστοῦ. 'Ο γεμάτος πανανθρώπινη ἀγάπη λόγος τοῦ 'Ιησοῦ, ἀναδεύει στή συνείδηση τοῦ ποιητῆ μας, ὁ ὁποῖος ἐκφάζει τώρα τίς διάφορες ψυχικές του καταστάσεις μέ τά «χρυσᾶ ἔπη» τοῦ Χριστοῦ. Ἡ όδύνη τῶν καθημερινῶν του ἐκφράζεται μέ τοῦ 'Ιησοῦ τό λόγο στόν Κῆπο τῆς Γεθσημανῆς:

«Κι ὅμως ἐγὧ στό ἔρμο τό κελί/ /δίχως νά ξέρω τό γιατί/ /«περίλυπος είμι ἔως θανάτου».

Οὶ ἀδικίες, οὶ ταπεινώσεις, τό δράμα μέ μιά λέξη τῆς ζωῆς του, τόν ὀδηγοῦν στό ὄραμα τοῦ Γολγοθᾶ, τοῦ τόπου τῆς θυσίας καί τῆς χαρᾶς:

- «Τά βήματά μου σέρνω κι ἀνεβαίνω/ /στοῦ Γολγοθᾶ τά ΰψη...».

Έτσι καί στό πιό πάνω ποίημα μέ τίτλο «ΙΗΣΟΥΣ», δ Ἐλιγιά πνίγοντας ἐντός του τά βάρβαρα πάθη καί τα άγρια μίση, φυλετικά ή ἀτομικά, ἀνυψώθηκε πάνω ἀπό τήν ἐποχή του καί μέ προσπάθεια νά ξεπεράσει τήν άνθρώπινη ίδιότητά του, πλησίασε πολύ κοντά τό «γλυκό άδερφό τῆς Ναζωραίας», γιά νά κλάψει, νά θρηνήσει τό «σεμνό κρίνο τῆς Γαλιλαίας», τόν Ἰησοῦ, στό λευκό φῶς τοῦ ὁποίου φτερουγίζουν όλες οἱ ἐλπίδες τῶν ταπεινῶν. Ὁ Ἐληγιά θρηνεῖ, γιά τό σκοτεινό κόσμο τους, ὅλους τούς σταυρωτῆδες τοῦ Γολγοθᾶ καί τοῦ καιροῦ του, ἀναφωνώντας στό τέλος τοῦ ἐμπνευσμένου αὐτοῦ ποιήματός του: «Εἶσαι δέν εἶσαι γιός Θεοῦ, μά εἶσαι ὁ Θεός τοῦ πόνου». ᾿Αλλόθρησκος αὐτός δειλιάζει στήν κρίση, ἀποδεχόμενος ὅτι ὅποιος άδικοπαθεῖ καί φθάνει ἐκούσια στό βωμό τῆς θυσίας, διαγράφει, χωρίς ἀμφισβήτηση, μιά Θεϊκή πορεία. Ὁ Χριστός γέμισε τήν ψυχή τοῦ Ἐλιγιά κι ὁ ποιητής Ἐλιγιά ἄγγιξε τή θεότητα τοῦ Χριστοῦ!

Ξεχωριστά γνωρίσματα στήν ποίηση τοῦ Ἑλιγιά εἶναι ἡ ίδέα, ἡ τεχνική δεξιοτεχνία καί ἡ μορφική ἐπεξεργασία, ὀ-λοφάνερα στοιχεῖα σέ κάποια πλαστικά του δημιουργήματα, ὅπως τό ποίημα «Ἰησοῦς», στίς προσωποποιήσεις τῆς Ἑσθήρ, Ρούθ, Ἰώβ καί ἄλλων. Καί πιστεύω πώς ἡ ὡς ἐδῶ ἀνάπτυξη τῆς ποιητικῆς του προσφορᾶς δικαιώνουν τή γνώμη μας γιά μιάν ὼριμότητά του, ἀπό τίς πιό σπάνιες Ισως τοῦ νεοελληνικοῦ μας λόγου, ἄν δέν πέθαινε τόσο νέος.

Έκεῖ ὅπου ἡ συμβολή του πῆρε τή θέση τῆς τελειότητας εἶναι ἡ μεταφορά στήν ἐλληνική γλώσσα πολλῶν κομματιῶν τῆς Παλαιᾶς Διαθήκης, ὅπως ἀπό τό «Δευτερονό-

### ΓΙΩΣΕΦ ΕΛΙΓΙΑ

#### 

μιο», τό «<sup>7</sup>Ασμα 'Ασμάτων», τή «Ρούθ», τούς ψαλμούς τοῦ 'Ιωνᾶ, τά ὁποῖα χάρη στή χρήση τοῦ καθάριου δεκαπεντασύλλαβου καί τοῦ πλούτου καί τῆς ἀρμονίας τῶν λέξεων τῆς δημοτικῆς, ἀποτελοῦν μιάν ἀληθινή ἀναδημιουργία, κόσμημα τῆς ἐλληνικῆς ποίησης:

'Απόσπασμα άπό τό «ΑΣΜΑ ΑΣΜΑΤΩΝ»

Μέ τῶν χειλιῶν σου τά φιλάκια πότισέ με τί πιό γλυκά τά χάδια σου κι ἀπό τό γλυκό κρασάκι. Εἶναι κι αὐτό μυρωδικό πού ξεχειλίζει γι΄ αὐτό οἱ κοπέλες σ΄ ἔχουν ἀγαπήσει.

Εἶσαι ὄμορφη καλή μου, εἶσαι πεντάμορφη Τά μάτια σου περιστεριοῦ ματάκια. Εἶσαι ὄμορφος καλέ μου φλίε, ὅχ! εἶσαι ζηλευτός! Τό δροσερό τριφύλλι εἶναι κλινάρι μας Τά κέδρα εἶναι τοῦ παλατιοῦ μας τά δοκάρια Καί στέγη μας τά κυπαρίσσια».

Ποιητής έλάσσων ὁ Γιωσέφ Ἑλιγιά, μᾶς ἔδωκε, παρά τόν πρόωρο θάνατό του, ἔνα ἔργο ἀνθεκτικό καί στή σύγχρονη, γιά τόν ποιητικό λόγο, ἀντίληψη. Παράλληλα τή θύμησή του θά ζωντανεύουν πάντα ἡ εὐγένεια τῆς ψυχῆς, ἡ λεπτότητα τοῦ χαρακτήρα, τό δρᾶμα ἐνός πάμφτωχου νέου πού ἀντριωνοταν μέσα σ΄ ἔνα πολύ συντηρητικό περιβάλλον ὁμοθριμσκων του, ἡ θεοποίηση τῆς ἀτομικῆς του ἀξιοπρέπειας καί ἡ μεγάλη καρτερία του. Μέ μιά λέξη ὁ Ἑλιγιά θά ζεῖ πάντα ἀνάμεσά μας γιά τήν ποιότητα τῆς πρεσωπικότητάς του, γιατί πάνω ἀπό δλα ὁ ἐλληνοεβραῖος Ἑλιγιά ὑ π ῆ ρξεν ἄνθρωπος!

('Από τό βιβλίο του «Λόγιοι τῆς 'Ηπείρου», 'Αθήνα, 1979).

#### **XPONIKA**

Γραφεῖα: Σουρμελῆ \_ ' Αθῆναι (109) - Τηλ. 88.39.952

- ★ Ἐκδότης: τό Κ.Ι.Σ. ἐκπροσωπούμενον ὑπό τοῦ Προέδρου του κ. Ἰωσήφ Λόβιγγερ, ὁ ὁποῖος εἴναι καί ὑπεύθυνος συμφώνως τῷ νόμω (Σουρμελῆ 2 - Ἀθῆναι).
- ★ Έπιμέλεια ἐκδόσεως: Νῖκος Τσαπίδης, μέλος τῆς Ένώσεως Συντακτῶν Περιοδικοῦ Τύπου.
- ★ Ύπεύθυνος φωτοσυνθέσεως: Κατσαούνη ΕΠΕ, Σπ. Δοντᾶ 10, `Αθῆναι.
- ★ ΄Η άναδημοσίευσις κειμένων εῖναι ἐλευθέρα, μέ τήν προϋπόθεσι ὅτι θά ἀναφέρεται ἡ πηγή: Περιοδικό «Χρονικά», Κεντρικοῦ Ἱσραηλιτικοῦ Συμβουλίου.

Έπιφυλλίδες τῆς «Πρωΐας»

Ἰούδας Άλεβῆ

(Ὁ ποιητής τῶν «Σιωνιάδων») Τοῦ Γιωσέφ Ἑλιγιά

Ό Ἰούδας ΄Αλεβῆ, ὁ γνωστός καί ὑπό τό ἀραβικόν ὅνομα ᾿Αμποῦ - ἐλ - Χασσάν - ἐλ - Λεβῆ ἰουδαῖος φιλόσφος εἶναι ὁ μέγιστος τῶν ἐθνικῶν Ἑβραίων ποιητῶν ἀπό τῆς Διασπορᾶς καί ἐντεῦθεν.

Έγεννήθη περί τό 1805 ἐν Τολέδω, καθ' ὅν χρόνον ἡ πόλις αὕτη κατελαμβάνετο ὑπό τοῦ 'Αλφόνσου ΣΤ΄, ἀνακηρυσσομένη πρωτεύουσα τῆς Καστιλίας.

Μονογενής υίός τοῦ Ραββί Σαμουήλ τοῦ Καστιλιανοῦ ἐστάλη ὑπό τοῦ πατρός του νά σπουδάση παρά τῷ Ραββί Ἰσαάκ ᾿Αλφασσῆ ἐν τῆ ἀραβικῆ Λουκένα, ἀπό τῆς ἐφηβικῆς δ' αὐτοῦ ἡλικίας ἡρχισε νά ἐκδηλώνη τήν ποιητικήν του διάθεσιν εἰς ώραῖα στιχουργήματα διαπνεόμενα ὑπό διάθερμον νεανικήν αἰσιοδοζίαν. Ψάλλει τήν χαράν, τόν ἔρωτα, τήν φιλίαν, ἐξυμνεῖ τόν οἶνον, γράφει ὡραῖον ἐπιθαλάμιον πρός τιμήν τοῦ φίλου του Ραββί Ἰωσήφ ᾿Αμπέν - Μιγκάς καί ἀτενίζει τήν ζωή καί τάς ἀπολαύσεις της μέ αἴθριον μειδίαμα εἰς τά χείλη. Παρηγορεῖ εἰς τήν γλῶσσαν τῶν Μουσῶν τόν φίλον του Μωϋσῆν Ἅμπεν Ἔζρα, ὅστις, καταβεβλημένος καί ἀπελπις, περιεφέρετο εἰς τήν ξένην. Τόσον ἐνεθουσιάσθη οὖτος ἐκ τοῦ δροσεροῦ ταλάντου τοῦ ʿΑλεβῆ, ὧστε τοῦ ἀπήντησεν εἰς ὡραίους στίχους:

Δροσιά τό γράμμα ἐστάλαξε μέσ' στήν καρδιά μου, ὧ φίλε! Σάν τό χρυσάφι οί στίχοι σου καί λάμπουν σάν ἡ αὐγούλα.

'Ως φαίνεται, ὁ 'Αλεβῆ εὐρίσκετο ἐν Λουκένα κατά τόν θάνατο τοῦ διδασκάλου του Ραββί 'Αλφασσῆ, ἐπισυμβάντα τῷ 1103, καί τόν ὁποῖον ἐθρήνησεν εἰς τήν ποιητικήν αὐτοῦ γλῶσσαν (Ντιβάν Χαϊμ Μπρώδη τ. 11, σ. 100).

Νέος ὤν ἡσθάνθη τήν μέθην τοῦ ἔρωτος, ἐγεύθη δέ καί τάς πικρίας του. Ἡ δροσερά του ἔμπνευσις ἐξεχύθη εἰς διθυράμβους πρός τήν «γλυκύτητα τῶν ματιῶν τῆς περιστερᾶς» ἐρωμένης του, «τ' ἀφρᾶτα μέ τοῦ ροδιοῦ τήν κοκκινάδα μάγουλά της», τά ρόδινα χείλη της, τό τορνευτόν της σῶμα.

Πλάϊ στό ρέμα ή περιστέρα χάρμα είναι τῶν ματιῶν! Δυσκολόβρετο τ' ἀσήμι. Μά ποιός θἄβρη σάν κι' αὐτήν; "Όμορφη σάν τήν Τιρσά, ποθητή σάν τή Σιών.

Ο ποιητής ἐκφράζει εἶτα πικρόν παράπονον, διότι ἐγκατελείφθη ὑπό τῆς «νεαρᾶς δορκάδος» ἐξ ἦς ἐξηρτᾶτο ή ζωή καί ή εὐδαιμονία του. Γενικῶς εἰς τήν ποίησίν του διακρίνει τις δλην τήν θελκτικήν ἀπεικόνισιν τῆς ἀνατολικῆς φύσεως: χλοερά λιβάδια, καταγάλανα ἀκρογιάλια, κελαρύζοντα ρυάκια. 'Αλλ' ἐξαίφνης ἡ σκηνοθεσία ἀλλάσσει. Βλέπομεν τήν θάλασσαν νά μεταβάλλη τά κύματά της εἰς ἄρματα πολέμου, τά βάθη τοῦ Σιεώλ νά κοχλάζουν, ὁ Λεβιάθαν νά ἐμφανίζεται πλήρης ὀργῆς καί τό ὀγκῶδες ἱστιοφόρον νά ταλαντεύεται ὡς κέλυφος καρύου ἐν μέσω τῶν ὑδάτων:

Μήν ἔρχεται ζανά ὁ Κατακλυσμός τόν Κόσμο νά ρημάζη ἀπ' ἄκρη σ' ἄκρη; Πούπετα δέ θωρεῖς θεριό, πουλάκι, μηδ' ἄνθρωπο· τά πάντα ἔχουν τελέψει!

Όλόγυρα τηράω κι' ἄλλο δέ βλέπω Πάρεξ νερά, οὐρανούς κ' ἔνα καράβι. Γροικῶ καί τό Λεβιάθαν πού βρυχιέται καί λέω: Ἡρθε τό τέλος τῆς Ἡβύσσου...

Καί εἰς αὐτά ἀκόμη τά πρωτόλεια στιχουργήματα τοῦ 'Αλεβῆ διακρίνεται ἡ σφραγίς τῆς ὑψηλῆς τεχνουργίας: σκέψις ἀρρενωπή, στίχος αὐστηρῶς ὑποτεταγμένος εἰς τούς σκληρούς κανόνας τῆς ἀραβικῆς προσφδίας, ἰσορροπία εἰς τήν ἐξωτερίκευσιν τοῦ αἰσθήματος, φραστική μελφδία εἰς τήν τοποθέτησιν τῶν λέξεων.

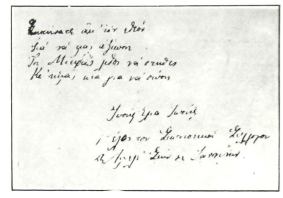
Τήν ίστορικήν διως διά τά έβραϊκά γράμματα φυσιογνωμίαν τοῦ Αλεβῆ θά ἀνεύρωμεν εὐκρινέστερον εἰς τάς πολυπληθεῖς αὐτοῦ θρησκευτικάς ὑμνωδίας καί πρό παντός εἰς τά ἐθνικά αὐτοῦ ἐλεγεῖα ἐπί τῆς Σιών, τάς «Σιωνιάδας». Ἐκεῖ ἐμφανίζεται ὁ ἐθνικός ποιητάναξ μέ δλην τήν τυρταίαν δύναμιν καί τήν δαβιδικήν χάριν. Έκεῖ βλέπομεν νά βαδίζη ὁ ἐθνικός ποιητής πρός τήν κατάκτησιν τοῦ ἀνωτάτου ποιητικοῦ κάλλους. Ἐκεῖ ἀντικρύζομεν τόν ἄφθαστον ἀοιδόν, τοῦ ὁποίου ἡ ψυχή ἐφλέγετο ἀπό ἄσβεστον λατρείαν πρός τόν Ἰσραήλ, τήν Σιών καί τόν Θεόν των, ἐκεῖ τόν περίλυπον θρηνωδόν τῆς ἐθνικῆς παρακμῆς καί τόν προφητικόν ὁραματιστήν τῆς μελλούσης ἐθνικῆς ἀποκαταστάσεως. Τό «θεῖον φίλημα», τό ὁποῖον ἀναφέρει ὁ Χάϊνε ὁμιλῶν περί τοῦ 'Αλεβῆ, ἀντηχεῖ πράγματι εἰς κάθε στίχον του. Όταν ἐνθυμῆται τήν Σιών ἤ ὅταν ὀνειρεύεται τήν ἀναγέννησίν της, καθίσταται, ώς λέγει ὁ ίδιος, «τῶν τραγουδιῶν της ή ἄρπα». 'Αλλ' ὅταν ή πραγματικότης παρουσιάζεται γυμνή πρό αὐτοῦ καί ἀντικρύζη τήν λατρευτήν του ώς δούλην είς χεῖρας άλλοτρίων, ἔκπτωτον καί έξηυτελισμένην,

«... σάν τό σκουλήκι σέρνεται καί κλαίει τόν ξεπεσμό της».

Ίδού μερικοί στίχοι του ἀπό μετάφρασιν τοῦ Ν. Καρβούνη:

Πνίγει ό καημός σου τή φωνή μου, μά τῶν ὅμνων γίνομαι ἡ ἄρπα ὅταν σ' ὀνειρευτῶ καί πάλι στήν πρώτη δόζα ἐσένα.

'' Ω! νά μποροῦσα νά πετάζω πρός τούς τόπους πού ό Κύριος ἐφάνη στά ἐκστατικά, καθάρια μάτια τῶν προφητῶν σου, ἐσένα.



Χειρόγραφο ποίημα «γιά τή Σιών» τοῦ Γιοσέφ Ἐλιγιά.

Καί στῶν πατέρων μου τούς τάφους νά ματώσω τά γόνατα ἄς ἦταν μέσ' στή Χεβρών πού οἱ ἐκλεκτοί σου κοιμοῦνται αἰώνια ἐσένα.

Στάσου, ὧ πικρότατο ποτήρι! λίγη ἀνάσα ζητῶ! Λίγη ἀνάσα! Πλημμύρισε τά σωθικά μου ἡ ἀλόη σου ἐσένα.

Όταν θυμᾶμαι τή Σαμάρεια τό φαρμάκι σου πίνει ή ψυχή μου καί τή Σιών σἄν βάλη ὁ νοῦς μου ὅλο σ' ἀδειάζω ἐσένα.

Καλότυχος όπού προσμένει καί πού ίδη ν' ἀναβρύση τό φῶς σου κι ἀπάνω του ἰδη ν' ἀνοιχτοῦνε ἔανά οί πρωίες σου ἐσένα.

Καί νά εὐφρανθοῦν οἱ διαλεκτοί σου καί πού θἄχη χαρά στή χαρά σου όταν γιά ἐσέ ξαναχαράξουν οἱ ἀρχαῖες αὐγές σου ἐσένα.

Διά τήν πλήρη διως κατανόησιν καί ξκτίμησιν τῆς άλεβικῆς ποιήσεως, δέον νά ξχωμεν ὑπ' δψει καί τάς ξν γένει περί Ἰουδαϊσμοῦ δοξασίας του, ᾶς συνεκέντρωσεν εἰς ίδιον φιλοσοφικόν σύγγραμμα. Τό ξργον τοῦτο συνεγράφη ἀραβιστί ὑπό μορφήν διαλόγου καί ὑπό τόν τίτλον «Χουτζιά βέ ἀνταλίλ φί νούσρα ἐλ - ντίν ἀντεσαλῆ» (Βίβλος τεκμηρίων καί ἐπιχειρημάτων ὑπέρ μιᾶς ταπεινωμένης πίστεως), μετεφράσθη δέ κατόπιν ἐβραϊστί ὑπό τοῦ Ἰμπν Τιμπών μὲ τόν τίτλον «Σέφερ ᾿Ακωζαρῆ».

Ό ποιητής φιλόσοφος ἐκθέτει ἀπολογητικήν πλήρη ἀνθρωπίνης γλυκύτητος καί ἀντιασκητικής ἐμπνεύσεως, θίγει δέ δλα τά ἐγκόσμια καί ὑπερκόσμια προβλήματα, ἄτινα ἐνδιέφερον τόν Ἰουδαϊσμόν τῆς ἐποχῆς ἐκείνης. Εἰς τήν πραγματικότητα ὁ ᾿Αλεβῆ θέλει ν᾽ ἀντιδράση κατά τοῦ ἀκράτου ὀρθολογισμοῦ, τοῦ ὁποίου τόση κατάχρησις ἐγένετο ἀπό τοῦ Σααδία μέχρι τῆς ἐποχῆς του (᾿Αβικέρων, Μαϊμονίδης κ.λ.π.). Κατά τἡν ἀντίληψίν του, ὁ ψυχρός λογισμός ἄνευ πλουσίου συ-

### ΙΟΥΔΑΣ ΑΛΕΒΗ

Έφημερίς «ΠΡΩΪΑ» (28.7.1931)

### Trwsèg 'Estyrā

Με πολλήν λύπην πληφοφοφούσυμπαθούς μεθα τον θάνατον τοῦ Ελληνοεβοαίου ποιητού Γιωζέφ Ε. λιγιά. Γιαννιώτης την πατρίδα, η σθάνθη, έζησε κ' ετραγούδησεν έλληνικά όσον όλίγοι άπὸ τοὺς ποιητάς μας της τελευταίας 15ετίας. Ή παραγωγή του, κατεσπαρμένη είς έφημερίδας, περιοδικά και λεξικά, είνε από πάσης απόψεως τιμία καί άξιοπρόσεκτος-προ πάντων ή μο ταφοαστική. Γνώστης της παλαιοε. εξαϊκής φιλολογίας καὶ γλώσσης, μετέφοασε τὸ 'Ασμα τῶν 'Ασμάτων, καὶ μεγάλα ἀποσπάσματα and tor 'Ιώδ, τὸν 'Ησαΐαν, τὸ Δευτερονόμιον, τους Ψαλμούς, τὸ Ταλμούδ, αλλά καὶ νεοεδραίων ποιητῶν ἔργα,δπως την περίφημον «Πολιτείαν τών Καθριελητών» του Σιαλώμ "Αλχείμ καὶ άλλα. 'Αφήνει, καθώς πληροφο-¿gyaσίαν ρούμεθα, καὶ ἀνέκδοτον πολλήν-ίσως δλόκλη φον τὸν 'Hσαίαν-μόνην κληρονομίαν είς την γησαιάν καὶ ἀπροστάτευτον μητέρα του. 'Ο Σύνδεσμος TON AOYOTEγνών, είς τὸν ὁποίον ἀνήμε, θὰ εκαμνε την καλυτέραν απαρχην δημιουργικού έργου έαν ανελάμβανε καὶ ἐπεμελεῖτο μίαν ἔκδοσιν τόσον των δημοσιευμένων δσον καὶ τῶν καταλοίπων του. Θὰ ήτο μία τιμή είς την μνήμην του άωρως χαμένου όχι συμβατική 'Η «Ποωία», ἐπὶ τῆ θλιδερᾶ ἀφοομῆ τοῦ θανάτου του, δίδει εν επιφυλλίδι ενα άρθρον του περί τοῦ 'Ιούδα 'Αλεδή, τοῦ προφητάνακτος αὐτοῦ των Εδραίων της Διασποράς. Καίτοι γραμμένον ύπο λεξικογραφικούς περιορισμούς, ἀποτελεί δείγμα τῆς εὐσυνειδησίας καί, ας μας έπιτοα. πή να είπωμεν, της έλληνοπο-πείας τοῦ ἐκλιπόντος Εδοαιολόγοναισθηματικοῦ, οὐδόλως ἱκανοποιεῖ τήν ἀνθρωπίνην καρδίαν. Ἡ παράδοσις, κατ' αὐτόν, εἶναι κάλλιον παντός ἄλλου εἰς θέσιν νά μᾶς ἀποκαλύψη τήν θρησκευτικήν καί μεταφυσικήν ἀλήθειαν. Ἡ ἀποκαλυπτική ὑπερέχει τῆς φυσικῆς θρησκείας. Δέν εἶναι ἡ φιλοσοφική σκέψις ἐκείνη ῆτις θά μᾶς βοηθήση εἰς τό νά γνωρίσωμεν τί ἐστι καλόν καί τί κακόν, ἀλλά τό πνεῦμα τῶν πατρίων παραδόσεων. Κυρίως ὁ Ἡλεβῆ δεικνύει προτίμησιν εἰς τήν θρησκείαν τοῦ καθήκοντος· ἡ ἀνθρωπίνη μόρφωσις βαθμολογεῖται οὐχί ἀπό τό καλῶς διανοεῖσθαι, ἀλλ' ἀπό τό καλῶς πράττειν.

Ή θεολογική ἄρα διδασκαλία τοῦ Αλεβῆ ἔχει καθαρῶς ἐθνικόν χαρακτῆρα. ᾿Αποκλείει τήν διεθνιστικήν μορφήν τοῦ Ἰουδαϊσμοῦ, δεχόμενος ἰδαιτέραν θρησκείαν ἀρμόζουσαν εἰς ἕνα ἕκαστον λαόν. Ἦλλως τε αὐτή ἡ ὅπαρξις τῆς κοινωνίας ἔχει ἀνάγκην τῆς ποικιλίας τῶν ἀνθρωπίνων γνωμῶν καί πεποιθήσεων· εἶναι φύσει ἀδύνατον νά πιστεύη ὅλος ὁ κόσμος εἰς μίαν καί τήν αὐτήν ἀλήθειαν.

Είς τό ζήτημα τῆς αἰωνιότητος τῆς Ύλης καί τῆς πρώτης Αἰτίας ὁ Αλεβῆ δέν διαβλέπει σοβαρόν λόγον διαστάσεως μεταξύ φιλοσοφίας καί πίστεως. Ὁ Μωσαϊκός Νόμος δέν δμιλεῖ εἰμή περί ἀνανεώσεως τῆς ὅλης, περί δημιουργίας τοῦ σύμπαντος καί περί ἀρχῆς τῆς άνθρωπίνης ίστορίας. Συμφώνως ἄλλως τε πρός τήν ξβραϊκήν παράδοσιν, ὁ κόσμος ἀνανεώνεται· πᾶν τό ἀμετάβλητον είναι αἰώνιον, ἐνῷ ὁ δλικός κόσμος είναι πρόσκαιρος. Τό μεταβλητόν τοῦ Σύμπαντος μᾶς ὑπογρεεί νά δεχθώμεν την υπαρξιν μιᾶς δρώσης Αίτίας, ένός Δημιουργοῦ καί 'Ανακαινιστοῦ. 'Η Αἰτία αὕτη, πρωταρχική οὖσα, ἀπολαύει τῆς Αἰωνιότητος εἶναι ὁ Θεός, παντογνώστης καί τῶν πάντων ρυθμιστής τό τετράγραμμον αὐτοῦ ὄνομα διασαλπίζει τήν σοφίαν καί δύναμίν του· ή δέ δύναμις ώς κατηγόρημα άντανακλᾶ τήν θείαν βούλησιν. 'Αλλ' ή βούλησις αδτη δέν είναι έξω τῆς θείας φύσεως καί οὐδεμίαν ἔχει συγγένειαν μέ τόν λόγον τῶν ᾿Αβικέρων καί τῶν Νεοπλατωνικῶν· πρόκειται περί έλευθέρας θείας βουλήσεως, κατά τήν όποίαν ό δημιουργός ἠδύνατο νά πλάση ἤ μή τόν κόσμον.

Ή προφητεία, ὡς θεία πνευματική ἐκδήλωσις, εἶναι ἐκείνη δι' ἦς ἐγνωρίσθησαν μέ τήν θείαν βούλησιν οἱ Έβραῖοι εἰς τούς πρόποδας τοῦ Σινᾶ· ταύτην διεδέχθη ἡ Παράδοσις, ἐπαληθευθεῖσα καί πλουτισθεῖσα βραδύτερον διά τῶν ἀδιασαλεύτων κηρυγμάτων τῶν διδασκάλων τοῦ Έθνους.

Αὐταί, ἐν περιλήψει, αἱ θεολογικαί καί φιλοσοφικαί πεποιθήσεις τοῦ συγγραφέως τοῦ «Σεφέρ ᾿Ακωζαρῆ», τῶν ὁποίων τὰ ἴχνη διαβλέπει τις καί ἐν αὐτῆ τῇ θρησκευτικῆ αὐτοῦ ποιήσει. Διότι πρωτίστως δέον νά γνωρίζωμεν ὅτι ἡ ποίησίς του εἶναι τό λυρικόν ἀπαύγασμα μιᾶς σκεπτομένης ἄμα καί εὐαισθήτου ψυχῆς, δυνάμεθα δὲ νά ἀνεύρωμεν, ἐν γενικαῖς γραμμαῖς, καί εἰς αὐτάς τάς «Σιωνιάδας» τό ἐθνικοθρησκευτικόν αὐτοῦ «πιστεύω».

Ή ἐπίδρασις τοῦ θεολόγου, πρό παντός δέ τοῦ ποιητοῦ, ᾿Αλεβῆ ἐπί τῶν Ἰσραηλιτῶν ὅλων τῶν ἐποχῶν ὑπῆρξε κολοσσιαία. Δέν θά ἦτο τολμηρόν νά ἰσχυρισθῶμεν ὅτι καί αὕτη ἡ σύγχρονος σιωνιστική ἰδέα ἔλκει τήν προέλευσιν ἐκ τοῦ ἰδανικοῦ τῆς ἀλεβικῆς ποιή-



'Ο τάφος του στό Α΄ Ίσραηλιτικό Νεκροταφεῖο 'Αθηνὧν.

σεως. Διότι ἐκεῖνο τό ὁποῖον προσδίδει ἰδιαιτέραν αἴγλην καί δόξαν εἰς τήν μεγάλην ταύτην ἐθνικήν φυσιογνωμίαν εἶναι ὅτι ὁ ᾿Αλεβῆ δέν ἡρκέσθη μόνον νά θρηνήση ἀπό μακράν τόν ἐκπεσμόν τῆς πατρώας γῆς καί νά προφητεύση εἰς λαμπράς ἐνοράσεις τόν μελλοντικόν θρίαμβον τοῦ Ἰσραήλ, ἀλλ' ἡθέλησε νά μεταβῆ ὁ ἴδιος, ὑπό τάς δυσμενεστέρας ἱστορικάς συνθήκας, εἰς τήν ᾿Αγίαν Χώραν, ὅπου «ψυχῆς ξανάσασμα εἶναι τό ἀεράκι της», καί νά διέλθη ἐκεῖ τό ὑπόλοιπον τοῦ βίου του.

Ό ποιητής ἀντελαμβάνετο βεβαίως τόν κίνδυνον δν διέτρεχεν ἐπιχειρῶν τό προσκύνημά του εἰς κρισιμωτάτην στιγμήν, λόγω τῶν Σταυροφοριῶν, ἀλλ' ἔτρεφε κρυφίαν τινά ἐλπίδα, ἥν μᾶς ἐμπιστεύεται εἰς ἔνα του ποίημα· ἡ ἰσλαμική ἦττα καί ἡ χριστιανική κατάληψις τῆς Ἁγίας Πόλεως θά ἐπετάχυνε τήν ἔλευσιν τῆς ἐθνικῆς σωτηρίας· διότι δέν πρέπει νά λησμονῶμεν δτι ἦτο γέννημα καί θρέμμα τῆς χριστιανικῆς Καστιλίας, ἔνθα ἀπό τῆς νεαρᾶς του ἡλικίας ἤκουε διαρκῶς νά γίνεται λόγος περί πτώσεως τῆς μωαμεθανικῆς ἐξουσίας.

Έν τέλει τό προσκύνημα καθίσταται διά τόν ποιητήν ζήτημα ύψίστης ἀνάγκης· ἡ Σιών τοῦ ἐμφανίζεται κατ' όναρ· ὁραματίζεται τόν Ναόν εἰς τήν παλαιάν του δόξαν, τήν θείαν λειτουργίαν εἰς τήν πρώτην αὐτῆς λαμπρότητα. Ή νοσταλγική μέθη τοῦ πνίγει τήν εὐαίσθητον ψυχήν καί ἀναφωνεῖ:

Τῆς Οἰκουμένης ὀμορφιά, πανώρια Πολιτεία
Τοῦ ξακουσμένου βασιλιᾶ,
Μέσ' ἀπ' τά βάθη τ' ἄχαρα τῆς Δύσης ἡ ψυχή μου
Έσένα λαχταρᾶ!
(Νόνει ἡ ψυχή μου σάν κερί, ὅταν στό νοῦ μου φέρνι

Αυώνει ή ψυχή μου σάν κερί, όταν στό νοῦ μου φέρνω Τή δόζα πού σέ στόλιζε, τό Ναό πού ἔχει ρημάζει. Πά' στά φτερά τοῦ σταυραϊτοῦ σάν ποιός θά μ' ἀνεβάση Καί κατά σέ ν' ἀράξω,

Νά βρέζω μέ τό δάκρυ μου τό ποθητό σου χῶμα. Σέ πόθησα, κι' ό βασιλιάς ἄς μήν είναι μαζί σου, Κι' ἄς σέρπουνε στοῦ Ρκιλεάδ τά μυρωμένα μέρη Σκορπιοί, σαῦρες κι ἀστρῖτες.

Τῶν ἐρειπίων σου θ' ἀσπαστῶ τίς πέτρες μέ λαχτάρα

Κ' ή ἀπόπνοια τοῦ πτωμάτου σου θἆναι γιά μένα πάλι Γλυκύτερη ἀπ' τό μέλι.

Μόλις ἀποπερατώσας, τῷ 1140, τήν συγγραφήν τοῦ ἔργου του «᾿Ακωζαρῆ», ὁ ποιητής ἤρχισε νά ἐτοιμάζηται διά τό εὐλαβές προσκύνημα. Ἡπρεπε νά ἐγκαταλείψη τήν μονογενῆ θυγατέρα του, «τήν ἀδερφήν τῆς ψυχούλας του», τόν λατρευτόν ἔγγονόν του Ἰούδαν, τήν ἐν Τολέδῳ ἀνωτάτην σχολήν του καί τούς πολυαρίθμους μαθητάς, οὕς περιέβαλλε διά τῆς στοργικῆς ἀγάπης του. Τοῦτο βεβαίως ἐστοίχιζεν ἀρκετά εἰς τόν εὐαίσθητον ποιητήν, τήν δέ συγκίνησίν του μετέδωκεν εἰς ώραίας στροφάς. Μερικοί ἐκ τῶν φίλων του ἀποπειρῶνται νά τόν μεταπείσουν ἀλλ' εἰς μάτην.

Κατά τήν διέλευσί του ἐκ διαφόρων πόλεων τῆς Ίσπανίας προκαλοῦνται ἐνθουσιώδεις ἐκδηλώσεις ὑπέρ τοῦ σοφοῦ ποιητοῦ. Κατελθών εἰς Γρενάδαν, ἐπεβιβά σθη πλοίου μετά τινων φίλων, μέ κατεύθυνσιν πρός τήν Αἴγυπτον. Ἐντός τοῦ πλοίου ἐκείνου, ὑπό τήν ἀγωνιώ δη ἀνυπομονησίαν καί προσμονήν, ὁ ποιητής ἔκρουσε τήν τρυφερωτέραν χορδήν τῆς λύρας του:

Κατσουφιασμένος ό οὐρανός, κ' εμέ ή ψυχή πῶς σπαρταρά! Τί φτάνει κατά τά σκηνώματά σου Θεέ μου, τά [ερά...

> ...Σ' ενα καραβοσάνιδο στενό 'Ανάμεσα ἀπό γῆς κι' ἀπό οὐρανό Τρικλίζω καί χορεύω· τί με νοιάζει 'Αφοῦ σε λίγο θἄδω νά χαράζη 'Η Ίερουσαλήμ· κεῖ μέσα θά χορέψω τόν ἰερό χορό σου, ὧ "Άγια Πόλη!

Ό ποιητής φθάνει εἰς τήν 'Αλεξάνδρειαν, μεταβαίνει εἰς Κάϊρον, κατευθύνεται, ὑπό τήν συνοδείαν φίλων του, εἰς Δαμιέττην, ὅπου διά τελευταίαν φορά οὖτοι ἐπιχειροῦν νά τόν μεταπείσουν ἐκ τοῦ σχεδίου του. Τῷ συνιστοῦν ὅπως ἐγκατασταθῆ εἰς Αἴγυπτον, ἀφοῦ καί ἐκεῖ εἶχεν ἐπιφοιτήσει ἡ θεία χάρις, ἀφοῦ ἐκεῖ ἐγεννήθη

÷ TYNEXEIA ITH ZEAIAA 22

## ΑΝΤΙΣΗΜΙΤΙΚΗ ΕΚΡΗΞΙΣ

### Στήν Κέρκυρα τό 1891

Μέ τόν παραπάνω τίτλο ὁ γνωστός ἱστορικός κ. Νώντας Ἡλιόπουλος (συγγραφεύς «Μνήμων») δημοσίευσε στήν «Ἑστία» (23, 25, 30 Ὁκτωβρίου καί 1 Νοεμβρίου 198 0) τά σημειώματα πού ἀκολουθοῦν:

"Όπως εἶναι παγκοίνως γνωστόν, ὁ ἀντισημιτισμός ἀποτελεῖ μακράν φυλετικήν παράδοσιν, ἐκφυλισθεῖσαν μέν ἐπί τῶν ἡμερῶν μας καί περιορισθεῖσαν κυρίως μεταξύ τοῦ ἀραβικοῦ κόσμου, εἰς μεγάλην ὅμως ἀκμήν ἀνά τούς αίῶνας, ἀρχῆς γενομένης ἀπό τῶν Προχριστιανικῶν χρόνων, ἐπιταθεῖσαν κατά τούς Χριστιανικούς, κορυφωθεῖσαν κατά τόν Μεσαίωνα, ἐπιβιώσασαν δὲ μέχρι τῆς αὐγῆς τῆς ἐποχῆς μας καί ὑποτροπιάσασαν κατά τός ἡμέρας τῶν συγχρόνων Ἑφιαλτῶν: Ναζιστῶν καί Κομμουνιστῶν.

Είς τήν χώραν μας εῖχομεν μία περιστασιακήν ἔκρηξιν Άντισημιτισμοῦ (μετά τήν παλαιοτέραν, περιώνυμον ἐκείνην τοῦ «Πατσίφικο») ἐκδηλωθεῖσαν ἀρχικῶς είς τήν Κέρκυραν καί μεταδοθεῖσαν ἐκεῖθεν είς τήν Ζάκυνθον καί ἀλλαχοῦ, ἐγγίζοντος τοῦ Πάσχα τοῦ 1891. Τό ἔναυσμα ὑπῆρξε τό ἐξῆς:

Κατά τάς άρχάς 'Απριλίου τοῦ ἔτους ἐκείνου, εἶχεν ἀνακαλυφθῆ, εἰς τήν 'Εβραϊκήν συνοικίαν τῆς νήσου, τό πτῶμα παιδίσκης ἀγρίως κρεουργημένον, κρυμμένον μέσα εἰς σακκί μέ πίτυρα καί ἀντισηπτικάς οὐσίας.

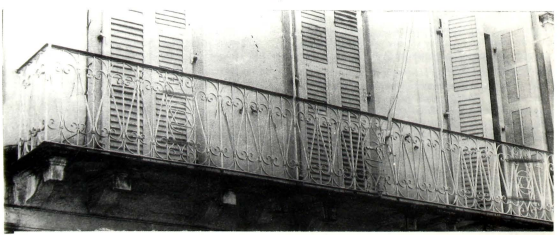
Τό εὔρημα συνετάραξε τήν Κερκυραϊκήν κοινωνίαν καί ἀπετέλεσε μεγάλον μπελᾶν διά τάς Άρχάς, διότι διττή ἐρμηνεία, ἀπό πάσης ἀπόψεως ἐμπρηστική, προεκάλει πρωτοφανἢ ἀναβρασμόν τόσον μεταξύ τοῦ Χριστιανίκοῦ ὅσον καί τοῦ Ἰουδαϊκοῦ πληθυσμοῦ: Κατά τούς μέν, τό θῦμα ἦτο Χριστιανή, τήν ὁποίαν φανατικοί Ἑβραῖοι εἶχαν φονεύσει διά ν' ἀποστραγγίσουν τό αἶμα της καί νά τό χρησιμο-

ποιήσουν δι΄ ἀποκρύφους μυσταγωγικάς τελετουργίας τῆς θρησκείας των, ἐπικειμένου τοῦ Πάσχα — συμφώνως πρός τάς Μεσαιωνικάς δοξασίας. Κατά τούς δέ, ἦτο Ἱσραηλῖτις, θῦμα θρησκευτικοῦ φανατισμοῦ Χριστιανῶν.

Έντεῦθεν ἐξέγερσις ὅλων τῶν Κερκυραίων, ὀχλαγωγία καί ἐπακόλουθοι ταραχαί, ἰδίως εἰς βάρος τῶν Ἑβραίων, άποτελούντων έλαχίστην μειοψηφίαν, ένόχων παρά τῶν άποτελούντων τήν συντριπτικήν πλειοψηφίαν Έλλήνων. Καί οἱ μέν πρῶτοι, μή διακρινόμενοι ἀκόμη τότε διά γενναιότητα καί θεωρούμενοι γενικῶς ὡς ψοφοδεεῖς, ἔσπευσαν νά όχυρωθοῦν εἰς τήν ρυπαράν συνοικίαν των, ἀποκλείσαντες καί τά στενά δρομάκια αὐτῆς. Οἱ δέ δεύτεροι ἐπεδόθησαν είς πολιορκίαν των, ἐκδηλώσαντες διαθέσεις νά τούς καύσουν ζωντανούς είς τό «γκέττο» των. Τότε έδραστηριοποιήθησαν αἱ ᾿Αρχαί καί ὁλόκληρος ἡ δημοσία δύναμις τῆς Κερκύρας, δηλαδή ἡ φρουρά καί ἡ ἀστυνομία, ἐνισχυμέναι καί ἀπό τό πλήρωμα ναυλοχοῦντος είς τόν λιμένα μικροῦ πολεμικοῦ πλοίου καί προσεπάθησαν νά έπαναφέρουν τήν τάξιν καί νά προστατεύσουν τούς κινδυνεύοντας Έβραίους - ἐνῷ οἱ τελευταῖοι αὐτοί ἐγκλεισθέντες είς τάς οἰκίας των καί ἀπομονωθέντες ἀπό προστατευτικήν στρατιωτικήν ζώνην, ἐκινδύνευσαν σύν τῷ χρόνῳ ν΄ ἀποθάνουν ἐκ πείνης, διά τό ἀδύνατον νά κυκλοφορήσουν καί νά προμηθευθοῦν ἀπό τήν ᾿Αγοράν τ΄ ἀπαραίτητα πρός συντήρησίν των.

'Αφ' ἐτέρου, ὅλα τά καραδοκοῦντα τίς «ἀναμπουμποῦ-

Ένα ἀπό τά σπίτια τῆς νέας πόλεως, δίπλα στό σημερινό Διοικητήριο. Τήν ἔμπνευση γιά τήν ἀρχική δημιουργία τῆς συνοικίας εἶχε τόν προηγούμενο αἰώνα ὁ ἀείμνηστος Μπέσσος. Στό μπαλκόνι φαίνεται ἀκόμα τό Μαγκέν Νταβίντ.







ΔΕΞΙΑ: 'Οδός 'Αγίας Σοφίας, ὁ δεύτερος βασικός δρόμος τῆς συνοικίας, ὅπως εἶναι σήμερα. ΑΡΙΣΤΕΡΑ: 'Οδός Βελισσαρίου. 'Αριστερά τό κτίριο τῆς Συναγωγῆς. Δεξιά διακρίνονται καθισμένοι οἱ ἔνοικοι τοῦ μαγαζιοῦ. Προπολεμικά οἱ ὁμόθρησκοι, οἱ ἄνθρωποι τῆς ἐργασίας καί τοῦ μόχθου, ἔτσι κάθονταν ἔξω ἀπό τά σπίτια τους τά Σάββατα καί τίς γιορτές.

λες» κακοποιά στοιχεῖα, ἐπωφεληθέντα τῆς ἐκρύθμου καταστάσεως, τῆς ἀπασχολήσεως τῶν 'Αρχῶν καί τοῦ κλίματος φανατισμοῦ, ἐπεδόθησαν εἰς τήν λεηλασίαν τῶν ἀνά τάς ἐμπορικάς όδούς διεσπαρμένων ἐβραϊκῶν καταστημάτων, ίδίως κοσμηματοπωλείων, ἀργυραμοιβείων, χρηματιστικῶν γραφείων κ.λ.π., ἀπογυμνώσαντες αὐτά ἀπό τό πλούσιον περιεχόμενόν των — δοθέντος ὅτι τά τοιαῦτα ἀπετέλουν ὡς ἐπί τό πολύ, ἰσραηλιτικόν μονοπώλιον.

Τά γεγονότα τῆς Κερκύρας μετεδίδονντο έξωγκωμένα, δι΄ ἐπιστολικῶν ἀνταποκρίσεων εὐφαντάστων συντακτῶν διότι αὶ ᾿Αρχαί εἶχον ἀπαγορεύσει τηλεγραφικήν ἐπικοινωνίαν μεταξύ ίδιωτῶν, ἀκριβῶς διά τήν ἀποφυγήν μεταδόσεως δημαγωγικῶν τερατολογιῶν ἀπό πενταρολογούσας ἐφημερίδας τῶν ᾿Αθηνῶν. Ἔφθανον δέ εἰς τάς στήλας τοῦ εὐρωπαϊκοῦ Τύπου, καί δοθείσης τῆς μεγάλης ἐπιρροῆς τοῦ Ἰουδαϊκοῦ στοιχείου, πού ἐκυριάρχει ἀποκλειστικῶς τῶν Διεθνῶν Χρηματιστηρίων, ἐπί τῆς πολιτικῆς τῶν Δυνάμεων, κατακραυγή ήγέρθη ἐναντίον τῶν ἐξαγριωθέντων 'Αντισημιτών 'Ελλήνων. "Εγκυρα δημοσιογραφικά ὄργανα έζήτουν παρά τῶν Κυβερνήσεων τήν ἀποστολήν Εὐρωπαϊκῶν ναυτικῶν μονάδων είς τά ὕδατα τῆς νήσου τῶν Φαιάκων, διά τήν προστασίαν τῶν κινδυνευόντων Έβραίων. Έξ ἄλλου, διεθνεῖς Άντισημιτικοί κύκλοι, διότι δέν ἔλειπον καί οΙ τοιοῦτοι φρονοῦντες, ἰδίως είς τήν Γρμανίαν καί τήν Ρωσίαν, έξῆπτον μέρος τῆς κοινῆς γνώμης τῶν χωρῶν των, εὐεπίφορον εἰς τάς ἐκ τούτων ἀντιδράσεις, ἐναντίον τῶν θεωρουμένων ὡς αἰμοβόρων Ἑβραίων

πού ἐπεβουλεύοντο τρυφεράς χριστιανικάς ὑπάρξεις ὡς σπονδήν πρός τάς ἀπαιτήσεις μιᾶς ἀπανθρώπου θρησκείας.

Έν τῷ μεταξύ εἰς τήν Κέρκυραν, μεγαλοποιημένα παρ΄ εὐφαντάστων ἤ κακοβούλων φημῶν, ἐνετείνοντο αἰματηρά ἐναντίον Ἰσραηλιτῶν ἐπεισόδια, παρ΄ ὅλας τάς προσπαθείας τῶν ὀργάνων τῆς τάξεως καί τῆς ἀσφαλείας, ἐνῷ ἀρ΄ ἐτέρου ἡ Εἰσαγγελική καί ἡ ᾿Ανακριτική ᾿Αρχή εἰργάζοντο ἀόκνως, πλήν ἀκάρπως, διά τήν διαλεύκανσιν τοῦ μυστηρίου τῆς κατακρεουργήσεως τῆς ἀτυχοῦς κορασίδος — Ἑβραίας ἤ Χριστιανῆς.

### ΔΑΚΤΥΛΟΙ ΚΑΙ ΓΡΟΝΘΟΙ

Έκτός ἀπό θρησκευτικόν φανατισμόν, ὁ φόνος τῆς Κερκυραίας παιδίσκης, τοῦ ᾿Απριλίου 1891, Ἑβραιοπούλας ῆ Χριστιανῆς, εἶχεν ἐξάψει καί πολιτικά πάθη: Οι Ἑβραῖοι τῆς Κερκύρας, ἤσαν, σχεδόν κατά παμψηφίαν, Τρικουπικοί καί οἱ τοπικοί Δηλιγιαννικοί πολιτικοί παράγοντες ἐπωφελήθησαν τῆς ἐκ τοῦ ἐγκλήματος ἐξάψεως διά νά τούς ἐκμηδενίσουν, ὑποδαυλίζοντες τήν τρομοκράτησιν καί τήν ἐκ τῆς νήσου φυγήν αὐτῶν. Χαρακτηριστική εἶναι ἡ σχετική ἀνταπόκρισις πρός μεγάλην ἀθηναϊκήν ἀντικυβερνητικήν ἐφημερίδα (άλλ΄ δχι καί όλιγώτερον ἀντι Τρικουπικήν) — καί τά ἐπακόλουθα σχόλια αὐτῆς:

### ΑΝΤΙΣΗΜΙΤΙΚΗ ΕΚΡΗΞΙΣ

«Ἡ Ἑβραϊκή συνοικία (τῆς Κερκύρας) εὐρίσκεται ἐν ἀποκλεισμῷ. Πρό ἐβδομάδος ἀπέθανεν ἡ μικρά ἐγγονή τοῦ Ἡρχιρραβίνου καί μόλις τήν ἐβδόμην νύκτα τήν ἀδήγησαν εἰς τό Νεκροταφεῖον, τῆ συνοδεία ἀστυνομικῶν καί στρατιωτῶν. Λέγεται ὅτι ἐκ τῶν δαρέντων Ἱσραηλιτῶν ἀπέθανον τέσσαρες καί μία γυνή, ἀλλ΄ οἱ ὁμόθρησκοί των φοβοῦνται νὰ θάψωσι τούς νεκρούς. Ὑπολογίζεται ὅτι ὑπέρ τούς ὀγδοήκοντα ἀσθενοῦσι, δαρέντες ὑπό τοῦ φανατισθέντος πλήθους, δύο δέ ἐξ αὐτῶν διατρέχουσι τόν ἔσχατον κίνδυνον. Φοβοῦμαι ὅτι τό κακόν δέν θά σταματήση ἔως ἐδῶ».

Καί ἐσχολιάζετο ἐν συνεχεία:

«Οι φόβοι τοῦ ἀνταποκριτοῦ μας εἶναι εὔλογοι. Ἐφ΄ ὅσον αί 'Αρχαί καί πρό πάντων ἡ Κυβέρνησις δέν ἐννοοῦσι νά τερματισθή ή κατάστασις αὐτή, ή καταισχύνουσα τόν Έλληνικόν λαόν καί τό Κράτος, βεβαίως τό κακόν θά αὐξηθῆ. Έχομεν παρ΄ άξιοπίστων προσώπων τήν πληροφορίαν ότι ή τραγική αὐτή κατάστασις ἔχει καί κερδοσκοπικόν άλλά καί πολιτικόν ἀκόμη χαρακτῆρα. Ἡ Ἑβραϊκή παροικία τῆς Κερκύρας είναι γνωστόν ὅτι δέν ἀπολαύει τῶν συμπαθειῶν τοῦ Κορδονίου (ἐμβλήματος τῶν Δηλιγιαννικῶν), τῶν Ἰσραηλιτῶν ὑποστηριξάντων, κατά τάς ἐκλογάς, τούς Τρικουπικούς ὑποψηφίους. Τό «Κορδόνι», λοιπόν εὖρεν εὐκαιρίαν νά έξωθήση τά πράγματα φανατίζον περισσότερον τόν ὄχλον. Δέν δυσκολευόμεθα νά δώσωμεν πίστιν είς τήν πληροφορίαν ταύτην. Έν Ἑλλάδι ὁ φατριασμός καί ή πολιτική ἀκολασία προβαίνει εἰς τά ἔσχατα, τό πρᾶγμα δέ δέν εἶναι ἀπίθανον, ἀφοῦ ἔχομεν τό γεγονός ὅτι καμμιά δεκαπενταριά εἶναι οἱ ὑποκινοῦντες τάς κατά τῶν φιλησύχων καί φιλονόμων Ίσραηλιτῶν βιαιοπραγίας, αλ Άρχαί είς οὐδενός τῶν ταραξιῶν προέβησαν τήν σύλληψιν, παριστάμεθα δέ είς τό οἰκτρόν θέαμα τῶν ἐπί ὀκτώ ἡμέρας ταραχῶν ἐν τῇ νήσῳ ἄνευ δικαιολογημένου λόγου, άφοῦ δέν ὑπάρχει ἀμφιβολία ὅτι ἡ σφαγεῖσα κορασίς ἦτο Έβραία».

"Όσον άφορᾶ τόν είς τό άνωτέρῳ σχόλιον μνημονευόμενον «κερδοσκοπικόν» χαρακτῆρα τῆς κατά τῶν Ἑβραίων καταδρομῆς, ἐξηγεῖται ἐκ τοῦ γεγονότος ὅτι οἱ Ἑβραῖοι τῆς Κερκύρας εἶχον είς χεῖρας των ὅλην τήν οἰκονομικήν καί ἐμπορικήν ζωήν τῆς πόλεως καί ὡς ἐκ τούτου οἱ "Ελληνες ἐμπορευόμενοι καί χρηματισταί ἐπεθύμουν ἐγὰ καρδίως τήν ἐξόντωσίν των.

Ίδού καί ἔν ἀκόμη, σχετικόν, σχόλιον τῆς ἰδίας ἐφημερίδος:

«Ἡ ἐν Κερκύρᾳ Ἰσραηλιτική κοινότης εἶναι ἴσως ἡ μᾶλλον πολυάριθμος τῶν ἐν Ἑλλάδι, καί εἶς ἐκ τῶν κυριωτέρων παραγόντων τῆς ἐμπορικῆς, τῆς κοινωνικῆς καί αὐτῆς τῆς πολιτικῆς ζωῆς τῆς νήσου. Τά μέλη της εἶναι πολῖται εἴληνες, ὑπόκεινται εἰς τούς νόμους τοῦ Κράτους, ἐκπληροῦν ἀπάσας τάς πρός τό Ἑθνος ἡμῶν ὑποχρεώσεις, ἀπαράλλακτα ὅπως καί οἱ λοιποί κάτοικοι τῆς Χώρας καί εἶναι κατά πάντα ἰσότιμοι πρός αὐτούς. Οἱ πλεῖστοι μεταξύ αὐτῶν διακρίνονται διά τήν μόρφωσιν, τήν εὐπορίαν, τήν ὑπέροχον θέσιν, τήν κοινωφελῆ ἐν τῷ τόπῳ δρᾶσιν. Τά περισσότερα τῶν ἐμπορικῶν καταστημάτων εὐρίσκονται εἰς

χεῖρας των. Οἱ ἐξ αὐτῶν ἐπιστήμονες ὅλων τῶν κλάδων εἶναι ἰκανοί καί χρησιμώτατοι καί ἀναφέρονται μεταξύ τῶν τά πρῶτα φερόντων. Εἶναι λυπηρότατον λοιπόν ὅτι ἔν ἀπλοῦν ἔγκλημα, ὅμοια πρός τό ὁποῖον συμβαίνουν πανταχοῦ τῆς χώρας, ἦλθε νά σπείρη τόν σπόρον τῆς διχονοίας μεταξύ τῶν αὐτοχθόνων Ἑλλήνων καί νά ἐπιφέρη τοιαύτην κοινωνικήν ἀνωμαλίαν εἰς τόν Τόπον».

Έξ άφορμῆς τοῦ ἀνωτέρω, διθυράμβου ὑπέρ τῶν Ἑλλήνων Ἰσραηλιτῶν, ἄς μνησθῶμεν καί τοῦ Χαλκιδέως Ἰσραηλίτου Συνταγματάρχου Μαρδοχαίου Φριζῆ, πρώτου πεσόντος ἀνωτέρου Ἁξιωματικοῦ κατά τόν Ἑλληνο - Ἰταλικόν πόλεμον τοῦ 1940, εἰς τήν Βόρειον Ἡπειρον — ἐπί τῆ εὐκαιρία καί τῆς συμπιπτούσης πανηγυρικῆς ἐπετείου.

### ΑΠΗΝΕΙΣ ΠΡΟΑΣΠΙΣΤΑΙ

Χαρακτηριστική ὑπῆρξεν ἡ πρώτη ἐγκύκλιος τοῦ νέου τοποθετηθέντος Νομάρχου Κερκύρας Μπουκλάκου (εἰς ἀντικατάστασιν παυθέντος προηγουμένου) ἄμα τῇ ἀναλήψει τῶν καθηκόντων του — ἐν σχέσει πρός τήν ἀντισημιτικήν ἔκρηξιν εἰς τήν νῆσον:

«Πρέπει νά ἐπανέλθη ἡ τάξις, διότι τότε μόνον δύναται νά λειτουργήση ἀπροσκόπτως ἡ Δικαιοσύνη πρός ἀνέρευσιν τῶν ἐνόχων τοῦ σκοτεινοῦ ἐγκλήματος. Ἡ συνδρομή τῶν νοημόνων καί φιλησύχων πολιτῶν Κερκυραίων πρός ἐπάνοδον τῆς ἀσφαλείας ἐν τῆ πόλει αὐτῶν, ἤτις διεκρίθη καί διακρίνεται πάντοτε διά τήν ἀνεξιθρησκείαν καί τά φιλόνομα αὐτῆς αἰσθήματα, εἶναι ἀπολύτως ἀναγκαία. Ἡ συνδρομή αὔτη πεποίθαμεν ὅτι θέλει ἀπαλλάξει τάς ᾿Αρχάς τῆς ἀνάγκης πρός ἀδυσώπητον ἐφαρμογήν τοῦ Νόμου κατά παντός προβαίνοντος εἰς πράξεις ἀντικειμένας πρός αὐτούς».

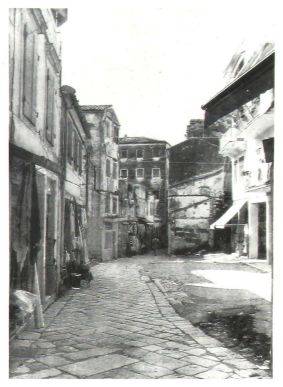
Έσχολιάζετο δέ ἀπό δημοσιογραφικῶν στηλῶν ἡ σκλήρυνσις τῆς στάσεως τῆς Κυβερνήσεως ἔναντι τῶν ταραξιῶν τῆς Κερκύρας διά τῶν ἐξῆς:

«Ἐκ τῆς ἐνόχου ἀδρανείας τῶν ᾿Αρχῶν ἠρύσθησαν τήν τόλμην των οἱ πρωτεργάται τῶν ἀταξιῶν καί τά πράγματα ἐπεδεινώθησαν μέχρι σημείου τοιούτου, ὥστε νά προκληθῆ ἐπέμβασις τῶν ξένων πρός ὑπεράσπισιν τῶν κινδυνευόντων Έβραίων! Καί τότε μόνον έξύπνησεν ὁ Δηλιγιάννης καί ήναγκάσθη ν΄ ἀποστείλη είς Κέρκυραν ώς Νομάρχην τόν κ. Μπουκλάκον καί άνωτέρους 'Αξιωματικούς μετά στρατοῦ. Καί ἔπρεπε μόνον ἡ ἔκφρασις τῆς θελήσεως τοῦ κ. Μπουκλάκου, ἀρχαίου καί δραστηρίου ὑπαλλήλου, γνωστοῦ ὡς μηδέποτε θυσιάσαντος τήν άξιοπρέπειάν του είς κομματικάς ἐπιβουλάς, ΐνα ἀποκατασταθῆ ἡ τάξις πλήρως. ή ἀποφασιστική ἐκδήλωσις τῶν προθέσεών του νά καταδιώξη πάντα ταραξίαν, ἤρκεσεν ἡ παρουσία μόνον τῶν Ἁξιωματικῶν τοῦ Στρατοῦ ὅπως ἐντός ὄχι περισσοτέρων τῶν 24 ὡρῶν ἡ τάξις ἀποκατασταθη πλήρως»

Πέραν τῶν κατασταλτικῶν μέτρων καί τῆς χρησιμοποιήσεως ἱκανῶν ἀξιωματούχων, ἀπεστάλη εἰς τήν Κέρκυραν ἵνα ἐποπτεύση τῶν ἀνακρίσεων πρός ἐξιχνίασιν τοῦ ἐγκλήματος, ἀλλά καί τῶν ἐπακολούθων γεγονότων, αὐτός ὁ Εἰσαγγελεύς τῶν Ἐφετῶν τῆς Πρωτευούσης.

"Οπως τό έγράψαμεν ἤδη, έξηγέρθη καί ὁ εὐρωπαϊκός Τύπος ἀπό τά εἰς Κέρκυραν συμβάντα. Εἰς σοβαράν έφημερίδα τῆς Βιέννης, σπουδαίου διπλωματικοῦ κέντρου τῆς Εὐρώπης κατά τήν ἐποχήν ἐκείνην, ἐγράφετο ἀμῶς ὅτι «οἰ φυγόπονοι καί νωθροί Κερκυραΐοι φθονοῦντες τούς δρα-





ΔΕΞΙΑ: Μιά ἄποψη τῆς ὁδού Παλαιολόγου, τοῦ ἐμπορικοῦ δρόμου τῆς παλιᾶς ἐβραϊκῆς συνοικίας, ὅπως εἶναι σήμερα. ΑΡΙΣΤΕΡΑ: Μιά μικρή πλατεία τοῦ «γκέττο» τῆς ἑβραϊκῆς συνοικίας.

στηρίους καί εὐφυεῖς Ἰσραηλίτας συμπολίτας των, διήγειραν κατ΄ αὐτῶν τόν ἄθλιον καί ἀμαθῆ ὅχλον, πρός ἐξουδετέρωσίν των».

'Αφ΄ ἐτέρου ὁ ἐπίσης ἔγκυρος «Πεσταῖος Λλόϋδ» ἔγραφεν:

«᾿Από τῶν ρωσικῶν στεππῶν ἡ λύμη τοῦ ᾿Αντισημιτισμοῦ μετεδόθη εἰς τάς γελαστάς ἀκτάς μιᾶς τῶν νήσων τοῦ Ἰονίου πελάγους, ὅπου ὁ παρ΄ ἀμαθῶν καί ἀσυνειδήτων ἰερέων φανατιζόμενος ὅχλος ἐξακολουθεῖ ἀπό ἐβδομάδων ἀπειλῶν νυχθημερόν διά φόνου καί ἐμπρησμοῦ τήν κοινότητα πτωχῶν Ἰουδαίων, οἱ ὁποῖοι κεκλεισμένοι ἐν τῆ ρυπαρᾳ αὐτῶν συνοικίᾳ ὑφίστανται φρικαλέους διωγμούς καί πραγματικήν πολιορκίαν παρά αἰμοδιψοῦς συρφετοῦ. Εὐρισκόμεθα ἐνώπιον κινήματος ἀποτελοῦντος ἀληθῆ ἐμπαιγμόν τοῦ πολιτισμοῦ, ἀνεξάλειπτον δέ ὄνειδος θά ἐγκολαφθῆ εἰς τόν αίῶνα μας, ἐάν δέν κατασταλῆ τό κίνημα πρίν ἤ ὁ φονικός καί ἐμπρηστικός ὅχλος ὁλοκληρώση τό ἔργον του».

Τό ήγανακτημένον ένδιαφέρον τῆς Εὐρώπης ὑπέρ τῶν Ἑβραίων τῆς Κερκύρας ἐπροκαλεῖτο ὅχι μόνον διότι μεταξύ αὐτῶν ὑπῆρχον καί ὑπήκοοι τῶν Δυνάμεων, ἀλλά καί διότι οἱ μεθ ὧν συνηλλάσσοντο οὖτοι ἐμπορικῶς εὐρωπαῖκοί Οἶκοι, ἐζημιοῦντο ὡς ἐκ τῆς συνεπείᾳ τῶν γεγονότων διακοπῆς τῶν συναλλαγῶν. 'Αναδημοσιεύουσα τ' ἀνωτέρω σχόλια ἀθηναϊκή ἐφημερίδα ἔγραφε συμπληρωματικῶς:

«Καί ἔτερα εὐρωπαϊκά φύλλα ἐκήρυξαν σταυροφορίαν κατά τῆς Ἑλλάδος καί τοῦ Ἑλληνικοῦ Ἔθνους. Δυστυχῶς οἱ ταραχοποιοί δέν ἀνελογίσθησαν ὅτι πλήττοντες τούς Ἰουδαίους ἔπληττον συγχρόνως, καί δή σφοδρότερον, τούς ἐν Τουρκία ὑποδούλους Ἑλληνας. Πρῶτοι οἱ ἐν Θεσσαλονίκη Ἑλληνες θά αἰσθανθῶσι καιρίως τόν ἀντίκτυπον, βλέποντες καθισταμένην ἀκόμη ἀμυδροτέραν τῆν ἐλπίδα τῆς συναινέσεως τῆς Εὐρώπης διά τῆν ἀπελευθέρωσιν τῆς βριθούσης Ἑβραίων πόλεώς των. ᾿Από τοῦδε ἤρξατο πάλιν πνέων ἀπανταχοῦ τῆς Εὐρώπης ἄνεμος μισελληνικός αἱ εὐρωπαϊκαί δέ ἐφημερίδες κηρύττουσιν ῆδη ὅτι ἐν Κερκύρα ἐπικρατεῖ πλήρης ἀναρχία καί ὅτι αὶ Μεγάλαι Δυνάμεις πρέπει νὰ ἐπέμβωσιν ὑπέρ τῶν καταδιωκομένων Ἑβραίων, ἀναπληροῦσαι αὐταί τιμν Ἑλληνικήν Κυβέρνησιν».

Τό ἀνθελληνικόν κῦμα ὡγκοῦτο ἀνά τήν Εὐρώπην ὡς ἐκ τῆς ἀφίξεως, εἰς τάς Πρωτευούσας καί τά μεγάλα κέντρα, "Εβραίων προσφύγων, διαφυγόντων πλησίον τῶν ἀπανταχοῦ ἐγκατεστημένων ὁμοθρήσκων των καί μεγαλοποιούντων, δι' ἐμπαθῶν ἀφηγήσεων, τά γεγονότα. "Εγραφε σχετικῶς μ' αὐτά ἀθηναϊκή ἐφημερίς:

«Τήν στιγμήν αὐτήν δ πεπολιτισμένος κόσμος ἔχει ἐστραμμένα τά ὄμματά του πρός τήν Κέρκυραν, ἔνθα ἡ 'Ορθοδοξία καταισχύνεται καί ἡ 'Ελλάς ἀτιμάζεται παρά τοῦ μαινομένου ὄχλου. Τήν στιγμήν αὐτήν ἐν Κερκύρα διακυβεύεται οὐ μόνον ἡ τιμή, ἀλλά καί αὐτό τό μέλλον τῆς 'Ελ-

### ΑΝΤΙΣΗΜΙΤΙΚΗ ΕΚΡΗΞΙΣ

λάδος. Έν τῷ Αὐστριακῷ Κοινοβουλίῳ ζητεῖται ἡ ἐπέμβασις τῆς Αὐτοκρατορίας ὑπέρ τῶν ἐν Κερκύρᾳ κινδυνευόντων Αὐστριακῶν ὑπηκόων. Ἡ Άγγλία ἀποστέλλει πλοῖον πολεμικόν. Ὁ Ρότσχιλδ τοῦ Λονδίνου, διά τῆς Ἐθνικῆς ἡμῶν Τραπέζης ἐπικαλεῖται τήν πρός διάσωσιν τῶν ὁμοφύλων του ἐνέργειαν τῆς Κυβερνήσεως. Ὁ σάλος, ἐν ῷ κλονίζεται ἡ δημοσία ἡμῶν πίστις, δεινοῦται ἔνεκα τῆς ἐχθρικῆς καθ΄ ἡμῶν στάσεως τῶν ἀνά τήν Εὐρώπην χρηματιστῶν Ἑβραίων».

### ΜΕΤΑΣΤΑΣΕΙΣ

Καίτοι ἐν πολλοῖς ἀναμασῶμεν τά ἴδια ἄς ρίψωμεν τελευταῖον βλέμμα εἰς μερικάς ἀκόμη φωτογραφικάς λήψεις τῶν ἀντισημιτικῶν γεγονότων τῆς Κερκύρας τῆς ἐβδομάδος τῶν Βαΐων τοῦ ἔτους 1891 — ἐπί τῶν ὁποίων διά μακρῶν ἔχομεν ἤδη ἐγκύψει:

Ίδού ἕνα ἄλλο δημοσιογραφικόν «ἐνσταντανέ» — δέκα ἡμέρας ἀφ΄ ἦς ἐξέσπασαν τά ἐπεισόδια:

«Ό κατά τῶν Ἰουδαίων Φανατισμός τοῦ Χριστιανικοῦ λαοῦ τῆς Κερκύρας ἐπιτείνεται. Προσφάτως συνηθροίσθησαν ἐν τῆ κεντρικῆ πλατεῖα πολλοί ὀμόδοξοι καί πικρῶς ἐσχολίαζον τήν ἀδράνειαν καί σιωπήν τῆς ᾿Ανακρίσεως, ὅμιλοι δὲ περιερχόμενοι τήν πόλιν ἔψαλλον ἄσματα διεγείροντα τό θρησκευτικόν αἴσθημα. Τά κατά τῶν Ἱσραηλιτῶν ξυλοκοπήματα έξακολουθοῦν. Δέν παρέρχεται ἡμέρα πού νά μή δαρῆ καί ἀπό ἔνας. Ὅχι μόνον θρῆνος καί κοπετός ἀντηχεῖ ἀνά τήν Ἑβραϊκήν συνοικίαν, ἀλλά καί λιμός, διότι ἔνεκα τοῦ ἀποκλεισμοῦ αὐτῆς, οἱ πολιορκούμενοι ἀδυνατοῦν νά προμηθευθοῦν τρόφιμα καί χρήματα. Ἑβραῖοι ἐπιχειρήσαντες νά προσεγγίσουν τό Ἐνεχυροδανειστήριον διά νά προσπορισθοῦν ρευστόν, κατεξιώχθησαν παρά καραδοκούντων Χριστιανῶν καί ἐχρειάσθησαν στρατιωτικήν προστασίαν διά νά ἐπιστρέψουν είς τὰ ίδια».

Έν τῷ μεταξύ, ὅπως εἴδομεν ἤδη, πρό τῆς διεθνοῦς κατακραυγῆς ἐδραστηριοποιήθη ἡ Κυβέρνησις τῶν Ἡθηνῶν καί δραστικά μέτρα προστασίας τῶν Ἑβραίων τῆς Κερκύρας ἐλήφθησαν — τά ὁποῖα ὅμως προεκάλεσαν τήν ἀντίδρασιν τοῦ φανατισμένου χριστιανικοῦ ὅχλου, διαμαρτυρομένου ὅτι οἱ νέοι πολιτικοί καί στρατιωτικοί διοικηταί ἐμερολήπτουν ὑπέρ τῶν Ἱσραηλιτῶν καί κατεδίωκον τούς χριστιανούς. Τοῦτο δέν ἡμπόδισε τήν σύλληψιν ἀρκετῶν δεκάδων ταραξιῶν καί τήν δίωξιν καί ἄλλων. Χαρακτηριστικόν τῆς ἀλλαγῆς νοοτροπίας τῶν ὑπευθύνων τῆς τάξεως εἶναι ὅτι ἐπαύθη χωροφύλαξ διότι δέν συνέλαβεν ἀγυιόπαιδας λιθοβολοῦ

'Αφ΄ ἐτέρου ἡ Κυβέρνησις διέθεσεν ἀρκετόν χρηματικόν ποσόν ὑπέρ ἀρωγῆς τῶν δοκιμαζομένων θυμάτων τοῦ χριστιανικοῦ φανατισμοῦ.

Κατόπιν τούτων ὁ ᾿Αρχιραββῖνος Κερκύρας ἀπέστειλε Θερμόν εὐχαριστήριον τηλεγράφημα πρός τόν Πρωθυπουργόν Δηλιγιάννην — ὅπερ ὁ ἐν Λονδίνῳ ελλην πρεσβευτής Ἰωάννης Γεννάδιος, εἶς τῶν διαπρεπεστέρων διπλωματῶν μας πάσης ἐποχῆς, ἐκοινοποίησε πρός τόν ἀγγλικόν Τύπον, πού εἶχεν ἐξεγερθῆ διά τόν ἐκδηλωθέντα ἐν Ἑλλάδι ἀντισημιτισμόν, συνώδευσε δέ διά τῶν ἐξῆς εὐστόχων δηλώσεών του:

«Θλιβόμεθα διά τήν σκληράν ἔκρηξιν ὅσον καί αὐτοί οἰ Ἰουδαῖοι. Ἑλπίζομεν ὅτι τό ἀδίκως ρεῦσαν αἶμα καί ἡ ἐπακόλουθος ἔνδεια καί ἀθλιότης θά προσεγγίση ἔτι μᾶλλον δύο ἀρχαίους λαούς οἴτινες, καίπερ διάφορον ἔχοντες τήν καταγωγήν καί τήν πίστιν, ἀποτελοῦσι τούς δύο στύλους ἐφ΄ ὧν Θεμελιοῦται ἡ θρησκεία, ἡ ἡμέρωσις καί ἡ πρόοδος τοῦ κόσμου».

Καί ὑλική συμπαράστσις έξεδηλώθη πρός τούς δοκιμασθέντας Ἰσραηλίτας τῆς Κερκύρας. Ὁ οἶκος Ρότσχιλδ τοῦ Λονδίνου προσέφερε βοήθειαν ἔξ χιλιάδων δραχμῶν, ἡ τέως Αὐτοκράτειρα τῶν Γάλλων Εὐγενία, ἀποβιβασθεῖσα εἰς Κέρκυραν κατά κρουαζιέραν της ἀνά τάς Δαλματικάς ἀκτάς, ἐπεσκέφθη τήν Ἑβραϊκήν συνοικίαν, παραμυθήσασα τούς παθόντας καί προσφέρασα ποσόν πεντακοσίων δραχμῶν.

Ή Αὐτοκράτειρα τῆς Αὐστρίας Ἐλισάβετ, ἐπιστρέψασα εἰς τήν Κέρκυραν, ὅπου διέμενε κατά τήν περίοδον ἐκείνην, ἀπό περιήγησίν της ἀνά τά ἐλληνικά ὕδατα, καί λαβοῦσα γνῶσιν τῶν γεγονότων, ἐξεδήλωσε τό ἐνδιαφέρον της διά τήν τύχην τῶν θυμάτων τῶν ἀντισημιτικῶν ταραχῶν.

Έν τῷ μεταξύ, ὅπως τό ἔχομεν καί προηγουμένως ἀναφέρει, ἀγγλικά καί γαλλικά πλοῖα, ἀποσπασθέντα ἀπό τούς ἀντιστοίχους στόλους τῆς Μεσογείου, εἶχαν καταπλεύσει εἰς τόν λιμένα τῆς Κερκύρας, ἐνῷ ἱταλικά τοιαῦτα εὐρίσκοντο ῆδη ἐν πλῷ πρός ἐκεῖ. Τό ἐνδιαφέρον, μάλιστα τῆς Ἰταλίας διά τῆν μεγαλόνησον τοῦ Ἰονίου εἶχεν ἔκτοτε καταστῆ ἔκδηλον, διά τῆς ἀφίξεως ἐπί τόπου τοῦ ἐν Ἀθήναις πρεσβευτοῦ της Φεδοστιάνη, «πρός προστασίαν» τῶν ἀνυπάρκτων Ἰταλῶν ὑπηκόων...

Τά ἀντισημιτικά γεγονότα τῆς Κερκύρας ὑπῆρξαν μεταδοτικά, είς γειτονικάς περιοχάς καί είς ἀπωτέρας. Κυρίως εἰς τήν Ζάκυνθον, κατά τήν περιφοράν τὧν Ἐπιταφίων, ἰδιαιτέρως κατανυκτικήν, πάντοτε, είς τήν νῆσον ἐκείνην, φανατισθέντες Χριστιανοί ήθέλησαν νά ζητήσουν τόν λόγον ἀπό τούς 'Εβραίους συμπολίτας των διά τήν δολιότητα τοῦ Ἰούδα καί τό δρᾶμα τοῦ Ναζωραίου. Καί ξυλοδαρμοί, ἄν μή καί αίματηρά ἐπεισόδια ἔλαβον χώραν, κατά τῶν δυστυχῶν «χαχαμίκων» — καθ΄ ὄν χρόνον ἐθρηνεῖτο ἡ θυσία τοῦ Διδασκάλου τῆς ᾿Αγάπης. Εἰς τοιοῦτον δέ βαθμόν διεσαλεύθη ή τάξις, ὥστε τά πολεμικά πλοῖα ἐπηνδρωμένα μέ ίσχυρά ἀγήματα κατέπλευσαν ἐσπευσμένως εἰς τό εἰρηνικόν, κατά τά ἄλλα «Φιόρο τοῦ Λεβάντε» ἐνῶ ὁ ὑπουργός τῶν Ναυτικῶν Κ. Κουμουνδοῦρος διενυκτέρευεν είς τό Τηλεγραφεῖον τῶν ᾿Αθηνῶν, ἐν διαρκῇ ἐπικοινωνίᾳ μέ τήν νῆσον, ἀγωνιῶν διά τήν ἔκβασιν τῶν γεγονότων καί δίδων διαταγάς, άναλόγως τῶν ἀναφορῶν τάς ὁποίας ἐλάμβανε.

"Αλλαι άντιεβραϊκαί έξεγέρσεις ἔλαβον χώραν κατά τάς ίδίας ἐκείνας ἡμέρας εἰς τήν Λευκάδα καί τάς Πάτρας — ἀκόμη καί εἰς τήν μακρυνήν Εὔβοιαν, καί συγκεκριμένως εἰς τό Μαντοῦδι.



ΕΡΡΙΚΟΣ ΦΡΕΖΗΣ:

### ΛΕΟΝΑΡΝΤ ΜΠΕΡΣΤΑΪΝ

### ΑΝΑΦΟΡΑ ΣΤΑ ΚΥΡΙΟΤΕΡΑ ΑΓΝΩΣΤΑ

'Ο Λέοναρντ Μπερστάϊν εἶναι περισσότερο γνωστός στό κοινό τῆς 'Ελλάδας ἀπό τίς πολυάριθμες ήχογραφήσεις του σάν διευθυντής όρχήστρας. Πρόσφατα κυκλοφόρησαν στή χώρα μας τέσσερις δίσκοι μέ τά κυριότερα ἔργα του σάν συνθέτη. Οἱ δίσκοι εἶναι ἐγγραφῆς τοῦ 1980 ἀπό τήν Deutche Grammophon. Τό ἄρθρο αὐτό ἔχει σάν σκοπό νά παρουσιάσει αὐτά τά ἔργα καί νά ὑπάρξει τό ἐρέθισμα γιά πιό πλατύ κοινό νά πλησιάσει τή μουσική τοῦ μεγάλου 'Εβραίου συνθέτη.

Τό πρῶτο ἀπό τά ἔργα στά ὁποῖα θά ἀναφερθοῦμε εἶναι ἡ πρώτη του συμφωνία. Εἶναι ἔργο σημαντικό γιατί ἀποτελεῖ μιά ἐπιστροφή στό παλιότερο σύστημα σύνθεσης καί άρνεῖται τίς ἔξαλλες τεχνοτροπίες στή μουσική του γλώσσα. Γι αὐτούς πού διαθέτουν τό ἐφόδιο τῆς θεωρητικής μουσικής γνώσης άναφέρω ὅτι ἡ γλώσσα του εἶναι προοδευτική τονική μέ τήν παρεμβολή σειραϊκῶν ἐφφέ.

Σέ πολύ γενικές γραμμές ή μορφή τοῦ ἔργου ἀκολουθεῖ τήν παραδοσιακή τριμερή συμφωνία μέ μετάθεση τοῦ θηλυκοῦ μέρους στό τρίτο, μορφή πού χρησιμοποίησε κι ό Ένέσκο στήν τρίτη του συμφωvía.

Τό κάθε μέρος φέρει κι ἀπό ἕναν

### ΕΡΓΑ ΤΟΥ

τίτλο, πού δηλώνει τή μουσική δράση καί τήν έξέλιξή της. Σέ πολύ νενικές γραμμές ή συμφωνία πραγμα- τερη συμφωνία του γιά πιάνο καί τεύεται τόν ἀνθρώπινο ξεπεσμό. Στό πρῶτο μέρος («Προφητεία») ξνας προφήτης μιλᾶ στό λαό του, πού ὅμως δέν τόν ἀκούει καί τέλος αὐτός σωπαίνει. Στή συνέχεια, μέ τό δεύτερο μέρος, ἔρχεται τό κακό πού εἶχε προλέξει ὁ προφήτης («Βεβήλωση»). Εἶναι ἡ βεβήλωση τοῦ άνθρώπου, τοῦ ἔργου του καί τῶν άξιῶν του. Σάν ἐπιστέγασμα ἔρχεται τό τρίτο μέρος μέ τούς μελοποιημένους στίχους τοῦ Ἰερεμία, άπό τούς ὁποίους πῆρε καί ἡ συμφωνία τήν ἐπονομασία (Τοῦ Ἰερε-

Στό ἔργο αὐτό θά παρατηρήσουμε ένα χαρακτηριστικό ψυχολογικό ίδίωμα, πού κυρίως φαίνεται στό δεύτερο μέρος. Εἶναι ἕνας τελείως δικός του τρόπος νά ἐκφράσει τό πάθος μέ ἕναν τελείως συναισθηματικά κομψό τρόπο.

Αὐτό εἶναι πολύ μεγάλο ἐπίτευγμα. Θά πῶ μόνο πώς ὁ ἴδιος, ὁ μεγάλος Μπράμς εἶχε μιά μεγάλη ψυχολογική δυσκαμψία.

Ακόμα πρέπει νά ἀναφέρουμε τό

ύψηλό ἐπίπεδο τῆς λυρικότητας στούς (Θρήνους τοῦ Ίερεμία > πού ἀγγίζει ἴσως ψηλότερα ἐπίπεδα ἀπό αὐτά πού ἔφτασε ὁ Μάλερ στά Klagenlieder του.

Τό '47 μᾶς παρουσιάζει τή δεύόρχήστρα, μέ δράση στενά συνδεδεμένη μέ τό ποίημα τοῦ Auden Εποχή τοῦ "Αγχους. "Όμως τό ἔργο μπορεῖ νά νοηθεῖ καί ἀνεξάρτητο ἀπό αὐτό, ὅπως μᾶς λέει ὁ ἴδιος ὁ συνθέτης.

Τό νόημα αὐτῆς τῆς συμφωνίας είναι ή συνέχεια τῆς πρώτης. Περιγράφει τόν ξεπεσμό τοῦ ἀνθρώπου, πού ἤδη προβλέπεται, άλληγορώντας πάνω στούς στίχους τοῦ Ίερεμία.

Τό ἀδιέξεδο πού ἔφτασε ὁ ἄνθρωπος πρέπει νά βρεῖ κάποια λύση. Κι ἡ λύση θά εἶναι μιά νέα συμφωνία μέ τό Θεό. Αὐτή ἡ συμφωνία πετυχαίνεται μέ τήν τρίτη του συμφωνία πού, ἐπειδή περιλαμβάνει μελοποιήσεις τοῦ Καντίς, ἔχει τήν ἐπωνυμία (Καντίς).

Γιά νά καταλάβουμε σέ μεγαλύτερη ἔκταση καί πιότερο βάθος τή φιλοσοφία αὐτοῦ τοῦ ἔργου, καλό εἶναι νά διαβαστεῖ τό βιβλίο τοῦ Έριχ Φρόμ «Καί ὡς Θεοί ἔσεστε» καί ἄν ὅχι ὅλο, τουλάχιστον το κεφάλαιο «'Η ἔννοια τοῦ Θεοῦ». Εἰναι 🕨

### ΛΕΟΝΑΡΝΤ ΜΠΕΡΣΤΑΪΝ

ὁ μόνος τρόπος γιά νά ἀποφευχθοῦν παρανοήσεις καί βουδδιστικές ἐκτροπές στά λεγόμενά του.

Τό ἔργο του αὐτό, πού κατά τή γνώμη μου εἶναι τό ἀριστούργημά του, περιλαμβάνει, ἐκτός ἀπό μιά τεράστια ὀρχήστρα, μικτή χορωδία, παιδική χορωδία, σοπράνο καί ὸμιλητή.

Η σύνθεση ξεκινα μέ τόν όμιλητή πού ὑποδύεται τόν συνθέτη καί τόν λαό νά βρίσκονται στήν συναγωγή καί νά προσεύχονται. Μετά ἀπό τήν προσφώνηση τοῦ ὀμιλητῆ ἡ χορωδία ψάλλει μιά μελλοποίηση τοῦ Καντίς πού θέλει νά ἐκφράσει τό παράλογο τῆς σημερινῆς ἀνθρώπινης ὑπόστασης.

"Ετσι τελειώνει τό πρῶτο μέρος. Στό δεύτερο μέρος ὁ ἀφηγητής τυφλωμένος ἀπό πάθος κατηγορεῖ τόν Θεό γιατί ἄφησε τούς ἀνθρώπους νά βρίσκονται στό χεῖλος τῆς τελειωτικῆς καταστροφῆς (αὐτά τά λέει ὅταν ἀκόμα δέν ὑπῆρχε ὁ κίνδυνος πυρηνικῆς καταστροφῆς, τί θά ΄λεγε τώρα;)

Τέλος, ἡ ὀργή περνᾶ καί τότε προκαλεῖ τόν Θεό νά ἐπισκεφτοῦν μέ τό ὄνειρο τούς κόσμους τοῦ Παραδείσου καί τῆς γῆς. Καί τότε μπαίνει ἡ σοπράνο μέ τήν παιδική χορωδία καί ψέλνουν ἔνα γλυκό νανούρισμα πάνω στό Καντίς.

Στό τρίτο μέρος ὁ Θεός καί ἄνθρωπος πηγαίνουνε μαζί πρῶτα στόν παράδεισο κι ὕστερα στήν γῆ. Καί τότε ὁ ἄνθρωπος βλέπει ὅτι κάτι δέν πάει καλά στόν παράδεισο. Δέν ἔχεις κάπου νά πᾶς, τίποτα νά δεῖς. Καί οἱ γαλήνιοι ἄνθρωποι πού ζοῦν ἐκεῖ τί ὅμοιο ἔχουν μέ τούς ἀνθρώπους ἐδῶ στή γῆ; Νά ὅμως πού ἐδῶ κάτω πάντα κάτι καινούργιο θά συμβεῖ, κάποιο ἐρώτημα θά τίθεται πάντα, ὁ ἄνθρωπος θά παλεύει συνέχεια. Νά, λοιπόν, πού ἡ γῆ εἶναι καλύτερος τόπος γιά τόν ἄνθρωπο ἀπό τόν παράδεισο.

Τέλος γυρίζουν ἀπό τό ὄνειρο στήν σκληρή πραγματικότητα κάτω ἀπό τίς παιδικές φωνές πού ψάλλουν τό ὄνομα τοῦ Θεοῦ. Καί τέλος,



΄Ο Λέοναρντ Μπερνστάϊν, ἐνὧ διευθύνει τήν Φιλαρμονική ˙Ορχήστρα τοῦ ˙Ισραήλ (Τέλ ˙ΑΒίΒ. 1970).

στό τέταρτο μέρος συνάπτουν μιά καινούργια συμφωνία μεταξύ άνθρώπων καί Θεοῦ (βλέπε Φρόμμ: «καί ὡς Θεοῖ ἔσεστε», σελ. 35 — 36). Στό τέλος οἱ χορωδίες μέ τήν σοπράνο τραγουδοῦν γιά τελευταία φορά τό Καντίς σέ μιά μελοποίηση ἔξαλλης χαρᾶς πού ἀγγίζει τά ὅρια τοῦ παγανιστικοῦ ρυθμοῦ, γιά νά τελειώσει τό ἔργο μέ τήν χορωδία χωρίς συνοδεία ὀρχήστρας, σέ μιά ὁλύμπια γαλήνη.

Τή σειρά τῆς φιλοσοφικῆς ἀναζήτησης μέσα στίς τρεῖς συμφωνίες θά τήν τελειώσει τό 1965 μέ τούς ὑπέροχους ψαλμούς, ὅπου ἀναζητεῖ τή λύτρωση μέσα ἀπό τήν παιδική ἀγνότητα.

Πέρα ἀπό τά φιλοσοφικά αὐτά ἔργα, πού τά μάζεψαν σέ τρεῖς δίσκους, ἐκδόθηκε κι ἔνας ἀκόμα δίσκος. Περιλαμβάνει τή Σερενάτα γιά βιολί, ἔγχορδα καί κρουστά, ἔνα ἔργο γεμᾶτο δροσιά καί ἐπηρεασμένο ἀπό τούς ρυθμούς τοῦ Jazz, καί τό μπαλλέττο Fancy Free, σέ μουσική Jazz.

Όλους τούς δίσκους χαρακτηρίζει ἡ ποιότητα τῆς ἐγγραφῆς καί ἡ ἐρμηνεία πού γίνεται ἀπό τή σύγχρονη μουσική κορυφή. Σέ ὅλους τούς δίσκους παίζει ἡ Φιλαρμονική τοῦ Ἰσραήλ, ἀπό τίς καλύτερες ὀρχῆστρες τοῦ κόσμου, μέ διευθυντή τόν ἴδιο τόν Μπερστάϊν, πού ἀποδεικνύει γιά πολλοστή φορά τό ὅτι εἶναι μεγάλος μαέστρος.

Στήν πρώτη συμφωνία τραγουδᾶ ἡ πασίγνωστη Κρίστα Λούντβιχ, σολίστ ποιότητας. Στή δεύτερη συμφωνία, πιάνο παίζει ὁ Λούκας Φός, κορυφαῖος συνθέτης καί είδικός στήν έρμηνεία σύγχρονων έργων μέ θέσεις σέ πολλά μουσικά πανεπιστήμια σ' ὅλο τόν κόσμο. Στήν τρίτη συμφωνία, σοπράνο είναι ἡ Μοντσερά Καμπαλλέ, τακτική **ξρμηνεύτρια στή Σκάλα τοῦ Μιλά**νου, στό Κόβεν Γκάρντεν καί μέ πολύ καλούς οἰωνούς γιά νά μείνει στήν Ιστορία. Στήν ἴδια συμφωνία όμιλητής εἶναι ὁ Μίχαελ Βάγγερ, μεγάλος "Αγγλος ήθοποιός, μέ είδικότητα στό Σαίξπηρ. Στή Σερενάτα έχουμε σάν σολίστα ένα σολίστα μεγάλων δυνατοτήτων που τπό τή στιγμή πού βγῆκε στό προσκήνιο κατέλαβε τήν κορυφή στούς νέους έκτελεστές καί θεωρεῖται στό ἐπίπεδο τοῦ 'Ακκάρντο, τοῦ Τσούκερμαν καί τοῦ Πέρλμαν. Τό ὄνομά του εἶναι Ζίντον Κρέμερ καί μαζί μέ τόν Σπιβάκοφ εἶναι ὁ καλύτερος νέος Ρῶσος βιολιστής.

### ΕΓΚΑΙΝΙΑ ΚΟΙΝΟΤΙΚΟΥ ΚΕΝΤΡΟΥ ΒΟΛΟΥ



Γενική ἄποψη ἀπό τά ἐγκαίνια.

Τό Σάββατο, 25 'Οκτωβρίου 1980, ἔγιναν στόν Βόλο τά ἐγκαίνια τοῦ Κοινοτικοῦ Κέντρου τῆς ἐκεῖ 'Ισραηλιτικῆς Κοινότητας. Στήν ἐκδήλωση κλήθηκαν ἐκπρόσωποι τῶν Κεντρικῶν 'Οργανισμῶν, τῶν ἄλλων Κοινοτήτων καί ὅλα τά μέλη τῆς Κοινότητας Βόλου. Παρέστησαν, ἐκ μέρους τοῦ ΚΙΣ ὁ πρόεδρος κ.

Ίωσήφ Λόβιγγερ, ὁ Ραββῖνος κ. Ἡλ. Σαμπετάϊ, ἐκ μέρους τῆς κοινότητας Λαρίσης ὁ πρόεδρος κ. Ἐσδρᾶς Μωυσῆς καί τά μέλη τοῦ Διοικητικοῦ Συμβουλίου κ.κ. Μιζραχῆς καί Μαγρίζος μετά τῶν συζύγων των καί ἡ πλειονότητα τῶν μελῶν τῆς Κοινότητας Βόλου. Σχετικά τηλεγραφήματα ἀπέστειλαν οἱ Κοινότητες ᾿Αθη-

νῶν καί Χαλκίδας.

Κατά τήν ἔναρξη τῶν ἐγκαινίων ἐτοποθετήθη στήν ἐξώθυρα τοῦ Κέντρου ἡ μεζουζά, ἀπό τόν κ. Ἰωσήφ Λόβιγγερ. Κατόπιν μίλησε ὁ ἀντιπρόσωπος τῆς Κοινότητας Βόλου κ. Γαβριήλ Σαμπετάϊ, ὁ ὁποῖος, μεταξύ ἄλλων, ἀνέφερε ὅτι:

«Εἶναι ἡ τρίτη φορά πού δημιουργεῖται Λέσχη στήν κοινότητά μας.

Τό 1938 δημιουργήθηκε μέ τίς φιλοδοξίες τῶν ἀειμνήστων ἀνσ. Μουρτζούκου — ἀσσέρ Δασκαλάκη καί ἄλλων μιά ὑποδειγματική Λέσχη σέ κτίριο τῆς περιοχῆς πού ἔγιναν πολλές ἐκδηλώσεις καί μέ συμμετοχή καί ἄλλων Κοινοτήτων. Ἡ λειτουργία αὐτῆς διακόπηκε ἀπ΄ τόν πόλεμο τοῦ 1940.

Στά 1944 τότε ἡ Κοινότης μας ἀριθμοῦσε ἀρκετά μέλη καί ἀρκετά στελέχη. Δημιουργήθηκε Λέσχη στό κτίριο τῆς ὁδοῦ Καρτάλη, ὅπου ἡ νεολαία, ὁ σύλλογος κυριῶν, οἱ ἐπιτροπές τῆς Κοινότητας ἔδωσαν ἀρκετές χορευτικές συνεστιάσεις, διαλέξεις μαθήματα ἑβραϊκῆς καί πραγματοποίησαν πολλές ἐκδηλώσεις.

Οἱ σεισμοί τοῦ 1955 διέκοψαν τήν λειτουργία τῆς Λέσχης. Τά προβλήματα τότε πού προέκυψαν ἦταν σοβαρά καί ἐπείγοντα. Ξεπεράστηκαν ὅμως χάρις στήν ἀδελφική συμπαράσταση τοῦ ΚΙΣ τῆς Α.J.D.C. Cl. Conferance, τῶν ἀδελφῶν Κοινοτήτων καί κυρίως ἐκείνης τῆς Θεσσαλονίκης.

Σήμερα ξαναρχίζουμε μιά νέα προσπάθεια γιά τήν λειτουργία τῆς Λέσχης ἀλλά ὑπό τελείως διαφορετικές συνθῆκες. Τά μέλη μας ἔχουν λιγοστέψει ἀπό τότε, οἱ συνθῆκες ζωῆς ἐν γένει ἔχουν ἀλλάξει σημαντικά».

Ό όμιλητής κατέληξε ὅτι:

«Οἱ καιροί πέρασαν μέ πάμπολλα γεγονότα, πού σ΄ ὅλους μας εἶναι γνωστά. Ξαναβρισκόμαστε σήμερα στή ζωή καί ξαναδίνουμε τό παρόν μέ τή βεβαιότητα ότι ή ἐμπειρία τοῦ παρελθόντος θά μᾶς καθοδηγήσει στό μέλλον γιά νά μπορέσουμε νά συνεχίσουμε τήν ἐβραϊκή παράδοσι.

Πρέπει νά γίνει συνείδηση αὐτό, γιά ὅλους μας, γιατί ὅλοι μας λίγο πολύ **φέρουμε εὐθύνη** γιά τούς ἑαυτούς μας καί γιά τούς ἄλλους ὁμοθρήσκους καί κυριώτερα γιά τά παιδιά μας».

- Τό λόγο πῆρε στήν συνέχεια ὁ κ. Ἰωσήφ Λόβιγγερ, ὁ ὁποῖος ἐξέφρασε τή χαρά, τήν ἔκπληξη καί τή συγκίνησή του γιά τό ἔργο πού ἐπιτεύχθηκε καί ὑπογράμμισε τήν ἀνάγκη ὑπάρξεως καί λειτουργίας τῶν Κοινοτικῶν Κέντρων στίς ἐπαρχιακές Κοινότητες. Τό ΚΙΣ ἐκτιμώντας τίς προσπάθειες αὐτές, διέθεσε τό ποσό τῶν 25.000 δρχ,γιά τίς ἀνάγκες τοῦ Κοινοτικοῦ Κέντρου.
- 'Ο Ραββῖνος κ. 'Ηλίας Σαμπετάϊ εἶπε: «Εὐχή καί προσδοκία ὅλων τῶν παρευρισκομένων ἀπόψε ἐδῶ, εἶναι ὅπως, ἡ ὡραία καί ζεστή αὐτή Λέσχη ἀποτελέσει τό χῶρο γιὰ ἐξίσου ζεστές καί λαμπρές συναντήσεις καί συνεστιάσεις. Δέν θά πρέπει νά μᾶς διαφεύγει, ὅμως, ὅτι αὐτός ὁ χῶρος δέν ἀποτελεῖ παρά τήν «κορνίζα» καί ὅτι οὶ Ἰσραηλίτες τοῦ Βόλου θά ἀποτελέσουν καί θά προσδώσουν, μέ τήν ποικίλη δράση τους, τό καθαυτοῦ περιεχόμενο αὐτοῦ τοῦ φιλόξενου χώρου. Εἶθε ἡ αῖθουσα αὐτή νά γεμίζει ἀπό ἐκδηλώσεις, τό περιεχόμενο τῶν ὁποίων θά εἶναι ἀληθινά ἐβραϊκό.

Διανύουμε μιά κρίσιμη καί ἀποφασιστική καμπή τῆς Ιστορίας μας. Εἶναι ἀνάγκη νά φροντίζουμε καί νά

άγωνισθοῦμε γιά τήν ἐξύψωση τῆς ἐβραϊκῆς πνευματικῆς μας ὑπόστασης. Μόνο μέ ἰσχυρό καί ἀπόρθητο τό ἐσωτερικό μας μέτωπο, μέ ἀκλόνητες καί ἀπαρασάλευτες ἐβραϊκές πεποιθήσεις, θά μπορέσουμε νά ἀντιμετωπίσουμε μέ ἐπιτυχία τά ποικιλόμορφα καί πολυδιάστατα ἐξωτερικά μας προβλήματα, πρωτίστως δέ, τόν προκλητικά ἀναδυόμενο νεοναζισμό.

Εἶθε, τέλος, ὁ χῶρος αὐτός νά ἐμπνεύσει σέ ὅλους ὅσοι θά τόν χρησιμοποιοῦν τό ἰδανικό τῆς ἐνότητος καί τῆς ὀμοψυχίας. Ὅταν εἴμαστε ἐνωμένοι καί ἐσωτερικῶς ἰσχυροί ἔχουμε τή διαβεβαίωση τῆς ἰστορίας καί τῆς ἐμπειρίας τῶν προγενεστέρων μας, ὅτι θά ἀντεπεξέλθουμε μέ ἐπιτυχία τήν παροῦσα δύσκολη καμπή».

Τέλος μιλώντας ὁ πρόεδρος τῆς Κοινότητος Λαρίσης κ. Ἐσδρᾶς Μωϋσῆς συνεχάρη τή διοίκηση τῆς Ι.Κ. Βόλου γιά τό ἔργο, ἐξέφρασε τή χαρά του γιατίπαρίσταται μέ τά μέλη τοῦ Διοικητικοῦ Συμβουλίου τῆς Κοινότητας Λαρίσης στήν ἐκδήλωση κι ἐξέφρασε τήν εὐχή τό Κέντρο νά ἐκπληρώσει τό σκοπό του.

Τέλος μίλησε γιά λίγο ὁ κ. Δαβίδ Λεβῆς πού ἀναφέρθηκε στήν ἀνάγκη συσφίξεως τῶν σχέσεων, στή λειτουργία τοῦ Κέντρου καί τήν ἀνάγκη προσελεύσεως τῶν μελῶν σ΄ αὐτό.

Μετά τίς ὁμιλίες ἀναγνώστηκε ἐπιστολή τοῦ προέδρου τῆς Κοινοτικῆς Συνελεύσεως Βόλου κ. Μωρίς Φρανσές πού, ἀπουσιάζοντας ἐκτός Βόλου, δέν μπόρεσε νά παραστεῖ. Πρόσφερε δέ δρχ, 1000 σάν συμβολική ἐνίσχυση τοῦ Κέντρου. Ἐπίσης ἡ κυρία Ρασέλ Πελοσώφ πρόσφερε δρχ, 1000 γιά τόν ἴδιο σκοπό.

'Ακολούθησε προβολή ταινίας ἐβραϊκοῦ περιεχομένου καί συνεστίαση μέσα σέ ἀτμόσφαιρα ἐγκαρδιότητας κι ἀδελφικῆς ἀγάπης.

Ή ὅλη γιορτή σημείωσε πλήρη ἐπιτυχία ἀπό πλευρᾶς προσελεύσεως καί ὀργανώσεως, στήν ὁποία συντέλεσε ἡ ἐπιτροπή WIZO τῆς πόλης μας.

### ΙΟΥΔΑΣ ΑΛΕΒΗ

♦ ΣΥΝΕΧΕΙΑ ΑΠΟ ΤΗ ΣΕΛΙΔΑ 13

καί ὁ μέγιστος τῶν Προφητῶν. 'Αλλ' εἰς μάτην! 'Ο Ποιητής ἀναφωνεῖ:

Έκεῖ εἶν' ὁ τόπος τῆς Δικαιοσύνης, τοῦ Οἴκου! Έκεῖ προσμένει ὁ ἄνθρωπος τήν πληρωμή του!

τουτέστι είς τήν Σιών.

Δυστυχῶς οὐδέν τό θετικόν γνωρίζομεν ἐν σχέσει μέ τήν πορείαν τοῦ ποιητοῦ ἀπό τῆς ἀποβιβάσεώς του ἐκ Δαμιέττης καί ἀκολούθως. Φαίνεται λίαν πιθανόν νά ἔφθασε σῷος εἰς τήν 'Αγίαν Πόλιν, ἀλλ' ἡ ἐκεῖ διαμονή του δέν παρετάθη ἐπί πολύ. 'Αβεβαιότης καλύπτει τά τελευταῖα ἔτη τῆς ζωῆς του. Τόν ποιητήν ἐπανευρίσκουν τινές εἰς Τύρον καί Δαμασκόν, ὅπου αἰ ἰσραηλιτικαί κοινότητες τόν ὑποδέχονται ἐνθουσιωδῶς. Εἰς τήν πρώτην ταύτην πόλιν ὁ 'Αλεβῆ γράφει, ἀπευθυνόμενος πρός φίλον του, συγκινητικώτατον ποίημα, ἐν τῷ ὁποίω διαφαίνεται ἡ πικρία καί ἡ ἀπογοήτευσις διά τά

διαψευσθέντα ὄνειρά του. Βαθεῖα συγκίνησις καταλαμβάνει τόν ἀναγνώστην πρό τῆς ἀπαισιοδόξου κραυγῆς ήτις έξέρχεται έκ τοῦ στήθους ἐκείνου, ὁ ὁποῖος μόνον νά έλπίζη καί νά μειδιᾶ έγνώριζεν ἄλλοτε. Έν Δαμασκῷ κρούει δι' ύστάτην φοράν τήν λύραν του, γιά νά θρηνήση την ξκλειψιν τοῦ ἀργαίου τῆς Σιών κάλλους καί νά ἐκφράση τήν ἐλπίδα δτι ἡ θεία αὐγή θέλει ἀνατείλει ἐπ' αὐτῆς εἰς προσεχεστάτας ἡμέρας. Αἴφνης τό ἔνθεον άσμα διακόπτεται, τοῦ ποιητοῦ τά ίχνη έξαφανίζονται. Ή λαϊκή φαντασία ἔπλασεν ἐν τούτοις τόν μῦθον της: ὅτι δηλαδή ὁ ποιητής φθάσας πρό τῶν πυλῶν τῆς Αγίας Πόλεως, καί καθ' ῆν στιγμήν γονυκλινής άπήγγειλλε κάποιον θρῆνον πρός τήν Σιών, συνετρίβη ύπό τάς ὁπλάς τοῦ ἵππου ἐνός διερχομένου ἐκεῖθεν "Αραβος (Σιαλσέλετ 'Ακαμπαλά). 'Ωσαύτως δεικνύουσι τό μέρος τοῦ τάφου του είς τό χωρίον Καμπούλ (Σεφέρ Γιωχασείν τοῦ Ρ 'Αβραάμ Ζαχούτ) ἐπί τοῦ ὁποίου ἀνώνυμός τις έχάραξε τήν ἀκόλουθον ἐπιγραφήν:

'Αναρωτάει ό ἄνθρωπος καί λέει: ποῦ πᾶν ν' ἀράζουν Ή Χάρη κ' ή Σοφία, μαζί κ' ή Ταπεινοφροσύνη; Κ' οἱ τρεῖς τους σμίγουνε καί λέν: Νά ἐδῶ θέ νά μᾶς εὕρης 'Αγκαλιασμένες καί τίς τρεῖς, μαζί μέ τόν 'Ιούδα.

Τό βιβλίον «'Ακωζαρῆ» μετεφράσθη λατινιστί ὑπό τοῦ Buxtorf, γερμανιστί δέ ὑπό τοῦ D. Cassel. Τό ποιητικόν αὐτοῦ ἔργον ἀριθμεῖ πολλάς κλασσικάς ἐκδόσεις.

† ΓΙΩΣΕΦ ΕΛΙΓΙΛ



### Δωρεά τῆς Ἰσραηλιτικῆς Κοινότητος Ἰωαννίνων

Μέ τήν εὐκαιρία δωρεᾶς παλαιῶν βιβλίων καί κεντημάτων — καλυμμάτων τῆς Πεντατεύχου ἐκ μέρους τῆς Ἰσραηλιτικῆς Κοινότητος Ίωαννίνων πρός τήν Έταιρεία Ἰπειρωτικῶν Μελετῶν, ὁ πρόεδρος τῆς τελευταίας κ. Κ. Φρόντζος ἀπέστειλε τήν παρακάτω ἐπιστολή:

«Τό Διοικητικό Συμβούλιο τῆς Ἐταιρείας Ἡπειρωτικῶν Μελετῶν καί ἐγώ προσωπικά, σᾶς εὐχαριστοῦμε Θερμά γιά τἡν εὐγενική προσφορά σας πρός τό Λαογραφικό Μουσεῖο τῆς Ε.Η.Μ. 12 παλαιῶν βιβλίων καί 12 κεντημάτων — καλυμμάτων τῆς Πεντατεύχου.

Έπιθυμῶ νά σᾶς διαβεβαιώσω ὅτι ἡ χειρονομία σας ἐκτιμήθηκε ἰδιαίτερα καί ἡ παράκλησή σας νά γίνει στήν προθήκη, εἰδική μνεία, μὲ τήν τοποθέτηση διαφωτιστικῆς πινακίδος, εἶναι καθῆκον καί ὑποχρέωσή μας. Ἡδη ὁ κ. Ἰωσήφ Μάτσας, μέλος τῆς Ἑταιρείας Ἡπειρωτικῶν Μελετῶν, μᾶς παρέδωσε τά βιβλία καί τά κεντήματα».

### ΕΚΔΗΛΩΣΕΙΣ ΤΟΥ ΣΥΛΛΟΓΟΥ ΚΥΡΙΩΝ ΑΒΙΒ

Στά πλαίσια τῶν ἐκπολιτιστικῶν ἐκδηλώσεών τους



### Ο ΑΝΤΙΣΗΜΙΤΙΣΜΟΣ ΔΕΝ ΕΧΕΙ ΟΡΙΑ

'Ο κ. Λέων Ν. Μάτσας ἔστειλε, ἀπό τίς 'Ηνωμένες Πολιτεῖες, τήν παρακάτω ἐπιστολή στήν ἐφημερίδα «**Νέα»:** 

«Θά σᾶς παρακαλέσω νά δημοσιεύσετε τό κάτωθι γράμμα μου ὑπό τόν τίτλο «˙Ο ἀντισημιτισμός δέν ἔ-χει ὅρια».

Είς τό περιοδικόν «Χρονικά» ὄργανο τοῦ Κεντρικοῦ Ἰσραηλιτικοῦ Συμβουλίου τῆς Ἑλλάδος, τεῦχος Ὁκτωβρίου 1980, ἀναδημοσιεύθηκε ἀπό τήν ἐφημερίδα σας τό κάτωθι:

...Διοικητής τοῦ στρατοπέδου Χαϊδαρίου ἦλθε ὁ Ραντόμσκι, ἔνας δήμιος ἀπό τό Κίεβο. Ἦταν Πολωνοεβραῖος καί στό Κίεβο εἶχε γεμίσει μιά χαράδρα πτώματα. Ἑβραίους δέν ἐπέτρεπε στό ἀναρρωτήριο τοῦ στρατοπέδου».

Αὐτή ή Ιστορία μοῦ κάνει κατάπληξη. Εἶναι Ιστορικῶς ἀποδεδειγμένο ὅτι οΙ Γερμανοί δέν ἔδωσαν ποτέ στήν Ιεραρχία τῶν στρατοπέδων θέσεις σοβαρές σέ Ἑβραίους προδότες. Ὁ ρόλος τοιούτων Ἑβραίων περιωρίζετο σέ ἐργασίες βοηθητικές τύπου σάν «κάπο» ἤ διερμηνέως, ἀλλά οὐδέποτε ὡς άξιωματικοί καί ἰδίως στρατοπεδάρχοι στήν Ἑλλάδα. Οὔτε Σλάβοι Πολωνοί ἤ Ρῶσοι (συνεργάτες τῶν Γερμανῶν) ἔγιναν στρατοπεδάρχοι.

Εἶναι φανερό ὅτι ὁ ἀντισημιτισμός ἔχει τόσο βαθείες ρίζες καί συντονίζει κάθε τι κακό μέ τούς Ἑβραίους, ὥστε ἀκόμη καί οἱ ἡρωϊκοί κρατούμενοι τοῦ Χαϊδαριοῦ δέν μποροῦσαν νά φαντασθοῦν τίποτε χειρότερο γιά τήν προέλευση τοῦ δημίου τους παρά τό ὅτι θά ἦταν Ἑβραῖος!!!

Αὐτό εἶναι κάτι πού θά πρέπει νά προκαλέσει πικρία καί λύπη σέ ὅλους μας, Χριστιανούς καί Ἑβραίους».

οί Κυρίες τῆς ABIB 'Αθηνῶν ὀργάνωσαν, μέ πολλή ἐπιτυχία, ὀμιλίες στήν 'Αθήνα καί στή Χαλκίδα, μέ θέμα: «Ἡ Ιστορία τοῦ ὕμνου τῆς Hatikva καί ἡ ζωή καί τό ἔργο τοῦ Naphtali Herz Imber». 'Ομιλήτρια ἦταν ἡ κ. 'Άννα Μαΐς.

'O Imber ὑπῆρξε ὁ ποιητής τοῦ ἐθνικοῦ ὕμνου τοῦ Ἰσραήλ καί ἕνας ἀπό τούς γνωστότερους Ἑβραίους ποιητές τοῦ περασμένου αίώνα.

### ΓΙΑ ΤΗΝ ΑΝΑΒΙΩΣΗ ΤΟΥ ΑΝΤΙΣΗΜΙΤΙΣΜΟΥ

Στό περιοδικό «'**Αντί»** (7.11.1980) δημοσιεύτηκε ή παρακάτω ἐπιστολή τοῦ κ. "Αλκη Μοκάτου ἀπό τό Κουκάκι:

«Ἡ ἀναβίωση τοῦ ἀντισημιτισμοῦ στή Γερμανία καί τή Γαλλία, ὅπου μικρές νεοναζιστικές ὁμάδες χρηματοδοτούμενες κατά τόν Jean Pierre Bloch, πρόεδρο τῆς Διεθνοῦς Ένωσης τοῦ Φυλετισμοῦ καί 'Αντισημιτισμοῦ ἀπό τή Λιβύη — προβαίνουν σ' έγκληματικές ἐνέργειες κατά τῶν Ἑβραίων, μέ ἀποκορύφωμα, παλιότερα, τή δολοφονία 8 Ίσραηλινῶν άθλητῶν κατά τούς 'Ολυμπιακούς τοῦ Μονάχου καί σήμερα τήν ἐπίθεση κατά τῆς συναγωγῆς τοῦ Παρισιοῦ μέ θύματα 4 νεκρούς καί πολλούς τραυματίες. θά πρέπει νά ὸδηγήσει σέ μιά κινητοποίηση τῶν συνειδήσεων ὅλων τῶν ἀντιφασιστικῶν δυνάμεων (δημοκρατῶν, σοσιαλιστῶν, κομμουνιστῶν κλπ.), πού δέν εἶναι δυνατό νά δέχονται άδιαμαρτύρητα ὅ,τι τεκταίνεται ξανά εἰς βάρος τοῦ μαρτυρικοῦ ἐβραϊκοῦ λαοῦ.

Προπολεμικά, ἡ καταπολέμηση τοῦ ἀντισημιτισμοῦ ἀποτελοῦσε ἔνα ἀπό τά κύρια καθήκοντα τῶν ἀντιφασιστικῶν καί κομμουνιστικῶν ὀργανώσεων. Σήμερα, δυστυχῶς, λόγω τῆς πετρελαιϊκῆς πολιτικῆς καί ἡθικῆς τῶν μεγάλων καί μικρῶν δυνάμεων, ἡ καταπολέμηση αὐτή ἔχει ἀτονήσει, τό τραγικό ΟΛΟ-ΚΑΥΤΩΜΑ δέν ἀναφέρεται συχνά καί πολλοί ψευτοεπαναστάτες συνταυτίζονται μέ τήν ἀντιεβραϊκή πολιτική τῶν κυβερνήσεών τους, σ΄ ἀντίθεση μέ ὀποιαδήποτε διεθνιστική ἀρχή.

Καί δέν εἶναι τυχαῖο ὅτι ἀρκετές προβοκατόρικες ψευτοεξτρεμιστικές μικροομάδες (λ.χ. ἡ R.A.F. πού ἀγόραζε ὅπλα ἀπό τό νεοναζιστή Werner) βρίσκουν ἄσυλο καί παίρνουν ὑλικά ἀνταλλάγματα ἀπό τούς διχτάτορες καί βασιλιάδες ὁρισμένων ἀντικομμουνιστικῶν χωρῶν τῆς Μ. ἀνατολῆς, τραγουδώντας ὅχι τόν ὑμνο τῆς Διεθνοῦς (γιά νά μή δυσαρεστήσουν τ΄ ἀφεντικά τους), ἀλλά τόν ψαλμό «ἐν τῆ παλάμη καί οὐτω βοήσωμεν», πάντοτε είς πλάγιον ἦχο καί γίνονται φερέφωνα μιᾶς ἀντιεβραϊκῆς προπαγάνδας, πού ὅμοιά της συναντούσαμε, παλιότερα, μόνο στά κείμενα τῶν Χίτλερ, Στράσσερ, Γκαῖμπελς κλπ.

Οὶ κίνδυνοι λοιπόν πού διαγράφονται στόν ὁρίζοντα γιά τό λαό τοῦ 'Ολοκαυτώματος καί τῶν σοσιαλιστικῶν Κιμπούτζ (ὅπου πρωτοεφαρμόστηκε ἡ ἀρχή τῆς αὐτοδιαχείρισης, πού τήν ἀνακάλυψαν μετά πολλές δεκαετίες ὁρισμένοι «Θεωρητικοί»...) εἶναι ὅμοιοι μ΄ αὐτούς πού ἔβλεπε στή μπροσούρα του «Γιά τήν Παγκόσμια 'Επανάσταση» (1939) ὁ Λέων Τρότσκι. Καί δέν εἶναι τυχαῖο, ἐπίσης, ὅτι στή χώρα μας, ἐκτός ἀπό τά ὑποβολιμαῖα ἀντιεβραϊκά δημοσιεύματα, βλέπουμε στούς τοίχους πολλῶν συνοικιῶν τή χιτλερική σβάστικα, χωρίς νά ἀκούσουμε ποτέ νά συλλαμβάνεται κανένας ἀπ΄ αὐτούς πού τή γράφουν καί χωρίς νά ἐνδιαφέρεται καμιά ἀρχή νά τή σβήσει».

#### «ΣΙΩΝΙΣΤΙΚΑ»

Στό περιοδικό «Γυναίκα» (19.11.1980) εδημοσιεύθησαν οἱ παρακάτω επιστολές:

Τῆς κ. Σ. ΝΑΧΜΙΑ – 'Αθήνα:

«Κρατάω τό γράμμα τοῦ κ. Χρήστου καί τῆς κ. "Αννας Εὐσταθίου. Εἶπα νά μήν ἀπαντήσω. 'Ο χρόνος μου εἶναι λίγος, πολύτιμος, κουραστικός. Δουλειά, παιδιά, σπίτι, μαγγανοπήγαδο. Έξ ἄλλου γράμματα τόσο ἀκραῖα δέν ἀφήνουν περιθώρια γιά ἐξηγήσεις.

Ήθελα μόνο νά σᾶς πὧ πώς βρέθηκα στό Ἱσραήλ, καί

στίς δύο τραγικές περιπτώσεις.

Ή μιά ἦταν ὅταν Παλαιστίνιοι τρομακράτες μπῆκαν σ΄ ἔνα σχολεῖο τοῦ Μααλότ καί σκότωσαν τά παιδιά στίς τάξεις τους. Εἶδα ἐκεῖνες τίς ἀλαφιασμένες μάνες νά τρέχουν σάν τρελές μετά πού βγάλανε τά σκοτωμένα παιδιά ἔξω. Ν΄ ἀγκαλιάζουν ἐκεῖνα τά αμόφομρτα μικρούλικα κορμάκια, μ' ἐκεῖνα τά ματάκια τά γεμάτα ἀπορία, πού σταμάτησαν νά κοιτάζουν σέ ὧρα μηδέν.

Πρίν ἀπ΄ αὐτό εἶχα βρεθεῖ στό Τέλ ᾿Αβίβ στήν ἐκτέλεση τῶν Ὁλυμπιονικῶν τοῦ Ἱσραήλ στό Μόναχο. Ἦμουν σ' ἔνα λεωφορεῖο ὅταν τό ραδιόφωνο μετέδωσε τίς είδήσεις. Εἶδα τόν κόσμο μετά τήν ἀναγγελία νά σπαράζει, νά θρηνεῖ καί νά τραντάζεται λές κι ὁ καθένας ἀπό αὐτούς ἔχασε τόν ἀδελφό του, τό παιδί του. Δέν μπορῶ νά γράψω τίποτα ἄλλο. Εἶμαι τόσο συγκλονισμένη ἀκόμα καί τώρα πού ἀναγκαστικά τά θυμᾶμαι. Ἡ καρδιά μου ματώνει.

Τό μίσος φέρνει πάντα μίσος. Ό πόλεμος πόλεμο. Όλα ξεκινανε ἀπό τό πῶς μεγαλώνουμε τά παιδιά μας στά σπίτια μας. Άλλιῶς θά πληρώνουμε γι΄ αὐτό ὅλοι. Όχι μόνο οἱ Ἑβραῖοι ἤ οἱ Μαῦροι ἤ οἱ ᾿Αφρικανοί ἤ οἱ Εὐρωπαῖοι. Θά πληρώνουμε μέ δάκρυα, μέ πολύ πόνο, μέ ἀπελπισῖα, μέ πολέμους ὅλοι».



Τοῦ κ. ΙΑΚ. Μ. ΦΡΙΖΗ - 'Αθήνα:

«Εἶναι πολύ πικρό, νά μή θέλουν μερικοί νά καταλάβουν τήν ἀλήθεια τῆς ἱστορίας καί νά στηρίζουν τίς ἀπόψεις τους πάνω σέ ἔργα θρησκευτικῆς διδασκαλίας, σέ ἔργα κατηχητικά, πού δέν κατευθύνονται καθόλου ἀπό τήν ἰστορική ἀλήθεια.

"Ας μή ξεχνοῦν ἡ κ. "Αννα Εὐσταθίου καί ὁ κ. Π. Χρίστου ότι ἡ Σταύρωση μαθεύτηκε μονάχα ἀπό τά Εὐαγγέλια. "Όσο γιά τήν «ἀγανάκτησή» τους κατά τοῦ ἀντισημιτισμοῦ, πρέπει νά ξέρουν πώς σήμερα οἱ ἀντισημίτες ἄλλαξαν ὄνομα, γιά εὐνόητους λόγους καί ἀποκαλοῦνται ἀντισιωνιστές. Έχοντας μάλιστα καί σχετικό ψήφισμα τοῦ ἀραβοκρατούμενου ΟΗΕ πού συσχετίζει τό σιωνισμό μέ τό ρατσισμό. Απ΄ ὅλα τά πνευματικά περιττώματα μέ τά ὁποῖα ἡ ἀντίδραση ρυπαίνει καί δηλητηριάζει τό κοινωνικό ἔδαφος, τό πιό ἀηδές, τό πιό βρώμικο καί τό πιό ἠλίθιο εἶναι ὁ ἀντισημιτισμός, ή ὁ ἀντισιωνισμός ὅπως λέγεται σήμερα. Εἶναι τόσο βρώμικη καί τόσο ἠλίθια ὅλη αὐτή ἡ ὑπόθεση τοῦ άντισιωνισμοῦ, ὥστε καί αὐτή ἡ δεξιά μέ πολλή δυσφορία άνέχεται τούς άντισημίτες στίς γραμμές της. Σήμερα οἱ άντισημίτες ή οἱ ἀντισιωνιστές παίρνουν ἐξέχουσα θέση στίς γραμμές τοῦ κέντρου καί τῆς ἀριστερᾶς, λόγω τῆς «φιλίας» μέ τούς «δημοκράτες» τῶν ἀραβκῶν χωρῶν. Θά σταθῶ γιά λίγο στό τέλος τοῦ γράμματος τοῦ κ. Π. Χρίστου (στ΄ άλλα σημεῖα εἶναι ἀστεῖο ν΄ ἀσχοληθεῖ κανείς) πού γράφει ότι ὁ τόπος αὐτός μᾶς δέχθηκε καί μᾶς βοήθησε καί πώς θά θέλαμε νά κόψουμε κομμάτια.

"Οχι, κ. Χρίστου. Μάθετε ἐπί τέλους ὅτι ἐδῶ στήν Ἑλλάδα μας, δέν εἴμαστε φιλοξενούμενοι. Εἴμαστε πολίτες ἐλεύθεροι πού στρατευόμαστε καί ξέρουμε νά δίνουμε τή

ζωή μας μέ χαρά γιά τήν έλευθερία καί τήν τιμή αὐτῆς τῆς χώρας. Βρισκόμαστε στόν γαλανό αὐτό τόπο αἰὧνες καί ζοῦμε άρμονικά μέ τούς άδελφούς χριστιανούς. Μή θέλετε τώρα σεῖς μέ τόν ἀντιεβραϊσμό σας νά δηλητηριάσετε μιά ζωή αἰώνων. Ἐξ ἄλλου, εὐτυχῶς, τίς ἀπόψεις σας τίς ἔχουν ἄνθρωποι πού μετριοῦνται στά δάχτυλα τοῦ ἐνός χεριοῦ. Τελειώνοντας θέλω νά παραθέσω μιά προσευχή πού συνέταξε λίγο πρίν ἀπό τό θάνατό του ὁ Πάπας Ἰωάννης 23ος: «'Αντιλαμβανόμαστε τώρα πώς ἐπί ἀναρίθμητους αἰὧνες τά μάτια μας θόλωσαν καί τυφλώθηκαν, ὥστε νά μήν εἴμαστε σέ θέση νά ἀναγνωρίσουμε πιά τό κάλλος τοῦ έκλεκτοῦ σου λαοῦ καί νά μήν ἀναγνωρίζουμε στό πρόσωπό του τά χαρακτηριστικά στοιχεῖα τοῦ πρωτότοκου άδελφοῦ μας. 'Αντιλαμβανόμαστε πώς τά βλέφαρά μας σημαδεύτηκαν μέ τό σημάδι τοῦ Κάιν. Ἐπί αἰῶνες ὁ Ἄβελ ἔκειτο στό αίμα καί στά δάκρυα, διότι εἴχαμε ξεχάσει τήν ἀγάπη σου. Συγχώρεσέ μας γιά τήν κατάρα πού ἀδίκως ἐναποθέσαμε ἐπί τοῦ ὀνόματος τῶν Ἑβραίων. Συγχώρεσέ μας γιατί μέ αὐτή τήν κατάρα σέ σταυρώσαμε γιά δεύτερη φο-

> ΙΑΚΩΒΟΣ Μ. ΦΡΙΖΗΣ Άθήνα

#### Ο ΕΒΡΑΪΣΜΟΣ ΤΗΣ κ. Σ. ΒΕΪΛ

Στόν «Σοφιστή», τῆς ἐφημερίδος « Ἑλεύθερος Κόσμος», ὁ κ. Σ. ΕΣΚΕΝΑΖΗ ἔστειλε τήν παρακάτω ἐπιστολή, πού δέν ἐδημοσιεύθη:

«Όρθή ἐπιλογή ἔκανες στίς ἀπόψεις τῆς «ἀνήσυχης θρησκευτικῆς συνειδήσεως» τοῦ καιροῦ μας, τῆς Σιμόν Βέϊλ. Τό μόνο πού δέν σημείωσες εἶναι ὅτι ἡ Βέϊλ διακηρύσσει τόν Ἑβραϊσμό της.

Ίσως δέν ἔννιωσες τήν ἀνάγκη αὐτῆς τῆς διευκρινήσεως μιά καί εἶδες ὅτι ἡ Ἰουδαϊκή καί ἡ Χριστιανική φιλοσοφία καί ἡθική εἶναι τόσο παράλληλα κοντά.

Αὐτή ἡ διαπίστωση ἀπευθύνεται στούς κατά συνείδηση (καί ὄχι κατ΄ ἐπάγγελμα) ἀντισημίτες».

### ΠΑΓΚΟΣΜΙΑ ΣΥΓΚΕΝΤΡΩΣΗ ΤΩΝ ΘΥΜΑΤΩΝ ΤΟΥ ΕΒΡΑΪΚΟΥ ΟΛΟΚΑΥΤΩΜΑΤΟΣ

Ἰσραήλ, 15 - 18 Ἰουνίου 1981

Τό 1981 θά γίνει στό Ἰσραήλ, ὑπό τήν αἰγίδα τοῦ Πρωθυπουργοῦ τῆς χώρας, παγκόσμια συγκέντρωση τῶν θυμάτων τοῦ Ἑβραϊκοῦ ὑλοκαυτώματος.

Στή συγκέντρωση αὐτή, πού θά διαρκέσει τέσερις ἡμέρες (15 - 18 Ἰουνίου) θά γίνουν είδικές ἐκδηλώσεις, μέ σκοπό τά θύματα νά ξαναθυμηθοῦν τό παρελθόν καί νά ἐκδηλώσουν τήν πίστη καί τήν ἀπόφασή τους, σάν ἐπιζώντων, νά ἀποτρέψουν στό μέλλον παρόμοια ἐθνική τραγωδία.

Κάθε συμμετέχων παρακαλεῖται νά ἔχει μαζί του κασσέτα ἤ γραπτό κείμενο μέ τίς ἀναμνήσεις του ἀπό τά στρατόπεδα γιά νά κατατεθεῖ στά ᾿Αρχεῖα τοῦ ᾿Οργανισμοῦ Yad Vashem.

# Δημοσιεύματα τοῦ τύπου

#### 1. ΠΕΡΙ ΕΒΡΑΙΩΝ

Καθημερινή: 'Ο 'Αρθροῦρος Ρουμπινστάιν βάλθηκε ν' ἀποδείξει πώς, ἀντίθετα ἀπ' ὅ,τι λένε, ὑπάρχουν ἀκόμη κι εὐτυχισμένοι Πολωνοί. 'Ακόμη, πού λέει ὁ λόγος, κι εὐτυχισμένοι Πολωνοεβραῖοι. Καί, πάντως, εὐτυχισμένα γεράματα. Στά 94 του χρόνια ὁ ἐβραϊκῆς καταγωγῆς πιανίστας, πού γεννήθηκε στό Λότζ καί διάλεξε τήν ἀμερικανική ὑπηκοότητα («ἡ μόνη χώρα ὅπου δέν κινδύνευα νά μοῦ θυμίζουν συνέχεια πώς εἶμαι Πολωνός καί 'Εβραῖος») παραδίδει, τοῦτες τίς μέρες, διεθνῶς, τόν τρίτο (ἀλλ' ἴσως ὅχι καί τόν τελευταῖο) τόμο τῶν ἀπομνημονευμάτων του. Μέ τόν χαρούμενο τίτλο «Τά νεαρά μου γηρατειά» καί τόν μελωδικό ὑπότιτλο «Κοντσέρτο τῆς 'Ανάμνησης» ὁ σολίστ πού ἐρμήνευσε, ἴσως ὅσο κανείς, τήν Πολωνέζα τοῦ Σοπέν, ἐκμυστηρεύεται πώς, σέ κάθε της ἐκτέλεση, ἔκανε τό ἴδιο φάλτσο. «Κανείς κριτικός δέν τό πῆρε εἴδηση ποτέ» (31 - 10 - 1980).

Έστία: 'Αντιπροσωπεία τῶν ἑβραϊκῶν σωματείων τῆς 'Αργεντινῆς ἀνεκοίνωσεν ὅτι πολλοί τάφοι εἰς τό Ἰσραηλιτικόν νεκροταφεῖον τοῦ Μπουένος "Αϊρες ἐβεβηλώθησαν καί ἐπιτύμβιοι πλάκες ἐθραύσθησαν.

'Ως ἀνέφερεν ἡ ἀντιπροσωπεία, «πρόκειται διά πράξεις νοσηροῦ ἀντισημιτισμοῦ καί ἐξοργιστικῆς προσβολῆς τοῦ πλέον στοιχειώδους σεβασμοῦ πρός τόν ἄνθρωπον» (30 - 10 - 1980).

'Ακρόπολις: Αἶμα καί πάλι στό 'Άστρο τοῦ Δαυΐδ: Νεοναζιστική τρομοκρατία ἀπλώνεται στήν Εὐρώπη. Ἡ ἔκρηξη στή συναγωγή τοῦ Παρισιοῦ καί οἱ ἀντιεβραϊκές βιαιότητες δείχνουν πράγματι ὅτι πᾶμε γιά ἀναγέννηση τοῦ Ρατσισμοῦ; (5 - 11 - 1980).

Μεσημβρινή: Μέ τίτλο «Τά "Απαντα τῶν Γερμανῶν θυμάτων τῶν Ναζιστῶν» δημοσιεύει τά παρακάτω:

Τά «Άπαντα» τῶν διωχθέντων ἀπό τούς Ναζί Γερμανῶν, ἐκδίδονται στή Γερμανία, μέ πρωτοβουλία τοῦ ὁμοσπονδιακοῦ ὑπουγείου Ἐρευνῶν, τό Ἰδρυμα Ἑβραίων Φυγάδων καί ἔνα ἀμερικάνικο Ἰνστιτοῦτο Ἐρευνῶν. Ὁ πρῶτος τόμος εἶναι ἤδη ἔτοιμος καί περιλαμβάνει τά βιογραφικά στοιχεῖα 4.000 περίπου προσωπικοτήτων τοῦ πολιτικοῦ καί ἐπιχειρηματικοῦ κόσμου, πού ἀναγκάστηκαν τότε νά ἐγκαταλείψουν τή ναζιστική Γερμανία.

Τό 1981 — 82 θά εἶναι ἔτοιμος ὁ δεύτερος τόμος, πού θά περιλαμβάνει ἐπιστήμονες, συγγραφεῖς καί καλλιτέχνες. Φυσικά σ΄ αὐτή τήν ἀναφορά πρωτεύοντα θέση ἔχουν οΙ Ἑβραῖοι, ὅπου 278.000 ἀναγκάστηκαν νά ἐγκαταλείψουν τή Γερμανία ἐπί Χίτλερ. Μόνον τό 1939, μετά τήν περίφημη «νύχτα τὧν κρυστάλλων», ἔφυγαν 78.000 Γερμανοε-βραῖοι.

'Από τά 4.000 πρόσωπα πού ἀναφέρονται στόν πρῶτο τιμητικό τόμο, μόνο τό 46 % ἐπέστρεψε στή Γερμανία, μετά τήν κατάρρευση τοῦ Χιτλερισμοῦ. Ένα 9 % πέθανε στήν ἐξορία, ἐνῶ 13 % συνελήφθηκε ἀπό τήν Γκεστάπο στά πλαίσια μυστικῶν ἀποστολῶν πού εἶχαν ἀναλάβει. ΟΙ αὐτοεξόριστοι ξεχάστηκαν μετά τόν πόλεμο καί κάποιο ἐνδιαφέρον παρέμεινε μέχρι σήμερα ζωντανό μόνο γιά τήν λεγόμενη «λογοτεχνία τῶν ἐμιγκρέδων». Έτσι, ὅλο αὐτό τό σκοτεινό κεφάλαιο τῆς σύγχρονης γερμανικῆς Ιστορίας, παρέμεινε ἀνεξερεύνητο μέχρι τή δημοσίευση τοῦ πρώτου αὐτοῦ τιμητικοῦ τόμου». (21 — 11 — 1980).

**Νέα:** Οἱ νεοναζί στήν 'Αγγλία ξεμυτίζουν κι απειλοῦν (25 - 11 - 1980).

#### 2. ΠΕΡΙ ΙΣΡΑΗΛ

**Καθημερινή:** Μέ τίτλο «Αὔξηση κατά 28% τὧν ἰσραηλινὧν ἐξαγωγὧν στήν Ἑλλάδα», δημοσιεύει τά παρακάτω:

«Τρανταεπτά ἰσραηλινές ἐταιρίες μέ 45 προϊόντα συμμετέχουν φέτος στήν ἔκθεση ΙΝΤΕΞ ΄80 στό Ζάππειο.

"Όπως δήλωσε ὁ κ. Ρόνι Τάλ, ἐμπορικός ἀκόλουθος τοῦ Ἰσραήλ στήν Ἑλλάδα, σέ συνέντευξη Τύπου πού δόθηκε στό περίπτερο τῆς Ἐκθέσεως, ἡ συμμετοχή αὐτή ἀντιπροσωπεύει τή μεγαλύτερη πού ἔχει γίνει ποτέ ἀπό τό Ἰσραήλ σ΄ ἔκθεση στήν Ἑλλάδα, καθώς ἐπίσης καί τή μεγαλύτερη διεθνή συμμετοχή τῆς INTEΞ.

Τά τρία τελευταΐα χρόνια, τόνισε ὁ κ. Τάλ, τό ἰσραηλινό περίπτερο στήν ἔκθεση ΙΝΤΕΞ ἀποτελεῖ τόν καθρέφτη τῆς πορείας τῶν ἐμπορικῶν σχέσεων Ἑλλάδος — Ἰσραήλ, σέ μηχανολογικό ἐξοπλισμό. Τό 1978 ὑπῆρχαν μόνο τρία περίπτερα. Τό 1979 20 καί τό 1980 37. ἀντιστοίχως οἱ ἐξαγωγές τοῦ Ἰσραήλ στήν Ἑλλάδα σέ μεταλλικά καί βιομηχανικά προϊόντα, ἡλεκτρονικοῦ καί ἡλεκτρικοῦ ἐξοπλισμοῦ ἦταν τό 1978 8,3 ἐκατ. δολλ., τό 1979 15,3 ἐκατ. δολλ. καί τό α΄ 7μηνο 1980 10,1 ἐκατ. δολλ.

Συνολικά ἐξάλλου οἱ ἐξαγωγές τοῦ Ἰσραήλ στήν Ἑλλάδα, ἐκτός τῶν ὑποπροϊόντων τοῦ πετρελαίου, ἔφθασαν τό 1978 39,3 ἐκατ. δολλ. καί τό 1979 51,4 ἐκατ. δολλ.

'Αντιστοίχως ἡ ἀξία τῶν ἐλληνικῶν ἐξαγωγῶν στό 'Ισραήλ ἀνῆλθε ἀπό 11,9 ἐκατ. δολλ. τό 1978 σέ 17,1 ἐκατ. δολλ. τό 1979 καί 12,3 ἐκατ. δολλ. τό α΄ 7μηνο τοῦ 1980.

## 'Ισραηλιτική Κοινότης γιορτάζει —— τήν 800ή 'Επέτειο ———

Βόννη: Ἡ τοπική Ἱσραηλιτική Κοινότης γιόρτασε τήν 800ή ἐπέτειο ἀπό τῆς ἐγκαθιδρύσεώς της. Ἔγγραφες ἀναφορές γιά τήν ἐβραϊκή παρουσία στήν πόλη αὐτή χρονολογοῦνται ἀπό τό 1180, σύμφωνα μέ τήν μαρτυρία ἐνός πρόσφατα ἀνευρεθέντος ἐγγράφου στό Δημοτικό Ἡρχεῖο ὅπου ἀναφέρεται πῶς κατ' ἐκεῖνο τό ἔτος κατελογίσθηκαν διάφορα πρόστιμα σέ ντόπιους Ἑβραίους.

Σύμφωνα μέ τούς είδικούς οΙ Ἑβραῖοι ἐνδέχεται νά ἔζησαν στή Βόννη καί πρό της ἡμερομηνίας αὐτῆς. ΟΙ ἴδιοι σημειώνουν πώς σ' ἄλλο ἔγγραφο, σχετικό μέ τήν Ιστορία τῆς περιοχῆς, ἀναφέρεται ὅτι τό 1096 ὁρισμένοι Ἑβραῖοι, προσπαθώντας νά διασωθοῦν ἀπό τούς Σταυροφόρους καί μή ἔχοντας ἄλλη διέξοδο, αὐτοκτόνησαν στήν περιοχή Ahrweiler.

Πρό τοῦ Ναζιστικοῦ καθεστῶτος ζοῦσαν ἐκεῖ 1.000 περίπου Ἰσραηλίτες. Μόνο λίγοι διεσώθησαν. Σήμερα, ἡ Ἰσραηλιτική Κοινότης τῆς Δυτικογερμανικῆς πρωτεύουσας ἀριθμεῖ 180 περίπου μέλη.

### 'Επιστήμονες ἀπ' ὅλον τόν κόσμο μοιράζονται βραβεῖα

'Ιερουσαλήμ: Δέκα ἐπιφανεῖς ἐπιστήμονες ἀπ΄ ὅλο τόν κόσμο μοιράσθηκαν τό ἀπό 100.000 δολλάρια κάθε βραβεῖον τοῦ 'Ιδρύματος Wolf, πού εἶναι ὁ 'Ισραηλινός θεσμός τοῦ ἀντιστοίχου τοῦ βραβείου Νόμπελ. 'Η τελετή ἀπονομῆς τῶν βραβείων ἔλαβε χώραν στήν Κνέσσετ, τό 'Ισραηλινό Κοινοβούλιο.

Γιά πρώτη φορά μεταξύ τῶν βραβευμένων ἦταν καί ἔνας Ἱσραηλινός, ὁ Καθηγητής Leo Sachs, τοῦ Τεχνολογικοῦ Ἰνστιτούτου Βάϊτσμαν, ὁ ὁποῖος μαζί μέ τούς Βρεναούς Lesar Milstein. FRS, ἀπό τό Καίμπριτζ καί Δρ. James Cameron, τοῦ Ἱατρικοῦ Συμβουλίου Ἐρευνῶν τοῦ Λονδίνου, μοιράσθηκαν τό βραβεῖον τῆς ἰατρικῆς.

Τά βραβεῖα χημείας, φυσικῆς καί γεοπωνικῆς ἐδόθησαν σέ 'Αμερικανούς καί τό βραβεῖο μαθηματικῶν τό ἔλαβαν ἀπό κοινοῦ, ὁ καθηγητής Henri Larfan ἀπό τή γαλλία καί ὁ καθηγητής Andrei Kolmogoron, τοῦ Κρατικοῦ Πανεπιστημίου Μόσχας.

Τό Ίδρυμα Wolt Ιδρύθηκε ἀπό τόν Κ. Ricardo Wolt, ξναν πρώην Γερμανο - Εβραῖο ἐκατομμυριοῦχο, ὁ ὁποῖος σήμερα ζεῖ στό Ἰσραήλ.

### Ή Έκατονταετηρίδα τοῦ Νεκροταφείου τῆς Weissensee

'Ανατολικό Βερολίννο: Μέ εἰδική τελετή, στήν ὁποία παρευρέθησαν 'Ισραηλίτες καί μή 'Ισραηλίτες ἐκπρόσωποι, συμπεριλαμβανομένων τοῦ 'Ανατολικογερμανοῦ ὑπουργοῦ ἐπί τῶν 'Εκκλησιαστικῶν 'Υποθέσεων καί τοῦ προέδρου τῆς 'Ισραηλιτικῆς Κοινότητος Δυτικοῦ Βερολίνου, μνημονεύτηκε ἀπό τήν τοπική 'Ισραηλιτική Κοινότητα ἡ 100ή ἐπέτειος τῆς ἐγκαθιδρύσεως τοῦ νεκροταφείου τῆς Weissensee. Τοῦτο ἀποτελεῖ ἔνα ἀπό τά μεγαλύτερα 'Εβραϊκά νεκροταφεῖα στήν Εὐρώπη. Μεταξύ τῶν ἐνταφιασμένων ἐδῶ εἶναι, ὁ ζωγράφος Lesser Ury, ὁ ἐκδότης Rudolf Mosse, ὁ δημοσιογράφος Theodor Wolff, καί ὁ Ραββῖνος Martin Riesenburger, Ραββῖνος τῆς 'Ισραηλιτικῆς Κοινότητος 'Ανατολικοῦ Βερολίνου, ὁ ὁποῖος ἀπέθανε τό 1965.

Έκτοτε οΙ Ίσραηλιτικές Κοινότητες τῆς Λαϊκῆς Δημοκρατίας τῆς 'Ανατολικῆς Γερμανίας στεροῦνται Ραββίνου.

Οἱ προϋποθέσεις ἀναπτύξεως τοῦ ἑλληνο-ισραηλινοῦ ἐμπορίου, κατέληξε ὁ κ. Τάλ, θεωροῦνται εὐμενεῖς διότι:

- Οἱ δύο χῶρες βρίσκονται γεωγραφικά τόσο κοντά, ὥστε μποροῦν νά εἶναι φυσικοί συνεργάτες, ἡ μικρή ἀπόσταση μειώνει τά ἔξοδα μεταφορᾶς καί ἀσφάλειας καί ἐνθαρρύνει τίς ἀμοιβαῖες ἐπισκέψεις τῶν ἐπιχειρηματιῶν.
- Τό κλίμα μοιάζει ἐπίσης πάρα πολύ μέ τῆς Ἑλλάδος, συντείνει ὥστε νά παράγονται προϊόντα πού ταιριάζουν στίς συγκεκριμένες κλιματολογικές συνθῆκες τῆς Ἑλλάδος, ὅπως π.χ. συστήματα ἡλιακῆς ἐνέργειας καί κλιματισμοῦ». (14 - 11 - 1980).

**Πρωϊνά Νέα** (Ἰωαννίνων): Έντυπώσεις ἀπό ταξίδι στό Ἰσραήλ τῆς διευθύντριας τῆς ἐφημερίδος κ. ἀρετῆς Μάλαμα (24 - 28/8/1980).

Έστία: Τό μηνιαῖον λογοτεχνικόν περιοδικόν τοῦ Ἰσραήλ «Λογοτεχνικά Τετράδια», ἀφιέρωσε τό τελευταῖον τεῦχος του εἰς τήν Ἑλλάδα περιλαμβάνει δε ποιήματα τοῦ Ὁμήρου, Καβάφη, Ρίτσου, Ἐλύτη καί Σεφέρη μεταφρασμένα ἀπό τόν κ. Μπρονόφσκυ, ἕνα ἄρθρο περί τῶν ἐπιχειρημάτων τοῦ ᾿Αριστοτέλους καί Πλάτωνος ἐπί τῆς ἀξίας τῆς Τέχνης, τοῦ Νατάν Σπῆγκελ, μίαν ἀνάλυσιν τοῦ Η. Ρόζεν, μέ θέμα τήν ἐβραϊκήν γλῶσσαν καί τήν σχέσιν της μέ τήν ἑλληνικήν διανόησιν κ.ἄ. (17 — 11 — 1980).

Έλευθερία (Λαρίσης): Βαρυσήμαντο ἄρθρο τοῦ κ. Ἐσδρᾶ Μωϋσῆ μέ τίτλο «Έχει δικαίωμα τό Ἱσραήλ νά ὑπάρχει σάν Κράτος ἀνεξάρτητο καί κυρίαρχο». (21 — 11 — 1980).



### Κερκυραϊκό ἀναμνηστικό Μετάλλιο

Ίερουσαλήμ: Τό πρῶτο Ίσραηλινό ἀναμνηστικό μετάλλιο ἐπ΄ εὐκαιρία τῆς κυκλοφορίας τοῦ νέου κρατικοῦ νομίσματος «Σέκελ», πού ἐκυκλοφόρησε τόν περασμένο Νοέμβριο, ἀναφέρεται στό Χανουκά καί ἀπεικονίζει μιά Χανουκία τοῦ 19ου αἰῶνος ἀπό τήν νῆσο Κέρκυ-

ρα. Τό μετάλλιο εἶναι ἀφιερωμένο στίς 500 Έβραϊκές οἰκογένειες πού ζοὖσαν σ΄ αὐτό τό ἐλληνικό νησί καί οἱ περισσότερες ἀπό τίς ὁποῖες χάθηκαν κατά τήν διάρκεια τῆς Ναζιστικῆς κατοχῆς, κατά τόν β΄ παγκόσμιο πόλεμο.

Ή Ίσραηλιτική Κοινότης Άνατολικοῦ Βερολίνου ἐπιχορηγεῖ τήν Κοινότητα ἐτησίως μέ τό ποσό τῶν £ 35.000, γιά τήν συντήρηση καί προστασία αὐτοῦ τοῦ Νεκροτα-

φείου.

### Εὐρωπαῖοι Ἰσραηλῖτες ἡγέτες συναντοῦν Εὐρω - Βουλευτές

Στρασβοῦργοι: Ἡ ἡγεσία τοῦ Εὐρωπαϊκοῦ Ἑβραϊσμοῦ συναντήθηκε πρόσφατα μέ μέλη τοῦ Εὐρωπαϊκοῦ Κοινο-βουλίου. Περισσότεροι ἀπό 50 βουλευτές, ὅλων τῶν πολιτικῶν ὁμάδων καί τῶν ἐννέα κρατῶν τῆς Κοινότητος, ὑπό τήν προεδρία τοῦ Βουλευτοῦ κ. Τοm Normanton (Ἡν. Βασίλειο), δέχθηκαν ἀντιπροσωπεία, ὑπό τόν Βαρῶνο Alai de Rothschild, ἐκπροσωποῦσα τίς Ἱσραηλιτικές Κοινότητες τῶν ἐννέα κρατῶν μελῶν τῆς Κοινότητος.

'Αρχικά ὁ κ. de Rothschild έξέφρασε τήν βαθειά άνησυχία τοῦ Εὐρωπαϊκοῦ 'Εβραϊσμοῦ σχετικά μέ ὁρισμένες ἀπόψεις τῆς διακηρύξεως τῆς Διασκέψεως τῆς Βενετίας (13.6.80), ἰδιαίτερα δέ τήν ἀναφορά τῆς προτεινομένης συνδέσεως τῆς P.L.O. στίς διαδικασίες εἰρηνεύσεως.

Κατά τήν συνάντηση ἔγινε πλήρης καί εἰλικρινής ἀνταλλαγή ἀπόψεων, ἀποτέλεσμα τῆς ὁποίας ὑπῆρξε ἡ ὁμόφωνη συμφωνία πώς οὶ ἐπαφές μεταξύ τῶν Εὐρωπαίων Ἱσραηλιτῶν ἡγετῶν καί τῶν Εὐρω - Βουλευτῶν θά πρέπει νά συνεχισθοῦν.

### 'O Mugabe ὁπαδός τῆς ἰδέας τῶν Κιμπούτς

Γενεύη: 'Ο κ. Robert Mugabe, Πρωθυπουργός τῆς Ζιμπάλπονε, ἐξέφραζε πρόσφατα τήν μεγάλη ἐκτίμησή του γιά τά Κιμπούτς, σάν πρότυπο Γεωργικοῦ Συνεταιρισμοῦ. Σέ συνέντευξή του πρός τό Σουηδικό περιοδικό «Contact with Sweden», στήν ἕδρα τῶν ἐκεῖ γραφείων τοῦ ΟΗΕ, ὁ κ. Magube τόνισε ὅτι ἡ μεταρρύθμιση τῶν σχετι-ζομένων μέ τή γῆ διατάξεων κατέχει ὑψηλή προτεραιότητα στήν οἰκονομική ἀναδιάρθρωση τῆς χώρας του καί ὅτι ἡ Κυβέρνησή του σκοπεύει στή δημιουργία ἀγροτικῶν - γεωργικῶν Συνεταιρισμῶν.

«Ἐάν μοιράσουμε τήν γῆ, δέν μποροῦμε νά τό πράξουμε ἐπί τῆς βάσεως τῶν ἀτόμων σάν ἀνεξαρτήτων μονάδων. Τοῦτο εἶναι δύσκολο. Πῶς εἶναι δυνατόν νά βοηθήσεις τόν κάθε ἀγρότη ἐπί ἀτομικῆς βάσεως; Πρέπει νά τούς ἐνώσουμε... ἀλλά, βεβαίως, ἀπεχθάνομαι κάθε καταναγκασμό. Γιά λόγους ἀρχῆς ἀντιτίθεμαι στίς δικτατορικές μεθόδους. Ἐν τούτοις, ὅμως, τά ἄτομα πρέπει νά συννενωθοῦν βάση κάποιας ἀρχῆς, ἴσως, ὅπως στό Ἰσραήλ», διακήρυξε.

Τό Ίσραήλ, εἶπε, δέν εἶναι μία κομμουνιστική χώρα, ὅμως, ἔχει βιώσιμες συνεργατικές ἐνώσεις, τά Κιμπουτσίμ.

### Ένωσις 'Ασιατικῶν Κοινοτήτων

Χόνγκ Κόγκ: Στήν πρόσφατα διεξαχθεῖσα Διάσκεψη τῶν ᾿Ασιατικῶν Ἰσραηλιτικῶν Κοινοτήτων στό Χόγκ Κόγκ, ἀποφασίσθηκε ἡ δημιουργία ἐνός ὀργανισμοῦ γιά τήν συνεργασία τῶν Κοινοτήτων στούς τομεῖς τῆς ἐβραϊκῆς ἐκπαιδεύσεως, τίς πολιτικές και ἄλλες ὁραστηριότητες. Ἡ Asia Rasific Jewish Association (Αρ΄) μο προγραμματίζει ἐπί περιφερειακοῦ ἐπιπέδου, τήν κυκλοφορία ἐνημερωτικοῦ δελτίου, ὀργάνωση κατασκηνώσεων καί λοιπές δραστηριότητες γιά τήν νεολαία, τήν πρόσκληση διακεκριμένων Ἑβραίων ἐκπαιδευτικῶν καί δημοσών ἀνδρῶν κ.ἄ. Ἡ Ενευση θά ἐδρεύει στήν Αὐστραλία ὑπό τήν αἰγίδα τοῦ Ἑκτελεστικοῦ Συμβουλίου τοῦ Αὐστραλιανοῦ Ἑβραῖσμοῦ, τό ὁποῖο συνδέεται στενά μέ τό Παγκόσμιο Ἑβραῖκό Συνέδριο.



Δένδρον ζωῆς εἶναι ἡ Τορά... (Παροιμ. 3:18)