## XPONIKA הונות

ΕΚΔΟΣΗ ΤΟΥ ΚΕΝΤΡΙΚΟΥ ΙΣΡΑΗΛΙΤΙΚΟΥ ΣΥΜΒΟΥΛΙΟΥ ΤΗΣ ΕΛΛΑΔΟΣ ΤΟΜΟΣ ΚΣΤ' • AP. ΦΥΛΛΟΥ 184 • ΜΑΡΤΙΟΣ -ΑΠΡΙΛΙΟΣ 2003 • ΑΔΑΡ 6' - ΝΙΣΑΝ 5763

### Μπορούμε να απορρίψουμε την Παλαιά Διαθήκη;

Του Καθηγητή κ. Ν.Β. ΧΡΟΝΟΠΟΥΛΟΥ

ΑΤΑ ΚΑΙΡΟΥΣ, από τους ποώτους χοιστιανικούς αιώνες μάλιστα, αμφισβητείται η χοησιμότητα της Παλαιάς Διαθήκης ως κειμένου που κατά τους επικοιτές της πεοιγράφει την ιστορία του ισοαηλιτικού λαού. Σε τέσσερις άξονες κινούνται τα επιχειοήματα των αμφισβητούντων, κάποιοι εκ των οποίων προχωρούν ένα βήμα παραπέρα και ζητούν την «αποβολή» της Παλαιάς Διαθήκης από τα εκκλησιαστικά κείμενα.

ΚΑΤΑ ΤΑ ΤΕΛΕΥΤΑΙΑ ΧΡΟΝΙΑ πληθαίνουν οι φωνές στη χώσα μας οι οποίες διατυπώνουν απαξιωτικές έως και προσβλητικές κρίσεις για την Παλαιά Διαθήκη (ΠΔ) και απαιτούν την αποβολή της όχι μόνο από τα σχολεία μας αλλά και από την ίδια την Εκκλησία. Το φαινόμενο, ωστόσο, δεν είναι νέο. Στα νεότεσα χρόνια η ΠΔ αμφισβητήθηκε αρχικά από ορισμένους προτεστάντες θεολόγους, όπως τον Αd. Ηαπακ και τον Fr. Delizech και στη συνέχεια από τους λεγόμενους «Γερμανούς χριστιάνούς» που τάχθηκαν στο πλευρό του Χίτλεο.

Αλλά η πρώτη αμφισβήτηση της ΠΔ είναι πολύ παλαιότερη. Διατυπώθηκε ήδη κατά το β' μ.Χ. αιώνα από τον αιφετικό Μαρκίωνα. Η νεοπαγής τότε Εκκλησία τον αφόρισε. Και τον αφόρισε όχι μόνο για τις γνωστικές του ιδέες, αλλά και διότι απέρριπτε την ΠΔ.

Η Εχκλησία είχε σοβαρούς λόγους που συμπεριέλαβε την ΠΔ στην Αγία Γραφή ως το πρώτο μέρος της. Οι κυριότεροι από αυτούς είναι: α. Διηγείται την ιστορία της λυτρώσεως, η οποία κορυφώνεται στο πρόσωπο του Ιησού Χριστού, β. Ήταν η Βίβλος που χρησιμοποίησε ο ίδιος ο Ιησούς και ακολούθως οι Απόστολοι και η αρχέγονη Εχκλησία. Και γ. Η Εχκλησία γνώριζε ότι η γνώση της ΠΔ αποτελεί απαραίτητη προϋπόθεση για την κατανόηση της Καινής Διαθήκης, αφού η ΠΔ αποτελεί την προϋστορία της χριστιανικής πίστεως.

Οι επικριτές της Παλαιάς Διαθήκης, παλαιότεφοι και νεότεφοι, αγνοούν τους σοβαφούς αυτούς λόγους και επιμένουν στην απόφοιψή της. Τα κυφιότεφα επιχειφήματα δε που πορβάλλουν, προκειμένου να στηφίξουν τη θέση τους, είναι τα εξής: Πρώτον, υποστηφίζουν ότι η ΠΔ αποτελεί την ιστοφία του Ισφαήλ και συνεπώς εμείς δεν έχουμε κανένα λόγο να τη διδάσκουμε στα παιδιά μας. Δεύτεφον, ισχυφίζονται ότι ο Θεός της ΠΔ χαφακτηφίζεται από τόσο μεγάλη σκληφότητα ώστε έρχεται σκ πλήση αντίθεση με το Θεό της αγάπης της Καινής Διαθήκης. Τρίτον, υποστηφίζουν ότι στις διηγήσεις της ΠΔ υπάφχουν διάφοφες υπερβολές ή παφαμύθια, που προσβάλλουν τη νοημοσύνη μας. Και τέταφτον, επισημαίνουν ότι στα κείμενα της ΠΔ γίνεται λόγος για διάφοφες ανήθικες πράξεις, όπως μοιχείες, αιμομιξίες, φόνους,

ψεύδη και άλλα παρόμοια, τα οποία καθιστούν την ανάγνωση ή τη διδασκαλία της αντιπαιδαγωγική και επιζήμια κυρίως για τους νέους.

Ας δούμε ένα προς ένα τα επιχειρήματα αυτά.

ΣΕ Ο,ΤΙ ΑΦΟΡΑ ΣΤΟ ΠΡΩΤΟ ΕΠΙΧΕΙΡΗΜΑ, κανείς δεν μποφεί να αφνηθεί ότι η ΠΔ αποτελεί την ιστοφία του Ισφαήλ. Παφάλληλα, κανείς, επίσης, δεν μποφεί να αφνηθεί ότι η ΠΔ διασώζει πολύτιμα ιστοφικά στοιχεία και για τους γειτονικούς με το Ισφαήλ λαούς και ιδιαίτεφα για τους Ασυφίους, τους Αιγυπτίους, τους Βαβυλωνίους, τους Πέφσες και τους Έλληνες.

Όμως η ΠΔ δεν είναι μόνο αυτό. Εχείνο που χυρίως ενδιαφέρει τους ιερούς συγγραφείς δεν είναι η ιστορία του Ισραήλ χαθεαυτή αλλά η «ιερή ιστορία», δηλαδή η ιστορία της σωτηρίας.

ΤΟ ΔΕΥΤΕΡΟ ΕΠΙΧΕΙΡΗΜΑ, κατά το οποίο ο Θεός της ΠΔ είναι ένας σκληφός Θεός, που έφχεται σε πλήφη αντίθεση με το Θεό της αγάπης της Καινής Διαθήκης, είναι ως ένα βαθμό οφθό. Γιατί είναι αλήθεια, ότι ο Θεός της ΠΔ είναι ο άγφυπνος φρουφός της Δικαιοσύνης, ο αδέκαστος και φοβερός κριτής, που κρίνει τον καθένα κατά τα έργα του. Παράλληλα όμως δεν πρέπει να ξεχνούμε ότι ο ίδιος αυτός Θεός είναι εκείνος που δίδει τις Δέκα Εντολές στο Μωϋσή, βρίσκεται πίσω από το υψηλό ηθικό κήφυγμα των προφητών και είναι, ακόμη, εκείνος που διδάσκει την αγάπη προς το Θεό (Δευτ. 6,6) και τον πλησίον (Λευτ. 19,18), που θα κηρυχθεί με τη μορφή της Διπλής Εντολής και σε όλη της την πληρότητα από τον Ιησού. Άρα εδώ έχουμε να κάνουμε με ένα ηθικό μονοθεϊσμό, που είναι μοναδικός για τις περί Θεού αντιλήψεις της εποχής εκείνης.

ΤΟ ΤΡΙΤΟ ΕΠΙΧΕΙΡΗΜΑ έχει να κάνει με τον ισχυρισμό ότι στις διηγήσεις της ΠΔ περιέχονται υπερβολές που δεν είναι παρά παραμύθια, που αδικούν τη νοημοσύνη των αναγνωστών της. Και είναι αλήθεια ότι στην ΠΔ υπάρχουν κάποιες υπερβολές. Είναι όμως λάθος να χαρακτηρίζονται παραμύθια.

Για να αποφευχθούν τέτοιες εσφαλμένες προσεγγίσεις, πρέπει κανείς να έχει υπόψη του ότι τα βιβλία της ΠΔ έχουν την ιδιοτυπία τους.

Ένα βασικό χαρακτηριστικό των κειμένων αυτών είναι ότι έχουν γραφτεί σε γλώσσα εικονική. Μια γλώσσα δηλαδή που περιγράφει πράγματα, γεγονότα και έννοιες με ποιητικές εικόνες. Πράγμα που σημαίνει ότι θα ήταν λάθος να πάρει κανείς κατά λέξη κείμενα, τα οποία έχουν γραφτεί με γλώσσα εικονική.

ΤΟ ΤΕΤΑΡΤΟ ΚΑΙ ΤΕΛΕΥΤΑΙΟ, ΕΠΙΧΕΙΡΗΜΑ αναφέρεται στις ανήθιχες πράξεις που συναντούμε στις διηγή-

Συνέχεια στη σελ. 26

ΕΙΚΟΝΑ ΕΞΩΦΥΛΛΟΥ: Τικ, ξύλινη θήκη της Τορά, Ιωάννινα, 19ος αιώνας. (Εβραϊκό Μουσείο Ελλάδος).

### Η Εβοαϊκή Κοινότητα των Ιωαννίνων και η ιστορία της

Του κ. ΓΙΑΝΝΗ Κ. ΠΑΠΑΙΩΑΝΝΟΥ

Λέγεται ότι η γιαννιωτοεβοαί ικη κοινότητα είναι μια από τις αρχαιότερες κοινότητες της εβραικής διασποράς. Για το πότε πρωτοβρέθηκαν οι εβραίοι στα Γιάννινα είναι ένα μυστήριο, που χάνεται στα βάθη της ιστορίας. Μέσα από τα ερείπια των 70 ηπειρωτικών πόλεων που κατέστρεψε ολοσχερώς ο Ρωμαίος ανθύπατος Αιμίλιος Παύλος το 168 π.Χ. ξεπήδησαν αργότερα οι πρώτες παλαιοχριστιανικές πόλεις, όπως η Νικόπολη, η Φωτική, η Εύροια, η Δωδώνη.



Άποψη της εβραϊκής συνοικίας.

### Η πρώτη εγκατάσταση των Εβραίων στα Γιάννενα

ν ανατοέξει κανείς στην ποος Τίτον επιστολή του Αποστόλου Παύλου (κεφ.3, παράγο. 12: Όταν πέμψω Αστεμάν ποος σε ή Τυχικόν, σπούδασον ελθείν ποος με εις Νικόπολιν εκεί γαο κέκοικα παραχειμάσαι) θα συμπεράνει ότι εβραίοι της διασποράς, από τον καιρό της φωμαϊκής κατάκτησης ακόμα πρέπει να υπήρχαν στην πρωτοχριστιανική Νικόπολη.

Κατά συνέπεια με τη δημιουργία του κάστρου της πόλης των Ιωαννίνων τους πρώτους αιώνες της βυζαντινής αυτοκρατορίας και την ολοένα αυξανόμενη στρατηγική σημασία του μετά τις επιδρομές των σλάβων στην Ήπειρο τον 7ο, 8ο και 9ο μ.Χ. αιώνα, φαίνεται ότι και εβραίοι - φωμαίοι υπήκοοι (υπήκοοι αρχικά της φωμαϊκής και στη συνέχεια της ανατολικής φωμαϊκής αυτοκρατορίας) επιδίωξαν να γνωρίσουν την ασφάλεια που τους παρείχε το κάστρο και εγκαταστάθηκαν τελικά στα Γιάννινα.

Έτσι εξηγείται και η ύπαρξη χουσόβουλου του

10ου αιώνα, που όριζε ότι μπορούν να εγκατασταθούν Ιουδαίοι στο κάστρο και να ζήσουν μαζί με τους Ιωαννίτες χριστιανούς. Η εβραϊκή συναγωγή στο Κάστρο, από μια παλιά επιγραφή της, χρονολογείται από τον 10ο μ.Χ. αιώνα και δημιουργήθηκε για τις ανάγκες των εβραίων - ρωμαίων υπηκόων, οι οποίοι και ονομάζονταν ρωμανιώτες.

Μετά τη μαζική εγκατάσταση των φωμανιωτών εβοαίων στο κάστοο, το ποονόμιο της μόνιμης εγκατάστασης και ασφαλούς παραμονής μέσα σ' αυτό παρέμεινε κυρίως για τους πλούσιους προύχοντες χριστιανούς γιαννιώτες. Αυτό ίσχυσε μέχρι την εκδήλωση του αποτυχημένου κινήματος του Διονυσίου Φιλοσόφου στις 11 Σεπτεμβρίου 1611, οπότε εκδιώχθηκαν από το Κάστοο όλοι οι πλούσιοι χριστιανοί γιαννιώτες και γκοεμίστηκαν οι εκκλησίες ή κτίστηκαν στις θέσεις τους τζαμιά. Εκτός από τους φωμανιώτες εβραίους και τους εξισλαμισθέντες χριστιανούς άρχοντες τιμαριούχους - τους αποκαλούμενους τουρκογιαννιώτες - που συνέχισαν να παραμένουν σ'αυτό, εγκαταστάθηκαν και τούρκοι αξιωματούχοι κι έτσι το Κάστρο έπαψε να είναι χριστιανικό.

Το Κάστρο ήταν το φρούριο της περιοχής. Για καλ-

λίτερη ασφάλεια είχε κατασκευαστεί περιμετρική τάφρος γύρω τους, που ενωνόταν με τη λίμνη κι έτσι έδινε την εντύπωση νησίδας μέσα στο λεκανοπέδιο. Για να μπει κάποιος μέσα σ' αυτό έπρεπε να κατεβούν οι κρεμαστές γέφυρες και να ανοίξουν οι βαριές πόρτες του. Η περιμετρική τάφρος υπήρχε και κατά την απελευθέρωση της πόλης το 1913.

Οι νιόφεςτοι εβραίοι (αρχετοί ισπανοεβραίοι σεφαραδίτες που εκδιώχτηκαν από την Ισπανία το 1492 από τον Φερδινάνδο και την Ισαβέλλα επειδή δεν δέχτηκαν να γίνουν καθολικοί, καθώς και κάμποσοι σισιλιάνοι εβραίοι), ήρθαν και εγκαταστάθηκαν στα Γιάννινα έξω από το κάστρο, στην περιοχή γύρω από το σημερινό Κουρμανιό, όπου δημιούργησαν τις εβραϊκές συνοικίες.

### Οι εβραϊκές συνοικίες

Μικρή Ρούγα (κι αυτή καθαρά εβραϊκή συνοικία) περιλάμβανε τις σημερινές οδούς Γιοσέφ Ελιγιά και Κουντουριώτου. Σ' αυτές τις δύο ρούγες έμεναν κυρίως οι πλούσιοι γιαννιωτοεβραίοι, ενώ στις διακλαδώσεις τους - που ακόμα και σήμερα παραμένουν μικρά γραφικά σοκάκια - ζούσαν εβραίοι με χαμηλότερα εισοδήματα.

Προς το τέλος της σημερινής οδού Γιοσέφ Ελιγιά (από την πλευρά της λίμνης κοντά στα παλιά Ψαράδικα) βρισκόταν και η εξωκαστρινή συναγωγή, η οποία γκρεμίστηκε και στη θέση της κατά την περίοδο 1968-70 περίπου κτίστηκε η εβραϊκή πολυκατοικία.

Την περίοδο της πολιορχίας των Γιαννίνων από τον Χουρσίτ πασά (1820 - 1822) ο Αλή - πασάς έχαψε την πόλη, για να δημιουργήσει αντιπερισπασμό στα σουλτανικά στρατεύματα και πολύς κόσμος έφυγε. Ανάμεσά τους και αρκετοί γιαννιωτοεβραίοι. Το 1869 ο Ρασήμ - πασάς καίει το εμπορικό κέντρο των Ιωαννίνων, προκειμένου να δημιουργήσει ευπρεπή αγορά (την οδό ανεξαρτησίας). Τότε ξενιτεύονται και πάλι αρχετοί γιαννιωτοεβραίοι. Το 1904 άρχισε να λειτουργεί στα Γιάννινα παράρτημα της Αλιάνς -Φρανσέζ (η Alliance Israelite Française), το οποίο λειτούργησε σ' όλη τη διάρκεια του μεσοπολέμου. Για μεγάλο διάστημα στεγάστηκε στο κτίριο του ισραηλιτιχού δημοτιχού σχολείου, το οποίο παραμένει στην ιδιοκτησία της ισραηλιτικής κοινότητας στην οδό Νεοπτολέμου 8 (πάροδος της οδού Κουντουριώτου, η οποία βλέπει προς την χεντρική πύλη του κάστρου καταλήγοντας στη σημερινή πλατεία Νεομάρτυρος Γεωργίου - πρώην Κουρμανιό). Στην Αλιάνς - Φρανσέζ εκτός από τους γιαννιωτοεβραίους μάθαιναν γαλλικά

και πολλά γιαννιωτόπουλα δωρεάν. Εδώ στα Γιάννινα γεννήθηκε και έξησε το μεγαλύτερο διάστημα της σύντομης ζωής του ο γιαννιωτοεβραίος ποιητής Γιοσέφ Ελιγιά (1901-1931), ο οποίος δίδαξε και στο παράρτημα της Αλιάνς - Φρανσέζ.

### Η Ισραηλιτική Κοινότητα Ιωαννίνων

Ισραηλιτική Κοινότητα Ιωαννίνων συστάθηκε με το αφιθμ. 2456/23-7-1920 Β.Δ. Η γιαννιωτοε-Βραϊκή κοινότητα απαρτίζονταν από ανθοώπους όλων των κοινωνικών στρωμάτων. Από επιστήμονες, σαράφηδες με γενικό αντικείμενο την εκμετάλλευση του χρήματος και τις πάσης φύσεως χρηματικές συναλλαγές, πλούσιους και μεσαίους εμπόρους, βιοτέχνες (παπλωματάδες, χαλχουργούς), χρεοπώλες, μπακάληδες, μανάβηδες, παλιατζήδες, ψιλικατζήδες, γυρολόγους, νεφουλάδες, αχθοφόφους. Τον υπολογισμό του χρήματος μέχρι του σημείου να χαρακτηρίζονται ακόμα και σήμερα κλειστοί και σφτιχτοχέρηδες, οι γιαννιώτες πρέπει να τον έμαθαν καλά από τους γιαννιωτοεβραίους, οι οποίοι διαχρίνονταν από παράδοση για τη σωστή διαχείριση του χρήματος. Χρηματοδοτούσαν κάθε είδους εμπορική δραστηριότητα με σκοπό το κέρδος και τον τόκο. Διατηρούσαν μαγαζιά με υφάσματα, γυαλικά - πορσελάνες, παλιατζίδικα. Επιπλέον είχαν απ' ευθείας εμπορικές συναλλαγές με τα εργοστάσια Αγγλίας - Γαλλίας με αποτέλεσμα να ελαχιστοποιούν τις προμήθειες των μεσαζόντων. Έτσι όσα παζάρια και αν έκανες μαζί τους, ο γιαννιωτοεβραίος είχε πάντοτε μεγάλα περιθώρια κέρδους. Την αγορά των Γιαννίνων μπορεί να πει κανείς ότι την ήλεγχαν οι γιαννιωτοεβοαίοι σε σημαντικό βαθμό.

### Η περίοδος της Ιταλογερμανικής Κατοχής

Τούποροι γιαννιωτοεβραίοι υπέφεραν και πείνασαν, όπως και ο υπόλοιπος κόσμος. Έτσι συστάθηκε επιτροπή απόρων ισραηλιτών και ζήτησε από τον τότε Μητροπολίτη Ιωαννίνων Σπυρίδωνα, τον Μάρτιο του 1942, οικονομική βοήθεια. Ο δεσπότης ανταποκρίθηκε στο αίτημά τους και τους διέθεσε από τα αποθέματα που διέθετε, ό,τι μπορούσε. Αυτό επιβεβαιώνεται από την ευχαριστήρια επιστολή με αριθμ. 61/11.6.1942 που απέστειλε η επιτροπή, στην οποία υποβάλλουν τις θερμότατες ευχαριστίες τους στον Μητροπολίτη για το στοργικό του ενδιαφέρον υπέρ των απόρων της ισραηλιτικής κοινότητας και αναφέρουν: «Παρακαλούμεν θερμώς όπως συνεχίσετε την αμέριστον συνδρομήν σας γνωρίζοντας ταυτοχρόνως ότι εχ

του καταλόγου εκείνου, δηλαδή των 647 απόρων, είχαν παραλειφθεί πολυάριθμοι άποροι...»

Στην ελληνική αντίσταση δεν έλαβαν μέρος. Οι ελληνικές οργανώσεις του ΕΔΕΣ και του ΕΑΜ είχαν ζητήσει από τους γιαννιωτοεβραίους να βγούνε στα βουνά εναντίον των Γερμανών, όμως εκείνοι - εκτός από ελάχιστες εξαιρέσεις - δεν δεχτήχανε. Μέχρι την τελευταία στιγμή πίστευαν ότι θα γλιτώσουν δίνοντας στους Γερμανούς χρήματα, όπως έχαναν αρχετές φορές. Όμως γελάστηκαν. Δεν προβληματίστηκαν ούτε από το μάζεμα της πολύ μεγάλης εβραϊκής κοινότητας της Θεσσαλονίκης που προηγήθηκε του δικού τους έναν χρόνο πριν, για να ξεστρατίσουν στο ελληνικό αντάστικο. Ίσως να οφείλεται στην πειθαρχία και την επιβολή που ασχούσε στα μέλη της γιαννιωτοεβοαίζκης κοινότητας ο Μωϋσής Σαμουήλ Καμπελής, ο οποίος ήταν οιχονομικά πανίσχυρος παράγοντας με θρησκευτική δύναμη και με βαρύνουσα γνώμη στα διάφορα ζητήματα της κοινότητας. Το 1942 ο Καμπελής ήταν πρόεδρός της και είναι το πρόσωπο που με χαρακτηριστικό τρόπο περιγράφει ο Δημήτρης Χατζής στο βιβλίο του «Το τέλος της μικοής μας πόλης» και στο διήγημα με τον τίτλο «Σαμπεθάϊ Καμπελής». Το σπίτι του Καμπελή βρισκόταν στην θέση όπου σήμερα στεγάζεται το Εργατικό Κέντρο.

### Το Ολοχαύτωμα

τσι την παραμονή της γιορτής του Ευαγγελισμού, στις 24 Μαρτίου 1944, ένα υδροπλάνο έρ-✓χεται μέρα μεσημέρι και προσαράζει στη λίμνη την Ιωαννίνων, στην περιοχή της Σχάλας, δίπλα στα Ταμπάκικα της Σιαράβας και φέρνει το μήνυμα να μαζέψουν τους γιαννιωτοεβραίους. Τρέχουν οι γιαννιώτες να δουν το υδροπλάνο και μαζί μ' αυτούς και οι γιαννιωτοεβραίοι, χωρίς να γνωρίζουν το σχοπό της αποστολής του. Το ίδιο βράδυ κι' ενώ έριχνε χιονόνερο μέχοι τα χαράματα της επόμενης μέρας, ξημερώματα Σαββάτου 4 η ώρα το πρωϊ, οι γερμανοί έχουν κιόλας μαζέψει 1800 γιαννιωτοεβραίους (τους χαστρινούς στο στρατιωτικό νοσοκομείο που βρίσκονταν στο Ιτς-Καλέ και τους εξωκαστρινούς στην πλατεία Μαβίλη, στην περιοχή της λίμνης). Το πρωϊ του Ευαγγελισμού κάνει τσουχτερό κρύο και χιονίζει. Βάζουν τους γιαννιωτοεβραίους σε καμιόνια (φορτηγά) και μέσω Μετσόβου και Κατάρας τους μεταφέρουν στην Λάρισα. Εχεί μένουν οχτώ μέρες. Από την Λάρισα τους επιβιβάζουν σε βαγόνια και μετά από 10-12 ημερών διαδρομή με το τραίνο καταλήγουν στα στρατόπεδα του Άουσβιτς και του Μπιρκενάου της Πολωνίας.

Από τη μάζωξη αυτή γλιτώνουν κάποιοι γιαννιωτοεβοαίοι κοεοπώλες, που έλειπαν σε χωριά σε αναζήτηση σφαχτών για τα μαγαζιά τους, ένας γιαννιωτοεβοαίος έμπορος που έτυχε να βρίσκεται σε γιαννιώτη φίλο του εκείνο το βράδυ και μερικοί ανήσυχοι γιαννιωτοεβοαίοι που κάτι υποψιάζονται και την τελευταία στιγμή απεγνωσμένα αναζητούν καταφύγιο σε γνωστούς τους γιαννιώτες. Αυτοί οι ελάχιστοι προωθούνται αργότερα από τις αντιστασιακές οργανώσεις για περισσότερη ασφάλεια στο βουνό.

Στις 5 Μαΐου 1944 αρχίζουν να απελευθερώνονται οι εβοαίοι στη Γερμανία. Στα Γιάννινα δεν επέστρεψαν τελικά 1600 νοματαίοι. Μέσα στην ανέχεια και στην πείνα του 1944 αρκετοί γιαννιώτες βρίσκουν ευκαιρία και τολμούν να μπουν κουφά τις νύχτες στα άδεια σπίτια των γιαννιωτοεβοαίων, για να σηχώσουν απ' αυτά ό,τι μπορούν. Τρόφιμα, σερβίτσια, κουζινικά, οούχα, καρέκλες. Ψάχνουν και για λίοες και κοσμήματα κάποιοι θαραλλέοι. Ειδικά όσων τα σπίτια ή τα μαγαζιά γειτονεύουν με εκείνα των γιαννιωτοεβραίων. Κάποιο βράδυ δύο γιαννιώτες, των οποίων τα μαγαζιά γειτονεύουν με το μαγαζί ενός γιαννιωτοεβοαίου στην οδό Ανεξαστησίας, από τη σχεπή τους μπαίνουν στη σκεπή κι' από κει στο μαγαζί του γιαννιωτοεβοαίου και προσπαθούν να μεταφέρουν πράγματα, ένα κασόνι γλιστράει από τη σκεπή στο δρόμο, γίνεται θόρυβος και τους πιάνει η ελληνική αστυνομία. Το μαθαίνουν οι γερμανοί, πηγαίνουν και τους παίρνουν και για παραδειγματισμό και εκφοβισμό μαζί κρεμούν τους δύο γιαννιώτες σ' έναν πλάτανο στο Μώλο, εχεί που τελειώνει η σημερινή λεωφόρος Κων/νου Καραμανλή.

Πάντως οι γερμανοί πραγματοποιούσαν από καιρό σε καιρό διανομές από τα υπάρχοντα των εβραϊκών μαγαζιών (υφάσματα, γυαλικά κ.λ.π.) με τις συνήθεις διαδικασίες. Δηλαδή η κρατική επιτροπή έκανε απογραφή των υπαρχόντων στα μαγαζιά και τα μοίραζε σε γιαννιώτες.

### Η επιστροφή όσων Εβραίων διεσώθησαν

Το 1946 στη Βουλή των Ελλήνων ψηφίστηκε ο αναγκαστικός νόμος με αφιθμ. 846/1946, με τον οποίο ιδούθηκε ο Ο.Π.Α.Ι.Ε. (Οργανισμός Πεφίνε Ν.Π.Δ.Δ. Από το 1946 μέχρι το 1956 διατέθηκαν μέχρι και σε Δ΄ βαθμού συγγενείας αντικείμενα και οικίες στους εβραίους, που είχαν την τύχη να διασωθούν και να επιστρέψουν στα Γιάννινα. Έγινε δηλαδή διαγείριση των περιουσιών για λογαφιασμό των συγγενών τους. Οικιακά σκεύη, φαπτομηχανές, διάφορα αντικείνειση

μενα που διασώθηκαν, διανεμήθηκαν σε άπορες οικογένειες της πόλης. Ειδική επιτροπή εγκατέστησε στα άδεια σπίτια των γιαννιωτοεβραίων ανταρτόπληκτους που κατέβαιναν από τα χωριά. Και αργότερα αρκετοί από αυτούς τα αγόρασαν με δημοπρασία από τον Ο.Π.Α.Ι.Ε., εφόσον δεν υπήρχαν μέχρι Δ' βαθμού συγγενείς γιαννιωτοεβραίων για να τα διεκδικήσουν.



Ιωάννινα 1947. Επιβιώσαντες του Ολοκαυτώματος στη Συναγωγή.

Με την απελευθέφωση επέστοεψαν στα Γιάννινα όσοι ποόλαβαν και κούφτηκαν από τους γιαννιώτες και όσοι γλίτωσαν από τα στοατόπεδα συγλεντοώσεως. Όμως τίποτα πια δεν ήταν όπως ποιν. Έτσι αρκετοί από αυτούς πήφαν την μεγάλη απόφαση να εγκατασταθούν στο νεοσύστατο κοάτος του Ισραήλ. Άλλοι κατέληξαν στην Αθήνα, η οποία μετατράπηκε μεταπολεμικά σε κομβικό κέντοο διακίνησης του ελληνικού εμπορίου και πραγματικό χωνευτήρι της ελληνικής αστυφιλίας. Λίγοι απέμειναν στα Γιάννινα. Λίγοι μετοημένοι και με αξιόλογη παρουσία. Είναι οι τελευταίοι των μοϊκανών μιας ιστορικής κοινότητας, οι οποίοι έχουν ταυτίσει πια την ύπαρξή τους και το μέλλον τους με την τύχη των γιαννιωτών συμπατομωτών τους.

### Η θέση των Εβραίων στην κοινωνία των Ιωαννίνων

Ντωτοεβοαίοι δεν είχαν ιδιαίτερα προβλήματα. Πάγια αρχή τους ήταν να μην προκαλούν κι' ούτε να διαφοροποιούνται στους τρόπους συμπεριφοράς από τους άλλους. Γι αυτό και στις διάφορες χώρες όπου ήταν εγκατεστημένοι οι εβραίοι μάθαιναν απαραίτητα τη ντόπια γλώσσα ή τη διάλεκτο. Τη μητρική τους γλώσσα - τα εβραϊκά - δεν την ήξεραν όλοι τους γραπτά. Αρκετοί ήταν κι εκείνοι που δεν ήξεραν να την μιλούν. Το μόνο όμως διακριτικό τους

γνώρισμα, που ήταν και ο συνδετικός τους κρίκος ήταν η θρησκεία. Ήταν ιουδαίοι και πίστευαν στον γιαχβέ. Ήταν φιλήσυχοι και καλοί οικογενειάρχες. Εδώ στα Γιάννινα αρκετές γνωριμίες είχαν αναπτυχθεί μεταξύ τους κι αντάλλασσαν εθιμοτυπικές επισκέψεις στις ονομαστικές γιορτές εβραίοι και χριστιανοί.

Κάθε Σεπτέμβοιο «έβγαζαν την Παλιά» και ποοσκαλούσαν οι γιαννιωτοεβραίοι γνωστούς τους χριστιανούς να παρευρεθούν στη συναγωγή, για να παρακολουθήσουν την τελετή εξόδου της Παλιάς Διαθήκης από τη θέση όπου την κρατάνε φυλαγμένη όλη τη διάρκεια του χρόνου.

Στη συναγωγή θα βοίσχονταν και πάλι χοιστιανοί ποοσκαλεσμένοι στην τελετή της βάφτισης και πεοιτομής των παιδιών φίλων τους γιαννιωτοεβοαίων.

Γιόρταζαν κι εκείνοι το δικό τους καρναβάλι, το «Πουρίμ», σε ανάμνηση της εβραιοπούλας Εστέρ, που κατάφερε να σώσει τους εβραίους την περίοδο της μετοικεσίας τους στην Βαβυλώνα, τον 5ο π.Χ. αιώνα. Ντύνονταν με ακριβές στολές τα γιαννιωτοεβραιόπουλα κι έφερναν βόλτες από το Κουρμανιό και τον Μώλο μέχρι την παλιά πλατεία της πόλης.

Το εβοαϊκό Πάσχα γιοοτάζεται μια εβδομάδα ποιν από το χοιστιανικό Πάσχα σε ανάμνηση της εξόδου τους («περάσματος») από την αιχμαλωσία των Φαραώ της Αιγύπτου και της μετάβασής τους στη γη της Επαγγελίας. Έτρωγαν τα άζυμα (τα «ματσώθ» ή «μάτσες») όπως τα έλεγαν, που έμοιαζαν με γαλέτες και τα έφερναν από την Θεσσαλονίκη. Οι γιαννιωτοεβραίοι προσέφεραν στους φίλους τους γιαννιώτες «μάτσες» κι εκείνοι τους ανταπέδιδαν με πασχαλινά κουλούρια.

Οι γιαννιωτοεβραίοι, όπως όλοι οι εβραίοι γενικά, τηρούσαν με θρησκευτική ευλάβεια την αργία του Σαββάτου (το «καμπαλά σαμπάθ») που θεωφείται η πιο μεγάλη εβοαϊκή γιοοτή. Η αργία άρχιζε από την Παρασχευή το βράδυ και στη διάρχειά της δεν έκαναν καμία δουλειά. Μόλις σουφούπωνε το απόγευμα της Παφασκευής περνούσε ο χαχάμης (βοηθός ραββίνου) - ένας κοντός γέρος με γένεια, που φορούσε τη χαρακτηριστική εβοαϊκή οόμπα που την έλεγαν «ντουλαμά» -απ' τις εβραϊκές γειτονιές (στο Κάστρο, στη μικρή και στη μεγάλη Ρούγα έξω από το Κάστοο) και φώναζε «Ώρα για Σαμπά. Αμήν χα». Δηλαδή έρχεται το Σάββατο και πρέπει να σταματήσει κάθε εργασία. Από εκείνη την ώρα λοιπόν και καθόλη τη διάρχεια του Σαββάτου δεν έχαναν χαμία δουλειά οι γιαννιωτοεβοαίοι, γιατί θεωοούνταν αμαρτία. Έτσι το Σάββατο φώναζαν οι εβραίες στα σπίτια τους γνωστές τους χριστιανές ή φτωχές γυναίκες, τις πλήρωναν για να τους ανάψουν

τις λάμπες (δεν υπήσχε ηλεκτοικό), να τους ανάψουν τις σόμπες, να τους βάλουν κάρβουνα στα μαγκάλια και να τους ανάψουν φωτιά για να ζεσταθούν. Σκουτάσματα, σφουγγαρίσματα και γενικά δουλειές καθαριότητας δεν γίνονταν ποτέ Σάββατο.

Και τα φαγητά του Σαββάτου οι γιαννιωτοεβοαίες τα έφτιαχναν από την ποοηγούμενη μέρα. Το Σάββατο ήταν μέρα για προσευχή, πεοισυλλογή, ξεχούραση.

Παρότι θεωρούνταν αμαρτία η εργασία το Σάββατο, τα μαγαζιά τους οι εβραίοι τα άνοιγαν και αυτή την ημέρα, γιατί εφάρμοζαν τον χρυσό κανόνα του ε-

μπορίου «αν αφήσεις να σου φύγει ο πελάτης μια φορά, τότε να περιμένεις κάποια μέρα να τον χάσεις ολοκληφωτικά». Γι' αυτό και το μαγαζί έπρεπε να είναι πάντοτε ανοιχτό, όταν όλη η αγορά ήταν ανοιχτή.

Όμως κάθε εργασία που δεν ήταν σχετική με το εμπόριο - ακόμη και η αλληλοβοήθεια - απαγορεύονταν οπτά το Σάββατο. Ας μην ξεκάσουμε το ανέκδοτο με τον εβραίο ραββίνο, που παραπάτησε κι' έπεσε μέσα σ' ένα χαντάκι Παρασκευή βράδυ κι'έμεινε και το Σάββατο μέσα, γιατί κανένας εβραίος δεν έτρεξε να τον βοηθήσει. Πήγανε οι περαστικοί χριστιανοί να τον βγάλουν

κι εκείνος δεν δέχονταν με κανένα τοόπο, γιατί ήταν Σάββατο. Ξημερώνοντας Κυριακή οι χριστιανοί δεν τον έβγαλαν ισχυριζόμενοι ότι είχαν τη δική τους αργία. Τον έβγαλαν τελικά τη Δευτέρα. Κι έτσι ο ραββίνος έμεινε δύο αργίες μέσα στο χαντάκι. Σάββατο και Κυριακή.

Σχετική με την αργία του Σαββάτου είναι και η παφοιμία "Κίνησε ο Οβοιός κι έλαχε Σάββατο", η οποία λέγεται στην περίπτωση που κάποιος πάει να ξεκινήσει μια δουλειά κι όλα του έρχονται ανάποδα. Εμπόδια και καθυστερήσεις του παρουσιάζονται, λες και είναι εβραϊκή παραδοσιακή αργία και απαγορεύεται κάθε είδους εργασία.

Το Σάββατο νωρίς το απόγευμα οι γιαννιωτοεβραίοι θα έχαναν περίπατο με τα πόδια για αναψυχή τη διαδρομή από το Κουρμανιό προς Πέραμα μέχρι τη

διασταύρωση προς Αμφιθέα και θα επέστρεφαν πάλι με τα πόδια στα σπίτια τους στο Κουρμανιό και στο Κάστρο. Αυτή η πορεία ήταν η «οδός Σαββάτου», ο καθιερωμένος παραδοσιακός σαββατιάτικος περίπατος.

Ποοκειμένου να βάλουν στο πνεύμα του εμποοίου τα παιδιά τους, τα έστελναν το καλοκαίοι που σταματούσαν τα σχολεία, υπαλλήλους. Δεν τα κοατούσαν στη δική τους δουλειά. Για να ζυμωθούν, τα έστελναν σε άλλο μαγαζί για να μποοεί ο ξένος να τα μαλώσει και να τους φερθεί επαγγελματικά, όπως αρμόζει σε μαθητευόμενο και όχι πατοικά. Και το χαρτζιλίκι το

πλήφωναν οι ίδιοι οι γονείς για λογαφιασμό των παιδιών τους, στα κουφά, «για να γλυκαθούν στον παφά και στη δουλειά».

Και τις κοπέλλες, όταν μεγάλωναν λίγο - στη διάφκεια του καλοκαισιού κι αυτές - τις έστελναν σε συγγενικά ή φιλικά τους σπίτια μαθήτριες στο νοικοκυσιό και στη μαγεισική, γιατί πίστευαν ότι «αλλού μαθαίνεις τη δουλειά» - στο ξένο σπίτι κι' όχι στου πατέσα και της μάνας, όπου δεν θα στοωθείς, δεν θα ζοσιστείς και δεν θα ντοαπείς από τη συμβουλή και τη διαταγή και θα γυσίσεις κουβέντες».

Δεν ήθελαν να μοιοαστεί και να λιγοστέψει η πα-



Η οικογένεια του Ιωσήφ Γιακοέλ. Ιωάννινα 1924

τοική περιουσία με τις προίκες, που έδιναν στις αδελφές τους. Γι αυτό και παντρεύονταν αναμεταξύ τους οι στενοί συγγενείς. Έτσι ο αδερφός έπαιονε για γυναίκα την πρώτη ξαδέρφη του και η αδερφή του τον πρώτο ξάδερφο της. Δύο αδερφές γινόντουσαν ξαδερφοσυνυφάδες ή ακόμα και συνυφάδες. Και ο πιο φτωχός εβραίος όταν παντρεύονταν, του έδιναν για προίκα δέκα χρυσές λίρες - κι' ένα παλτό «λούτο» απαραίτητα στη νιόπαντρη για προικιάτικο.

Χαριτολογώντας οι παλιοί γιαννιώτες έλεγαν ότι οι εβραίοι δεν είχαν στις αυλές τους ποτέτσι. Έλεγαν πως είχαν υπολογίσει τα έξοδα από τη συντήρηση της κότας και είχαν καταλήξει στο συμπέρασμα ότι «το κέρδος από την κότα, όταν έχεις ποτέτσι, είναι ένα αυγό το χρόνο. Μόνον που το τρως φρέσπο».

Φημίζονταν οι γιαννιωτοεβοαίοι για την ευχέρια

που είχαν στις εμπορικές διαπραγματεύσεις, για τα σκληρά παζαρέματα στο κλείσιμο μιας συμφωνίας, καθώς και για την πιστή τήρηση των συμφωνηθέντων στο ακέραιο μέχρι τέλους.

Όταν έρχονταν σε αντιπαράθεση με κάποιον γνωστό ή πελάτη τους κι έβλεπαν ότι δεν υπάρχει περιθώριο συνεννόησης, δεν νευρίαζαν ούτε δυστροπούσαν μαζί του. Του έλεγαν μόνο «τέτοιος που είσαι, δεν έχεις παρά να μπλέξεις με κακό γείτονα». Και ο παλιός γιαννιώτης θα επιβεβαίωνε τη σοφή κουβέντα του γιαννιωτοεβραίου με την παροιμία: «ο κακός ο χρόνος φεύγει, ενώ ο κακός ο γείτονας μένει».

Στο μαγαζί του ο γιαννιωτοεβοαίος ποόσεχε πολύ το σκαλοπάτι της εισόδου. Να είναι στοωτό και χαμηλό, για να τραβάει εύκολα τον περαστικό μέσα στο μαγαζί, γιατί όπως χαρακτηριστικά έλεγε και ξανάλεγε «ο πελάτης αρκεί να περάσει μέσα και να χαζέψει την πραμάτια κι'ας μην αγοράσει τίποτα, θα βάλει στο μυαλό του τι έχεις και πουλάς. Κέρδος είναι και η σκόνη των παπουτσιών που θα σου αφήνει. Αρκεί που διάβηκε το κατώφλι του μαγαζιού. Κάτι του γυάλισε και κάποια μέρα θα ξαναμπεί και τότε σίγουρα θα ψωνίσει».

Αν κάποιος χριστιανός πουλούσε αυτοκίνητο ή σπίτι κι' ενδιαφερόταν να το αγοράσει κάπριος εβραίος, πήγαινε κι' έβρισκε τον ιδιοκτήτη πωλήτή και το πρώτο πράγμα που τον ρωτούσε με την χαρακτηριστική συρτή προφορά του ήταν: «από ποιον τόχεις το σπίτι; Από τον πατέρα σ' ή τόφτιαξες μοναχός σ'; Αν τόχεις από τον πατέρα σ', θα τα βρούμε. Αν τόφτιαξες εσύ, δεν το συζητώ, θα φύγω».

Ήξεραν καλά ότι το έτοιμο διαπραγματεύεται εύκολα και μπορούν να γίνουν τα απαραίτητα εβραίϊκα παζάρια για τον καθορισμό της τελικής τιμής ενώ ό,τι γίνεται με κόπους και στερήσεις δύσκολα το αποχωρίζεται ο ιδιοκτήτης του, γιατί εκτός από την πραγματική αξία του - της οποίας είναι άμεσος γνώστης - έχει για τον ίδιο και συναισθηματική αξία. Κατά συνέπεια η διαπραγμάτευση είναι δύσκολη.

Ο γιαννιωτοεβραίος έμπορας στις πρίσεις της αγοράς αποφαίνονταν φιλοσοφημένα; «Το εμπόριο αρρωσταίνει. Δεν πεθαίνει». Πράγματι μπορεί η οικονομία να περνάει από διάφορες φάσεις, όμως η ανάγκη των εμπορικών συναλλαγών δεν πρόκειται να εξαλειφθεί όσο υπάρχει άνθρωπος. Γι'αυτό και έδιναν προτεραιότητα στην απόκτηση ιδιόκτητου μαγαζιού λέγοντας χαρακτηριστικά: «Πρώτα το μαγαζί και μετά το σπίτι. Το μαγαζί θα φέρει από τα κέρδη και το σπίτι. Ενώ άμα ξοδευτείς πρώτα για σπίτι, πάει το κεφάλαιο που χρειάζεται για το μαγαζί».

Εξάλλου το σύστημα που εφάρμοζαν για την διαχείριση και επένδυση των κεφαλαίων τους ήταν η ισοκατανομή τους σε ρευστό, χρυσό, ακίνητα (μαγαζί σπίτι). Μ' αυτό τον τρόπο έβγαιναν πέρα στο εμπόριο σ' όλες τις καταστάσεις στις δύσκολες και στις εύκολες περιόδους. Είχαν δηλαδή πάντοτε ρευστό σε χρήμα ή χρυσό για κεφάλαιο κινήσεως. Και ήσυχο το κεφάλι τους με ιδιόκτητο μαγαζί και σπίτι.

Μέχρι τρεις φορές θα βοηθήσει ο εβραίος έμπορας κάποιον γνωστό ή φίλο του να ορθοποδήσει στο εμπόριο. Γιατί όπως λέει ο ίδιος χαρακτηριστικά ακόμα και σήμερα: «Άμα δεν προκόψεις και την τρίτη φορά που θα δοκιμάσεις, είσαι άχρηστος γι' αυτή τη δουλειά. Δεν κάνεις για έμπορας».

Κλείνοντας οφείλουμε να παρατηρήσουμε ότι η σφραγίδα που έχουν βάλει οι γιαννιωτοεβραίοι στη νοστροπία και στο χαρακτήρα της γιαννιώτικης κοινωνίας είναι ανεξίτηλη.

Έτσι εξηγείται και το φαινόμενο να αναφέρονται οι παλιοί γιαννιώτες με θαυμασμό, εκτίμηση και σεβασμό στους συμπολίτες τους γιαννιωτοεβραίους. Έτσι ακόμα και σήμερα όταν θέλουν να επικροτήσουν μια σοβαρή εμπορική συναλλαγή ή να είναι αρνητικά κατηγορηματικοί στη σύναψη μιας αμφιλεγόμενης συμφωνίας καλούνε φωναχτά με το μικρό του όνομα τον αξέχαστο γιαννιωτοεβραίο φίλο τους, ο οποίος έλεγε το τάδε ή έκανε το δείνα σε ανάλογες περιπτώσεις.

#### ΠΗΓΕΣ:

- 1) Περίπατοι στα Γιάννινα, Δημ. Σαλαμάγκα,
- «Οι ισραηλίτες των Ιωαννίνων και ο Σπυρίδων», άρθρο του Χρήστου Γκόγκα στον «Πρωϊνό Λόγο».

[Ο Γιάννης Παπαϊωάννου είναι πολιτικός μηχανικός. Το μελέτημά του έχει δημοσιευθεί στους «Νέους Αγώνες Ηπείρου» στις 4 και 5 Ιουλίου 2001, Φωτογραφίες του Εβραϊκού Μουσείου Ελλάδος].

### Παλιό εβοαϊκό νανούοισμα των Γιαννιωτών

Οι Εβραίοι των Ιωαννίνων, χουνώντας τη σαρμανίτσα (χούνια) με το πόδι, τραγουδούσαν:

«Έλα ύπνε πάρε μου το και σε δύο ώρες φέρε μου το ο πατέρας σου στο μαγαζί σού φιάνει παπουτσάκια κι η μάνα σου στο μαγειριό σού φιάνει καρκανάκια»

> Ισαάχ Μπατής Ιερουσαλήμ

### 25η Μαρτίου 1944

Η μέρα της εξόντωσης της Ρωμανιώτικης Ισραηλιτικής Κοινότητας των Ιωαννίνων

Του κ. ΓΕΩΡΓΙΟΥ ΣΙΟΜΠΟΤΗ



Ιωάννινα, Μάρτιος 1944: Ο εκτοπισμός της Κοινότητας (Εβραϊκό Μουσείο Ελλάδος).

25η Μαρτίου 1944. Είχαμε ακόμη Γερμανική Κατοχή. Ο Ελληνισμός αυτή τη μέρα γιόρταζε τον Ευαγγελισμό της Θεοτόκου και τον ξεσηκωμό του γένους μας και την ανάστασή του. Μέρα λαμπρή για τους χριστιανούς. Για τους Εβραίους όμως της πόλης μας η μέρα αυτή είναι σημαδιακή. Αυτή τη μέρα, έτυχε να είναι Σάββατο, έγινε το μεγάλο κακό γι' αυτούς. Μας θύμισε μια φράση από το βιβλίο της Εξόδου που λέει: «Ίνα γη γένηται η φυγή ημών χειμώνος μηδέ Σαββάτω...» (βλ. Φραγκ. Αμπατζοπούλου - Ο Άλλος εν διωγμώ - σ. 284 - Εκδ. Θεμέλιο 1998).

ταν η μοιοαία μέρα για τη Ρωμανιώτικη Εβοαϊκή Κοινότητα των Γιαννίνων, Ποιν καλά καλά ξημερώσει οι κατακτητές Γεομανοί είχαν ξεχυθεί στις εβραϊκές συνοικίες της πόλης μας, τα «οβοαϊκά», όπως στη «Μεγάλη Ρούγα», στη «Λειβαδιώτη» (Μιχοή Ρούγα, κατά το Δ. Σαλαμάγκα, σημερινή οδός Σούτσου), στη συνοικία «Τσουκαλά» (όπου σήμερα οδός Γιωσέφ Ελιγιά, Αρσάχη, Άννης Κομνηνής. Εχεί ήταν η καινούργια Συναγωγή και το εβοαϊκό σχολείο) και στο κάστοο, όπου έμεναν αρχετές εβραϊχές οιχογένειες. Μέσ' τ' άγρια μεσάνυχτα χτυπούσαν τις πόρτες και ειδοποιούσαν τους αγουφοξυπνημένους και κατατφομαγμένους εβραίους, να πάρουν ένα μπόγο με τα πιο απαραίτητα και τα χουσαφικά τους. Οι εξωκαστρινοί πήραν διαταγή να συγχεντρωθούν στο μώλο, στην πλατεία Μαβίλη, οι δε χαστρινοί σε ένα χώρο του χάστρου (όπου παλιό στρατ. νοσοχομείο). Τα γερμανικά χαμιόνια ήταν έτοιμα με τις μηχανές αναμένες.

Σαν ξημέρωσε για τα καλά, έριχνε μάλιστα και ψιλό χιόνι, αφού συγκέντρωσαν όλους τους Εβραίους τους φόρτωσαν και τους πέρασαν μέσα από την αγορά (ήταν ο μοναδικός δρόμος εξόδου της πόλης προς Θεσσαλία). Εκείνη την ώρα οι Γιαννιώτες πηγαίνοντας στη Μητρόπολη για τη γιορτή του Ευαγγελισμού, αντίκρισαν το φοβερό θέαμα με τρόμο. Στέκονταν α-

μίλητοι στα πεζοδοόμια και κοιτούσαν με απορία και πόνο τους συμπολίτες εβραίους, στριμωγμένους ο ένας πάνω στον άλλο για να μην κουώνουν. Οταν εβλεπαν κάποιο γνωστό χριστιανό τον παρακαλούσαν λέγοντας: «Αδελφέ να προσέχεις το σπίτι μου».

Λέγεται ότι η διαταγή της εξόντωσης έφτασε στα Γιάννινα την παφαμονή, δηλ. στις 24 Μαφτίου, με ένα υδφοπλάνο που ήφθε στο λιμανάκι της Σκάλας και από μέσα βγήκε ένας ανώτεφος Γεφμανός αξιωματικός, ο ο ποίος κατευθύνθηκε γφήγοφα στη Γεφμανική Διοίκηση.

Τα καμιόνια απομακούνθηκαν από την πόλη για το ταξίδι χωρίς γυρισμό, για τα κρεματόρια του Άουσβιτς και του Μπιρκενάου.

Ένα χοόνο γοηγορότερα είχε προηγηθεί η συγκεντρωση των Εβραίων της Θεσσαλονίκης (1943). Και είναι απορίας άξιο πως δεν έγινε γνωστή η τύχη αυτών των Εβραίων ή και αν μαθεύτηκε γιατί οι Εβραίοι των Γιαννίνων παρέμειναν απαθείς. Καμιά προσπάθεια δεν έγινε να εγκαταλείψουν την πόλη και να κρυφτούν. Ποια δύναμη τους αποκοίμισε; Ποιος ήταν ο ρόλος του ηγέτη τους Σαμπεθάι Καμπιλη σαυτή την υπόθεση;

Ο τραγικός αφανισμός των Εβραίων των Γιαννίνων ήταν αποτέλεσμα της διπλοπροσωπίας των Γερμανών και μερικών ευκολόπιστων μελών της ηγεσίας της Κοινότητας, οι οποίοι είχαν πείσει τους Γιαννιω-

τοεβοαίους, ότι εφόσον δεν ποοχαλούν τους Γεομανούς και εφόσον ικανοποιούν τις απαιτήσεις για χρήματα και αντικείμενα αξίας δεν διατρέχουν κανένα κίνδυνο.

Όμως ανεξάρτητα εάν οι Γιαννιώτες Εβραίοι έριξαν τις ευθύνες στον Καμπιλή, ο πρώτος και μοναδικός υπεύθυνος πρέπει να αναζητηθεί στους δράστες, δηλ. στους αρχιτέκτονες της γενοκτονίας και τους συνεργάτες τους και όχι στα θύματα γράφει ο συγγραφέας Γιάννης Στάρκης. (Βλ. Φραγκ. Αμπατζοπούλου - Γιάννη Στάρκη η «Έξοδος»).

Η R. Dalven συμπερασματικά γράφει για την υπευθυνότητα του Σαμ. Καμπιλή: Άμεση αιτία της απώλειας του 91% του εβραϊκού πληθυσμού των Ιωαννίνων, δεν υπάρχει αμφιβολία, ότι ήταν η ακούσια προδοσία ενός ισχυρογνώμονα θρησκευτικού ηγέτη. (Βλ. Ελ. Κουρμαντζή - «Γιωσέφ Ελιγιά - Σαμπεθάι Καμπιλή» ανάτυπο από τη «Δωδώνη», τ. ΚΒ - 1993).

Εξάλλου και η τύχη του Καμπιλή δεν ήταν διαφοφετική από τους υπόλοιπους.

Οδηγήθηκε και αυτός στο Άουσβιτς και εξοντώθηκε στους θαλάμους αερίων μια μέρα μετά την άφιξή του.

Θεωρώ απαραίτητο να παραθέσω και μερικές μαστυρίες για τη μοιραία εχείνη μέρα. Ο Δημ. Κουάχης στο βιβλίο του «Ιστορίες από τα παλιά Γιάννινα» να πως περιγράφει τη μέρα του χαλασμού, όπως την έζησε ο ίδιος: «... Είδαμε να έρχονται τα γεομανικά αυτοκίνητα με τους Εβοαίους φορτωμένους σε ανοιχτά και μερικά σκεπασμένα από πάνω με μουσαμά, ενώ το χιόνι έπεφτε... και το κούο ήταν τσουχτερό... Οι τραγικές φιγούρες αυτών σκόρπισαν τη λύπη και το σπαραγμό στους γειτόνους μου (περιοχή Γηροκομείου) κι ενώ οι γυναίκες μαζί και η μάνα μου ξέσπασαν σε κλάματα και φωνές, οι άντρες κι εμείς τα παιδιά κλαίγαμε σιωπηλά στο θέαμα που αντικρίσαμε... Τα πρόσωπα όλων των Εβραίων ήταν χίτρινα από το χρύο, την ταλαιπωρία και το φόβο.... άλλοι αναμαλλιασμένοι μας χαιφετούσαν και φώναζαν να τους θυμούμαστε... Στα βουβά στόματα όλων μας ανέβαινε ένα μεγάλο ΓΙΑΤΙ;».

Ένας εξωκαστοινός που ήταν τότε έξι χοονών και παρακολουθούσε από το μπαλκόνι του σπιτιού του (έβλεπε προς το μώλο) τους συγκεντρωμένους Εβραίους στην πλατεία Μαβίλη μου αφηγήθηκε τα εξής που του έμειναν ανεξίτηλα στη μνήμη του: «Οποιος Εβραίος κατέβαζε το πόδι

κάτω από το πεζοδοόμιο αμέσως έτσεχε ο φοουσός και του το έσπαζε με τον υποκόπανο του όπλου του». Και «όποια χριστιανή πλησίαζε για να παρηγορήσει κάποια φίλη της αμέσως συλλαμβανόταν και μόνο αν τους έδειχνε το σταυρό δηλ. δείγμα ότι ήταν χριστιανή την άφηναν ελεύθερη...». Επίσης, μου είπε και για τους τρεις φίλους του που έπαιζαν μαζί του: 'Όταν τα καμιόνια πέρασαν κάτω από το σπίτι μου και με είδαν στο μπαλκόνι άρχισαν να μου φωνάζουν: «να σκάσεις, θ' αγαλλιάσουμε αυτοκινητάδα...». Οι ανέμελες αυτές παιδικές ψυχές, που να φανταζόντουσαν ότι ήταν η βόλτα που θα τους στοίχιζε τη ζωή τους και δεν θα ξανάβλεπαν πια τα σπίτια τους, τη γειτονιά τους, τους φίλους τους.

Πρώτη στάση η Λάρισα. Μερικοί, δέκα τον αριθμό, κατάφεραν να δραπετεύσουν και να καταφύγουν στις οργανώσεις της αντίστασης. Εκεί (στη Λάρισα) τους έκοψαν τα μαλλιά από τη ρίζα και τους πήραν όλα τα χρυσαφικά, που είχαν πάρει μαζί τους. Στη συνέχεια φορτώθηκαν στα τρένα με προορισμό τα στρατόπεδα συγκέντρωσης.

«Όταν έριξαν τους οκτώ συγγενείς μου στο φούρνο μύριζε σα να ψήνεται κοκορέτσι...» αφηγήθηκε η Εσθήρ Γκανή στην οικονόμο της.

Και «Μας έδιναν πολύ ξύλο... μας έδιναν σαπούνι και πλενόμαστε και να 'ναι μυρωδιά από τους γονέους σου... ξέρεις τι θα πει να καιν τους δικούς σου, να κάνουν σαπούνι και να σου δίνουν να πλένεσαι μ' αυτό; Και να μυρίζει απ' τους γονέους το σαπούνι;...» αφηγήθηκε στο δημοτικό ραδιόφωνο η Χούλα Ιλιασάφ Καμόντου σε συνέντευξη που έδωσε στην κα Άννα Δερέκα.

Η βαρβαρότητα στο μεγαλείο της.

1.850 άτομα (γέροι, νέοι, μιχρά παιδιά) εξοντώθηκαν στα γερμανικά στρατόπεδα. Επέστρεψαν 163, σημείο αναγνώρισης ο αριθμός στο χέρι τους. Το Άουσβιτς και το Μπιρκενάου χαραγμένα βαθιά και στην ψυχή τους.

Σήμερα οι Ρωμανιώτες Εβραίοι της «μικρής μας πόλης» μετριούνται στα δάχτυλα. Είναι λιγότεροι από πέντε δεκάδες.

Η πολυάριθμη και ευημερούσα (πριν το Ολοκαύτωμα) Ισραηλιτική Κοινότητα των Γιαννίνων χάθηκε για πάντα.

Μαχάρι στο μέλλον να μην επαναληφθούν τέτοιου είδους γενοχτονίες, γιατί ο πλανήτης μας είναι αρχετά μεγάλος και χωράνε όλες οι φυλές.

[Ο Γ. Σιομπότης είναι πρώην εκπαιδευτικός]

### Χουνικό αφπαγής των Εβραίων των Ιωαννίνων από Γερμανούς 25 Μαρτίου, ημέρα Σάββατο, 1944

### МАРТУРІА АУТОПТН МАРТУРА

πό 4ης ποωί εκύκλωσαν Εβοα.[αίους] μέχοι οφανοτοροφείο και οδό Μητοόπολης. Αφού ποοσεκάλεσαν διοικητάς, αξιωματ. χωο. και Τμ. Ασφ. και ανεκοίνωσαν απόφασιν 3η ποωινήν.

Από 5 - 6η ειδοποίησαν χτυπώντας σπίτια, κιδα? (5??) φασις άλλες εβ??...ις? ??? 40 κιλά βάφος κάθε σπίτι. Έντφομοι άφηναν τα σπίτια τους και μαζεύονταν σε 3 μέφη. Μέσα στο κάστφο, Πλατεία Νοσοκομείου (Κατσαντώνη), έξω κάτω από την ώφα [Σημ. συντ.: Το φολόι του Κάστφου] και στο Μώλο (Σημ. συντ.: στη λίμνη).

Μέσ' στο δοόμο τις γυναίχες που δεν μπόσεσαν να πεφπατήσουν με κάθε μέσο τις ανέβαζαν στα αυτοχίνητα και στις 8 περίπου τις ξεχίνησαν. Άλλες έχλαιγαν, άλλες μοιφολογούσαν, άλλες τραγουδώντας «Στη στεργιά δε ζη το ψάρι». Άλλες χαιρετούσαν γυναίχες, πατριότες. Άλλες βρίζαν τους χωροφύλαχες, τον κόσμο νομίζοντας αυτούς αιτίους. Συνήθως χωρίστηχαν οι άντρες από γυναίχες, αυτές σε ανοιχτά αυτοχίνητα εν όλω άτομα 1722 έφυγαν. Απογραφή 1742, 20 σώθηχαν χάπου.

Στο Πέραμα στάσις. Πρώτο ψήφισμα. Πέθανε μια λεχώνα που γέννησε εκείνο το βράδυ και ένα μικρό.

Στο Στρούνι πέταξαν από το αυτοχίνητο γιατί έχλαιγε ένα άλλο. Άρχισε να χιονίζει από την Μπαλντούμα, (πιο) πέρα κατέβασαν τους άντρες ξεχιόνισαν. Στην Κατάρα όλοι πεζοί.

Την Δευτέρα άνοιξαν το μαγαζί του Μπατή, συνέχεια και τα άλλα τα μοίραζαν σε διάφορες αποθήκες πολιτικές



και διές.[εαν] τα πιο καλά. Ο κόσμος κουφά λεηλατούσε τα απόκεντοα. Εσχηματίστηκαν επιτοοπές από οργανώσεις και υπαλλήλους για τη συγκέντοωση [των Εβοαίων]. Συνέλαβαν 4 λεηλατούντες. ο ένας εξετελέσθη επί τόπου στο σπίτι.

[Μαρτυρία του Κώστα Παπαγεωργίου του Αποστόλου (1912 - 1958), δασχάλου από τα Γιάννενα. Μέλος της Εθνικής Αλληλεγγύης και συνεργάτης του Λέανδρου Βρανούση στην έκδοση του «Αγωνιστή» των Ιωαννίνων και της Ευτυχίας Πρίντζου. Αποτελεί το χειρόγραφο σκελετό για άρθρο στον «Αγωνιστή» γι' αυτό και δεν διαβάζονται όλες οι λέξεις. Λόγω της σπανιότητας της συγκεκριμένης εφημερίδας δεν γνωρίζουμε αν δημοσιεύτηκε και σε ποια μορφή. Άρθρο διαμαρτυρίας για τη συγκέντρωση του εβραϊκού πληθυσμού δημοσιεύτηκε στον «Αγωνιστή» στο αμέσως επόμενο τεύχος μετά την 25η Μαρτίου 1944].



Η είσοδος του πρώην Γηροκομείου Ιωαννίνων όπως είναι σήμερα.

### Το καταστατικό του Εβραϊκού Γηροκομείου Ιωαννίνων

Του κ. ΡΑΦ. Α. ΦΡΕΖΗ

Την περίοδο του 1930, υπήρχαν στην Ισραηλιτική Κοινότητα Ιωαννίνων, μερικοί μοναχικοί ηλικιωμένοι, άποροι και ανήμποροι. Με πρωτοβουλία του Λέων Μάτσα και άλλων εβραίων φιλανθρώπων, συστήθηκε το 1931 ο Σύλλογος «Μιζκάβ Λαντάχ» / Προστασία πτωχών / με σκοπό να τους προσφέρει άσυλο, με τη δημιουργία Γηροκομείου.

Ιεσούα / Μποχώφ / Σολομών Ιακώβ με τη γυναίκα του, που είχαν φύγει από τα Γιάννενα ως μετανάστες στην Αμεφική, όπου απόκτησαν μεγάλη περιουσία, όταν επέστρεψαν την εποχή εκείνη στη γενέτειρά τους, δώρησαν ένα ποσό 10.000 δολαρίων προκειμένου να γίνει το εβραϊκό Γηροκομείο, το οποίο προς τιμήν του ονομάστηκε «Οίκος Ευγηρίας - Μπεθ Γεσουά Βεραχέβ». Το κτίριο βρίσκονταν κοντά στη λίμνη και φιλοξενούσε άπορους γέροντες, ηλικίας άνω των 66 ετών. Η εισαγωγή τους στο Ίδρυμα γινόταν με απόφαση του Διοικητικού Συμβουλίου του. Οι γέροντες έπρεπε να είναι κάτοικοι Ιωαννίνων και μέλη της Κοινότητας.

Όταν τα οικονομικά του Ιδούματος επέτοεπαν,

φιλοξενούσε και γυναίκες ή και γέφοντες έχοντες δυνατότητα πληφωμής.

Σύμφωνα με το καταστατικό, εξ αρχής προβλεπόταν ότι η λειτουργία του Γηροκομείου θα ήταν σύμφωνη με την εβραϊκή θρησκεία, δηλ. θα τηρείτο η αργία του Σαββάτου και των εορτών, η δε τροφή θα ήταν αποκλειστικά «κόσερ».

Μέλη του Σωματείου γίνονταν δεκτά άτομα αμφοτέρων των φύλων, ηλικίας άνω των 16 ετών, τα οποία κατέβαλλαν ετήσια συνδρομή δρχ. 0,50. Από τα κυριότερα άρθρα του καταστατικού, αναφέρουμε περιληπτικά ότι «Δικαίωμα ψήφου για την εκλογή Διοίκησης του Ιδρύματος, είχαν τα μέλη ηλικίας άνω των 17 ετών και τα οποία δεν θα όφειλαν συνδρομές».

Η εκλογή της Διοίκησης γινόταν ανά τριετία από την ολομέλεια και ήταν επταμελής, είχε δε την αποκλειστική ευθύνη της διεύθυνσης. Η Γεν. Συνέλευση των μελών, πραγματοποιείτο κάθε χρόνο, ύστερα από ποόσκληση του ποοέδοου, ποοκειμένου να εγκρίνει τον ποοϋπολογισμό του επομένου χρόνου. Τα μέλη της Διοίκησης ήταν άμισθα, επιφορτισμένα για την εφαομογή του κανονισμού και την προστασία των συμφερόντων του Γηροχομείου. Η τυχόν υπέρβαση του προϋπολογισμού στις δαπάνες ή του αριθμού των πεοιθαλπομένων - σε έκτακτες περιπτώσεις, θα έπρεπε να είναι αιτιολογημένες με σχετική έκθεση της Διοίχησης και ύστερα από έγχριση της Γεν. Συνέλευσης. Η Διοίχηση επίσης είχε το διχαίωμα να διορίζει το προσωπικό και να καθορίζει το μισθολόγιό TOU.

Υπεύθυνοι για την εκτέλεση όλων των αποφάσεων ήταν ο πρόεδρος και ο γεν. γραμματέας, οι οποίοι προσυπέγραφαν τα σχετικά εντάλματα πληρωμής και τη σχετική αλληλογραφία.

Για την καλή λειτουργία του Ιδούματος το Διοικητικό Συμβούλιο διόριζε Επόπτη, για χοονικό διάστημα - τουλάχιστον - ενός μηνός, ο οποίος καθόριζε το εβδομαδιαίο διαιτολόγιο και επέβλεπε δύο φορές την εβδομάδα, την καθαριότητα, την τάξη και το έργο του προσωπικού. Ο Επόπτης ενημερώνετο από τον Επιστάτη για την κατάσταση υγείας, τη συμπεριφορά των γερόντων καθώς και για την ποιότητα του φαγητού.

Κανένα μέλος της Διοίκησης δεν είχε δικαίωμα μονομερών αποφάσεων και όπως αναφέρεται στο καταστατικό, «τυχόν αμέλεια ή διαγωγή ασυμβίβαστη με τη θέση κάθε μέλους της Επιτροπής, θα απαλλάσονταν των καθηκόντων του και θα αντικαθίστατο από τον αναπληρωματικό».

Η Επιτροπή ήταν υποχρεωμένη να διατηρεί βιβλία σκευών και επίπλων, ιματισμού - υποδημάτων, κλινοσκεπασμάτων ως και βιβλία αγοράς τροφίμων και αποθήκης.

Οι πόροι του Γηροκομείου προέρχονταν από τις συνδρομές των μελών, τις επιχορηγήσεις της Κοινότητας, τις δωρεές στη Συναγωγή, τα ποσά από εράνους καθώς και παροχές από δωρητές και ευεργέτες.

«Δωρητής» / μεν Μαχαζίχ /, ονομάζετο ο ποοσφέρων ποσόν δοχ. 500, ευεργέτης ο προσφέρων άνω των 5.000 δοχ. και μεγάλος ευεργέτης άνω των 10.000

δοχ. Τα ονόματα των ευεργετών και δωρητών καταχωρούντο σε ειδικό βιβλίο, των δε μεγάλων ευεργετών αναγράφονταν με χρυσά γράμματα σε εμφανές σημείο του Γηροκομείου. Η Επιτροπή μετά την αποδοχή της δωρεάς, με απόφαση που καταχωρείτο στα Πρακτικά, καθόριζε τις μεταθανάτιες τιμές και τα μνημόσυνα των δωρητών.

Τέλος, το καταστατικό πορέβλεπε ότι σε περίπτωση διάλυσης του Συλλόγου, - ύστερα από απόφαση των 3/4 των μελών της Γεν. Συνέλευσης - παρόντων των 3/4 των μελών, η περιουσία του θα περιήρχετο στην Κοινότητα προκειμένου να χρησιμοποιηθεί για φιλανθρωπικούς σκοπούς που θα καθόριζε η ολομέλεια της Συνέλευσης.

Το καταστατικό περιελάμβανε 39 συνολικά άρθρα και εγκρίθηκε από την ολομέλεια στις 24 Μαΐου 1931.

Στη διάφχεια της Κατοχής, η Διοίχηση του Γηφοχομείου ήταν πενταμελής και αποτελείτο από τα ίδια πφόσωπα που ήταν στο Διοιχητικό Συμβοϋλιο της Κοινότητος, που όπως αναφέφεται ήταν οι Δφ. Μωφίς Κοφίνας πφόεδφος, Σαμπετάϊ Καμπελής αντιπρόεδφος, Ιωσήφ Μεφχάδο ταμίας και μέλη οι Σέμος Κοέν και Δφ. Εφοίχος Λεβής.

Κατά το ναζιστικό διωγμό συνελήφθησαν όλοι οι εβοαίοι των Ιωαννίνων, στις 25/3/1944 (μεταξύ των οποίων και το ζεύγος Ιεσούα Σολομών Ιακώβ), οι περισσότεροι των οποίων εξοντώθηκαν στα χιτλερικά στρατόπεδα. Όταν στις 25/5/1946 επισκέφθηκε την Κοινότητα εκ μέφους του ΚΙΣ ο Κανάφης Κωνσταντίνης προχειμένου να διαπιστώσει την κατάσταση και τις ανάγκες της, σε γραπτή αναφορά του έγραφε: «Το κτίριο του Γηροκομείου ήταν επιταγμένο από το Ελληνικό Δημόσιο και στέγαζε το Τμήμα Ασφαλείας και Αγορανομίας». Διαπίστωνε ότι ήταν σε καλή κατάσταση, και συνέστησε στο Συμβούλιο της Κοινότητας όπως κάνει ενέργειες προς τις Αρχές για την άρση της επίταξης, προχειμένου να στεγασθούν στο μεν ισόγειο τα γραφεία της Κοινότητας (στην Κατοχή χοησιμοποιήθηκε από τους Γεομανούς ως γραφείο απογραφής των εβραίων) στο δε πρώτο όροφο να στεγασθούν 40 εβραίες ποπέλες που ήταν αποροστάτευτες.

Το πτίοιο έπαψε από τότε να εξυπηφετεί τους σκοπούς των ιδουτών του. Έφτασε όμως ως τις μέφες μας για να θυμίζει την αλληλεγγύη και τη φιλανθρωπία των εβραίων της ιστορικής αυτής Ρωμανιώτικης Κοινότητας.

# Η διαμαρτυρία του Εβραίου στην ελληνική γλώσσα

Τα θεατρικά του Μάνθου Κρίσπη

Της Καθηγήτριας κας ΡΕΝΑΣ ΜΟΛΧΟ

Οι Ελληνες Εβοαίοι συχνά κατηγορήθηκαν για την ανεπάρχειά τους στην ελληνική γλώσσα σε σημείο που να θεωρείται και η κύρια αιτία για το υψηλό ποσοστό των θυμάτων στην περίοδο της Κατοχής!. Σε περίπτωση που αυτό ευσταθούσε, θα έπρεπε να είχαν διασωθεί όλοι οι ελληνόφωνοι εβοαίοι ή τουλάχιστον οι Ρωμανιότες2 που παρά ταύτα εξαλείφθηκαν, εχτός ελάχιστων εξαιρέσεων. Ενας απ' αυτούς είναι ο Μάνθος Κοίσπης που ως μαθητής και φοιτητής στην ίδια περίοδο είχε την τύχη να διασωθεί χάρη στη φιλοξενία της διευθύντριας του Γραφείου Τουοισμού στην Αθήνα, κ. Σισμάνη, Αυτό, βέβαια, δε σημαίνει ότι δεν κινδύνεψε,

ιδιαίτερα όταν μερικοί από τους ίδιους τους συμμαθητές του τον κατέδωσαν στην Γκεστάπο.

Μεταπολεμικά, επαγγελματίας πλέον μεταφοαστής και διεομηνέας του υπουογείου Εξωτεοικών, ο Μάνθος Κοίσπης επέλεξε τη μητοική του γλώσσα για να καταγοάψει την κατοχική του δοκιμασία. Σε τοία θεατοικά έργα, που παρουσιάστηκαν καταρχήν στην Αθήνα και κατόπιν στο εξωτεοικό, κατά τη δεκαετία του 1960, θέτει καίρια ζητήματα για την κατάσταση της ελληνικής κοινωνίας στην κατοχική αλλά και μετακατοχική περίοδο, που περιέργως διατυπώνονται πρώτη φορά στον έντεχνο ελληνικό λόγο4.

#### «Τα Καπέλλα»

Το πρώτο του έργο με τίτλο Τα καπέλλα παίχτηκε στις 15 Ιανουαρίου 1960 μαζί με δύο άλλα μονόπρακτα των πρωτοεμφανιζόμενων τότε συγγραφέων Β. Ζιώγα<sup>5</sup> και Θ. Κωσταβάρα, στο θέατρο Φωτοπούλου, από τη «Δωδεκάτη Αυλαία» με σκηνοθεσία Λυκ. Καλλέργη<sup>6</sup>.

Η υπόθεση εκτυλίσσεται στο λιτό δωμάτιο του Στέφανου, ενός νέου 18 ετών, που ζει εκεί συντροφιά με τη σκακιέρα του και την εφημερίδα του. Το άλλο πρόσωπο του έργου είναι η αγαπημένη του Στέφανου, η 17χρονη Χριστίνα, που εμφανίζεται φορώντας ένα πράσινο μπερέ.

Το έργο ανοίγει με την επίσχεψη της Χριστίνας στο δωμάτιο του Στέφανου και τις μεταξύ τους τρυφερές κουβέντες που δίνουν και τον τόνο της ατμόσφαιρας. Το πρώτο ζήτημα που τίθεται μεταξύ των δύο νέων,

καθώς η συζήτηση μεταφέρεται στην αξιολόγηση ορισμένων κοινών φίλων, είναι αν είναι σωστό να εμπαίζεται κάποιος, επειδή έχει ένα φυσικό ελάττωμα. Και των δυό η απάντηση είναι αρνητική, ιδιαίτερα μάλιστα από τη στιγμή που διαπιστώνεται ότι ορισμένα από αυτά τα «ελαττώματα», όπως για παράδειγμα ο αλλοιθωρισμός της Χριστίνας, μπορούν είτε να διορθωθούν είτε αχόμη και να γοητεύουν. Αργότερα, ίσως να ξεκαθαρίσει η ανάγκη του συγκεκριμένου συμβολισμού7. Το επόμενο, προς ώρας, ακατανόητο ζήτημα που σχολιάζει ο Στέφανος είναι η αμηχανία του να λύσει ένα σκακιστικό πρόβλημα, καθώς όποια κίνηση και να έκανε στο ταμπλώ, όταν έπαιζε ποιν εμφανιστεί η Χοιστίνα και μολονότι ήταν αποφασισμένος να βοεί λύση, πάντα έχανε. Εχουμε να κάνουμε με έναν ήρωα-αντιήρωα, που περδίζει αμέσως τη συμπάθεια και επομένως την προσοχή των θεατών, όχι μόνο γιατί είναι νέος, έξυπνος και τουφερός, αλλά και ειλικοινής ακόμη και με κόστος να χάσει τον θαυμασμό της καλής του.

Σ' αυτό αχοιβώς το σημείο εισάγεται ο προβληματισμός του συγγραφέα: Οι δύο νέοι ζουν σε μια χοινωνία που αποτελείται από δύο ομάδες ατόμων. Αναγνωριστικό έμβλημα της κάθε ομάδας είναι ένα χαρακτηριστικό καπέλλο που φορούν όλοι υποχρεωτικά από τη στιγμή που συμπληρώνουν τα 17 τους χρόνια, δηλαδή οι ενήλικες. Οσοι παραβιάζουν τον κανόνα, ακόμη και τη νύχτα όταν χοιμούνται, εκτελούνται δια ντουφεκισμού. Στη συγκεκριμένη περίπτωση η ομάδα που κατέχει την εξουσία φορεί μπερέ όπως η Χριστίνα, ενώ η άλλη, η περιθωριοποιημένη, στην οποία ανήκει ο Στέφανος, φορεί τραγιάσκα. Αν και ο νόμος επιτρέπει τους πολίτες να

αλλάζουν καπέλλο, επίσημα, θεωρείται αθέμιτο οι δύο ομάδες να συναναστρέφονται η μία την άλλη.

Η Χοιστίνα δυσφορεί καθώς αποκαλύπτει στον Στέφανο ότι γι' αυτόν ακριβώς τον λόγο δεν μπόρεσε να τον προσκαλέσει στην τελετή της ενηλικίωσής της την προηγούμενη μέρα. Ο Στέφανος εξοργίζεται και βγάζοντας το καπέλλο του ξεσπά: - «Να πάρει η οργή τι σου κάνει ένα παλιοκαπέλλο». Ο τρόμος που εκδηλώνει τη στιγμή αυτή η Χριστίνα και τα παραδείγματα περιπτώσεων ντουφεκισμού που αναφέρει για να συνετίσει τον Στέφανο

να ξαναφορέσει το καπέλλο του, μας μεταφέρουν όλη την ένταση που επικρατούσε στην περίοδο της γερμανικής κατοχής. Τότε, που κανείς δεν μπορούσε να κυκλοφορήσει χωρίς ταυτότητα.

Εκτός από την προφανή διάκριση σε αστούς και προλετάριους που συμβολίζουν το μπερέ και η τραγιάσκα<sup>8</sup>, παρατηρούμε ότι ο Μάνθος Κρίσπης χρησιμοποιεί το καπέλλο σκόπιμα ως σύμβολο ταυτότητας όχι τόσο πολιτικής, όσο πολιτισμικής. Πιο συγκεκριμένα Τα καπέλλα του παραπέμπουν στην κατάσταση των Εβραίων στον Μεσαίωνα και ειδικότερα μετά τη Δ΄ Σύνοδο του Λατερανού, το 1215, όταν ολοκληρώθηκε ο κοινωνικός τους διαχωρισμός από τους χριστιανούς με την υποχρεωτική περιβολή ενός χαρακτηριστικού συμβόλου που συνήθως ήταν ένα περίεργο έως και γελοίο καπέλλο<sup>9</sup>. Ο συγγραφέας δε συγχέει τυχαία την τρα-

γιάσκα του 20ού αιώνα με το εβοαίτκο καπέλλο του Μεσαίωνα στη Δύση. Με τον συσχετισμό των σκοταδιστικών μεθόδων και προσχημάτων της περιόδου αυτής και της δικής του, καταγγέλλει την απροκάλυπτη επανάληψη των διακρίσεων που εφαρμόζονται σε όλες τις εποχές και για όλες τις κοινωνικές ομάδες και ειδικά προς τους Εβραίους. 'Αλλωστε η τύχη του αριστερού στην Ελλάδα, κατά την Κατοχή αλλά και μετά την Απελευθέρωση, διέφερε σημαντικά από αυτήν του Εβραίου στην περίοδο της Κατοχής.

Τι προτείνει λοιπόν ο Κρίσπης: Στη συζήτηση που ακολουθεί οι δύο νέοι συμφωνούν ότι αυτούς δεν τους πειράζει που δεν φορούν τα ίδια καπέλλα. Πρέπει όμως να βρουν έναν τρόπο για να είναι μαζί. Ο Στέφανος ακορούν τα ίδια καπέλλα.

ποορίπτει την πρόταση της Χοιστίνας να αλλάξει το καπέλλο του. Αν και ξέρει πως ο νόμος το επιτρέπει, θεωρεί ότι κάτι τέτοιο είναι θέμα συνείδησης. Και γι' αυτόν αχόμη όπως λέει - «...το καπέλλο δεν είναι ένα απλό πανί: είναι μία σημαία» και δεν μποφεί να γυρνάει με μπεφέ σε μέρη που τον γνωρίζουν αχόμη και οι πέτρες και να ακούει -«Κοιτάξτε τον. ...αυτός μασκαοεύτηκε» - «Δεν θέλω να γίνω μασχαράς», δηλώνει χαραχτηριστικά. Ούτε δέχεται να διαφύγουν μαζί σε άλλα μέρη, όπου δεν τους γνωρίζει κανείς, γιατί -«όπου και να πας, παντού θα βρεις τραγιάσκες και μπερέδες

και φεπούπλικες και ημίψηλα». Αλλά και η Χριστίνα πολύ σύντομα θα παραδεχθεί ότι και η ίδια δεν μπορεί να αλλάξει το μπερέ της, - «...τον αγαπώ το μπερέ μου. Από παιδί έχω συνηθίσει στην ιδέα του» και παρακάτω «Δεν μπορώ να τ' αλλάξω». Μέσα από αυτήν την αντιστροφή ο Κρίσπης επισημαίνει την ομοιότητα μες τη διαφορετικότητα, μια ιδέα στην οποία επανέρχεται σε όλα του τα έργα με πολλά παραδείγματα. Πάνω σ' αυτό ο Στέφανος επικαλείται την ισότητα των ανθρώπων «Τι ωραία θά' ταν Χριστίνα, να φορούσαμε όλοι τα ιδια καπέλλα», να είμαστε δηλαδή όλοι ίσοι. Αλλωστε - «...άλλοτε οι άνθρωποι χωρίζονταν από ένα σωρό πράγματα: τώρα μόνο το σχήμα των καπέλλων τους χωρίζει».

Η ένταση κλιμακώνεται όταν λίγους μήνες αργότερα η Χριστίνα τρέχει μες τη νύχτα να ειδοποιήσει τον



Στέφανο να φύγει για να σωθεί. Στη δεύτερη αυτή σχηνή τα καπέλλα τους έχουν μεγαλώσει. Ο Στέφανος νυσταγμένος δεν καταλαβαίνει τι συμβαίνει όταν μαθαίνει ότι χινδυνεύει να συλληφθεί από την αστυνομία - «Γιατί, τι έκανα;» τη οωτάει, αλλά και η φίλη του δεν έχει τι να του απαντήσει. Καθώς αισθάνεται αθώος, ο Στέφανος δεν καταλαβαίνει γιατί πρέπει να φύγει να κουφτεί μόνο γιατί φοράει διαφορετικό καπέλλο. Όπως και οι περισσότεροι εβραίοι, δεν έχει πού να πάει και αρνείται να φύγει από το σπίτι του σαν κλέφτης και να αφήσει τους γέρους του μόνους. Ούτε και δέχεται να φορέσει προσωοινά το μπερέ που του έχει φέρει η Χριστίνα για να τον βοηθήσει, μια που όπως του λέει μόνον όσοι φοράν μπερέ είναι ελεύθεροι. Πάνω που η Χριστίνα κοντεύει να τον πείσει και του φορά ένα μπερέ, αυτός επαναστατεί, και ξαναφορά το κασκέτο του. Το θεωρεί ατιμία, του είναι αδύνατον να το κάνει, γιατί όπως λέει, οι γονείς του έχουν δώσει τη ζωή τους ολόκληση για τις τραγιάσκες, που είναι και το αρχαιότερο καπέλλο άλλωστε, πώς λοιπόν να τους προδώσει; «Οι πατεράδες μας πίστεψαν πολύ στα καπέλλα». Ευτυχώς, που δεν σκέφτονταν έτσι όλοι οι Εβοαίοι στην Κατοχή και κατάφεραν μερικοί και σώθηκαν εξασφαλίζοντας χριστιανικές ταυτότητες. Πάντως, ο συγγραφέας που το γνωρίζει επιλέγει έναν ηρωϊκό Στέφανο, που επειδή στο τέλος συλλαμβάνεται με την τραγιάσκα, δεν προδίδει τον εαυτό του και κερδίζει τη συμπάθεια του κοινού.

Εναν χρόνο αργότερα, όσο ακριβώς διάρκεσε η γερμανική κατοχή στην Αθήνα, τα πράγματα έχουν αλλάξει. Ο συγγραφέας περιγράφει το παραλήρημα του κόσμου την ημέρα της Απελευθέρωσης και τη χαρά που επικρατεί για την ανατροπή των κατακτητών και των συνεογατών τους «Κάτω το μπερέ»- «Ζήτω το κασκέτο». Η Χριστίνα πάει να υποδεχθεί τον Στέφανο στο σπίτι του και όταν συναντιούνται τα καπέλλα τους έχουν μεγαλώσει τόσο πολύ που συγκρούονται και δεν μπορούν να πλησιάσουν ο ένας τον άλλο. Η Χριστίνα και η οικογένειά της, που είχαν βοηθήσει τους γονείς του Στέφανου όσο αυτός έλειπε, αναζητούν τώρα που είναι αυτός στα πράγματα την υποστήριξή του. Το ζήτημα της διαφορετικότητας μέσω των καπέλλων ξανατίθεται, μόνο που τώσα ο Στέφανος εμφανίζεται πολύ πιο πικρόχολος. Μετά την εμπειοία του στη φυλακή έχει αντιληφθεί πως τα λόγια δεν αρχούν και ότι κάθε πολιτική αλλαγή «θέλει αίμα», δηλαδή αγώνα. Η Χριστίνα προσπαθεί να απαλύνει τον πόνο του Στέφανου, θέλει, λέει, να τον κάνει να ξεχάσει τις ταλαιπωρίες, επιθυμεί πια να φοράν το ίδιο καπέλλο και είναι έτοιμη να αλλάξει το δικό της. Ο νέος όμως έχει πλέον καταλήξει και της δηλώνει απερίφραστα -«Δεν θα αλλάξεις καπέλλο, Χριστίνα»! Διότι, όπως εξηγείται, «...η ουσία δεν είναι αν φορούν το ίδιο καπέλλο, αλλά το ότι είναι αναγκασμένοι να φορούν ένα καπέλλο» και δίνοντας πρώτος το παράδειγμα προτείνει ότι η μόνη λύση για την ανθρωπότητα είναι να βγάλουν όλοι τα καπέλλα. Να καταργηθούν δηλαδή τα αναγνωριστικά σύμβολα της διαφοράς. Διότι αν τα ένσημα της ετερότητας πάψουν να είναι αναγνωρίσιμα, αν γι' αυτό η ετερότητα θα είναι αποδεκτή και δεδομένη, και όχι θέμα προς διαπραγμάτευση, τότε μόνο θα δημιουργηθούν οι προϋποθέσεις για την αλλαγή των αξιών που αναδεικνύουν τις κοινές ανάγκες των ανθρώπων και τη ζωή τους. Με αυτά θεωρώ ότι η πρόταση του Κρίσπη είναι εξαιρετικά επίκαιρη και, αναγκαστικά, ο ίδιος πρωτοποριακός για την εποχή του.

### «Ου θνήξεις εν πολέμω»

Παράδειγμα της παραπάνω θέσης αποτελεί η κωμωδία του Ου θνήξεις εν πολέμω που γράφτηκε το 1960. Το έργο, που είναι και το μεγαλύτερο από τα τρία δημοσιευμένα στον ίδιο τόμο, είχε εγκριθεί το 1964 για να παιχτεί στην Πειραματική Σκηνή του Εθνικού Θεάτρου. Επειδή όμως αυτό δεν πραγματοποιήθηκε ως την επιβολή της δικτατορίας του 1967, ο συγγραφέας με την ευαισθησία που τον διέκρινε, το απέσυρε και εγκατέλλειψε τότε για πάντα την Ελλάδα των «Ελλήνων Χριστιανών», δηλαδή της Χούντας. Λίγα λόγια μόνο για την υπόθεση μια και το θέμα του δεν εμπίπτει στα όρια της παρούσας μελέτης.

Το έργο διαδραματίζεται στα 272 π.Χ., όταν κατά τη διεξαγωγή πολέμου μεταξύ της Σπάρτης και της Ηπείρου, δύο στρατιώτες των αντιπάλων στρατοπέδων, που έχουν αποφασίσει να λιποτακτήσουν, συναντιούνται και συζητούν. Μετά από φαρσοειδείς διαξιφισμούς και τραγελαφικά ευτράπελα, όπως π.χ. την πρόταση του ενός για εθελοντική αιχμαλωσία κ.ά. ευρήματα που απομυθοποιούν τους εκατέρωθεν πατριωτισμούς, οι δύο στρατιώτες των εχθρικών στρατοπέδων ενώνονται, καθώς συμφωνούν ότι η ζωή προέχει κάθε πολιτικού ιδεολογήματος που χρησιμεύει ως πρόσχημα για πόλεμο. Αν και η επιλογή των στρατοπέδων και των διαλόγων είναι τέτοια που παραπέμπει στον παραλογισμό του ελληνικού εμφυλίου, πρόκειται και γενικότερα για πειστική αντιπολεμική πρόταση.

### «Ο μισός βασιλιάς»

ο τρίτο και τελευταίο έργο με τον τίτλο Ο μισός βασιλιάς είναι κατά τη γνώμη μου το πιο ενδιαφέρον. Στην Αθήνα πρωτοπαρουσιάστηκε μαζί με

άλλα τοία μονόποακτα 10 στις 25 Αποιλίου του 1963 από το «Πειραματικό Θέατρο Τσέπης» και τον Νοέμβριο της ίδιας χρονιάς παρουσιάστηκε στην Αμερική, στο Tuftς Theatre του Πανεπιστημίου του Καίμπριτζ, σε μετάφραση και σκηνοθεσία του Νάσου Αναγνωστόπουλου.

Ο μισός βασιλιάς είναι το έργο στο οποίο για πρώτη φορά ο συγγραφέας αποκαλύπτει ξεκάθαρα την εβραϊκή του ταυτότητα. Στο έργο παρακολουθούμε το δράμα ενός εβραίου καταστηματάρχη ειδικευμένου στα σετ σκακιών, που τον πολιορκούν ολοένα και στενότερα τρεις γκάνγκστερ, βλέπε γκεσταπίτες, δηλαδή οι συμμαθητές του Κρίσπη, ώσπου στο τέλος τον συλλαμβάνουν. Αν όμως η υπόθεση δεν είναι παρά μια κλασική εβραϊκή ιστορία της περιόδου, αυτό που ενδιαφέρει στη συγκεκριμένη περίπτωση είναι ο τρόπος που ο ελληνοεβραίος Κρίσπης βιώνει την προσωπική του δοκιμασία. Παρατηρούμε τη δυσκολία του ποωταγωνιστή Αρη ή

Ααρών να αποκαλύψει, ακόμη και στην αγαπημένη του Μίκα που τον λατοεύει, την πραγματική του ταυτότητα. Πώς ένα τμήμα της κοινωνίας, που αντιπροσωπεύεται από έναν κοινό τους φίλο, μισεί και καταγγέλλει τους διωκόμενους Εβοαίους που, όπως ο Αρης, αναγκάζονται να προσποιούνται τους χριστιανούς. Πώς δικαιολογείται η προδοσία και πώς μεταβιβάζεται η ενοχή αυτού του αδικαιολόγητου μίσους στα ίδια τα θύματα με τη συχοφαντία του συμπλέγματος καταδίωξης και της τρέλας ή επειδή ισχυρίζονται ότι δήθεν όλοι τους κυνηγάνε και τους παραχολουθούν. Ο Κρίσπης σχια-

γραφεί τις άμυνες που αναπτύσσει ο Αρης κάτω από αυτές τις συνθήκες και που διαπλάθουν τον χαρακτήρα του μειονοτικού Εβραίου: - «Εμένα δεν μ' αρέσει να τσακώνομαι. Δε θέλω να μπλέκω σε φασαρίες, να με προσέχει ο κόσμος - δεν τα μπορώ αυτά. Μ' αρέσει να κάθομαι ήσυχος στη γωνιά μου, νά' χω το μαγαζί μου καθαρό και συγυρισμένο ...και καμιά φορά να βγαίνω με κανένα φίλο να πάμε στην ταβέρνα ή στον κινηματογράφο». Τι είναι όμως αυτό που έλκει τη Μίκα στον Αρη τόσο, ώστε να αποστασιοποιείται και να δηλώνει: - «Εμένα μου αρέσουν οι άντρες να είναι αφοσιωμένοι στη δουλειά τους - στη ζωγραφική τους, στο μαγαζί τους. Αντρες χωρίς ενδιαφέροντα δεν μου λένε τίποτα -

κι ας είναι κούκλοι...». Μές από τον συγκεκοιμένο διάλογο αυτοκοιτικής και ανάδειξης των ποοτερημάτων του ήρωα, ο Κοίσπης κατορθώνει να δημιουργήσει αυθεντικούς και πολύπλευρους χαρακτήρες, που ανατρέπουν τα στερεότυπα.

Ποέπει όμως να πει και τον πόνο του, να διατυπώσει το ποόβλημά του, αλλοιώς η γραφή δε θα είχε νόημα. Στη δεύτερη σχηνή του έργου ο Αρης δείχνει στη Μίχα, που τον επισχέπτεται στο μαγαζί του, το τελευταίο εύρημά του : ένα σπάνιο φιλντισένιο σχάχι για το οποίο έχει βρει ένα χουτί πολυτελείας, μόνο που χαθώς αυτό δεν ήταν το διχό του ο «λευχός βασιλιάς» δεν χωρούσε μέσα ολόχληρος, ούτε ίσια, ούτε πλάγια. Ο Αρης τότε αναγχάστηκε να τον ξεβιδώσει χαι έβαλε το άλλο μισό του βασιλιά σε ένα μεγάλο χουτί μαζί με ένα τάβλι στο υπόγειο, αφού πρώτα έγραψε ένα σημείωμα με το οποίο εξηγεί χαι παραπέμπει στη λύση που έδωσε. Τι εξυπηρετεί όμως αυτό το γραπτό σημείωμα, γιατί ο συγ-

γραφέας-ήρωας προβλέπει την απουσία του:

Πάνω εχεί εμφανίζονται οι τοεις ομοιόμορφοι ανέχφραστοι μποεχτικοί γκάνγκστες που σχολιάζουν την ενέργεια του Αρη σε παφελθόντα χφόνο, και σαν να είχε ήδη πεθάνει, διαβάζουν εν χορώ έναν επικήδειο λόγο μέσα από την εφημερίδα με την οποία τον κατασχοπεύουν -«Αγαπούσε την τάξη», -«λάτφευε την τάξη», -«τ' όνειφό του ήταν η τάξη». Η Μίχα διαπιστώνει τότε ότι όντως ο Αφης παραχολουθείται και τον οωτάει για να βεβαιωθεί -«τι είν' αυτοί, Αρη»; ...χαι γιατί μπαίνουν στο μαγαζί του χωρίς την άδειά του. Τότε ο

Αρης διστακτικά όσο και σαρκαστικά της ανακοινώνει πως είναι «οι πελάτες του» και πως γνωρίζονται «...από παιδιά με τους κυρίους», Είναι η προσωπική του ιστορία και η προσωπική του καταγγελία που περικλείει όλη την ένταση της αντιφατικής και ακριβώς γι' αυτό τραυματικής εμπειρίας των Ελλήνων Εβραίων στην κατοχική Ελλάδα. Εδώ, όπως άλλοτε στην Ισπανία, αυτοί οι ιδιαίτεροι Εβραίοι και τώρα «έκπτωτοι βασιλιάδες» – "reyes deskayidos" 11 όπως τους ονομάζει ο Μαρσέλ Κοέν, έχασαν την αθωστητά τους μια βασιλική διάσταση στην ποιότητα της προηγουμενης ζωής τους. Οπως και ο πλέον διάση ιος Εβραίος της ιστορίας που ενοχοποιήθηκε, επειδή διαφοροποιή-



θηκε από τη γενιά του, έτσι κι' αυτοί ποοδόθηκαν και καταδικάστηκαν από τους ίδιους τους συντρόφους τους: Β' Επισκέπτης -«Έμαθα ότι επεκηρύχθη ο δολοφόνος του βασιλιά».

Τα πράγματα όμως περιπλέκονται, καθώς σε πολλά σημεία των καταγγελιών που διατυπώνει ο χορός των τοιών γκεσταπιτών, ή «επισκεπτών» κατά το κείμενο, παύει να είναι σαφές ποιός είναι ο Μισός Βασιλιάς και ποιός ο δολοφόνος του: Β' Επισκέπτης -«Εξακοιβώθη ότι ο βασιλεύς εδολοφονήθη», Γ' Επισκέπτης -«Κι' αγαπούσε την τάξη», Α' Επισκέπτης -«Αλίμονο πάει». Το μόνο που μποφεί κανείς να υποθέσει είναι ότι ο δολοφονημένος βασιλιάς και ο δολοφόνος είναι παραδόξως το ίδιο πρόσωπο. Νομίζω άλλωστε πως επιβεβαιώνεται και από τον παρακάτω διάλογο των τριών «επισκεπτών» που διαπιστώνουν πως γι' αυτό δεν θα μπορέσουν μάλλον να εισποάξουν την εξαιρετικά υψηλή αμοιβή που έχει αναχοινωθεί με την επιχήουξη: Β' -«Αλίμονο σε μας να πεις». Γ' -«Πήγε χαμένη η ζωή μας»... «Τόσα χούνια τοέχαμε ξοπίσω του», Β' -«Φυλάγοντας ένα μαγαζί χωρίς πελάτες». -Αλλά και πάλι ελπίζουν, τίποτε άλλωστε δεν είναι αδύνατο σ' έναν παράλογο χόσμο χωρίς χανόνες: «Δεν ξέρεις τι θα βγει στο τέλος», επαναλαμβάνουν διαδοχικά.

Και πράγματι, ποιν απ' το τέλος όλα φαίνεται να αλλάζουν. Ο Αφης και η Μίκα έχουν καταφύγει σ' ένα χωριό, όπου παρά την εχθρότητα των ντόπιων που διαπιστώνει η Μίκα, το ζευγάρι διασκεδάζει. Ο Αφης χαλαρώνει σε σημείο που αψηφά τον κίνδυνο και αποκαλύπτει στην καλή του την εβραϊκή του ταυτότητα. Ενώ πρώτα τους έτρεμε, τώρα αγνοεί τους γκεσταπίτες που τους έχουν ακολουθήσει και που εμφανίζονται να τους περιποιούνται και να τους προστατεύουν. Προς στιγμή το καλό και το κακό συγχέονται. Για ένα λεπτό οι θύτες μετατρέπονται σε θύματα και το θύμα σε θύτη.

Τότε, προκειμένου να σωθεί ο Αρης ακούει τη συμβουλή της Μίκας και «ομολογεί» στους επισκέπτες: -«...Τόσον καιρό η στάση μου απέναντί σας ήταν παράξενη - σα να' σαστε ξένοι, σα να μην είσαστε παιδικοί μου φίλοι. Τώρα που το σκέπτομαι θαυμάζω την καλωσύνη και την υπομονή σας. Εγώ στη θέση σας θα είχα γίνει θηρίο! Κ' εσείς ούτε ένα λόγο δεν μου είπατε ποτέούτ' ένα λόγο! Ήρθατε σα φίλοι και με τη στάση μου σας έκανα μάρτυρες. Αγιάσατε κοντά μου. Συμπαθείστε με. Είναι που μου 'χουν πάρει το μυαλό αυτά τα σκάκια - και ξέρετε κάτι; Εγώ δεν παίζω σκάκι, δεν είναι αστείο; Μου πήραν το μυαλό αυτά τα πιόνια και ξέχασα τους ζωντανούς ανθρώπους που είχα δίπλα μου ..» και παρακάτω -«Χαίρομαι που είστε καλά... σας αγαπώ, ...τι μπορώ να κάνω για σας;» Αλλά στο τέλος ό,τι και να κάνει, όπως και να παίξει την παρτίδα, είναι καταδικασμένος. Στην ανάκριση που διενεργούν οι γκεσταπίτες είναι αποφασισμένοι, όπως κι οι ίδιοι το δηλώνουν, εφόσον παραδεχτεί ότι ο βασιλιάς είναι δικός του να τον δικάσουν και να τον εκτελέσουν «ανεπίληπτα».

Κι όταν η Μίκα κάνει την ύστατη προσπάθεια να βοει το άλλο μισό του βασιλιά για να τον σώσει, ο Αρης της λέει επιγραμματικά: -«Ο μισός βασιλιάς είναι εδώ, Μίκα». Και όλοι μαζί της ανακοινώνουν: - «Τον κηδεύουμε σήμερα».

### Η κριτική για τα έργα του Μ. Κρίσπη

Τσι το δράμα πορυφώνεται χωρίς λύση, απριβώς όπως και στη ζωή του Κρίσπη που απόμη και μετά τον πόλεμο αναγπάστηπε να παραιτηθεί από τη δουλειά του ως επφωνητής ειδήσεων και σχολίων στον ραδιοφωνιπό σταθμό του ΒΒC, όταν από όλους τους υπόλοιπους Έλληνες συναδέλφους του διάλεξαν ειδιπά αυτόν για να επωμισθεί τον ρόλο του προδότη και να αναγνώσει τα ανθελληνικά αποσπάσματα ενός βιβλίου.

Στην περίπτωση του «πιχραμένου» Κρίσπη η μοναδική «λύση», μήπως και αυτό βοηθούσε να διευθετηθεί κάποτε το ζήτημα της ετερότητας, ήταν να καταθέσει με τον δικό του ιδιαίτερο τρόπο την προσωπική του διαμαρτυρία, για την οποία, όπως είναι φυσικό, δεν θα μπορούσε παρά να επιλέξει τη μητρική του γλώσσα, δηλαδή την ελληνική 12. Παρόλα αυτά και παρά την άρτια τεχνική του 13, είναι ενδεικτικό ότι οι σύγχρονοί του Έλληνες διανοούμενοι δεν ασχολήθηκαν με το έργο του, ενώ όσοι το έκαναν, όσο για να γράψουν μια θεατρική κριτική 14, δεν κατόρθωσαν να εισχωρήσουν στον λόγο του, ώστε να κατανοήσουν τους συμβολισμούς και τον προβληματισμό του.

Το φαινόμενο αυτό αποτελεί ακόμη ένα παράδειγμα της γενικότερης αποσιώπησης περί του εβραϊκού ζητήματος που διαπιστώνεται στην Ευρώπη κατά τις πρώτες δεκαετίες της Απελευθέρωσης 15. Ωστόσο, ο τρόπος με τον οποίον οι Έλληνες κριτικοί και διανοούμενοι της εποχής παρερμηνεύουν ή και παρανρούν τον προβληματισμό του Κρίσπη είναι αποκαλυπτικός του κοινωνικού και πολιτικού προβληματισμού του πνευματικού κόσμου στη μεταπολεμική Ελλάδα.

Το παρακάτω απάνθισμα αποσπασμάτων από τις κριτικές που γράφτηκαν για τα έργα του Κρίσπη στις πιο αντιπροσωπευτικές εφημερίδες της εποχής καλύπτει όλο το φάσμα της πολιτικής σκέψης στην Ελλάδα του '60:

Στην Αυγή 16 κατά τον Γεράσιμο Σταύρου:

«...Στα Καπέλλα του Μάνθου Κοίσπη πίσω από τους συμβολισμούς των «μπερεδάκηδων» και των «τραγιάσκηδων» φαίνεται η «ανακάλυψη» πως οι ιδεολογίες αποτελούν ένα είδος καπέλλου που ο καθένας το φοράει, ούτε λίγο ούτε πολύ, από συνήθεια ή από κέφι -και το καλύτερο είναι να απαλλαγούμε από τις ιδεολογίες- καπέλλα για να μπορέσουν οι άνθοωποι επιτέλους να συνεννοηθούν! Είτε βιομήχανος είναι είτε εργάτης, δεν έχει σημασία. Τα καπέλλα φταίνε για τις κοινωνικές συγχοούσεις! Κάτω, λοιπόν, τα καπέλλα, για να μείνει ο βιομήχανος-βιομήχανος και ο εργάτης-εργάτης. Ολα κι όλα το σχήμα τούτο δεν ποέπει να αλλάξει. Για να συνεννοούνται οι άνθοωποι! Είδατε πόσο εύχολα μπορούν να βολευτούν τα πράγματα. Τι κρίμα τόσους αιώνες να μην έχει ανακαλύψει η ανθρωπότητα τούτη τη «Θεωρία», θα γλίτωνε από τις ιστορικές αλλαγές κι από τους φιλοσόφους και τους επαναστάτες, κι απ' τα Καπέλλα γιατί θα ήταν περιττό να μας απασχολούν τώρα σαν μονόποακτο.

Αυτά τα πράγματα υποστηρίζονται σοβαρά σε τρεις εικόνες όταν η επιστημονική σκέψη έχει τόσο προχωρήσει κι ο σοσιαλισμός θριαμβεύσει στον πλανήτη μας, η περίπτωση, αν όχι τίποτε άλλο αποτελεί πρόκληση για τη στοιχειώδη νοημοσύνη. Για να μη πούμε πως πάει πολύ τόση μαχητικότητα στη χώρα που αλωνίζουν οι "μπερεδάκηδες"....».

Στην προσπάθειά του ο συγγραφέας να αποδείξει τη θεωρητικολογία του εκμεταλλεύεται αρνητικά τις αξιόλογες δραματουργικές ικανότητες που έχει. Εντελώς σχηματικά γίνονται τα δύο πρόσωπα του έργου, η Χριστίνα και ο Στέφανος. Ο δεύτερος, μάλιστα, εκπρόσωπος των «τραγιάσκηδων» δεν μας πείθει πως έγινε και αποποιήθηκε την τραγιάσκα μόλις βγήκε από την φυλακή των «μπερεδάκηδων» και την ώρα που είχαν επικρατήσει «οι δικοί του». Αναπτύσσει, βέβαια, διάφορα επιχειρήματα, μα πώς μπορούν αυτά να υποκαταστήσουν το «δράμα» τη μεγάλη πράξη που αυτή μόνο μπορεί να δείξει αν έχουν δίκιο ή άδικο να πετάξουν οι δύο νέοι τα καπέλλα τους (πλήρης συνταυτισμός της ιδεολογίας της ολιγαρχίας και των εργαζομένων) και να παν ξεσκούφωτοι στο θάνατο;

Γενικώτερα, η υποκειμενική θεώρηση της πραγματικότητας υποχρεώνει τον συγγραφέα να αφήσει το υλικό του χωρίς αντίκρισμα στη ζωή - να φορέσει κι εκείνος ένα καπέλλο, που τελευταία πολύ λανσάρεται από τους «μπερεδάκηδες». Η μόδα του «λαϊκού καπιταλισμού»

για να σταματήσει η πάλη των τάξεων.

Είναι σχόπιμο εδώ να σημειωθεί ότι η παντελής έλλειψη γνώσεων εβοαϊχής ιστορίας οδηγεί και άλλους, πολύ πιο εκλεπτισμένους διανοούμενους, όπως τον Κώστα Κουλουφάχο της Επιθεώρησης Τέχνης αλλά και την Ελένη Ουράνη στην ίδια παρανόηση. Ολοι τους, ασχέτως αν εκτιμούν ότι ο συμβολισμός που χρησιμοποιεί ο Κρίσπης είναι επιτυχημένος ή όχι, αναγνωρίζουν τα διάφορα καπέλλα ως ιδεολογικά και όχι ως εθνικοθοησκευτικά σύμβολα και δεν προβληματίζονται τι μπορεί να εννοεί ο Κρίσπης όταν λέει ότι η «τραγιάσκα είναι το αρχαιότερο καπέλλο στον κόσμο».

Τοία χοόνια αργότερα όταν ανεβαίνει ο Μισός Βασιλιάς ο Γεράσιμος Σταύρου, εξαχολουθεί να είναι δυσαρεστημένος με τις θεατρικές επιδόσεις των νέων συγγραφέων. Με τον χαραχτηριστικό τίτλο «Το θέατρό μας χωρίς ιθαγένεια» 17 γράφει, στο τέλος της θεατρικής περιόδου του 1963, μία αχόμη χριτική που στην περίπτωση του Κρίσπη είναι ύποπτα συνοπτική, αν όχι μογολεκτική:

«Το ελληνικό έργο δεν γνώρισε ούτε φέτος καμμιά ενίσχυση και στοργή. Οι πειραματικές σκηνές, εκτός από λίγες εξαιρέσεις, δεν ανταποκρίθηκαν στον προορισμό τους. Μόνο το μονόπρακτο του Μάνθου Κρίσπη είχε κάποια θετικά στοιχεία».

Είναι επομένως σαφές ότι ο Μισός Βασιλιάς δεν ενδιαφέσει τον Γ. Σταύρου αχριβώς επειδή στη δεχαετία του 1960 το εβραϊχό ζήτημα δεν εντάσσεται πια χαι δεν εξυπηρετεί τις πολιτιχές προτεραιότητες της ελληνιχής αριστεράς.

Σ' αυτήν την κατηγορία εμπίπτει και ο Βάσος Βαρίκας που τον ίδιο καιρό γράφει τη στήλη της θεατρικής κριτικής στα Nέα<sup>18</sup>:

«...Το πρόγραμμα συμπληφώθηκε από το μονόπρακτο του Μ. Κρίσπη ο Μισός Βασιλιάς, που μας ξαναφέρνει στο κλίμα των Καπέλλων του ιδίου συγγραφέα που είχε παρουσιάσει επίσης η «Δωδεκάτη Αυλαία». Οι ολοκληρωτικές ιδεολογίες της εποχής μας είναι και δω ο ουσιαστικός στόχος, με θύμα το άτομο, που επιμένει να ζήσει χωρίς να ανήκει παρά μονάχα στον εαυτό του. Η εφιαλτική ατμόσφαιρα της παρακολούθησης και της υποβολής του συναισθήματος της ενοχής, μας θυμίζουν τον Κάφκα. Το μονόπρακτο δείχνει προσωπικό προβληματισμό. Ο συμβολισμός του, όμως, δεν διαθέτει την αναγκαία διαύγεια. Υπάρχει έλλειψη ισορροπίας μεταξύ ιδέας και θεατρικής πραγματωσής της».

Εκπληξη ποοκαλούν, όμως, και τα κατά πολλά πα-

οόμοια ως προς την κατανόηση, αν και πολύ πιο καλοπροαίρετα κριτικά σημειώματα του Κλέωνα Παράσχου που δημοσιεύονται στην Καθημερινή<sup>19</sup> διαδοχικά για το κάθε έργο, το 1960 και το 1963:

«...Θα μπορούσε να ονομάσει κανείς «συμβολιχό» το μονόπραχτο - σε τρεις ειχόνες - του Μ. Κοίσπη, πρώτο κατά σειρά στα τρία μονόπρακτα που παρουσίασε η «Δωδεκάτη Αυλαία», Πραγματικά Τα καπέλλα είναι ένα σύμβολο, συμβολίζουν τις διάφορες κοινωνικές ιδεολογίες, που υπήρχαν ανέκαθεν από τότε που άρχισαν να δημιουργούνται θεωρίες και συστήματα και δόγματα, και που θα έλεγες ότι ποτέ άλλοτε δεν είχαν κολλήσει στους ανθοώπους στενότερα παρόσο στην εποχή μας. Το συμβολιζόμενο διαφαίνεται από τις δύο ποώτες φράσεις των δύο προσώπων του έργου, του Στέφανου και της Χριστίνας, δύο νέων που αγαπιούνται, προβάλλει καθαρά, ωστόσο, το σύμβολο, που το διατηρεί φυσικά ο συγγραφέας ως το τέλος, και δίνει στο έργο κάποια χάρη – που δεν θα την είχε αν ο συγγραφέας μας μιλούσε ξέσκεπα-, τη χάρη και την πλαστικότητα, και την ενάργεια που δίνει προπάντων στο θέατοο κάτι συγκεκοιμένο σε μια αφησημένη ιδέα.

Τα καπέλλα έρχονται και ξανάρχονται στο έργο. Ο Στέφανος θέλει να τα εξομοιώσει χωρίς, όμως, όσο υπάρχουν, να αρνηθεί το καπέλλο του και να φορέσει ένα άλλο (μια στιγμή το επιχειρεί παραχινούμενος από την Χριστίνα, αλλά αμέσως μετανοιώνει έτοιμος να θυσιάσει και τη ζωή του για να διατηρήσει το καπέλλο του). Αυτό, ωστόσο, το μοτίβο του καπέλλου δεν δίνει μονοτονία στο έργο γιατί ο συγγραφέας δημιουργεί με το μοτίβο του καταστάσεις ψυχικές που ποικίλλουν και στιγμές με γνήσιο δοαματικό παλμό. Το τέλος ξεκαθαρίζει το νόημα του έργου και είναι μια λύση στο δράμα των δύο νέων. Ο Στέφανος και η Χριστίνα, ενώ ακούγονται φωνές που διαδηλώνουν μια κάποια πολιτικοκοινωνιχή ιδεολογία, ξεχύνονται στους δρόμους χωρίς καπέλλα, έχουν πετάξει από πάνω τους τις ορθοδοξίες, είναι ελεύθεροι. ...».

«...Στο Μισός Βασιλιάς παρακολουθούμε την αγωνία ενός Εβραίου που πολιορκούν ολοένα και πιο σφικτά γκάνγκστερ, δηλαδή γκεσταπίτες, ώσπου στο τέλος πέφτει στα νύχια τους. Και εδώ ο εξπρεσσιονισμός για ένα δράμα φοβερό ασφαλώς δίχως προηγούμενο που το είδαμε, όμως, πάρα πολλές φορές ως τώρα στο θέατρο, που για τούτο μόνο δοσμένο από έναν μεγάλο τεχνίτη μπορεί να

μας συγκινήσει».

Αναφωτιέμαι, ποιά είναι τα έργα του ελληνιχού φεπεφτοφίου στα οποία αναφέφεται ο Κ. Παφάσχος, γιατί εκτός από την υπόθεση Ντφέϋφους, που τον Ιανουάφιο του 1960 είχε συμπληφώσει 150 παφαστάσεις από τον θίασο Δ. Μυφάτ στην Αθήνα, δεν κατάφεφα να εντοπίσω κάποιο άλλο με αντίστοιχο πεφιεχόμενο.

Μεγαλύτερο ενδιαφέρον παρουσιάζει η σεμνή και σοβαρότερη προσέγγιση του Αγγελου Τερζάκη στο Βήμα<sup>20</sup> όπου ανάμεσα στους άλλους νέους θεατρικούς συγγραφείς ξεχωρίζει τον Μ. Κοίσπη:

«...Το εφετεινό πρόγραμμα της Δωδεκάτης Αυλαίας έχει πιο πρωτοποριακό χαρακτήρα από το πεουσινό. Τα καπέλλα του Μ. Κοίσπη συνοψίζουν την ιστορία ενός ερωτιχού ζευγαριού, την περιπέτεια ενός ανθοώπινου γένους που αυτοβασανίζεται κάτω από τον εθελόδουλο ζυγό των τεχνικών διαφορών και διακρίσεων. Αυτές είναι που ρυθμίζουν τη ζωή των ανθρώπων. Ο Στέφανος και η Χριστίνα παρά την έντονη αμοιβαία τους έλξη, βρίσχονται καταδικασμένοι να υποτάσσονται στον διπλό ουθμό: ενός πλήθους που αναβράζει έξω από το κλειστό δωμάτιο, συνεπαρμένο από το πνεύμα δύο ανταγωνιζόμενων ολοκληρωτισμών και του ουθμού των «καπέλλων» τους που εκφράζουν ό,τι και το πλήθος και από σκηνή σε σκηνή μεγαλώνουν, με χίνδυνο να τους χρατήσουν τελειωτικά σε απόσταση, να τους χωρίσουν. Ο ένας τους ανήκει σ' αυτούς που φορά από γεννησιμιού του τραγιάσκα. Η άλλη στους οπαδούς του μπερέ. Η λύτρωση, θανάσιμη ίσως- θα έρθει όταν τα 2 παιδιά θα αποφασίσουν να βγάλουν τέλος τα θεριεμένα καπέλλα τους και να αντιμετωπίσουν το εξαγοιωμένο πλήθος, ξεσκούφωτα αγνά... Μ' έναν διάλογο ηθελημένα γυμνό, ο κ. Κρίσπης κατορθώνει να υποβαστάσει σκηνικά το έργο του και να κάνει αισθητή την προέκτασή του».

Στην ίδια εφημερίδα το 1963, μετά από μια εκτενή ανάλυση περί της εξέλιξης της πρωτοπορίας στο σύγχρονο ελληνικό θέατρο ο Α. Τερζάκης γράφει:

«Άνισα είναι τα τέσσερα μονόπραχτα που συναπαρτίζουν το πρόγραμμα τούτο του Πειραματιχού Θεάτρου. Τα δύο πρώτα «Ο τρίτος διάδρομος αριστερά» του Ν. Μάτσα και ο «Αδειος κύκλος» του Χρ. Σαμουηλίδη έχουν πολύ διάφανο συμβολισμό και η πρωτοποριαχή τους νοοτροπία μοιάζει μάλλον με ένδυμα.

Αντίθετα ο Μισός Βασιλιάς του Μ. Κρίσπη ανα-

δίνει κάτι το αυθεντικό κι ας αγγίζει εδώ και κει το παγωμένο χέρι του Κάφκα. Η εφιαλτική παρακολούθηση που εκφράζεται με τους τρεις μαυροντυμένους άνδρες, και η αξίωση λογοδοσίας για κάτι ουσιαστικά παράλογο, που κατατρέχει το ζευγάρι Μίκα-Άρης, πετυχαίνουν να συνθέσουν μια ατμόσφαιρα με δραματική γνησιότητα».

Εκτός όμως από τον Α.Τερζάκη, που κατορθώνει να αναγνωρίσει την αυθεντικότητα και να κατανοήσει έστω ως ένα σημείο την προβληματική του Μ. Κρίσπη, όλοι οι υπόλοιποι κριτικοί, όπως φάνηκε, επιχειρούν να τον προσαρμόσουν στα μέτρα τους. Θα έπρεπε ίσως λοιπόν να αναρωτηθούμε μήπως η αδυναμία τους στη συγκεκριμένη περίπτωση να εξηγήσουν την υπαρξιακή αγωνία του Κρίσπη αντανακλά τη γενικότερη αδιαφορία για το πρόβλημα του Έλληνα Εβραίου, ακόμη κι όταν αυτός είναι αποδεδειγμένα ικανός στη χρήση της ελληνικής γλώσσας.

#### ΥΠΟΣΗΜΕΙΩΣΕΙΣ:

- Την άποψη αυτή υποστήριξε ο καθηγητής Γεώργιος Θ. Μαυρογορδάτος στο Α' Συμπόσιο Ιστορίας της Εταιρείας Μελέτης Ελληνικού Εβραϊσμού που έγινε στις 23-24 Νοεμβρίου 1991 με θέμα «Οι Εβραίοι στον ελληνικό χώρο: Ζητήματα ιστορίας στη μακρά διάρκεια».
- Ρωμανιότες ονομάζονται οι Εβραίοι Ρωμιοί, δηλαδή αυτοί που, από την αρχαιότητα έως σήμερα, έχουν ως μόνη μητρική γλώσσα την ελληνική, και γι' αυτό προσεύχονται από βίβλους με ελληνικούς χαρακτήρες.
- 3. Το μεταφραστικό έργο του Μάνθου Κρίσπη είναι μεγάλο και θα χρειαζόταν ειδική έρευνα για να συγκεντρωθεί όλο. Στο εσώφυλο του βιβλίου του Θέατρο: Τα καπέλλα Ου θνήξεις εν πολέμω Ο μισός βασιλιάς, Αθήνα, 1964, έκανε ο ίδιος μια επιλογή έργων που μετάφρασε από τα πεζογραφήματα των J. Conrad, F. Kafka, F. Scott Fitgerald, B. Malamud ως και θεατρικά των S. Beckett, A. Miller, Τσέχωφ, Πιραντέλλο και Μπρέχτ.
- Μάνθου Κοίσπη, Θέατρο: Τα καπέλλα Ου θνήξεις εν πολέμω Ο μισός βασιλιάς, Αθήνα, 1964, σ.10.
- 5. Κλέων Παράσχος, «Θεατρικαί Πρώται», εφημ. Καθημερινή, 20.1.1960, σελ.3
- Στις 15 Μαΐου του 1962 ανέβηκε στην Αμερική, στο Πανεπιστήμιο της Βοστώνης σε μετάφραση και σκηνοθεσία του Νάσου Αναγνωστόπουλου.
- 7. Ο συγγραφέας σκόπιμα παραπέμπει εδώ σε φυσικά ελαττώματα προκειμένου να ανατρέψει την προκατάληψη που έχει αναβιώσει εξαιτίας της ρατσιστικής προπαγάνδας των ναζί για τα δήθεν στερεότυπα ιδιότυπα φυσικά χαρακτηριστικά των κατώτερων όντων και ιδίως των Εβραίων. (Στην ελληνική βιβλιογραφία βλ. Φραγκίσκη Αμπατζοπούλου. Ο άλλος εν διωγμώ: Η εικόνα του Εβραίου στη λογοτεχνία, Ζητήματα ιστορίας και μυθοπλασίας, Θεμέλιο, Αθήνα, 1998. Κατερίνα Στενού, Εικόνες του άλλου: Η ετερότητα από τον μύθο στην προκατάληψη, Εξάντας, Αθήνα, 1998. Ζήσης Παπαδημητρίου, Ο Ευρωπαϊκός Ρατσισμός, Ελληνικά Γράμματα, Αθήνα, 2000.)
- Κλέων Παράσχος, «Θεατρικαί Πρώται», εφημ. Καθημερινή,
   20.1.1960, σελ.3.

- Israel Abrahams, Jewish Life in the Middle Ages, The Jewish Publication Society of America, Philadelphia, 1961, pp. 291-306.
   Ζήσης Παπαδημητοίου, ό.π., Ο Ευρωπαϊκός Ρατοισμός, σ.79.
- Των Ν. Μάτσα, Β. Ζιώγα και Χο. Σαμουηλίδη. Καθημερινή, 3.5.1963, σ.4 (Κλ. Β. Παράσχος).
- Μασσέλ Κοέν, Γράμμα στον Αντόνιο Σάουρα, Νησίδες, Θεσσαλονίχη, 1999, σ.16 και 53.
- 12. Είναι χαφακτηφιστικό ότι στα ελληνικά μίλησαν και οι περισσότεφοι από τους 70 Έλληνες Εβραίους επιζώντες που κατέθεσαν την προσωπική τους μαφτυρία στις βιντεοσκοπημένες συνεντεύξεις που διενεφγήθηκαν από τη συγγραφέα από το 1996-1998, κατ' ανάθεση του Αρχείου του Ολοκαυτώματος SHOAH Visual History Foundation που συγκροτήθηκε στο Los Angeles των ΗΠΑ.
- 13. Β. Μανιάτης (ψευδ. του Κ. Κουλουφάχου), «Το Θέατρο» Επιθεώρηση Τέχνης, χρόνος  $\Sigma \tau$ , τόμος IA, Φεβρουάριος,1960, Τεύχος 62, σσ.167-169.
- 14. Στο ίδιο, Άλχη Θούλου (ψευδ. της Ελένης Ουφάνη), Ελληνικό Θέατρο: 1959-1961, τόμος Η΄, εκδ. Ακαδημία Αθηνών: Ιδουμα Κώστα και Ελένης Ουφάνη, Αθήνα, 1980, σσ. 107-109 και 198-199. Γεφάσιμος Σταύφου, «Η Κοιτική του θεάτρου: Τοία ελληνικά μονόπρακτα. Ο δεύτερος κύκλος της Δωδεκάτης Αυλαίας». Αυγή, Αθήνα, 19.1.1960, σ.2. Βάσος Βαρίκας, «Θεατοική Κοιτική», εφημ. Τα Νέα, Αθήνα, 11.5.1963, σ.2. Κλέων Παφάσχος, «Θεατοικαί Πρώται», εφημ. Καθημερινή, 20.1.1960, σελ. 3 και εφημ. Καθημερινή, 3.5.1963 σ.4. Αγγέλος Τερζάκης, «Από τα θέατρα» εφημ. Το Βήμα, Αθήνα 17.1.1960, σ.3 και «Θεατρικές πρώτες», Το Βήμα, Αθήνα στις 9.5.1963, σ.2.
- 15. Ρίκα Μπενβενίστε, «Η ιστορία των Εβραίων της Ελλάδας κατά τη γερμανική κατοχή», στο Εταιρεία Μελέτης Ελληνικού Εβραϊσμού, (επιμ. Ρίκα Μπενβενίστε), Οι Εβραίοι της Ελλάδας στην Κατοχή, εκδ. Βάνιας, Θεσσαλονίκη, 1998, σσ.5-11.
  - 16. Γεράσιμος Σταύρου, ό.π., Αυγή, Αθήνα, 19.1.1960, σ.2.
  - 17. Αυγή, Αθήνα, 14.5.1963, σ.2.
  - 18. Τα Νέα, Αθήνα, 11.5.1963, σ.2.
- Κλέων Παράσχος, ό.π., Καθημερινή, 20.1,1960, σελ.3 και Καθημερινή, 3.5.1963, σ.4.
- «Από τα θέατρα», εφημ. Το Βήμα, Αθήνα, 17.1.1960, σ.3
   και «Θεατρικές πρώτες», Το Βήμα, Αθήνα στις 9.5.1963, σ.2.

[Η Ρένα Μόλχο σπούδασε ευρωπαϊκή ιστορία στο Πανεπιστήμιο της Ιερουσαλήμ. Εκπόνησε διδακτορική διατριβή με τίτλο «Les Juifs de Salonique, 1856 - 1919: Une communauté hors norme" στο Πανεπιστήμιο Ανθρωπιστικών Σπουδών του Στρασβούργου.

Οι έφευνές της έχουν υποστηφιχθεί με υποτφοφίες από το Memorial Foundation for Jewish Culture της Νέας Υόφχης και τα Αφχεία της Shoah, στο Los Angeles. Έχει διδάξει την ιστοφία της εβφαϊκής παφουσίας στην Ελλάδα στα σεμινάφια που οφγανώθηκαν από το International Study Groups, και από το 1991 είναι συνιδφύτρια της Εταιφείας Μελέτης Ελληνικού Εβφαϊσμού. Ήδη διδάσκει στο Πάντειο Πανεπιστήμιο την ιστοφία του ελληνικού εβφαϊσμού. Έχει πλούσιο συγγφαφικο έργο αναφεφόμενο στον πολιτισμό των Ελλήνων Εβφαιων και ειδικότεφα της Θεσσαλονίκης, η δε μελέτη της με τίτλο «Οι Εβφαίοι της Θεσσαλονίκης 1856 - 1919: Μια μοναδική κοινότητα» έχει βφαβευθεί από την Ακαδημία Αθηνών. Η πρώτη δημοσίευση της παφούσας μελέτης έγινε στα «Συγρονα Θέματα», τ. 78 - 79/1ούλιος - Δεκέμβριος 2001].

### Ενθύμιον Αγάπης

### Διήγημα της κας ΠΟΥΛΧΕΡΙΑΣ Ι. ΣΠΗΛΙΟΠΟΥΛΟΥ

πείνα τα χοόνια ποιν από τον πόλεμο, στη Θεσσαλονίκη κοντά στα Κάστρα, Εβραίοι δεν κατοικούσαν. Όλοι σχεδόν ήταν συγκεντρωμένοι στις Ανατολικές συνοικίες. Λίγοι προς το Βαρδάρη, και αρκετές οικογένειες ζούσαν διάσπαρτες σ' όλες τις υπόλοιπες γειτονιές. Και στο Κέντρο στα μέγαρα οι πολύ πλούσιοι.

Όμως στην οδό Πατφόκλου, στην Άνω Πόλη κοντά στον Άγιο Νικόλα τον Οφφανό μέσα σε μια μακφόστενη αυλή, ήταν συγκεντρωμένα τρία - τέσσερα σπιτάκια όπου έμεναν εβραϊκές οικογένειες. Εξαίρεση στον κανόνα για να τον επιβεβαιώσει.

Πώς βρέθηκαν εκεί ψηλά, μακριά από τους ομόθρησκους τους των φτωχικών ανατολικών συνοικιών ή του 151 κανείς δεν ξέρει... Γιατί ήταν φτωχοί άνθρωποι μεροκαματιάρηδες που δεν είχαν καμία σχέση με τα πλουσιόσπιτα του κέντρου.

Αυτοί που έμεναν σ' αυτή την αυλή νοικοκυφεμένοι, είχαν κτίσει τα σπιτάκια μόνοι τους και δούλευαν στην κεντοική αγορά Μοδιάνο σαν μεταφορείς ή υπάλληλοι. Μα τα έβγαζαν πέρα δύσκολα. Είχαν και πολλά παιδιά... Που είχαν όμως αφομοιωθεί με τα ποσσφυγόπουλα της γειτονιάς μια χαρά. Και διάβαζαν μαζί ή έπαιζαν μονιασμένα στο δρόμο.

Το μόνο που ξεχώριζε τα εβραιόπουλα ήταν η τραγουδιστή μαχρόσυρτη προφορά τους επηρεασμένη από τα ισπανικά που μιλούσαν στο σπίτι, τους. Ζούσαν αγαπημένα μεταξύ τους μέσα στο πνεύμα της πολυσυλλεκτικής και ανεξίθρησκης Θεσσαλονίκης, που επί αιώνες είχε φιλοξενήσει όλες τις φυλές και τις θοησκείες. Που ήταν όχι μόνο ανεκτές αλλά και σεβαστές. Υπήρχαν βέβαια - για να μην πούμε ότι ζούσαν σε μια ιδανική πολιτεία που δεν υπάρχει πουθενά στον κόσμο - και οι εξαιφέσεις. Λίγες όμως. Άλλωστε τι θα είχαν να χωρίσουν; Όλοι φτωχρί ήταν εκεί ψηλά και αγωνίζονταν για τον άφτον τον επιούσιον. Συνοδευόμενο από τα παραδοσιακά λιτά φαγητά των απλών καθημερινών ανθρώπων. Έτσι αντάλλασσαν τα πιάτα τους για να δοχιμάζουν όλες τις γεύσεις. Ίσως κι αυτή η συνήθεια να τους έδενε πιο πολύ. Όταν καθίσεις και φας ψωμί κι αλάτι με τον διπλανό σου δένεσαι με δεσμούς αόρατους και δυνατούς. Ο κοινός αγώνας για τη ζωή τη δύσκολη τους ένωνε και δεν άφηνε θέση για φατσισμούς και φιλοσοφικές αναλύσεις των διαφορετικών θρησκειών. Ο ιερέας ήταν το ίδιο σεβαστός όπως και ο φαβίνος.

Και ο κουφασμένος νοικοκύφης που γύφιζε το βράδυ από την αγορά ανεβαίνοντας τον απότομο ανήφορο Χριστιανός ή Εβραίος, ένα πράγμα μόνο ήθελε. Να βρει ένα χαμόγελο να τον περιμένει μαζί μ' ένα

πιάτο ζεστό φαϊ κι ένα κρασί ή ένα ουζάκι για να τον ξεκουράσει. Μετά να φιλήσει ή να μαλώσει τα παιδιά του ανάλογα με την περίσταση και να πάει να κοιμηθεί. Για να πάρει κουράγιο να ξαναρχίσει τον αγώνα την άλλη μέρα...

Έτσι πεονούσε ο καιοός, και είχαν ζυμωθεί μαζί οι ζωές τους τόσο πολύ που μόνο οι γιοοτές τους ξεχώριζαν και τίποτα άλλο.

Τα χοόνια με τις χαρές και τις λύπες τους όπως πάντα έφευγαν, μέχρι που ήρθε ο απαίσιος Πόλεμος. Με όλα του τα δεινά.

Και πήγαν να πολεμήσουν μαζί τα παιδιά τους. Κι έκλαψε το ίδιο πικρά η Βαγγέλη, όταν έχασε το γιο της, με τη Ναομί, όταν της ήρθε και κείνης το μαντάτο το φοβερό. Και το ίδιο πείνασαν και στερήθηκαν και φοβήθηκαν και αναθεμάτισαν τον πόλεμο και τα φοβερά που έφερε μαζί του...

Όλα αυτά δεν ήταν τίποτα μποοστά στο μεγάλο κακό που ξημέρωσε στο έτος 1943. Διωγμός! Ξεσηκωμός, κατατρεγμός των Εβραίων από τους Γερμανούς!.. Πρώτα ήρθε το απαίσιο σημάδεμα με το κίτρινο άστρο στο πέτο, το μαρκάρισμα των ανθρώπινων πλασμάτων σαν να ήταν ζώα για σφάξιμο... Και μετά η ώρα του ξεριζώματος ενός ολόκληρου λαού... Για πού;... Για τα στρατόπεδα Εργασίας, όπως τα έλεγαν οι κατακτητές. Για τους τόπους εξόντωσης, όπως τα κατέγραψε η Ιστορία...

«Τα Αμελέ Ταμπουρού» των Γερμανών, έλεγαν οι γείτονές τους οι πρόσφυγες από τη Μικρασία που είχαν πικρή πείρα απ' αυτά. Κι έκλαψαν για τη μοίρα των φίλων τους, γιατί ήξεραν τι τους περίμενε. Η Γνώση του Κακού τους έκανε πολύ απαισιόδοξους. Μα δεν τους είπαν τίποτα για να μην τους τρομάξουν πιο πολύ.

Ήρθε η Ναομί και η Νίνα και η Ελβίρα ν' αποχαιρετίσουν τις φίλες τους. Η Βαγγέλη και η Μαρία και η Λένκω έκλαψαν μαζί τους και τους ευχήθηκαν καλή τύχη.

Ό,τι καλό και αξίας είχαν οι φτωχές νοικοκυρές, πριν κλείσουν την πόρτα του σπιτιού τους, το μοίρασαν στις φίλες. Μικροπράγματα. Κανένα κουζινικό 
χρήσιμο, μια πολυθρόνα αναπαυτική κληρονομιά της 
γιαγιάς, ένα πέτρινο γουδί για τη σκορδαλιά, ένα 
ντουλαπάκι με βιτρίνα για τα γυαλικά, τέτοια συνηθισμένα πράγματα που μπορεί όμως να έπιαναν τόπο σε 
ένα φτωχικό σπιτικό.

Μόνο η Κλάφα δεν ήρθε μαζί με τις άλλες εχείνη τη μέφα. Όμως μόλις βράδιασε, χτύπησε την πόφτα της Λένχως. Κρατούσε ένα μεγάλο τετράγωνο δέμα...

«Αχ! γειτόνισσα..» είπε με την τραγουδιστή προ-

φορά της. «Φεύγουμε! Ο θεός ξέρει για πού... Ήρθα να σας αποχαιρετίσω και να σας ζητήσω μια χάρη».

Η Κλάφα δεν έμενε μέσα στην αυλή, γι αυτό ίσως δεν είχε έφθει μαζί με τις άλλες. Το σπίτι της, διώφοφο με κήπο, ήταν πιο κάτω στη στφοφή. Ήταν πιο καλοστεχούμενη οικονομικά, γιατί ο άντφας της ήταν μοφφωμένος. Λογιστής και παφέδιδε μαθήματα Γαλλικών όπως και κείνη. Εφγαζόταν σε μια μεγάλη εταιφία εισαγωγών σε καλή θέση. Είχε δύο κοφιτσάκια κι ένα γιο, μικφά παιδάκια ακόμα. Έτσι δεν ένοιωσε την πίκρα της απώλειας που είχε χτυπήσει τις άλλες.

Πάντα κοκέτα ξεχώφιζε από τη φτωχολογιά της φυλής της. Με τη Λένκω είχε πολλές φιλίες. Ταίριαζαν οι ηλικίες τους όπως και των κοριτσιών τους που ήταν συμμαθήτριες... «Αχού... πώς θ' απόχωριστούμε... Τι κακό μας βρήκε..». Κι άρχισε να κλαίει.
Όλοι συγκινήθηκαν κι έκλαψαν μαζί της. Δεν ήξεραν τι να πουν. Δεν χωρούσαν λόγια σε τέτοια συμφορά.

«Σας έφερα μερικά δωράκια για να με θυμάστε..». Ακούμπησε το μεγάλο δέμα που κρατούσε κάτω. Το είχε τυλιγμένο, με μια κουβέρτα σχεδόν καινούργια. Μετά άνοιξε ένα σακουλάκι κι έβγαλε από μέσα δύο ζευγάρια σκουλαρίκια ασημένια κρεμαστά με κεχριμπαρένιες πέτρες. Τα έδωσε στα δύο κοριτσάκια, κι αφού εκείνα την ευχαρίστησαν και τα θαύμασαν, τους τα φόρεσε η ίδια στα τρυπημένα τους αυτιά. Οι κεχριμπαρένιες πέτρες πέταξαν ζεστές κίτρινες λάμψεις κάτω από το φως της γκαζόλαμπας. Ήταν αργά, και το ρεύμα είχε κοπεί.

Μετά καρφίτσωσε στο φόρεμα της Λένκως μια συντεφένια καρφίτσα που έδειχνε δύο περιστέρια να φιλιούνται. Από κάτω είχε μια γραφή άγνωστη.

«Είναι από την Παλαιστίνη. Της ποογιαγιάς μου. Τα γράμματα είναι αρχαία εβραϊκά. Της Παλιάς Διαθήκης και σημαίνουν Ενθύμιον Αγάπης». Όλοι έκλαιγαν.. Αχί Κλάρα, γιατί να συμβαίνουν όλα αυτά;

«Και τώρα θα σας ζητήσω μια χάρη...». Και ξεσκέπασε αυτό που έμοιαζε με μεγάλο καθρέφτη. Ήταν η οικογενειακή τους φωτογραφία που στόλιζε τον τοίχο του σαλονιού της. Την ήξερε η Λένκω. Εκεί ήταν όλοι φωτογραφισμένοι πριν από χρόνια. Η προγιαγιά της Κλάρας, η γιαγιά κι ο παππούς, οι γονείς της. Και μαζί ολα τα παιδιά και τα εγγόνια τους.

Τους είχε μιλήσει για την ιστορία του καθενός. Αυτός είχε πεθάνει, ο άλλος είχε φύγει για την Αμερική, η άλλη είχε ξενιτευτεί και παντρευτεί στη Γαλλία. Κι άλλοι οι περισσότεροι στην Παλαιστίνη στα δικά τους χώματα..

«Το μόνο που θέλω, είναι να μου φυλάξετε την οικογενειακή φωτογραφία. Αν δώσει ο θεός και γυρίσουμε, θα είναι μια παρηγοριά να ξαναδώ την οικογένειά μου. Είναι κειμήλιο...». Η Λένκω την παρηγόοησε.

«Μείνε ήσυχη Κλάρα μου. Θα την χοεμάσω στο σαλονάκι μου πάνω από τον κομό. Έχει και ωραία σκαλιστή κορνίζα. Είναι στολίδι στον τοίχο. Θα σε βλέπω εχεί όπου είσαι τόσο όμορφη στα νιάτα σου χαι δεν θα σε ξεχνώ...».

Αποχαιρετίστηκαν με συγκίνηση, και η Κλάρα τους χάρισε και την σχεδόν καινούργια κουβέρτα. Τη χρειάζονταν... Τόσα χρόνια δεν είχαν αγοράσει τίποτα, και τα ρούχα τους και το νοικοχυριό τους είχε τόσες ελλείψεις... Τι συναισθηματική κοπέλα αυτή η Κλάρα... Ήθελε να σωθεί η οικογένειά της έστω και στη φωτογραφία...

Την άλλη μέρα ένας μεταφορέας τους έφερε τον καινούργιο ωραίο μπουφέ της Κλάρας με τον μεγάλο καθρέφτη. Η μαντάμ Κλάρα τον στέλνει, είπε, μαζί με την αγάπη της...

Η Λένχω πολύ το ευχαριστήθηκε. Της έλειπε ένας καλός καρυδένιος μπουφές. Είχε και κάμποσα καλά κρυσταλλικά μέσα. Δύσκολες εποχές, όλα χρειάζονταν...

Στόλισε το σαλόνι ο μπουφές, και ο άντρας της Λένκως έβαλε ένα μεγάλο καρφί στον τοίχο και κρέμασε την οικογενειακή φωτογραφία της Κλάρας. Ποιος θα καταλάβαινε ότι δεν ήταν δική τους: Μόνο οι συγγενείς. Όλα τα πρόσωπα ήταν ωραία, ντυμένα με τα καλά τους, χαμογελαστά. Και δεν φαίνονταν στη φωτογραφία αν ήταν Χριστιανοί ή Εβραίοι... Μια χαρά άνθρωποι ήταν...

Το Κακό ήρθε και πέρασε, ο Πόλεμος τελείωσε, και τα δάκουα άρχισαν να στεγνώνουν στα μάτια των πονεμένων. Άφησε όμως τόσες πληγές....

Από τους εξήντα χιλιάδες Εβοαίους της Θεσσαλονίκης μόνο χίλιοι γύρισαν πίσω από τα στοατόπεδα του θανάτου. Όλοι διάβασαν κι έμαθαν τα φοβερά εγκλήματα που είχαν γίνει και έφριξαν. Πόνεσαν, αγανάκτησαν κι έκλαψαν για τους αθώους που χάθηκαν έτσι άδικα...

Κανένας από τη γειτονιά εκεί ψηλά στα Κάστοα δεν είχε σωθεί. Ούτε ένας δεν γύοισε στο σπίτι του... Τόσον καιοό στα σπίτια τους κατοικούσαν ποόσφυγες από την Καβάλα, τη Δοάμα και τις Σέορες που είχαν καταφύγει εκεί κυνηγημένοι από τους Βούλγαρους. Αλλα βάσανα και τραγωδίες αυτές... Δεν μπορούσαν να το χωνέψουν που ούτε ένα παιδάκι δεν είχε γυρίσει...

«Τι περιμένεις καλό από τον πόλεμο; Τι σας έφταιγαν μωρέ οι καημένοι οι γειτόνοι μας; Ποιον πείραζε η Ναομί, η Νίνα, η Ελβίρα, η Κλάρα; Και τα παιδιά τους; Ο καημένος ο Ιωσήφ, ο Ραούλ, ο Γιακώβ; Όλη μέρα δούλευαν σαν και μας ν' αναστήσουν τα παιδιά τους. Φτου σας εγκληματίες!» έλεγε η Λένκο.

Τώρα μίσησαν και σιχάθηκαν τους Ναζί πιο πολύ μ' αυτά που διάβαζαν. Και τους πολέμους κι αυτούς που τους κάνουν...

Πέρασε ένας χρόνος αποκαλύψεων οδυνηφών και απαράδεκτων για την αθώα φαντασία τους. Για όλα αυτά που είχαν γίνει αυτά τα χρόνια... Αργούσαν οι πληγές να κλείσουν, μα η ζωή πάντα ξαναρχίζει...

Οι πρόσφυγες από τη Δράμα έφυγαν και γύρισαν

στον τόπο τους. Και τα κατάκλειστα σπίτια πιο πολύ έφερναν στο νου την τραγωδία που είχε συντελεστεί... Ωσπου νοικιάστηκαν, νοικοκυρεύτηκαν, ασβεστώθηκαν και ζωντάνεψαν πάλι από παιδικές φωνές. Παρηγορήθηκαν λίγο αλλά όλο κάτι θυμόντουσαν από την παλιά εποχή και το συζητούσαν...

Μια μέρα εχεί που πότιζε το χηπάχι της η Λέγκω ακούει μια φωνή μ' ένα χρώμα και μια προφορά που κόντευε να τα ξεχάσει. «Λένχω, Λένχω» Μπα! Ποια είναι; Αυτή η φωνή, αυτή η προφορά! Γυρίζει να δει, και το ποτιστήρι της έπεσε από τα χέρια. Δεν μπορούσε να μιλήσει...

Η Κλάρα! είπε και έμεινε άναυδη να την κοιτάζει...

Ναι, ήταν η Κλάρα. Αδυνατισμένη πολύ, γερασμένη, μα της χαμογελούσε, ενώ τα δάχουα έτρεχαν από τα μάτια της ποτάμι... Αυτό ήταν ένα θαύμα! Αγκαλιάστηκαν κι έχλαιγαν για πολλή ώρα, χωρίς να μιλούν. Όσοι απ' τους καινούργιους γειτόνους βρέθηκαν εκεί, δεν μπορούσαν να καταλάβουν τι συνέβαινε... Πού να ήξεραν ποια ήταν αυτή η γυναίκα.

Μόλις συνήλθαν λίγο οι δύο φίλες, μπήκαν μέσα. Μιλούσαν κι έκλαιγαν, και η Κλάρα ανιστορούσε τα ανιστόρητα, ώσπου εξαντλημένες τις βρήκε ο άντρας της Λένκως και τις ανάγκασε να σταματήσουν για να συνέλθουν. Τέλος δεν έχουν τα βάσανα και οι καημοί του Κόσιου...

Ήρθαν σε λίγο και τα κορίτσια. Άλλος θρήνος για την Κλάρα που έβλεπε στο πρόσωπό τους τα δικά της κοριτσάκια που είχαν χαθεί στο στρατόπεδο όπως κι ο άντρας της κι ο γιος της μη αντέχοντας τις κακουχίες...

Μόνο εκείνη είχε σωθεί. Σημαδεμένη στο χέοι με το νούμεοο του χαμού...

Ήταν μια φοβερή μέρα πένθους για το σήίτι της Λένχως. Μα και ανακούφισης και χαράς που έότω και μόνο η Κλάρα μπόρεσε να γυρίσει σώα από τη θύελλα που σάρωσε την οδό Πατρόκλου... Το νέο έφθασε σ' όλες τις παλιές γειτόνισσες. Έρχονταν μία - μία μ' ένα λουλούδι από τον κήπο τους στο χέρι, λες και πήγαιναν να τιμήσουν το ξόδι αγαπημένων προσώπων. Μα και μ' ένα φίλεμα για την Κλάρα που έδινε το μήνυμα της ζωής. Να υποδεχτούν την τυχερή που σώθηκε από την Κόλαση.

«Σώθηκα εγώ αλλά πώς να ζήσω από δω και πέρα; Πώς θα μπορέσω να κοιμηθώ χωρίς εφιάλτες μετά απ' αυτά που είδαν τα μάτια μου;». Κράτα Κλάρα, πρέπει να ζήσεις!! Προσπάθησαν να της δώσουν θάρρος αλλά καταλάβαιναν το δράμα της...

«Μόλις συνέλθω λίγο και γίνουν τα χαρτιά μου, θα φύγω για την Αμερική. Έχω τα ξαδέλφια μου εκεί. Ίσως μπορέσω να ξαναρχίσω να ζω...». Και δεν ήταν και τόσο νέα πια...

\*\*\*

Μόλις έφυγε ο κόσμος που είχε έφθει να την καλωσοφίσει, η Κλάφα σηκώθηκε και πήγε στο σαλόνι. Ξεκρέμασε το κάδφο με την οικογενειακή της φωτογραφία. Τη φίλησε, «Μόνο εγώ έμεινα Μαμά» είπε...

«Σ' ευχαριστώ Λένκω που μου την διέσωσες... Και με σώζεις τώρα...».

Γύρισε το κάδρο από την ανάποδη, ξέσκισε το καραβόπανο που το σκέπαζε και με δύναμη που δεν θα πίστευε κανείς ότι είχαν τα χέρια της ταλαιπωρημένης αυτής γυναίκας, ξεκόλησε τα χαρτόνια που ήταν μεταξύ της φωτογραφίας και του πανιού. Κάτι έλαμψε κάτω από την δυνατή ηλεκτρική λάμπα. Τώρα το φως δεν κοβότανε νωρίς... Ανάμεσα στα δύο χαρτόνια ήταν προσεκτικά κολλημένες χρυσές λίρες!!

«Εδώ είναι οι οικονομίες μιας ολόκλησης ζωής. Ελεγα ότι θα γυρίζαμε όλοι μαζί, και θα μας χρειάζονταν για ν' αρχίσουμε πάλι τη ζωή μας. Δεν ξέρω πώς να σας ευχαριστήσω που μου τις φυλάξατε. Θα μου χρειαστούν για να φύγω στην Αμερική...».

Άρχισε να τις ξεκολλάει μία - μία, Οι άλλοι έκπληκτοι τις μετρούσαν μαζί της. Χωρίς να το θέλουν. Πενήντα μέτρησαν και σταμάτησαν. Πενήντα! Τι ήταν αυτό; Τόσον καιρό είχαν ένα θησαυρό μέσα στο σπίτι κι αυτοί στερήθηκαν πολλές φορές ως και το ψωμί! Όχι ότι θα έπαιρναν τα ξένα λεφτά! Αυτό ποτέ. Ο φτωχός είναι αξιοπρεπής, αλλά και το χρήμα είναι διαβολικό. Και η Πείνα κακός σύμβουλος...

Καλύτερα που δεν το ήξεραν. Ίσως έμπαιναν στον πειρασμό να ξοδέψουν μερικές για να φάνε. Θα τις δανείζονταν, ας πούμε. Δεν βαριέσαι. Ο Θεός ήθελε να επιζήσουν και τους βοήθησε...

Τώρα όλα θα έφτιαχναν. Κι αυτή η έρημη γυναίκα τις χρειαζόταν αυτές τις λίρες για να κάνει μια νέα αρχή, να σταθεί στα πόδια της. Έκαναν ένα καλό... Ν' αποδείξουν ότι υπάρχει ανθρωπιά κι αθωότητα στον ψεύτικο κι άπονο αυτόν κόσμο!

Κορδώθηκαν, περηφανεύτηκαν, ψήλωσαν για την ευεργεσία που είχαν κάνει έστω και εν αγνοία τους...

Η Κλάφα χάφισε από δύο λίφες - δώφο για το γάμο τους, είπε - στις κοφούλες της Λένκως. Έφιξε τις υπόλοιπες σ' ένα πουγκί που έβγαλε από την τσάντα της. Μετά πφοσπάθησε να τυλίξει σε φολό τη φωτογφαφία για να την πάφει μαζί της. Το παλιό κιτφινισμένο χαφτί με τους πφογόνους είχε στεγνώσει και ξεφαθεί με τον καιφό. Ξέφτισε και τφίφτηκε στα χέφια της αμέσως. Τα πφόσωπα και τα χαμόγελα σβήστηκαν και χάθηκαν, «θα σας μείνει τώφα η κοφνίζα. Είναι ασοφτί με τον μπουφέ» είπε. Κι έφυγε... Θα έβαζαν εκεί μια δική τους οικογενειακή φωτογφαφία. Όταν θα την τφαβούσαν. Για να θυμούνται την Κλάφα και το γεγονός...

Μερικοί από τη γειτονιά τους κορόιδεψαν, όταν έμαθαν τι συνέβη. Γέλασαν μαζί τους που δεν ήταν πονηροί να υποπτευθούν ότι κάτι έκρυβε το βαρύ κάδρο και να το ψάξουν...

Άλλοι όμως τους έδωσαν συγχαρητήρια για την άψογη συμπεριφορά τους. Ήταν πραγματικοί φίλοι και σωστοί άνθρωποι, είπαν. Κι η Λένκω καμάρωνε κι είχε να λέει αυτή την ιστορία σ' όλη της τη ζωή...

[Από την ανέκδοτη συλλογή της συγγραφέως «Δύσκολοι Καιροί»].

## Βιβλίο

ΓΑΛΑΤΕΙΑΣ ΣΑΡΑΝΤΗ

### Το βιβλίο του Γιοχάνες και της Μαρίας

Αθήνα, 1952

Η βιβλιοθήκη του ΚΙΣΕ εμπλουτίστηκε, κατόπιν δωρεάς της συγγραφέως, με το από μακρόν εξαντλημένο μυθι-



στόρημά της «Το βιβλίο του Γιοχάνες και της Μαρίας». Στο συγκεκριμένό βιβλίο, η ιστορία του οποίου διαδραματίζεται κατά την περίοδο της Κατοχής, ένας από τους πρωταγωνιστές είναι το εβραιόπουλο, ο Γιοχάνες.

Γία το μυθιστόρημα αυτό ο αείμνηστος Π. Χάρης έγραψε (στην εφημερίδα «Ελευθερία», στις 28.8.1952), μεταξύ άλλων, τα ακόλουθα:

«Δύσκολο το θέμα στο Biβλιο του Γιοχάνες και της Μαρίας - σελίδες της Κατοχής, χτεσινά, ακαταστάλαχτα γεγονότα - ωστόσο με τέχνη υποταγμένο στους νόμους της λογοτεχνικής πεζογραφίας, που οφείλει να ανασυνθέτει τη ζωή. Κι εδώ ακριβώς έχουμε ακόμη μιαν ικανότητα της κ. Σαράντη, ίσως τη σημαντικότερη. Ενώ μένει η νέα πεζογράφος μακριά από κάθε εκζήτηση και δεν προσπαθεί να εκπλήξει (και να κερδίσει τον αναγνώστη) με ευρήματα, δίνει κοινωνικούς πίνακες και ψυχικές καταστάσεις που είναι καθαρές ανασυνθέσεις, δηλαδή ό,τι βλέπουμε και αισθανόμαστε όλοι μαζί αλλά και όπως το βλέπει, το αισθάνεται και το πλουτίζει με την πείρα του και με την ευαισθησία του κι από τη δική του σκοπιά ο λογοτέχνης».

Σήμερα πενήντα χρόνια μετά, η κα Γ. Σαράντη είναι α-καδημαϊκός.



ΣΩΤ. ΚΛΑΔΑΚΗ -MENEMENΛΗ -TIM. ΦΡΕΡΗ

### Από την εκπαιδευτική ιστορία της Ρόδου (1889 - 1989)

Σύρος, έκδοση Δήμου Ροδίων, 2002

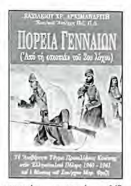
το βιβλίο αυτό παρουσιά-**Δ**ζεται, με βάση επίσημα στοιχεία, η ιστορία των σχολείων των καθολικών μοναχών στη Ρόδο, κατά την εκατονταετία 1889 - 1989. Παράλληλα περιέχονται ιστορικά γεγονότα για τη ζωή στη Ρόδο κατά την αντίστοιχη χρονική περίοδο. Εκτός από τα καθολικά γαλλικά σχολεία, η μελέτη περιλαμ-Βάνει εκτενή παρουσίαση των εβραϊκών σχολείων, του ραββινικού κολεγίου και γενικά της εβραϊκής εκπαίδευσης στα Δωδεκάνησα.

#### ΒΑΣΙΛΕΙΟΥ ΧΡ. ΑΡΧΙΜΑΝΔΡΙΤΗ

### Πορεία Γενναίων

Αθήνα, 2002

Οσυγγραφέας που υπηρέτησε ως έφεδρος αξιωματικός στον Ελληνοϊταλικό Πόλεμο 1940 - 1941 καταγράφει



γεγονότα, ιστορικές σελίδες που συνέβησαν στο ανεξάρτητο τάγμα προκαλύψεως Κονίτσης που υπηρετούσε. Πρόκειται για αυθεντικά περιστατικά που αποδεικνύουν τόσο το πνεύμα που επικρατούσε, όσο και τις συγκεκριμένες ενέργειες των υπηρετούντων «γενναίων» στο τάγμα. Ιδιαίτερο τμήμα του βιβλίου αναφέρεται στο θάνατο του συνταγματάρχη Μ. Φριζή, που αποδίδεται με όλη την ιστορική σημασία του.

### M. KOKKINAPH

### Η γη των αγγέλων

Εχδόσεις Νιχόδημος

Παιδίατρος κατ' επάγγελμα αλλά με σπουδές επίσης στη Φιλολογία και τη Θεολογία ο κ. Μ. Κοκκινάρης ασχολείται με την πεζογραφία. Έχει εκ-



δώσει αρκετά βιβλία, στα δε έργα του πρωτεύοντα ρόλο παίζει η έρευνα της ανθρώπινης ψυχής, του μεγάλου αυτού συντελεστή στην πορεία της ζωής του καθενός μας. Στη «Γη των αγγέλων» μεταξύ των πρωταγωνιστών είναι η εβραία Ναταλί, όπως επίσης κι άλλοι

ήρωες του βιβλίου είναι ομόθρησκοι. Ένα βιβλίο δικό μας.

#### ΡΙΤΣΑΣ ΦΡΑΓΚΟΥ -ΚΙΚΙΛΙΑ

### Άγγελος Σικελιανός -Βαθμίδες Μύπσης

Πατάκης, 2002

Η συγγραφεύς έχει δημοσιεύσει για το έργο του Άγγελου Σικελιανού πάνω από εξήντα μελέτες και τέσσερα βιβλία. Στο συγκεκριμένο βιβλίο,



μεταξύ άλλων, καταχωρείται η με ιστορική οξύνοια άποψη του μεγάλου ποιητή για τα αντισημιτικά επεισόδια που έγιναν στη Θεσσαλονίκη στο Κάμπελ.

Στο «Ελεύθερο Впца» (6/7/1931) ο Σικελιανός θεωρεί «οξύμωρον» την κατάσταση εκείνη κατά την οποία ενώ οι χριστιανοί Ανατολής και Δύσης ίπα νωτ ατών ατ ναμ νυοδίαπτο» της Παλαιάς Διαθήκης αποκλειστικού, άλλωστε, πνευματικού και ιστορικού κτήματος των Εβραίων, προσβλέπουν δε ιδεολογικώς προς την εκπληρωσιν των εντολών της Νέας, χωρίς δι' αυτό να παραλείπουν να συμπληρώνουν εκάστοτε το μεταξύ των δύο διαθηκών χάσμα, οσάκις εδόθη ποτέ εις τούτο ευκαιρία, με εν φανατικόν μίσος και ένα αμείλικτο διωγμόν κατά του εβραϊκού λαού». Χαρακτηρίζει δε τον αντισημιτισμό ως «οικτρόν θρησκευτικόν και πολιτικόν οργιον», θεωρεί πως οι ιουδαϊκές κοινότητες διαπνέονται από δημοκρατικότητα και ότι ο λαός του Ισραήλ υπήρξε «απείρως σεβαστός και μεγάλος». Φυσικά πάλι προτρέπει: «Ουδεμία άλλη λύσις διαφορών, εκτός αυτής της βασικής διανοητικής συνεγγοήσεως μεταξύ των οπωσδήποτε ευρισκομένων κατά της ημέρας μας εις ιστορικήν επαφήν λαών».

#### Γ. ΚΑΡΑΤΖΟΓΛΟΥ

### Η στατιστική των κεκοιμημένων

Στοιχεία για τον αφανισμό των Εβραίων της Θεσσαλονίκης

Ανάτυπο από το «Θεσσαλονικεων Πόλις» - τ.8/ Ιούνιος 2002

Με επιστημονική τεκμηρίωση, προσοχή και αγάπη ο κ. Γ. Καρατζόγλου παρουσιάζει στοιχεία για την εβραϊκή παρουσία στη Θεσσαλονίκη κατά τη νεώτερη εποχή μέχρι το Ολοκαύτωμα. Συγκινητική είναι η αφιέρωση της μελέτης σε ομόθρησκους που δεν υπάρχουν πια.

#### MAT KOEN

### Η τελευταία φορά που τον είδα

Εμπειρία Εκδοτική, 2003

Ο βραβευμένος με το Κρατικό βραβείο καναδικής λογοτεχνίας Ματ Κοέν, επιλέγει να γράψει για την απώλεια ενός αγαπημένου προσώπου, όταν για εκείνον όπως και για τους ήρωές του η απάντηση σε όλα είναι η ζωή.

Στο μυθιστόρημά του «Η τε-



λευταία φορά που τον είδα» διεισδύει υπομονετικά σε μια ήρεμη, δυνατή και σιωπηλά ανταγωνιστική σχέση ανάμεσα σε δύο αδελφούς που κρατούν δύο διαφορετικούς ρόλους.

Όταν στο γοητευτικό και αγαπητό Χάρολντ πέφτει απροσδόκητα ο κλήρος μιας ανίατης ασθένειας, ο εσωστρεφής Άλεκ θα σηκώσει το βάρος της απώλειας. Θα νιώσει τύψεις για όσα ζήλευε μέχρι τώρα πάνω στο μικρό αδελφό του και για όσα συνεχίζει να απολαμβάνει ο ίδιος, ενώ ο Χάρολντ δεν μπορεί πια.

Τις ανθρώπινες μικρότητες θα διαδεχτεί το μεγαλείο της αγάπης. Όμως τίποτα δε γίνεται μαγικά. Με αντίπαλο το χρόνο πλέον, πνιγμένα συναισθήματα βγαίνουν βασανιστικά στην επιφάνεια για να αποκαλύψουν έναν ακλόνητο αδελφικό δεσμό.

### Μπορούμε να απορρίψουμε την Παλαιά Διαθήχη;

Συνέχεια από την σελ. 2

σεις της ΠΔ, όπως αιμομιξίες, φόνους, ψεύδη κ.λπ.

ΕΙΝΑΙ ΑΛΗΘΕΙΑ ότι στις διηγήσεις της ΠΔ πεφιλαμβάνονται πολλές τέτοιες αδυναμίες. Η αφνητική αξιολόγησή 
τους, ωστόσο, δεν είναι καθόλου αυτονόητη, εάν λάβει κανείς 
υπόψη του το φεαλιστικό χαφακτήφα της Βίβλου. Μ' αυτό εννοούμε ότι η ΠΔ είναι πέφα για πέφα ένα φεαλιστικό και αληθινό βιβλίο. Σ' αυτήν, δηλαδή, ο άνθφωπος εμφανίζεται όχι 
μόνο με τις αφετές του αλλά και τα ελαττώματά του. Εδώ και 
τα πλέον σκοτεινά πράγματα πεφιγράφονται με αφοπλιστική 
ειλικρίνεια.

Αξίζει να σημειώσουμε στο σημείο αυτό ότι ένας έγχοιτος εφευνητής του αφχέγονου Χριστιανισμού, ο Holzner, παφατηφεί σχετιχώς: «Κάποιος εφγάτης του Πνεύματος είπε κάποτε ότι ένα από τα χρησιμότεφα βιβλία με βίους αγίων θα ήταν εχείνο που θα διηγιόταν όχι τις αφετές των, αλλά τα λάθη των! Και για μια αφχετά μεγάλη χφονική πεφίοδο το βιβλίο αυτό υπάρχει: η Αγία Γραφή!».

Την ίδια γνώμη έχει για το ζήτημα αυτό και ο μεγάλος Ντοστογιέφσκι. Γράφει: «Θεέ μου, τι βιβλίο και τι διδαχές αυτή η Αγία Γραφή! Τι θαύμα και τι δύναμη δόθηκε μ' αυτή στον άνθρωπο! Λες κι είναι ένα ανάγλυφο του κόσμου και του ανθρώπου και των ανθρώπινων χαρακτήρων. Όλα έχουν κατονομασθεί εκεί και όλα έχουν καθοριστεί για τον αιώνα τον άπαντα. Και πόσα μυστήρια που έχουν λυθεί και αποκαλυφθεί».

Η θέση της Εχκλησίας, άλλωστε, δικαιώνεται και από μία άλλη, πολύ σημαντική άποψη: Από τη μεγάλη συνεισφορά της ΠΔ στον πολιτισμό και ιδιαίτερα στο δυτικό πολιτισμό. Τη συνεισφορά αυτή έχει εξάρει με συνοπτικό αλλά καίριο τρόπο ένας σπουδαίος πνευματικός άνθρωπος του καιρού μας, ο αείμνηστος Χρ. Μαλεβίτσης, που γράφει: «Ο δυτικός πολιτισμός δεν είναι μόνο δυτικός. Είναι και βιβλικός. Ο λαός της Βίβλου προσέφερε στο δυτικό άνθρωπο τα ηθικά και πνευματικά εδραιώματα, χωρίς τα οποία και σήμερα ακόμη δεν νοείται πολιτισμός. Εξαίρεται ο ελληνικός ανθρωπισμός. Ομως ο βιβλικός ανθρωπισμός είναι υψηλότερος. Ο ελληνικός ανθρωπισμός κατεβάζει τους θεούς στο ύψος του ανθρώπου. Ο βιβλικός ανθρωπισμός ανεβάζει τον άνθρωπο στο ύψος του Θεού. Όλα τα σύγχρονα ανθρωπιστικά κινήματα, τα σοσιαλιστικά ή τα κομμουνιστικά, μπορούν να νοηθούν

χωοίς τον Ελληνισμό, δεν μπορούν όμως να νοηθούν χωρίς την αγωγή και την παιδεία και την πνευματικότητα της Βίβλου».

Εδώ πρέπει να προσθέσουμε ότι όσα είπαμε για την Παλαιά Διαθήκη δεν αναφέρονται τόσο στην «Εβραϊκή Βίβλο» όσο στη μετάφρασή της στην ελληνική γλώσσα, που είναι γνωστή ως μετάφραση των Εβδομήκοντα (Ο'). Η μετάφραση αυτή εκπονήθηκε, όπως είναι γνωστό, στην Αλεξάνδρεια κατά την εποχή των Πτολεμαίων (3ος αιώνας π.Χ.) και για χάρη των Ιουδαίων αλλά και των εθνικών, που ζούσαν στην Αίγυπτο και μιλούσαν την ελληνιστική γλώσσα της εποχής, τη λεγόμενη κοινή.

Η μετάφραση αυτή, λοιπόν, αποτελεί το σπουδαιότερο μεταφραστικό εγχείρημα του αρχαίου κόσμου, έχει μεγάλη σημασία πρωτίστως για την Ορθοδοξία. Διότι η μετάφραση των Ο΄ υπήρξε η Βίβλος της ενωμένης Εκκλησίας των οκτώ πρώτων αιώνων και παραμένει και σήμερα η Βίβλος της Ορθοδοξίας. Και είναι αυτονόητο, ότι δίχως αυτή δεν είναι δυνατό να κατανοηθεί ούτε η διδασκαλία της ούτε η λειτουργική της ζωή.

ΤΟ ΣΥΜΠΕΡΑΣΜΑ ΠΟΥ ΠΡΟΚΥΠΤΕΙ από όσα εκτέθηκαν στο άφθρο αυτό είναι ότι η ΠΔ αποτελεί μέγα θρησκευτικό και πνευματικό κεφάλαιο, τόσο για το Χριστιανισμό όσο και για τον πολιτισμό γενικότερα. Ή, για να χρησιμοποιήσουμε σχετική διατύπωση του Β. Ουγκό, «η Βίβλος είναι το καλύτερο ευεργέτημα που έγινε στο ανθρώπινο γένος».

Είναι αυτονόητο ότι ένας τέτοιος πνευματικός θησαυφός σε καμιά πεφίπτωση δεν μποφεί να αποφοιφθεί. Πφέπει, αντίθετα, να διαφυλαχθεί ως πολύτιμη πνευματική παφακαταθήκη για ολόκληφη την ανθφωπότητα και πρωτίστως για την Εκκλησία και την Παιδεία.

Σε ό,τι αφορά στην τελευταία όμως πρέπει να παρατηρήσουμε ότι η επιλογή της ύλης από την ΠΔ που προσφέρεται στους μαθητές, θα μπορούσε να γίνεται με πιο αυστηρά παιδαγωγικά κριτήρια. Θα μπορούσε, για παράδειγμα, το βάρος να μετατοπισθεί από τις διηγήσεις της ΠΔ στον υπέροχο και μοναδικό λόγο των Προφητών.

[Ο Ν. Β. Χρονόπουλος είναι τ. Καθηγητής Πανεπιστημίου. Το άρθρο του είναι από την εφημερίδα «Ορθοδοξία και Ελληνισμός» (24.2.2002)].

### "CHRONIKA"

Edition of the Central Board of Jewish Communities in Greece 36, Voulis str., 105 57 Athens, Greece, Tel.: ++30-210-32 44 315, fax: ++30-210-33 13 852 e-mail: hhkis@hellasnet.gr Web site: www.kis.gr

## Summary of the contents of issue 184, vol. 26 March - April 2003

Since the early Christian centuries certain Christian writers question the use of the Old Testament as a religious text, given that –according to them- the Old Testament describes the history of the Jewish people only. Professor N.V. Chronopoulos evaluates objectively the Old Testament and proves Dostoyevsky's view, who had quoted "What a miracle, how much power it gave man".

This issue is dedicated to the Jewish Community of Ioannina, which continues functioning until today. It includes: a) an article by Mr. Yiannis Papaioannou on the historic course of the Community from the early Christian years until today, b) a chronicle by Mr. G. Siobotis on the extermination of the Community on March 25, 1944, by the Nazis, c) a personal testimony of the teacher Mr. K. Papageorgiou on everything that happened on the day that the Jews of Ioannina were arrested and d) a research by Mr. R. Frezis on the statute of the Jewish Home for the aged of Ioannina, established in 1931 and which stopped functioning after the War.

We publish an essay by Dr. Rena Molho on the plays written by Manthos Krispis that were performed in the 1960's in Athens and afterwards overseas. In his plays, M. Krispis examines the situation of the Greek society during the Occupation of Greece by the Germans and in the post-War period.

A short story follows by Mrs. P Spiliopoulou, it is titled "Love Token", referring to the life and persecution of the **Jews of Thessaloniki**.



The issue closes with book presentations.

Translated by: Rebecca S. Camhi

### זכרונות XPONIKA

ΙΔΙΟΚΤΗΤΗΣ: ΚΕΝΤΡΙΚΟ ΙΣΡΑΗΛΙΤΙΚΟ ΣΥΜΒΟΥΛΙΟ ΤΗΣ ΕΛΛΑΔΟΣ

ΕΚΔΟΤΗΣ - ΔΙΕΥΘΥΝΤΗΣ: Ο Ποόεδοος του Κ.Ι.Σ. ΜΩΎΣΗΣ ΚΩΝΣΤΑΝΤΙΝΗΣ

ΔΙΕΥΘΥΝΣΗ ΓΡΑΦΕΙΩΝ:

Bουλής 36 • 105 57 AΘΗΝΑ Τηλ. 210 - 32.44.315-8 E-mail: hhkis@hellasnet. gr Internet site: http://www.kis.gr

Τα ενυπόγραφα άρθρα εχφράζουν τις απόψεις των συγγραφέων τους.

ΤΕΧΝΙΚΗ ΕΠΙΜΕΛΕΙΑ: Πολιτικά Θέματα ΕΠΕ, Υψηλάντου 25 Αθήνα, τηλ.: 210 - 72 18 421

Διανέμεται Δωρεάν

