# XPONIKA הוור XPONIKA

ΟΡΓΑΝΟ ΤΟΥ ΚΕΝΤΡΙΚΟΥ ΙΣΡΑΗΛΙΤΙΚΟΥ ΣΥΜΒΟΥΛΙΟΥ ΤΗΣ ΕΛΛΑΔΟΣ

ΤΟΜΟΣ ΚΔ' • ΑΡ. ΦΥΛΛΟΥ 182 • ΝΟΕΜΒΡΙΟΣ - ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2002 • ΚΙΣΛΕΒ - ΤΕΒΕΤ 5763



## Κοινά ιστορικά πολιτιστικά σημεία

ΤΟ ΔΙΑΣΤΗΜΑ των αιώνων έχουν γραφτεί από ιστορικούς, κοινωνιολόγους, πολιτειολόγους, αρχαιολόγους πολλά κείμενα που αποδεικνύουν τα κοινά σημεία των δύο αρχαίων λαών, του ελληνικού και του εβραϊκού. Όπως σημειώνει χαρακτηριστικά ο φιλόσοφος και κοινωνικός μελετητής Έρμαν ντε Κεϋσεολιγκ «αν αυτοί οι λαοί μοιάζουν σε πολλά επίπεδα, αυτό προέρχεται από την ομοιότητα των συνθηχών μέσα στις οποίες έξησαν στην διάρχεια χιλιετιών και σε χαρίσματα πνευματικά ομοίως ανώτερα». Στην εξέλιξη της ιστορικής πραγματικότητας οι δύο αυτοί λαοί - όπως είναι φυσικό - άλλοτε συνεργάστηκαν, άλλοτε όγι. Όμως, μαζί με τους Αιγυπτίους και τους πεοισσότερο απομακρυσμένους Κινέζους, δημιούργησαν αναμφισβήτητα τον πολιτισμό της ανατολικής Μεσογείου και της Ασίας. Τον πολιτισμό εκείνο που σήμερα κυριαρχεί σε παγκόσμιο επίπεδο, εμπλουτισμένος με κυριαρχικά τοπικά στοιγεία.

ΣΤΗΝ ΕΦΗΜΕΡΙΔΑ «Καθημερινή» (τον Σεπτέμβριο του 1953, πριν από 49 χρόνια) δημοσιεύτηκε η παρακάτω είδηση:
«Έλληνες και Ιουδαίοι: Ιερουσαλήμ, Σεπτέμβριος - Οι αρχαιολόγοι της Ισραηλιτικής Εταιρίας εξερευνήσεων που εργάζονται εις τας ανασκαφάς της μεγάλης νεκροπόλεως του Μπέϊτ Σεαρίμ παρά την Χάζφαν, ανεύρον το μαυσωλείον του «Αιδεσίου, προέδρου του Συμβουλίου των Γερόντων της Αντιοχείας» και των Ραββίνων Συμεών και Γαμαλιήλ, μελών του Συνεδρί-

ου, που είχε την έδραν τους εις Μπέϊτ Σεα-

φίμ κατά τον Β' και Γ' μ.Χ. αιώνα [...] Υπάρχουν εξ ελληνικαί επιγραφαί έναντι εκάστης ιουδαϊκής ή αραμαϊκής, όπερ αποδεικνύει ότι μετά την καταστροφήν του δευτέρου ναού της Ιερουσαλήμ ο ιουδαϊκός πολιτισμός υπέστη την επίδρασιν του ελληνικού πολύ βαθύτερον παρ' όσον κοινώς πιστεύεται».

ΕΠΙΠΛΕΟΝ οι λαοί αυτοί έχουν το προνόμιο να είναι ριζωμένοι επί αιώνες στον ίδιο γεωγραφικό χώρο παρά τις ταλαιπωρίες, τις εχθρικές κατοχές, τους εξανδραποδισμούς που υπέστησαν (χυρίως οι Εβραίοι, όπως επίσης, λιγότερο οι Έλληνες). Η συνέχεια, η κουλτούρα, οι ιδιαιτερότητες και τα ιδεώδη που παρακόλουθούν τους συγκεκριμένους λαούς αποδεικνύουν ότι, κατά βάση, παραμένουν αμιγώς οι ίδιοι. Παλαιοί αλλά όχι γερασμένοι. Σήμερα, μέσα σ' έναν κόσμο όπου κυριαρχεί η μεταδοτικότητα οι αρχαίοι λαοί κατορθώνουν να μεταδίδουν στη σύγχρονη καθαρά υλιστική εποχή τα αγαθά από την χυριαρχία του πνεύματος, από την εδοαίωση των πολιτισμικών αξιών.

ΣΤΙΣ ΣΕΛΙΔΕΣ που ακολουθούν καταχωρούνται κείμενα δύο διαφορετικών συγγραφέων για τις σχέσεις Εβραίων και Ελλήνων. Τα κείμενα αυτά αναδημοσιεύονται στα πλαίσια των ακαδημαϊκών συζητήσεων / δημοσιευμάτων του περιοδικού μας χωρίς οι απόψεις τους - όπως πάντοτε, άλλωστε, συμβαίνει - να δεσμεύουν κατά κανένα τρόπο το Κεντρικό Ισραηλιτικό Συμβούλιο Ελλάδος.

ΕΙΚΟΝΑ ΕΞΩΦΥΛΛΟΥ: Γιομ Κιπούρ, 1929. Πίνακας του Mordohai Bentsion. Από το βιβλίο «Jewish Artísts in Bulgaria», της Tatyana Dimitrova, έκδοση της Οργάνωσης των Εβραίων της Βουλγαρίας «Shalom».

### Η συνάντηση του Ελληνισμού και του Ιουδαϊσμού

Tou ABRAM LEON SACHAR

πί περισσότερο από έναν αιώνα από το χτίσιμο του Δεύτερου Ναού, οι Εβραίοι ζούσαν ήσυχα σύμφωνα με τις αρχές του Μωσαϊκού Νόμου. Η Περσική κυριαρχία δεν ήταν καταπιεστική και κάθε λαός της αυτοκρατορίας τηρούσε τα έθιμά του χωρίς εμπόδια. Η αυτοκρατορική ανεξιθρησκεία έδινε τη δυνατότητα στους ιερείς και στους γραμματείς να κανονίζουν με ακρίβεια τις θρησκευτικές τελετουργίες και να κάνουν τον Ναό κέντρο ύπαρξης. Σταδιακά το εβραϊκό κράτος έγινε θεοκρατικό με ιερείς και ανώτατο δικαστήριο.

Όλη αυτή η εξέλιξη φαινόταν θεόπεμπτη, εφόσον προς το τέλος μιας μακρόχρονης περιόδου πειθαρχίας η ακεραιότητα της εβραϊκής ζωής απειλήθηκε ξαφνικά από το σοβαρότερο κίνδυνο που είχε ποτέ αντιμετωπίσει. Με την κατάκτηση της Ευρώπης και της Ασίας από τον Μέγα Αλέξανδρο και τον Ελληνισμό ο αρχαίος κόσμος



Ο βασιλιάς Δαβίδ, από τη «Νέα εξήγηση ψαλτηρίου», τυπογραφείο

βοξέθηκε μποσστά σ' έναν δελεαστικό τοόπο ζωής. Όλοι οι λαοί, μεγάλοι και μικοί, αργά ή γρήγορα υπέκυψαν, εκτός από τον μικοό ανυπότακτο λαό της Παλαιστίνης, ο οποίος επίσης μπήκε στον πειρασμό να ακολουθήσει τους θεούς της αγοράς και του φόρουμ. Επί τέσσερις αιώνες, μέχρι την καταστροφή του Κράτους, οι εθνικιστές έκαναν έναν αιματηρό αγώνα, πρώτα εναντίων των ίδιων των Ελλήνων και έπειτα εναντίων των Ρωμαίων, που αφομοίωναν τον ελληνικό πολιτισμό. Στο τέλος, παρόλο που η εβραϊκή σκέψη αναμφίβολα επηρεάστηκε από τη μακρόχρονη επαφή με τον Ελληνισμό και τον αγώνα εναντίον του, ο Ιουδαϊσμός επέζησε και μάλιστα έγινε περισσότερο αισθητός και μαχητικός από ποτέ.

### Η Άνοδος του Ελληνισμού

Αλέξανδρος ήταν ένα από τα χαϊδεμένα παιδιά της ιστορίας. Είχε όλα όσα θα μπορούσε να ονειρευτεί ένας ισχυρός βασιλιάς: θάρρος, έντονη φαντασία, απεριόριστη δύναμη, απαράμιλλες ευχαιρίες,

πιστούς ακολούθους. Κληφονόμησε από τον πατέφα του έναν αήττητο στρατό και μια διακαή επιθυμία να τον χρησιμοποιήσει ώστε να υποτάξει τον κόσμο. Τίποτα δεν στεκόταν εμπόδιο μπροστά του για πολύ. Οι λεγεώνες του ήταν νικηφόρες παντού. Κατέκτησε ολόκληφο τον Ελληνικό κόσμο και κατέλαβε την ανεξερεύνητη

γη εκείθεν του Δούναβη. Το 334 π.Χ. εισέβαλλε στην Ασία έτοιμος να αναμετρηθεί με τους Πέρσες για την κυριαρχία της Ανατολής. Μέσα σ' ένα χρόνο είχε διώξει τον ισχυρό Δαρείο από την Ισαυρία και είχε καταλάβει την Μικρά Ασία. Τον επόμενο χρόνο ήταν στην Αίγυπτο προκειμένου να μάθει από τον θεό Άμνον Ρα αν ένας κοινός θνητός, όπως ο Φίλιππος, μπορούσε πράγματι να ήταν ο πατέρας του. Κατόπιν προχώρησε στη Μεσοποταμία, στην Ασσυρία, μέχρι και τα σύνορα της Ινδίας όπου οι μητέρες εξακολουθούσαν να φοβερίζουν τα παιδιά τους ότι θα έρθει να τα πάρει ο τρομερός ΄ Ισκανδρος αν δεν κάθονταν φρόνιμα! Όταν πέθανε στα τριάντα τρία του χρόνια εξαντλημένος από τους κόπους ήταν κυρίαρχος της μεγαλύτερης αυτοκρατορίας που είχε γνωρίσει ο κόσμος της αρχαιότητας.

Οπουδήποτε πήγαινε ο Αλέξανδρος, ίδρυε πόλεις, έφτιαχνε εκεί ελληνικές αποικίες, τις καλλώπιζε με ελληνικά έργα τέχνης. Από εκεί κατακτούσε πολιτισμούς αλλά και λαούς. Φυσικά δεν μπορεί να πει κανείς αν αυτή η πολιτική οφειλόταν στην επιθυμία να διαδώσει τον ελληνικό πολιτισμό ή αν ήταν το αποτέλεσμα των στρατιωτικών του σχεδίων. Φυσικά η επιπολαιότητα και η εκκεντρικότητα που χαρακτηρίζουν τη σταδιοδρομία του, η σχεδόν παιδιάστικη θυσία των αρχών προς γάριν της ικανοποίησης, θέτουν το ερώτημα αν το πρωταρχικό του μέλημα ήταν να φέρει την ευλογία του Ελληνισμού στους βάρβαρους λαούς αν πράγματι η ευφυία του «τρελού Μακεδόνα» δεν ήταν υπερβολή. Επανειλημμένως έχει εχφραστεί η άποψη ότι δεν ήταν η αιτία αλλά απλά ένας από τους παράγοντες για την διάδοση του Ελληνισμού. Οι ιστοριχοί πιθανότατα δεν πρόκειται ποτέ να συμφωνήσουν όσον αφορά τα κίνητρα του Αλέξανδρου, αλλά δεν μπορούν να διαφωνήσουν πάνω στις τεράστιες συνέπειες των πράξεών του. Οι σπόροι του Ελληνισμού που έσπειρε ρίζωσαν παντού και αχόμα και το χάος μετά τον θάνατό του δεν έπληξε την εξέλιξή τους.

Ο Αλέξανδρος δεν είχε εκπαιδεύσει κανέναν για να τον διαδεχτεί, και ούτε είχε κάνει σχέδια για το μέλλον και όταν υπέκυψε, ύστερα από μια νύχτα μεθυσιού το 323 π.Χ, η τεράστια αυτοκρατορία του κατέρρευσε. Ο αγώνας των στρατηγών του να διεκδικήσουν για τους εαυτούς τους κάποια μέρη, συνεχίστηκε επί πολλές δεκαετίες και έφερε την καταστροφή σε κάθε επαρχία όπου εισέβαλαν τα στρατεύματά τους. Τελικά, αναδύθηκαν μερικές αυτοκρατορίες μέσα από το χάος των πολέμων διαδοχής. Ο γοητευτικός Πτολεμαίος, ο πιο έμπιστος αντιστράτηγος του Αλέξανδρου, κατόρθωσε να γίνει κύριος της Αιγύπτου και ίδρυσε μια δυναστεία που συνε-

χίστηκε αδιάχοπα μέχρι την εποχή του Καίσαρα. Ο πανούργος Σέλευκος, ύστερα από περισσότερο από πενήντα χρόνια διαρχούς μάχης, έγινε ο ιδρυτής μιας αυτοκρατορίας στη Μικρά Ασία από την Αρμενία στον Βορρά μέχρι την Μεσοποταμία στην Ανατολή.

Ιουδαία και οι μικρές φυλές της Παλαιστίνης και της Συρίας βρέθηκαν ανάμεσα στους δύο αντιπάλους οι οποίοι διεκδικούσαν με δριμύτητα τα εδάφη τους καθώς τα καραβάνια διέσχιζαν την Ινδία και την Αραβία. Ο Ιώσηπος συγκρίνει την Ιουδαία εκείνης της περιόδου με καράβι σε καταιγίδα, που το χτυπούν τα κύματα απ΄ όλες τις πλευρές. Η πολιτική ιστορία της χώρας, παλαιότερα αλλά και αργότερα, εξαρτιόταν σχεδόν αποκλειστικά από την πολιτική των ισχυρών γειτόνων της. Τα εδάφη άλλαζαν συνεχώς χέρια κανείς δεν ήξερε σε ποιόν θα ανήκε η κυριαρχία την επαύριον. Η ίδια η Ιουδαία δεν υπέστη τόσα πολλά, εφόσον η Ιερουσαλήμ βρισκόταν στα υψώματα, και οι περισσότερες στρατιωτικές παρεμβάσεις περιορίζονταν στην ακτή των Φιλισταίων ή στις πεδιάδες της Γαλιλαίας. Ωστόσο ήταν αναχούφιση όταν το 198 π.Χ. η δυναστεία του Σέλευχου τελιχώς ανέλαβε την εξουσία στην Παλαιστίνη και οι αιγυπτιακές λεγεώνες δεν διατάρασσαν πλέον την ειρήνη της.

Λίγο έχουν σημασία οι λεπτομέρειες της διπλωματίας εχείνης της περίόδου. Οι Εβραίοι ήταν συνηθισμένοι στις συχνές αλλαγές των αρχόντων και όσο τους επέτρεπαν να ζουν σε ησυχία, λίγο τους απασχολούσε αν η δυναστεία του Πτολεμαίου ή η δυναστεία του Σέλευκου είχε τον έλεγχο της χώρας. Όμως ο Ελληνισμός, κατά τη διάρχεια και ύστερα από μακροχρόνιους πολέμους, προέβαινε σε ισχυρές επιδρομές στην Παλαιστίνη. Η χώρα ήταν περικυκλωμένη από παντού από ελληνικές πόλεις και εκτεθειμένη στην επιρροή τους. Καθημερινά γίνονταν θυσίες στους θεούς του Ολύμπου στις πόλεις της περιοχής των Φιλισταίων, στη δυτική ακτή και στους ναούς πάνω στον Νείλο, όπου κάποτε οι Αιγύπτιοι θεοί είχαν την εξουσία. Οι ελληνικές συνήθειες, η ελληνική γλώσσα, τα ελληνικά κτίρια και τα ελληνικά αθλήματα ήταν κοινά τόσο στα χωριά ανατολικά του Ιορδάνη όσο και στα μεγάλα αστικά κέντρα της Συρίας. Η Ιουδαία δεν μπορούσε να παραμείνει ανεπηρέαστη για πολύ και οι πιο τολμηφοί της νέας γενιάς σύντομα άρχισαν να προσαρμόζονται στις νέες επιρροές. Άρχισε η μεγάλη σύγκρουση. Μπορούσε να επιβιώσει ο Ιουδαϊσμός αν ο Ελληνισμός επικρατούσε πάνω στον πολιτισμό της χώρας; ΄ Η μήπως τα δύο πνεύματα ήταν αμοιβαίως περιοριστικά και αποτελούσαν απειλή το ένα για το άλλο;

Οι Ιουδαϊκές και οι Ελληνικές απόψεις για τη ζωή έχουν αντιπαρατεθεί πολλές φορές. Ο Ιουδαίος έδινε έμφαση στον Παντοδύναμο Θεό και στην υπακοή σε έναν θείο ηθικό νόμο ήταν κυρίως σοβαρός, συγκρατημένος, πρόθυμος να αναγνωρίσει τους περιορισμούς του. Το να αναζητήσει τον Θεό ήταν γι' αυτόν η απόλυτη σοφία, το να αχολουθήσει τις εντολές Του ήταν η απόλυτη αρετή. Ο Έλληνας δεν δεχόταν καμιά αποκάλυψη ως απόλυτη προσπαθούσε να εισχωρήσει στον πυρήνα των αντιλήψεών του, αναλύοντας τα ίδια τα θεμέλια της γνώσης του. Ήταν ευλογημένος με μια λεπτή, διαχριτική λογική και μια έντονη επιθυμία να τη χρησιμοποιήσει. να την εμβαθύνει, να ανοίξει την καρδιά της πραγματικότητας. Ο Ιουδαίος έτεινε προς τον μυστικισμό αποδεχόταν τον ηθικό νόμο και δεν πήγαινε παραπέρα. Ο Έλληνας δεν υποκλινόταν σε κανένα νόμο εκτός από την αυτοέχφραση. Αγαπούσε το ωραίο, την τέχνη, την υπαίθρια ζωή και κάθε πλευρά της φύσης που τον διέγειρε αισθητικά. Ο Ιουδαίος ρωτούσε «Τι πρέπει να κάνω;» ενώ ο Έλληνας οωτούσε «Γιατί πρέπει να το κάνω;». Ο Μάθιου Άρνολντ έχει τοποθετήσει τη διαφορά μεταξύ των δύο τρόπων σκέψης σε μια σειρά γνωστών επιγραμμάτων. Η πρωταρχική ιδέα στον Έλληνα ήταν να δει τα πράγματα όπως ήταν στην πραγματικότητα: η πρωταρχική ιδέα στον Ιουδαίο ήταν η συμπεριφορά και η υπακοή. Ο Ιουδαίος πίστευε στην ομορφιά της ιερότητας, ενώ ο Έλληνας πίστευε στην ιερότητα της ομορφιάς.

Οι δυο απόψεις δεν μπορούσαν να συμφιλιωθούν σε ένα άτομο. Δεν μπορούσε κανείς να αποδεχτεί έναν εξ αποκαλύψεως νόμο ως απόλυτο και από την άλλη να αμφισβητεί κατά βάθος τις ίδιες τις βάσεις της ζωής' ούτε να υποταχθεί σε κάποιον ηθικό νόμο και από την άλλη να εκμεταλλεύεται τις ικανότητές του χωρίς συγκράτηση. Ηταν, όμως, δυνατόν οι δύο φιλοσοφίες να συνυπάρχουν σε έναν ολόκληρο λαό, να εκφράζουν άτομα που αντιπροσώπευαν θαυμάσια και τα δύο; Η εγκόσμια ζωή θα είχε πράγματι εξιδανικευτεί αν είχε αναπτύξει ταυτόχρονα τον διακαή πόθο για την κοινωνική δικαιοσύνη ενός Αμώς ή ενός Ησαΐα και την καθαρή σοφία ενός Σωκράτη ή ενός Πλάτωνα, τον ηθικό ενθουσιασμό ενός Ιερεμία και την καλλιτεχνική ευφυία ενός Πραξιτέλη.

Δυστυχώς, το καλύτερο στοιχείο του Ελληνικού πνεύματος δεν συναντήθηκε με το καλύτερο στοιχείο του Ιουδαϊκού πνεύματος. Τα θαυμάσια επιτεύγματα των φιλοσόφων και των καλλιτεχνών, η αναζήτησή τους για την αλήθεια και την ομορφιά, η μειλίχια ανθρωπιστική τους προσέγγιση, δεν ήρθαν στην Ανατολή με τα

άρματα των Ελλήνων κατακτητών. Αντιθέτως, ήρθε μια κακή απομίμηση του Ελληνισμού, κάτι που έλαμπε αλλά δεν ήταν χρυσός, ένας χυδαίος παγανισμός, μια αναισθησία για το χοινό χαλό, μια φτηνή σοφιστεία, ένας χυνισμός που εύχολα αποδυνάμωνε τις παλιές αντιλήψεις και την παλιότερη πίστη, χωρίς να τις αντικαθιστά με κάτι εποικοδομητικό. Πολλές φορές το γυμναστήριο και το αμφιθέατρο σήμαιναν ακολασία και ασέλγεια η αναζήτηση για πνευματική διαύγεια σήμαινε κακοήθη ειρωνεία και απάτη· το κυνήγι του ωραίου σήμαινε ηθική ανευθυνότητα. Και αυτά τα κενά στολίδια ενός θαυμαστού πολιτισμού υποδούλωσαν την Ανατολή. Διότι, ποιος μπορούσε να αντισταθεί στα υπέροχα παραδείγματα του νέου πνεύματος, σε άνδρες με άφθονη ενεργητικότητα και σωματική وώμη, με ευφράδεια λόγου, με μια ασέβεια που να προκαλεί ρίγη και να απαιτεί διανοητική τόλμη;

Στην Ιουδαία, ύστερα από μια μαχρά περίοδο ιερατικής λιτότητας και πουριτανικής ευσέβειας, τα ελληνικά ιδανικά δημιούργησαν όλεθρο. Αρχικά, ελάχιστοι τολμηροί ξέφυγαν από την καθιερωμένη εθιμοτυπία. Όμως, καθώς ο αριθμός τους αυξανόταν, οι παλιότερες γενιές έμεναν εμβρόντητες. Η νεολαία της χώρας μιμείτο ονόματα και συνήθειες οι νέοι επιδεικνύανε ξεδιάντροπα τη γύμνια τους στις ελληνικές παλαίστρες. Και ακόμα χειρότερα, αφομοίωναν ολόκληρη την ελληνική φιλοσοφία για τη ζωή (Weltanschauung). Επιτίθονταν ακόμα και στους νόμους και στα έθιμα με τα οποία είχαν γαλουχηθεί. Αυτό δεν ήταν απλώς ένας πρόσκαιρος ενθουσιασμός που μπορούσε εύκολα να συγχωρεθεί.

Ως συνήθως, οι μάζες δεν αποτελούσαν το αποφασιστικό στοιχείο της σύγκρουσης. Αυτοί ήταν άνθρωποι μπερδεμένοι, βρίσκονταν σε κατάσταση σύγχυσης. Τους παρέσυρε το ρεύμα, ίσως απλώς αναρωτιόνταν απροσδιόριστα πού ήταν το πεδίο της μάχης. Όμως οι δύο ακραίες ομάδες, οι Χασιδίμ και οι Λετσίμ, Πουριτανοί και Ελληνιστές, γέμιζαν τις συναγωγές και τις αγορές με οχλοβοή καθώς προσπαθούσαν να δυσφημίσουν οι μεν τους δε.

Σύντομα η Ιουδαία ήταν διχασμένη από τις διαμάχες των δυο ομάδων που δεν μπορούσαν να καταλάβουν η μια την άλλη. Σχεδόν κάθε οικογένεια βρέθηκε διαιρεμένη. Ό,τι ήταν σοβαρό για τη μια ομάδα ήταν αντικείμενο αστεϊσμού για την άλλη ό,τι ήταν ευχαρίστηση για τη μια ήταν μαρτύριο για την άλλη καμιά πλευρά δεν υποχωρούσε. Εκείνοι που αγαπούσαν τον ελληνικό τρόπο ζωής έβρισκαν τον Ιουδαϊσμό βάναυσο και καταπιεστικό. Θεωρούσαν το ιερατείο αγαθούς αν ήταν ειλικρινείς και υποκριτές αν δεν είχαν έτοιμες απαντήσεις. Από

την άλλη πλευφά, οι αυστηφοί εθνικιστές, ανήσυχοι από τις επιθέσεις εναντίον του τφόπου ζωής τους, δεν έκαναν κανέναν διαχωφισμό όταν έκφιναν τον ξένο πολιτισμό. Επειδή μισούσαν τη λαγνεία, αποδοκίμαζαν οτιδήποτε ήταν όμοφο στην ελληνική τέχνη: επειδή μισούσαν τη σοφιστεία και την ασέβεια, αποδοκίμαζαν όλα όσα δίδασκαν οι φιλόσοφοι. Ο συμβιβασμός ήταν ανέφικτος.

Φυσικά, ως συνήθως, η νίκη φαινόταν αρχικά να είναι με τους Ελληνιστές. Συγκέντρωναν τη νεολαία από όλες τις χοινωνικές τάξεις, από την αριστοχρατία, αχόμα και από τους ιερείς. Φιλόδοξοι άνδρες έβλεπαν ότι προκειμένου να προχωρήσουν τουλάχιστον κοινωνικά, έπρεπε να ζουν σαν Έλληνες ευγενείς. Ως τις αρχές του δεύτερου αιώνα ο παλαιός Ιουδαϊσμός αντιμετώπιζε σοβαρό χίνδυνο αφανισμού, απειλούμενος με θάνατο, όχι από την ώριμη σοφία της αρχαίας Ελλάδας, αλλά από τον νόθο πολιτισμό που αυτοαποχαλείτο γόνος της. Ίσως ο Ιουδαϊσμός να είχε καταβροχθιστεί σιωπηλά όπως είχε συμβεί σε πολλούς άλλους πολιτισμούς: αλλά την κρίσιμη στιγμή η ιστορία έκανε ένα από τα θαύματά της. Ξαφνικά, οι Ελληνιστές δυσφημίστηκαν εντελώς σε μια αντίδραση που έγειρε ολόκληση την πλάστιγγα της Εγγύς Ανατολής, μια αντίδραση που την προκάλεσε η σκληφότητα και η ανοησία ενός νέου Σύριου μονάρχη που καταχράστηκε το θρόνο το 175 π.Χ.

#### Εβραϊκές κοινότητες εκτός Παλαιστίνης

εβραϊκή ζωή σ' αυτούς τους πολυτάραχους αιώνες της ελληνικής και οωμαϊκής κυριαρχίας δεν περιοριζόταν στην Παλαιστίνη. Σε κάθε ακμάζον κέντρο του αρχαίου κόσμου, μέχρι και τις πιο απόμαχρες γωνιές της Αφρικής και της Ασίας, οι εβραϊκές κοινότητες είχαν αναπτυχθεί, με την ενίσχυση δραστήριων εμπόρων και περιπλανώμενων τυχοδιωκτών, εξόριστων και απελευθερωμένων σκλάβων. Παρότι αποτελούσαν μια μικρή μειονότητα στην καρδιά ενός σθεναρού παγανιστικού κόσμου, σύντομα προσαρμόστηχαν στο νέο τους περιβάλλον και απέχτησαν ευημερία και επιρροή. Στη Μεσοποταμία οι Εβραίοι έγιναν τόσο ισχυροί ώστε μπόρεσαν να συνεισφέρουν οιχονομικά στην ανατροπή του Ρωμαίου αυτοκράτορα Τραϊανού όταν εκείνος προσπάθησε να καταλάβει την κοιλάδα. Η δύναμη του εβραϊκού πληθυσμού της Βόρειας Συφίας μποφεί να εκτιμηθεί από το γεγονός ότι στους μεταγενέστερους Ρωμαϊκούς πολέμους λέγεται ότι χάθηκαν δεκαοκτώ χιλιάδες Εβραίοι μόνο στη Δαμασκό.

Οι πιο σημαντικές εβραϊκές κοινότητες πριν από τη

Διασπορά ήταν επικεντρωμένες στην Αίγυπτο. Ο Φίλωνας εκτιμάει ότι στις μέρες του σχεδόν διακόσιες πενήντα χιλιάδες Εβραίοι ήταν διασκορπισμένοι σ' ολόκληση την κοιλάδα του Νείλου. Στην Αλεξάνδρεια, που είχε γίνει η πρώτη πόλη στον κόσμο και καυχιόταν για έναν πληθυσμό που ξεπερνούσε το εκατομμύριο, δυο από τα πέντε τμήματά της ήταν σχεδόν αποκλειστικά εβραϊκά. Παρόλο που οι Έλληνες συμπολίτες τους τους απεχθάνονταν και συχνά τους επιτίθονταν, οι Εβραίοι κατείχαν ηγετικές θέσεις στην κοινότητα και έχαιραν καλής μεταχείρισης από τους άρχοντες κυρίους τους.

Οι απομαχουσμένες εβοαϊχές χοινότητες, παφόλη την ξένη επιοροή που τους περιέβαλλε, διατηρούσαν αισθήματα στοργής και σεβασμού προς τους Αγίους Τόπους. Η αίσθηση ενότητας που είχε αναπτυχθεί με το πέρασμα τόσων αιώνων θρησκευτιχού ενθουσιασμού δεν μπορούσε εύχολα να εξαφανιστεί. Οι Εβραίοι σε κάθε γωνιά της γης θεωρούσαν τον Ναό θρησκευτιχό τους χέντρο με τον ίδιο τρόπο που οι Καθολιχοί οπουδήποτε θεωρούν το Βατιχανό. Πλήρωναν τον φόρο για τον Ναό, σέβονταν τις αποφάσεις και τα διατάγματα του ανώτατου δικαστηρίου, και όποτε ήταν δυνατόν πήγαιναν σε προσχύνημα στην Παλαιστίνη, φέρνοντας μαζί τους πολύτιμα δώρα.

Αυτή η εκπληκτική συσσωμάτωση που διατηρήθηκε από τη μια δεκαετία στην άλλη σε μια εποχή εύκολης αφομοίωσης, έγινε αιτία οι Εβραίοι να κατηγορηθούν για κοινωνική υπεροψία. Ο Απίωνας, ο Έλληνας γραμματιχός και σχολιαστής του Ομήρου, δεν κουραζόταν ποτέ να επαναλαμβάνει αυτές τις κατηγορίες εναντίον των Εβραίων και το 38 μ.Χ. ηγήθηκε μιας αποστολής Αλεξανδρινών προκειμένου να διαμαρτυρηθούν στον Ρωμαίο αυτοχράτορα Καλιγούλα λέγοντας ότι οι Εβραίοι μισούσαν την ανθρωπότητα. Ένας προγενέστερος αυτοχράτορας γνώριζε ότι ο Απίωνας ήταν ένα παγκόσμιο κύμβαλο - τύμπανο - που δεν έλεγε τίποτα το ουσιαστικό. Όμως, υπήρξαν άλλοι, περισσότερο πρόθυμοι να ακούσουν αυτές τις συχοφαντίες και οι κατηγορίες του Απίωνα έγιναν ευρέως πιστευτές. «Σήμερα», παρατηρεί ένας σύγχοονος εφμηνευτής του Ελληνισμού, «οι Εβραίοι κατηγορούνται ότι είναι κοσμοπολίτες σε μια εθνική κοινωνία, ενώ τότε τους κατηγορούσαν ότι ήταν εθνικιστές σε μια κοσμοπολίτικη κοινωνία»1.

Όμως ήταν αδύνατον για τους Εβραίους της Διασποράς να αποφύγουν τη βαθειά επιρροή από τον πολιτισμό στις νέες τους πατρίδες. Η ελληνική έγινε η κοινή τους γλώσσα. Οι ελληνικές ιδέες και τα ελληνικά έθιμα μπήκαν στη ζωή τους. Ακόμα και ο εβραϊκός τρόπος σκέψης και οι θρησκευτικές έννοιες έφτασαν στις νεότερες γενιές

μέσω των ελληνικών μεταφρασμένων κειμένων.

Πολλοί Εβραίοι, ανίκανοι ή απρόθυμοι να παραμείνουν διαρχώς ασυμβίβαστοι, υπέχυψαν και χάθηκαν από τον Ιουδαϊσμό. Οι περισσότεροι όμως, παρόλο που μιλούσαν ελληνικά και είχαν αποκτήσει ελληνικές συνήθεις, διατήρησαν τα ουσιαστικά σημεία της κληρονομιάς τους. Ήταν υπερήφανοι για την πίστη τους και είχαν επίγνωση της ανωτερότητάς της σε σύγχριση με τις παρακμάζουσες θρησκείες του παγανιστικού κόσμου. Η στάση τους εκφράστηκε διαμέσου δυναμικών Ελληνοεβραϊκών γραπτών που γίνονταν όλο και περισσότερο σημαντικά κατά τη διάρκεια του 1ου και 2ου αιώνα π.Χ. Τα περισσότερα από όσα γράφτηκαν είχαν στόχο να αναπτύξουν τα βασικά σημεία της εβραϊκής πίστης στους ίδιους τους Εβραίους, όμως ορισμένα νέα συγγράμματα είχαν έναν συγκεκριμένο σκοπό. Προσπαθούσαν να καθιερώσουν την ανωτερότητα της εβραϊκής πίστης και να δείξουν ότι πολλά φαινομενικά γνήσια κλασσικά παγανιστικά κείμενα είχαν ουσιαστικά αντιγραφεί από εβραϊκές πηγές.

ολλοί συγγραφείς, στην προσπάθειά τους να κάνουν τις απόψεις τους αποδεκτές, υιοθέτησαν την παλιά μέθοδο, δηλαδή να τις αποδίδουν σε σεβαστά ονόματα από το παρελθόν. Ο Μωϋσής, ο Σολομώντας και οι προφήτες έγιναν πάλι οι δημιουργοί ποικίλων αντιλήψεων, από την μοναδικότητα του Θεού μέχρι την ακριβή στιγμή του τέλους του κόσμου. Οι κλασικοί Έλληνες συγγραφείς δεν έμειναν απ' έξω. Ξαφνικά ανακαλύφθηκαν οράματα που εμφανίστηκαν ως δικά τους. Ο Όμηρος και ο Σοφοκλής, ο Πλάτωνας και ο Αριστοτέλης και αναρίθμητοι άλλοι μεγάλοι κλασικοί παγανιστές, εξυμνούσαν τις αρετές ενός ηθικού κώδικα με πνεύμα που θα μπορούσε κανείς να υποπτευθεί ότι ήταν εβραϊκό. Υπάρχει ακόμα ένα κομμάτι θρησχευτιχού έπους που λέγεται Έξοδος το οποίο διευχρινίζει πως οι μέθοδοι του ελληνικού δράματος αξιοποιούνταν ώστε να εξηγήσουν τα βασικότερα σημεία του Ιουδαϊσμού στον παγανιστικό κόσμο. Τα χέρια ήταν του Ησαύ, όμως, η φωνή ήταν του Ιαχώβ.

Μια από τις σημαντικότερες λογοτεχνικές και θοησκευτικές επιρροές τόσο στον Εβραίο όσο και στον παγανιστή, ήταν η μετάφραση της Πεντατεύχου στα Ελληνικά – μια εργασία που είναι γνωστή ως οι Εβδομήκοντα. Πιθανότατα προσαρμόστηκε προς το τέλος του 3ου αιώνα π.Χ. και σταδιακά προστέθηκαν και τα άλλα βιβλία της Παλαιάς Διαθήκης. Μέχρι τον 1ο αιώνα π.Χ. είχαν δημιουργηθεί θρύλοι σχετικά με τη μετάφραση με σκοπό τον μεγαλύτερο σεβασμό των παγανιστών προς

την εβραϊχή διδασκαλία. Βρέθηκε μια επιστολή από τον Αρισταίο, που περιέγραφε λεπτομερώς πως ο Πτολεμαίος Β', βασιλιάς της Αιγύπτου, προκειμένου να εξασφαλίσει ένα αντίγραφο της Τορά για την ατελή Αλεξανδρινή του βιβλιοθήκη, έφερε εβδομήντα δύο σοφούς από την Παλαιστίνη για να τη μεταφράσουν. Οι σοφοί, απομονωμένοι στη νήσο Φάρος, εργάστηκαν σε ξεχωριστά δωμάτια επί εβδομήντα δύο μέρες, και όταν συγκρίθηκαν τα χειρόγραφά τους, οι εβδομήντα δύο εκδοχές τους ήταν ως εκ θαύματος πανομοιότυπες. Ήταν ξεκάθαρο ότι το θείο πνεύμα είχε στηρίξει τις εργασίες τους.2

Οι θούλοι δεν ήταν παρά μια ακόμα απόδειξη της σημαντικής επιρροής των Εβδομήκοντα. Η μετάφραση έκανε τις Γραφές προσιτές στο μεγάλο αριθμό των Εβραίων που ζούσαν εκτός Παλαιστίνης. Εισήγαγε την εβραϊκή διδασκαλία στον Ελληνιστικό κόσμο. Συνεπώς ήταν δυνατός παράγοντας στη συγχώνευση του Εβραϊκού και του Ελληνικού έθνους: τροποποίησε το δημιουργικό πνεύμα των μεταγενέστερων γενιών. «Όπως το άνοιγμα του Καναλιού του Σουέζ, που τα νερά της Ανατολής ενώθηκαν με τα νερά της Δύσης, μεταφέροντας μαζί τους πολλά πολύτιμα εμπορεύματα».

Ωστόσο, η διάσημη μετάφραση έφερε και ένα άλλο αποτέλεσμα που ανάγκασε τους ραβίνους να αποδοκιμάσουν όλη αυτή την εργασία. Σε πολλά σημεία οι δημιουργοί τροποποίησαν το γνήσιο ώστε να ταιριάξει με τις δικές τους προχωρημένες ιδέες. Συνειδητά υποκατέστησαν τους συχνούς ανθρωπομορφισμούς της Βίβλου με άλλες εχφράσεις και παρέλειψαν τελείως ιστορίες που ενδεχομένως να υποβάθμιζαν τον Ιουδαϊσμό στον κόσμο των Ελλήνων. Ο Θεός μίλησε στον Μωϋσή όχι πρόσωπο με πρόσωπο αλλά διαμέσου ενός οράματος: η μάλλον άσεμνη ιστορία της Ταμάρ και του Ιούδα παραλείφθηκε. Τέτοιες μέθοδοι αποξένωσαν τις συντηφητικές ομάδες που επέμεναν ότι κάθε μέρος της Βίβλου ήταν ιερό και κανείς δεν είχε το δικαίωμα να το τροποποιήσει. Η ρήξη έγινε σοβαρότατη στους πρώτους αιώνες του Χριστιανισμού, όταν οι συντηρητικοί δέχονταν επιθέσεις απ' όλες τις πλευρές.

Ο σημαντικότερος εκπρόσωπος του Ελληνιστικού Ιουδαϊσμού ήταν ο Φίλωνας ο Ιουδαίος, γεννημένος στην Αλεξάνδρεια την 1η ή 2η δεκαετία π.Χ. Λίγα γνωρίζουμε για τη ζωή του, όμως τα πολύτομα γραπτά του μας δίνουν μια πλήρη εικόνα σχετικά με τις απόψεις του. Ο Φίλωνας λάτρευε τους παλαιούς Έλληνες κλασικούς, ιδιαιτέρως τον Πλάτωνα, που γι' αυτόν ήταν «ο ιερότερος». Ο τρόπος ζωής του, τα αισθήματά του και οι αντιλήψεις του ήταν εντελώς ελληνικά. Ωστόσο είχε δεσμούς αίματος και ιδιοσυγκρασίας με την εβραϊκή πα-

ράδοση και αφιέρωσε τη ζωή του προσπαθώντας να τα εναρμονίσει με τον αγαπημένο του Ελληνισμό.

Όπως αργότερα ο Μαϊμονίδης στηρίχτηκε στον Αριστοτέλη, έτσι και ο Φίλωνας στηρίχτηκε στον Πλάτωνα. Οι Γραφές ήταν γι' αυτόν το τέλειο κείμενο, όμως ύστερα από μια δόκιμη ερμηνεία και διαλεκτική βρήκε στις Γραφές όλα όσα είχαν διδάξει οι Έλληνες δάσκαλοί του. Ο Φίλωνας δεν ξεκίνησε τη σχολή που σχημάτιζε αλληγορικές έννοιες από τις απηρχαιωμένες Βιβλικές φράσεις, αλλά από όλους τους εκπροσώπους της ήταν εκείνος που ασκούσε τη μεγαλύτερη επιρροή. Μέσα από τις ερμηνείες του -και χωρίς να απορρίψει τίποτα- κατόρθωσε να παραλείψει την ωμότητα και τον πρωτογονισμό των αντιλήψεων που είχαν αναπτυχθεί πολλούς αιώνες πριν, εμπλουτίζοντάς τις με νέο νόημα.

Από μια ακόμα άποψη η εργασία του Φίλωνα είχε διαχρονική σημασία. Η αντίληψή του για τον Θεό, που με παράξενο τρόπο συνέδεε τον Πλατωνικό ιδεαλισμό και τον Ιουδαϊκό μονοθεϊσμό, τόσο προκάλεσε σύγχυση όσο και διαπαιδαγώγησε πολλές μεταγενέστερες γενιές. Ο Φίλωνας πίστευε ότι ο Θεός ήταν απεριόριστος και σε χρόνο και σε χώρο και ως εκ τούτου δεν είχε τις ιδιότητες που θα μπορούσαν να Τον περιορίσουν. Κανείς δεν μπορούσε να πει πώς είναι, μόνο ότι υπάρχει. Ήταν ωστόσο απαραίτητο να συσχετίσει την Υπέρτατη Ύπαρξη με τον κόσμο της ύλης, και ο Φίλωνας ανέπτυξε μια θεωρία μεσαζόντων. Το χύριο όργανο του έργου του Θεού ήταν ο Λόγος Του. Ο κόσμος και όλες οι μορφές ζωής δημιουργήθηκαν μέσα από τον Λόγο. Ακριβώς τι ήταν ο Λόγος είναι κάτι που χάνεται μέσα σε έναν δαίδαλο λέξεων. Άλλες φορές συνδεόταν με το σύνολο των Πλατωνικών ιδεών - άλλες φορές έπαιρνε τον μυστικιστικό ορισμό του πρωτότοχου υιού του Θεού. Σε ένα απόσπασμα ο Φίλωνας υπονοεί ότι ο Θεός δημιούργησε τον Λόγο από την πομγματικά αγνή Σοφία. Ίσως ο ίδιος ο Φίλωνας να πήγαινε στα τυφλά. Όμως η ιδέα των δυνάμεων που ήταν στο μέσο επηρέασαν βαθιά τη θεολογία των πρώτων χρόνων του Χριστιανισμού.

Όπως είχε συμβεί και με τους Εβδομήκοντα, πολλοί ραβίνοι αποδοκίμασαν το έργο του Φίλωνα. Οι ορθολογισμοί και οι αλληγορίες του ήταν επικίνδυνοι, γιατί συχνά, στην προσπάθειά του να δώσει έμφαση στο βαθύτερο πνεύμα των νόμων, έδινε λιγότερη σημασία στην ίδια την πρακτική. Και ο Λόγος του μπορούσε εύκολα να υπονομεύσει τις βασικές αρχές του Ιουδαϊσμού, ενός αγνού, ανόθευτου μονοθεϊσμού. Συνεπώς, οι ραβίνοι αποστράφηκαν από τον Φίλωνα, ο οποίος, στους αιώνες που ακολούθησαν το θάνατό του, έγινε πολύ περισσότερο γνωστός μεταξύ των Ελλήνων και Χριστιανών φιλο-

σόφων παρά μεταξύ των Εβραίων. Τον Μεσαίωνα όμως απέχτησε και πάλι μεγάλη επιρροή στους Εβραίους, έγινε ο άγιος προστάτης του Καβαλιστή που έδειχνε μεγαλύτερη χατανόηση.

Πολλά έχουν ειπωθεί για τα εβραϊκά συγγράμματα ώστε να αποδειχτεί η τεράστια ανθεκτικότητα του Ιουδαϊσμού στους αιώνες πριν θριαμβεύσει ο Χριστιανισμός. Οι σοφοί και ερμηνευτές τους δεν ήταν πια σε θέση άμυνας. Προσπαθούσαν να προσηλυτίσουν, να μεταφέρουν το μήνυμα της πίστης τους στον εξαντλημένο κόσμο στον οποίο ζούσαν.

Οι συνθήκες ήταν ιδιαιτέρως ευνοϊκές. Ο παλιός παγανισμός, κυρίως στην Εγγύς Ανατολή, κατέρφεε και απωθούσε τα ευαίσθητα πνεύματα. Ο ξεκάθαρος μονοθεϊσμός και οι ορθολογιστικές πρακτικές των Ιουδαίων, που οι εξελληνισμένοι Εβραίοι συγγραφείς εκθείασαν, έκαναν μεγάλη εντύπωση. Ήταν πολλοί εκείνοι που ασπάστηκαν, αν όχι επίσημα τον Ιουδαϊσμό, τουλάχιστον τις εβραϊκές πρακτικές και ιδανικά. Τα κεριά του Σαββάτου έφεγγαν μέσα στο σκοτάδι σε πολλά σπίτια διανοούμενων Ρωμαίων. Οι προσήλυτοι, που στις Πράξεις αναφέρονταν ως «Θεοφοβούμενοι Έλληνες», ήταν καλοδεχούμενοι στις διασκορπισμένες εβραϊκές κοινότητες και τους επιτρεπόταν να παρακολουθούν ελεύθερα τις λειτουργίες της συναγωγής.

Ο Σενέκας παρατήρησε ότι τα εβραϊκά έθιμα υπερείχαν παντού και θρήνησε με πικρία τη συντριβή των δυνατών Ρωμαίων κατακτητών από τους ταπεινούς κατακτημένους! Το 59 π.Χ., όταν ο Κικέρωνας υποστήριξε τον υποπρόξενο Flaccus, ο οποίος, μεταξύ άλλων, είχε καταχραστεί χρήματα που προορίζονταν για τον Ναό της Ιερουσαλήμ, ο μεγάλος οραματιστής προφασίστηκε ότι φοβόταν να μιλήσει παρά μόνον ψιθυριστά, μην τυχόν ξεσηκώσει την εχθρική στάση πολυάριθμων Εβραίων που ήταν παρόντες. Ο πρώτοι προσήλυτοι του Χριστιανισμού ήταν μεταξύ εκείνων των οποίων το πνεύμα είχε ζυμωθεί με εβραϊκές αντιλήψεις.

- Bentwitch Norman, Hellenism (Philadelphia Jewish Publication Society, 1919), σελ. 133
- Το 1684 η επιστολή ανακηρύχθηκε πλαστή από τον Humphrey Hody, καθηγητή Ελληνικής έδρας ιδουθείσης παρά του Αγγλου βασιλέως στην Οξφόρδη.

[Το παραπάνω κείμενο αποτελεί μετάφραση του ένατου κεφαλαίου του βιβλίου του **Abram Leon Sachar**, προέδρου του Πανεπιστημίου Brandeis, A History of the Jews (New York, έκδ. Alfred A. Knopf, 1973, ε΄ έκδοση). Μετάφραση από τα αγγλικά: Ρεβέκκα Σ. Καμχή].

Περιγράφοντας τη διαμάχη των Αρχαιολατρών και των Σύγχρονων που δίχασε κατά τη διάρκεια του 19ου αιώνα αντίπαλους και υπέρμαχους μιας επιστροφής στην Αρχαιότητα, ο Jacques Le Rider αναδομεί την πορεία του πατέρα της Ψυχανάλυσης, από την "ταραχή" του πάνω στην Ακρόπολη μέχρι την άφιξή του στο Σινά.

## Ο Φούυντ και η Ελληνική Αοχαιότητα

### FREUD, ΑΠΟ ΤΗΝ ΑΚΡΟΠΟΛΗ ΣΤΟ ΣΙΝΑ

Tou JACQUES LE RIDER

ε επιστολή που έστειλε στον Romain Rolland το 1936, ο Φρόϋντ αφηγείται την ταραχή που ένοιωσε το 1904 κατά τη διάρκεια της επίσκεψής του στην Ακρόπολη με τη συντροφιά του νεαρού αδελφού του Αλέξανδρου. Καθ'όλη τη διάρκεια των μαθητικών του χρόνων είχε φοβηθεί ότι δεν θα μπορούσε ποτέ να πάει στην Αθήνα και ότι δεν θα είχε τη δυνατότητα να ξεπεράσει τον πατέρα του Ιάκωβο, χοντρέμπορο υφασμάτων, που έπρεπε να υποστεί την ταπείνωση του να έχεις γεννηθεί Εβραίος. Αποδεχόμενος την ελληνική κουλτούρα ο Φρόϋντ τον είχε εκδικηθεί και μποοστά στον Παρθενώνα ψιθύρισε στο αυτί του Αλέξανδρου τις λέξεις που είχε προφέρει ο Βοναπάρτης τη μέρα της στέψης του απευθυνόμενος στον αδερφό του "Τι θα έλεγε ο πατέρας μας;"

Η ανάμνηση αυτή εξέφραζε θαυμάσια την κατάσταση αυτής της βιεννέζικης εβραϊκότητας που υπήρχε στην καρδιά της γέννησης του ψυχαναλυτή. Καταγόμενοι από την εβοαϊκή εμπορική μπουρζουαζία, οι βιεννέζοι γιοί τριών γενεών (1850, 1870, 1890) χειραφετήθηκαν από την κατάσταση τους να γίνουν "αφομοιωμένοι" διανοούμενοι. Υιοθέτησαν την ελληνική κουλτούρα, ξένη προς τον ιουδαϊσμό, και αυτή τους οδήγησε στο δρόμο της ένταξης στη γερμανική κουλτούρα μέχρι τη στιγμή που, μετά την ήττα των αυτοχρατοριών της κεντρικής Ευρώπης, η μαύρη πανούκλα του ναζιστικού αντισημιτισμού τους έχανε να επανέλθουν στο Νόμο του Μωϋσή: θρησκευτικό, λαϊκό ή πολιτικό (σιωνισμός).

Στο καινούργιο του έργο ο Jacques Le Rider αναδομεί αυτή τη διαδρομή του Φρόϋντ, από την Ακρόπολη στο Σινά, περιγράφοντας τη μακρά διαμάχη των Αρχαίων και των Μοντέρνων που δίχασε ένα ολόκληρο αιώνα, από το 1800 ως το 1900, τους αντίπαλους και τους υποστηρικτές μιας

επιστροφής στην Αρχαιότητα. Για τους πρώτους, προσχολλημένους σε ένα θετιχιστιχό όραμα της κουλτούρας, το ερμηνευτικό εγχείσημα έποεπε να υποταχθεί στις επιταγές μιας επιστημονικότητας. Αντίθετα, για τους δεύτερους ζυμωμένους με αξίες αισθητικές, ο μοντερνισμός δεν μπορούσε να γίνει αντιληπτός παρά μέσα από την προσήλωση σε μια φανταστική θεώρηση ξεκομμένη από την πεζότητα του φεαλισμού. Κατά συνέπεια από τον Γκαίτε στο Νίτσε, περνώντας μέσα από τον Holderlin, οι γνήσιοι επινοητές του πιο προχωρημένου μοντερνισμού του αυτοχρατοριχού αιώνα, αστικού και φομαντικού, υπήρξαν οι οπαδοί μιας μεγάλης επιστροφής στον Ελληνισμό. Μεταξύ αυτών ο Le Rider θυμίζει τους διαδοχιχούς φόλους των Ρίτσαρντ Βάγκνεο, Jacob Burckhardt, Arnold Bocklin ....

Στον Νίτσε λοιπόν, στη "Γέννεση της τραγωδίας" (1872), επιστρέφει, η αξία μιας εκθαμβωτι-

κής ανανέωσης της εφμηνείας του Ελληνισμού.

Στην καρδιά της Αυστοίας των Αψβούργων η αναζήτηση ενός παθιασμένου ελληνισμού διαπότιζε, από το 1870, όλα τα ρεύματα της μοντέρνας χουλτούρας στο μέτρο που οι εργασίες της αρχαιολογίας επέτρεπαν να ανακαλυφτούν τα πιο αρχαία στρώματα της αρχαϊκής Ελλάδας, από τις Μυχήνες μέχοι την Κνωσσό, περνώντας από την Τροία και την Έφεσο.

Το έργο του Νίτσε διαχωρίζει τους βιεννέζους οπαδούς του

Ελληνισμού και βεβαίως τους διανοούμενους εβραίους οι οποίοι με την επιστροφή στο Αρχαίο εθεωρούντο σαν οι νέοι Έλληνες αυτού του γερμανικού κόσμου του Διαφωτισμού στον οποίο επρόκειτο να αφομοιωθούν.

Μέσα από τα πρίσματα αυτών των διαφορετικών βιεννέζικων επιστροφών στην αρχαιότητα, ο Le Rider μας παραδίδει τη δική του ερμηνεία για την εξέλιξη της φροϋδικής σκέψης. Ο Φρόϋντ ανήκε, κατά τον Le Rider, τόσο στην παράδοση των Αρχαίων, λόγω της θέλησής του να συνδέει την ψυχανάλυση με τις φυσικές επιστήμες όσο και στους Μοντέρνους, λόγω της επαναεπικαιροποίησης της θεμελιώδους δύναμης των μύθων. Απ' αυτή τη σκοπιά ακολούθησε μια οδά παράλληλη με εκείνη του Νίτσε, συμμεριζόμενος μαζί του την ιδέα ότι η μετουσίωση των παρορμήσεων σε δημιουργική ενέργεια ήταν α-



Ο Ζίγκμουντ Φρόϋντ στο Βερολίνο, ενώ επιβιβάζεται σε αεροπλάνο της Λουφτχάνσα για το πρώτο του αεροπορικό ταξίδι (9 Νοεμβρίου 1928).

παραίτητη στον πολιτισμό. Αντίθετα δεν πίστευε ούτε στην πιθανή συμφιλίωση του έρωτα και της κουλτούρας ούτε σε οποιοδήποτε ξεπέρασμα της θρησκείας με την έλευση ενός νέου άνδρα που υπερνίκησε τον νιχιλισμό.

Η διαφορά αυτή ήταν αισθητή, κατά τον Le Rider στη φρούδική ερμηνεία του μύθου του Προμηθέα, του τιτάνα που είχε καταδικαστεί από το Δία να είναι δεμένος σ'ένα βράχο στον Καύκασο και να του καταβροχθίζει το συκώτι ένα όργεο επειδή έκλεψε από τους θεούς τη σπίθα της φωτιάς... Ενώ για τον Νίτσε η προμηθεϊκή πρόκληση εξήγγειλε ακτινοβόλο μέλλον μιας ανθοωπότητας που απελευθερώνεται από τα δεσμά της, για τον Φρόϋντ παρέμενε το σημάδι ενός απατηλού παιδικισμού. Ο τιτάνας δικαίως τιμωρήθηκε επειδή υπέχυψε σε μια αρχαϊκή παρόρμηση της «εξημέρωσης» του κόσμου

που συνίστατο στο να επιδεικνύει τη φαλλική του δύναμη και ο μύθος δεν αποτελούσε παφά την εφμηνεία της μνησικακίας που του πφοόριζε η ανθρωπότητα.

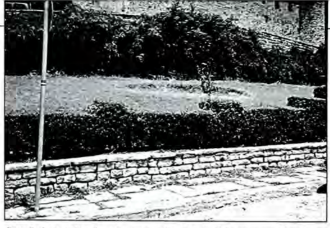
ρώπης του Διαφωτισμού, Στο έργο του Ο Άνθρωπος Μωϋσής και η μονοθεϊστική θοησκεία (1939) αρνείται τόσο το «παραλήρημα της εκλογής» (του εκλεκτού λαού) έννοια ταυτόσημη με τον θρησκευτικό ιουδαϊσμό όσο και τον αντισημιτικό τρόμο. Αντίθετα από τον Ζαρατούστρα προτιμούσε τον σπινοζικό αντικαθεστωτισμό και, ως γη της επαγγελίας για την εξορία του, επέλεγε όχι την Παλαιστίνη, για την οποία προφήτευε ένα σκοτεινό μέλλον, αλλά την Αγγλία την οποία ονειρευόταν στα νιάτα του, συνδέοντας, στο ίδιο σύμπλεγμα, τον Άμλετ και τον Οιδίποδα, τον πρίγκηπα της Δανίας και τον Τύραννο των Θηβών.

Elisabeth Roudinesco [Από την «Monde». Το βιβλίο του Le Rider κυκλοφοφεί από τις εκδόσεις PUF. - Μετάφφαση Μπέλλας Ααρών]

### Χοιστιανοί και Εβοαίοι στην Άοτα

Αφήγημα

του κ. ΕΛΠΙΔΟΦΟΡΟΥ ΙΝΤΖΕΜΠΕΛΗ



Άρτα: Ο χώρος που βρισκόταν η Συναγωγή και όπου θα ανεγερθεί το κατασκευαζόμενο Μνημείο του Ολοκαυτώματος.

πόλη της Άρτας καθόταν πάνω σε λόφους έγοντας συντροφιά το κάστρο. Στο τέλος των τειχών στρίψαμε σε ένα μαχού δρόμο. Στο τέλος του δρόμου ο Κωστής τράβηξε τα χαλινάρια και το άλογο σταμάτησε. Τότε αντιλήφθηκα ότι βρισκόμαστε κοντά στο κέντρο της πόλης της Άρτας. Ερεύνησα τα χαμηλά σπίτια με τις κεραμιδένιες σχεπές και διαπίστωσα ότι οι στενοί δρόμοι έμοιαζαν με μιχρούλικα φιδάκια που δεν προλάβαιναν να μεγαλώσουν, επειδή οι περαστικοί πάνω στα γαϊδουράκια τα πατούσαν ακολουθώντας την κατεύθυνση που οδηγούσε στο εμπορικό κέντρο. Χαιρέτησα τους καλούς φίλους που με μετέφεραν και πήρα στο κατόπι τον πολύ κόσμο με μια βαλίτσα στο χέρι και με το πλεονέκτημα του να περπατώ ανώνυμος στο πλήθος χωρίς να προχαλώ ενδιαφέρον. Ρωτώντας τους περαστιχούς βρέθηκα στην οδό Κουμουνδούρου, όπου βρίσχονταν στη σειρά πολλά εμποριχά καταστήματα. Τα περισσότερα είχαν εκθέσει σε πάγκους αγαθά και οι ιδιοκτήτες τα διαλαλούσαν για να τα προσέξουν και να τα αγοράσουν οι πελάτες.

Παρατήρησα ότι οι πινακίδες έγραφαν τα ονόματα των ιδιοκτητών, διάβασα μερικά απ' αυτά και διέκρινα το κατάστημα του κ. Παρασκευά Τζιώτη που πουλούσε υφάσματα. Πήρα μια βαθειά ανάσα, έβγαλα από την βαλίτσα το γράμμα που είχα από τον Πειραιά και με αποφασιστικότητα διάβηκα το κατώφλι του μαγαζιού. Ζήτησα τον μαγαζάτορα, μπροστά μου εμφανίστηκε ένας ψιλός και χοντρός κύριος που τα μάτια του φανέρωναν βαριεστημάρα. Του ανέφερα το όνομα του κυρίου Ευτύχιου και τότε ένα χαμόγελο εμφανίστηκε στα χείλη του. Του έδωσα το γράμμα, το άνοιξε, κούνησε το κεφάλι διαβάζοντάς το και το τσαλάκωσε χώνοντας το στην τσέπη.

 Εντάξει, μικρέ θα σε τακτοποιήσω, μου είπε. Δεν ξέρω πώς αλλά η ψυχή μου πλημμύρισε από ευχαρίστηση.

Εσφιξα τα χείλη από ικανοποίηση και ακολούθησα τον κ. Τζιώτη που μου έδειξε το χώρο όπου θα κοιμάμαι.

Όπως μου εξήγησε θα εργάζομαι στο εμπορικό από το πρωί μέχρι το βράδυ. Στην αρχή θα μου έδινε λίγα χρήματα και αργότερα, αν τα πήγαινα καλά, θα μου έκανε αύξηση. Η δουλειά θά 'ταν να μεταφέρω τα εμπορεύματα ή να πουλώ σύμφωνα με τις αναγραφόμενες τιμές, κάνοντας παζάρια μόνο στους δύσκολους πελάτες. Οι πρώτες μέρες πέρασαν τόσο γρήγορα που νόμισα ότι είναι ζήτημα χρόνου να στεριώσω σ' αυτή τη δουλειά και ότι επιτέλους θα φάω ψωμί, χωρίς την αγωνία να με σχολάσουν.

Έτσεχα λοιπόν στα θέλήματα και διεκπεραίωνα τις δουλειές γρηγορότερα από τον κανονικό χρόνο. Δυστυχώς όμως δεν άκουσα το αφεντικό να πει καμιά καλή λέξη. Απεναντίας όταν είχε τις μαύσες του με έτσεχε όλη την ημέσα. Μόνο όταν οι εισπράξεις πήγαιναν καλά χαμογελούσε, μετρούσε τα χρήματα πολλές φορές και έλεγε ότι εάν δεν είχε τους Εβοαίους. θα γινόταν γρήγορα πλούσιος. Τα λόγια του με έβαλαν σε σκέψη, αν και είχα παρατηρήσει ότι η οδός Κουμουνδούρου είχε πολλά καταστήματα που τα επώνυμα έμοιαζαν διασορετικά όπως Σαμπίνος, Ελιέζερ, Ρεβής, Ιωνάς. Εάν παρατηρούσες τους εμπόρους που ανέφερα θα αναχάλυπτες ότι η ράτσα τους ήταν κοντόσωμη, καστανόξανθη με πεταχτά ζυγωματικά και μικρές σπινθηροβόλες ματιές που σου φανέρωναν την καταγωγή τους. Μιλούσαν ευγενικά και είχαν την σοβαρότητα του επαγγελματία που ξέρει καλά τη δουλειά του. Όταν έβγαινα έξω να χαιρετήσω κανένα πελάτη που έφευγε παρατηρούσα ότι πάντοτε με χαιρετούσαν και ύστερα ασχολούνταν μόνο με τις ασχολίες τους, προσπαθώντας να πουλήσουν υφάσματα. Δίπλα μας είχαμε το εμπορικό του Σαμπίνου που φορούσε πάντα σχουφί και άνοιγε το μαγαζί από τα ξημερώματα. Όταν με συναντούσε το πρωί που άνοιγα το εμπορικό μου έλεγε:

Καλημέρα, τι καν' η αφεντιά σας.

Από τη στιγμή που έμπαινε ο Σαμπίνος στο μαγαζί ούτε που αχουγόταν. Σχυμμένος πάνω στα βιβλία ή στον έλεγχο των εμπορευμάτων, περνούσε αθόρυβα το χρόνο του, σε αντίθεση με τον χύριο Τζιώτη που τον άχουγαν όταν έβριζε ακόμη και οι περαστιχοί.

Μερικές φορές πίστευες ότι το αφεντικό έχει τόσα νεύφα που με την παραμικρή αφορμή μπορούσε να σε δείφει. Όταν πήφε το κατάλληλο θάρρος έκανε την αρχή με μια σφαλιάρα που ευτυχώς τραβήχτηκα και την απόφυγα. Από τότε η χειροδικία με την αγένεια μπήκαν στο καθημερινό πρόγραμμα, βλάκα με ανέβαζε ηλίθιο με κατέβαζε, λες και δεν ήξερε άλλες λέξεις. Κάποτε από το άγχος έκανα λάθος και έδωσα περισσότερα ρέστα σε ένα πελάτη. Το τι μου έκανε δεν περιγράφεται. Τι χαραμοφάη με φώναξε, τι ρεμπεσκέ με χαρακτήρισε, άσε που δοκίμασα τις σφαλιάρες και τις κλωτσιές του.

Οι φωνές μου όπως και το τρέξιμο προς την πόρτα μαζί με το πέσιμο στο πεζοδρόμιο προξένησαν τόσο θόρυβο, που ο Σαμπίνος βγήκε έξω και βλέποντάς με πεσμένο με σήκωσε από το δρόμο. Μου τίναξε τα ρούχα, που είχαν γεμίσει από χώμα, με κοίταξε στα μάτια και δείχνοντας το κατάστημα του κυρίου Τζιώτη πρόβλεψε ότι δεν έχω μέλλον. Σήκωσε τα χέρια και φώναξε: - Μη λυπάσαι αγόρι μου για όλους έχει ο

Πράγματι και για μένα είχε ο Μεγαλοδύναμος αφού ο Σαμπίνος με πήρε ως βοηθό στο μαγαζί του και μάλιστα με καλό μισθό. Ήμουν τόσο χαρούμενος που και τούμπες να μου ζητούσε θα τις έκανα αρκεί να τον ευχαριστούσα. Εργα-

ζόμουνα με πολύ ζήλο και γρήγορα ο Σαμπίνος μου έμαθε τόσα πολλά πράγματα που και μόνος θα μπορούσα να κρατήσω το μαγαζί. Μιλούσε με μειλίχιο τρόπο αν και πρόφερε το λ και το σ παχιά, κοφτά τα σύμφωνα, με μιλιά κοντόσυς-

Δεν έδινα όμως σημασία σ' αυτές τις λεπτομέρειες και μάλιστα μου άφεσε που τον άχουγα να μιλάει με αυτό τον τρόπο, ίσως επειδή τον συμπαθούσα. Αργότερα όταν τα χρόνια θα περνούσαν θα αναχάλυπτα ότι η εμπειρία χαι οι γνώσεις του, όπως και ο τρόπος αντιμετώπισης των καταστάσεων θα με χαλύβδωναν και θα μου έδιναν την πνοή που χρειάζεται ένας νέος για να αρχίσει με επιτυχία τη βιοπάλη.

Στην Άρτα εγκαταστάθηκα το καλοκαίρι του 1932. Την πόλη την διέσχιζε η οδός Σχουφά με την πλατεία, και την εχκλησία του Αγίου Δημητρίου όπου γύρω της υπήρχαν πολλά καταστήματα. Την οδό Σκουφά έτεμνε η οδός Κουμουνδούρου που στο πίσω μέρος της βρίσκονταν τα εμπορικά των Χριστιανών και των Εβραίων. Εκεί κοντά βρισκόταν η πλατεία Μονοπωλίου όπου υπήρχε το πρακτορείο εφημερίδων και περιοδικών του Ελία Μπαρούχο, καφενεία, κρεοπωλεία, κουρεία, ραφεία, υποδηματοποιεία και μπακάλικα. Συνήθιζα να περνώ τον ελεύθερο χρόνο στα χαφενεία που είχε η πλατεία όπου μάθαινα τα νέα της πόλης ή διάβαζα εφημερίδα. Όταν πεινούσα έτρωγα στο εστιατόριο της Δήμητρας Καπέ επειδή εκεί συναντούσα παραγγελιοδόχους ή εμπόρους που περνούσαν από την πόλη της Άρτας. Το εστιατόριο είχε καλό φαγητό και το κυριότερο έτρωγες με πίστωση πληρώνοντας στο τέλος του μήνα. Αυτό συνέφερε και την ιδιοκτήτρια, γιατί έγραφε περισσότερα και έτσι κέρδιζε τα σπασμένα από τα βερεσέδια του φτωχόκοσμου.

Άλλη διασχέδαση ήταν η εμποροπανήγυρη που γινόταν δύο φορές το χρόνο και που εκείνες τις μέρες μαζεύονταν πολλοί από τα χωριά, που πουλούσαν υφαντά, αγροτικά προϊόντα και ό,τι είχε διαθέσιμο το κάθε σπιτικό για να εξοικονομήσει χρήματα και να τα βγάλει πέρα.

Τις μέρες εχείνες συνήθιζαν να ψήνουν αρνιά χαι να γίνεται γερό φαγοπότι.

Εργονταν τα όργανα και έπαιζαν τα Ηπειρώτικα, σειόταν η βαλαώρα και πλαταίνονταν ο κάμπος από την περηφάνεια της καταγωγής ή από την ευχαρίστηση ότι με το χορό και το χτύπημα των ποδιών θα κατάφερναν να ξεχάσουν τα βάσανα της ζωής. Όταν το κλαρίνο λαλούσε το ηπειρώτικο μοιφολόι ή το σχοπό της ξενιτιάς, τα μαντίλια ένωναν τους Αρτινούς και η ψυχή ταξίδευε μέσα από τα λαγκάδια στις κοιλάδες, τους λόφους μέχρι τα ύψη του ορεινού όγκου των Τζουμέρχων, που οι τσοπάνοι με τις φλογέρες έπαιρναν το ουθμό και τον σιγόπαιζαν με τη φλογέρα για να διώξουν τη μοναξιά και να ερωτευτούν τα μέρη που τους πλήγωναν και τόσο βαθιά αγαπούσαν.

Από τις συζητήσεις που έχανα με τον Σαμπίνο έμαθα πολλά πράγματα για την ιστορική καταγωγή των Εβραίων

Η Ισραηλιτική κοινότητα θεωρείτο από τις παλαιότερες στην Ελλάδα με ζωή και ιστορία οχτώ και περισσότερων αιώνων.

Όσο για την προέλευση των Εβραίων λένε ότι ήρθαν από την Ισπανία και από την Ιταλία. Το 1492 όταν ο Φερδινάνδος και η Ισαβέλα βασιλείς της Ισπανίας εκτόπισαν διακόσιες χιλιάδες Εβραίους, ένα μικρό τμήμα βρήκε καταφύγιο στην Άρτα.

Από το 1480 έως το 1484 οι Εβραίοι της Απουλίας και Καλαβρίας διώχτηκαν και πολλές οικογένειες εγκαταστάθηκαν στην Άρτα. Αυτοί έκτισαν τα σπίτια τους δίπλα στο φρούριο και η συνοικία ονομάστηκε «Εβραϊκή». Οι Ιταλόφωνοι ίδουσαν και συναγωγή που βρίσκεται στο τέλος της οδού Κουμουνδούρου εκεί που συναντά τα πρώτα σπίτια του κάστρου. Αυτή η συναγωγή ονομάζεται Γκρέκα, ενώ η δεύτεοη που έγινε την εποχή του Δεσποτάτου της Ηπείρου είναι κοντά στο φρούριο και λέγεται Κεϊλάτ Κόντες Τασσαβίμ με σχολή διδασχαλίας από την οποία αποφοίτησαν σημαντιχοί

Η δημιουργία των δύο συναγωγών έδωσε το δικαίωμα του συναγωνισμού με αποτέλεσμα να υπάρχουν δύο σχολεία όπως και διάφοροι φιλανθρωπικοί σύλλογοι.

Το 1881 όταν απελευθερώθηκε η πόλη από τους Τούρκους, ο εκπρόσωπος των Εβραίων, ο αρχιραβίνος, υποδέχτηκε τον βασιλέα Γεώργιο Α' μαζί με τους Χριστιανούς και μίλησε καλωσορίζοντας τον Μεγαλειότατο και τα ελληνικά στρατεύματα. Θέλω να γνωρίζεις, μου έλεγε ο Σαμπίνος, ότι ξεκινήσαμε από χαμηλά και κάναμε τις πιο ταπεινές δουλειές, όπως του νερουλά, κουβαλώντας νερό στα σπίτια, του ομπρελά, του μπαλωματή, του γυρολόγου, πουλώντας τα εμπορεύματα από γειτονιά σε γειτονιά, από χωριό σε χωριό, φορτωμένοι με υφάσματα στον ώμο και κρατώντας ένα καλάθι. Με τα χρήματα που βγάλαμε με τον ιδρώτα στήσαμε τα πρώτα εμπορικά και δουλεύουμε σκληρά επειδή θέλουμε την προκοπή της πόλης και τη δική μας.

Είναι αλήθεια ότι η άνοδος αυτή έφερε ανταγωνισμό με τους Χριστιανούς αλλά εμείς δεν έχουμε τίποτε να φοβηθούμε. Όταν έχεις προέλθει από τα χαμηλά δεν φοβάσαι να ξαναπέσεις εκεί που ήσουν, άσε που όσο το μυαλό και τα χέρια έχουν κουράγιο θα τα καταφέρνουμε γιε μου.

Όμως καμιά φορά με στενοχωρούν οι Χριστιανοί που Βλέπουν τη ράτσα μου διαφορετικά και μας θεωρούν μειονότητα. Εμείς που σπουδάζουμε στα σχολεία, μιλάμε τη γλώσσα σας και η πατρίδα σας είναι πατρίδα μας. Σκέφτηκε ποτέ κανείς να σηκώσει κεφάλι να ζητήσει ανεξαρτησία ή προσάρτηση επειδή έχουμε Εβραίους στην Ήπειρο; Ποτέ γιε μου επειδή έχουμε οιζώσει στον τόπο σας.

Μερικοί φίλοι από την κοινότητα απογοητεύονται για τα κακά που μας έχουν συμβεί και μοιρολογούν. Είναι αλήθεια ότι στη διάρχεια των αιώνων η φυλή μας διεχδιχούσε τίτλους νομιμότητας επειδή ζούσαμε σαν νομάδες. Η διασπορά είναι η μόνιμη μοίρα, περάσαμε πολλά, διωχθήκαμε αλλά υπάρχουμε, ελπίζουμε, αγωνιζόμαστε κι αυτός είναι ο μόνος θεμιτός τρόπος αντίστασης. Η ιστορία γράφεται όπως συμφέρει αυτούς που κυβερνάνε και έτσι ίσως να γράφεται έπειτα από αιώνες, όμως ο κάθε λαός έχει τις σελίδες του, που όσο και να γίνει παραχάραξη, οι αχώνες και η προσφορά του θα μείνουν.

Εμείς οι Εβραίοι, παλικάρι, έχουμε το δικαίωμα να συνυπάρχουμε μαζί σας γιατί είμαστε αδέλφια στον πόνο και στη χαρά. Μακριά από κάθε προκατάληψη ή μεμψιμοιρία, δες την φυλή μας και κατάλαβε την ύπαρξή μας στον σημερινό κόσμο.

Υιοθετώντας τα λόγια του γερο-Σαμπίνου έδιωξα όλες τις αστείες συχοφαντίες και τα ψέματα και αφέθηκα στη γνωριμία της εβραϊκής κοινότητας με τον διακριτικό τρόπο ενός φωτογράφου που κρατά στο αρχείο μόνο εκείνες τις εικόνες που λένε χίλιες λέξεις.

Ο Σαμπίνος πάντρευε την μογαχοχόρη του και με κάλεσε στο γάμο. Εκεί δοκίμασα μεγάλη έκπληξη όταν είδα την όμορφη ειχοσάχρονη κοπέλα να παντρεύεται τον γαμπρό που είχε άσπρα μαλλιά μεγάλη μύτη και που ήταν αδύνατος σαν μπαχαλιάρος.

Μετά το γάμο έγινε γλέντι και μας κέρασαν λαδοραβανί για να ευχηθούμε στους νεόνυμφους. Τότε οι συγγενείς και φίλοι σήχωσαν το γαμπρό να χορέψει και τραγούδησαν:

Για δες λεβέντη που έχουμε, για δες καμαρωμένον ά-

σπρα φορεί, άνθια κρατεί και γλυκοτραγουδάει.

Κόντευα να σκάσω στα γέλια ίσως και από τη θέα του γαμπρού που μου προκαλούσε λύπηση. Ρώτησα για τον γαμπρό και έμαθα ότι είχε πολλά χρήματα γιατί είχε εμπορικό με υφάσματα στην οδό Σχουφά.

Το προξενιό έγινε από τον θείο του γαμπρού που γνώριζε τον Σαμπίνο και που ήθελε να μεγαλώσει την περιουσία του ανιψιού του,

Το γλέντι και η καλή παρέα ήταν μια τονωτική ένεση που

την χρειαζόμουν.

Είχα φίλους, αλλά η ηλικία των εικοσιένα χρόνων με έσπρωχνε να θέλω να γνωρίσω μια κοπέλα να την κάνω κυρά του σπιτιού μου. Η πόλη είχε όμορφες κοπέλες αλλά σαν την Εσθήρ την κόρη του Σαμπίνου δεν είχα ματαδεί. Την χάζευα και δεν είχα μάτια να δω άλλη. Ονειρευόμουνα ενώ ήμουν ξύπνιος και τα όνειρα έμοιαζαν με άπιαστα πουλιά.

Η Εσθήο το λουλούδι της άνοιξης, το λειβάδι της ψυχής μου, το όνειρο που δεν θα γίνει ποτέ σχεπτόμουν και σηκώθηκα από το τραπέζι και τράπηκα σε φυγή έτσι χωρίς λόγο με τη σχέψη ότι ίσως κάποτε να βρω μια κοπέλα που να έχει έστω τη μισή ομορφιά της κόρης του Σαμπίνου, της Εσθήο.

Το παλιό μου αφεντικό ο Παρασκευάς Τζιώτης δεν μπορούσε να χωνέψει ότι τον άφησα σύξυλο και έπιασα δουλειά στον Σαμπίνο. Από την άλλη με έβλεπε ήρεμο και ευτυχισμένο ενώ ο ίδιος περνούσε δύσκολες ώρες επειδή βρισκόταν κοντά στη χρεωκοπία. Οι άξεστοι τρόποι, η έλλειψη νοικοκυροσύνης και η αφερεγγυότητα στις συναλλαγές τον οδήγησαν σε χρέη που συνεχώς αυξάνονταν. Όλοι και όλα του έφταιγαν εκτός από τον ίδιο.

Ακόμη είχε γίνει καχύποπτος και επιθετικός. Όσο για μένα περίμενε την κατάλληλη στιγμή για να με διαβάλλει. Επειδή το είχα αντιληφθεί τον απόφευγα και δεν πλησίαζα τις παρέες του στο καφενείο ή στο εστιατόριο.

Θάταν μεσημέρι όταν βρισχόμουν στο οινομαγειρείο της Καπέ. Καθώς απολάμβανα το φαγητό, πρόσεξα ότι απέναντί μου καθόταν ο Τζιώτης, που έπινε σαν νερόφιδο από ένα κα-

τρούτσο χρασί.

Τα μάτια του γυάλιζαν και η διαύγεια της σκέψης είχε χαθεί. Έτρωγα αργά και προσπαθούσα να καταλάβω τι σκέπτεται. Κάποια στιγμή σήκωσε το ποτήρι και μου ευχήθηκέ. Του το ανταπέδωσα κουνώντας καταφατικά το κεφάλι, αλλά εκείνος άρχισε να λέει κάποια μισόλογα που δεν μου πολυάρεσαν. Βλέποντας το νεανικό μου ενθουσιασμό να μετατρέπεται σε οργή κατάλαβε ότι είχε την αφορμή να προκαλέσει καυγά. Ξανασήκωσε το ποτήρι και φώναξε προκλητικά: - Στην υγεία του κρυφοεβραίου, προκαλώντας την προσοχή των υπολοίπων που έτρωγαν το φαγητό τους. Τα πιρούνια σταμάτησαν να χτυπούν και μια απόλυτη σιγή έλαβε χώρα στο εστιατόριο. Τότε άρχισε να γελά και να φωνάζει:

- Ο προδότης του λαού ο Εβραίος που πουλήθηκε για τα

αργύρια. Χα! Χα! Χα!

Δεν πρόλαβε να τελειώσει, το πιάτο μου απογειώθηκε στο κεφάλι του και με ένα σάλτο βρέθηκα στο τραπέζι του. Εάν δεν με τραβούσαν θα τον έπνιγα και θα με έχωναν σε κανένα μπουντρούμι. Με έβγαλαν έξω και η Καπέ ήρθε δίπλα μου έξαλλη από θυμό, λέγοντας ότι δεν θέλει καυγάδες στο εστιατόριο και ότι δεν είναι ωραίο να φέρομαι έτσι στους μεθυσμόνους. Μου έκλεισε την πόρτα και με άφησε σύξυλο έξω. Κούνησα το κεφάλι και πήρα το δρόμο της επιστροφής για τη δουλειά. Δεν ήθελα να χάσω χρόνο επειδή είχα να μεταφέρω νέα εμπορεύματα.

Ο Σαμπίνος έμαθε για τον τσαχωμό και ύστερα από δύο μέρες ενώ καθόμασταν στον πάγκο και συζητούσαμε με ρώ-

τησε εάν είναι αλήθεια όλα αυτά που του είπαν.

Βλέποντας να μη μιλώ προσπάθησε με την ευγένεια που τον χαρακτήριζε να μου εξηγήσει ότι πρέπει να προσέχω και

να μην καυγαδίζω.

- Πρέπει να ελέγχεις τα νεύρα σου και να προσπαθήσεις να λύνεις τις διαφορές με εξυπνότερους τρόπους. Οι βυζαντινοί χρησιμοποιούσαν τη διπλωματία μάθε κι εσύ αυτή τη λέξη να την κάνεις πράξη, θα ήθελα όμως να σου τονίσω κάτι που πρέπει να το γνωρίζεις. Το ότι εργάζεσαι στο μαγαζί μου

που είναι από τα πλουσιότερα της Άρτας και το κυριότερο ότι δεν είσαι Εβραίος και σου έχω εμπιστοσύνη έχει φέρει ζήλια σε πολλούς που θα επιθυμούσαν να έχουν τη θέση σου. Εσύ θα σκεφτείς αν θα μείνεις στο κατάστημά μου, ή αν θέλεις να τους κάνεις την χάρη να φύγεις. Η επιθυμία μου είναι να παραμείνεις επειδή είσαι εργατικός και θα προκόψεις, αλλά δεν θέλω μπλεξίματα με την αστυνομία και τραβήγματα, κλείσε τ' αυτιά σου και κάνε τη δουλειά σου, ξεχνώντας το επεισόδιο με τον Τζιώτη. Ο γείτονας σου έτριξε τα δόντια και ξέσπασες δεν μπορεί να συνεχίσει παραπέρα, αυτό που ήθελε να κάνει το έκανε, άσε που τον έχω στο χέρι μου, τα περισσότερα χρέη τα έχει σε μένα και θα τον τακτοποιήσω αν σε πειράξει. Τώρα τον ξέρεις και θα προσέχεις, πήγαινε όμως τώρα να βγάλεις τα υφάσματα στον πάγκο γιατί έχουμε καλό καιρό, όσο για τα υπόλοιπα όλα θα γίνουν όπως θέλει το θέλημα του Θεού.

Κάτι ψιθύρισε στα εβραϊκά και ξαναπήρε το στυλό, φόρεσε τα γυαλιά και άνοιξε το βιβλίο που έγραφε τα εμπορεύματα. Σάλιωσε το δάκτυλο και γύρισε τις σελίδες φτάνοντας στη μέση εκεί που έγραφε τα ονόματα και τα χρέη. Έβαλε ένα κύκλο στο όνομα του Παρασκευά Τζιώτη και συνέχισε τον έλεγχο με εξαιρετική προσοχή, τόση που να μην κάνει λάθος με τις συναλλαγές του. Τους καλούς τους ανθρώπους τους αγαπάει ο Θεός και τους δίνει προκοπή, μερικές φορές όμως τους δοχιμάζει και τους φέρνει μπροστά στον πόνο έτσι ώστε να δει αν οι ευγενείς χαταβολές τους είναι οι ίδιες και στον πόνο και στην χαρά. Ο Σαμπίνος είχε καλό όνομα στην αγορά, πολλά χρήματα και ήταν ευτυχισμένος γιατί είχε τη μονάκοιβη κόρη του. Αν και έχασε τη γυναίκα του στη γέννα μεγάλωσε την Εσθής σαν πριγκιποπούλα. Την έβλεπε που μεγάλωνε και η ψυχή του αντρείωνε και αγωνιούσε να δει από την κόρη του εγγόνια, να τα παίξει στα γόνατα και να συνεχίσουν οι απόγονοι το εμπορικό που με τόσο κόπο είχε στήσει. Ο γάμος της Εσθής τον είχε χαροποιήσει και πίστευε ότι ο γαμπρός θα την κάνει ευτυχισμένη.

Ο Μεγής Βιδάλ θεωςούνταν πλούσιος με ιδιόκτητο σπίτι και μαγαζί στην οδό Σκουφά. Ο Μεγής ένιωθε ευτυχισμένος που είχε γυναίκα την Εσθής και θα ήθελε γρήγοςα να πραγματοποιήσει την ευχή όλων, να κάνει γερά και όμοςφα παι-

διά.

Υπήρχε ένα έθιμο για τις Εβραιοπούλες που έλεγε ότι μετά την πρώτη νύχτα του γάμου, έπρεπε η πεθερά ή οι συγγενείς να αναγγείλουν στη γειτονιά την ουσιαστική πραγματοποίηση του γάμου, με την φράση «επρόκοψε, επρόκοψε». Για την Εσθήρ δεν συνέβη αυτό επειδή ο Μεγήρ κρύωσε άσχημα το βράδυ του γάμου, του ανέβηκε ο πυρετός και έπειτα από τη συμβουλή του γιατρού δεν κοιμήθηκε με την νύφη. Την δεύτερη μέρα όμως ο πυρετός και τα ρίγη κυρίεψαν το κορμί του γαμπρού και ο γιατρός συνέστησε ότι ο ασθενής είναι σε κίνδυνο.

Η περίεργη αρρώστια οδήγησε τον Μεγήρ στο θάνατο, έπειτα από δύο εβδομάδες εξουθένωσης. Ο πυρετός τσάκισε το Μεγήρ και τον έλιωσε σαν το κερί. Η τελευταία πνοή ξεκούρασε τον άτυχο άντρα, που δεν πρόλαβε να ξαπλώσει στο συζυγικό κρεβάτι. Το απροσδόκητο γεγονός έπεσε σαν κεραυνός εν αιθρία, επειδή όλοι στενοχωρήθηκαν για το άδικο τέλος του Μεγήρ.

Η Εβραϊκή Κοινότητα και οι εκπρόσωποι των χριστιανικών εμπορικών έστειλαν συλλυπητήρια στην οικογένεια του

Βιδάλ και του Σαμπίνου.

Στο σπίτι των Βιδάλ η οιχογένεια πενθούσε και είχε τοποθετήσει το σώμα του Μεγήφ όπως ήταν το έθιμο στο κέντφο του δωματίου με ένα κεφί στο κεφάλι και ένα άλλο στα πόδια. Οι συγγενείς, μόνο οι άντφες, καθώς απαγοφευόταν στις γυναίκες να παφευφίσκονται, θρηνούσαν στα εβφαϊκά ή στα ντόπια δημοτικά μοιφολόγια.

Έπειτα έπλυναν το σώμα του νεχοού με ζεστό νερό.

Ακολούθησαν οι προσευχές, που τις απάγγειλαν δέκα άνθρωποι που γύριζαν γύρω από το Μεγήρ και πετούσαν νομίσματα στο δάπεδο.

Όταν ολοκληφώθηκαν τα έθιμα του θρήνου τοποθέτησαν το νεκρό σε ξύλινο φέρετρο. Επάνω του έβαλαν ένα κεντημένο ύφασμα που συμβόλιζε την ασπίδα του Δαβίδ. Όταν έβγαλαν έξω τον νεκρό για να τον κατευοδώσουν δημιουργήθηκε μια πομπή που κορυφή είχε την οικογένεια Βιδάλ με την Εβραϊκή Κοινότητα και ουρά τη χριστιανική κοινότητα της Αρτας.

Το πρόσωπο του Σαμπίνου ήταν θλιμμένο με μια λύπη που είχε αφήσει σημάδια τόσο φανερά, που το βάρος τους έκανε τον αγαθό γέροντα να σέρνει τα πόδια του με το ζόρι και να αναλογίζεται γιατί του έτυχε αυτό το κακό. Όταν φτάσαμε στο Πετροβούνι όπου ήταν το νεκροταφείο της Εβραϊκής Κοινότητας κάναμε μια στάση κοντά στο νεοσκαμμένο μνήμα.

Τότε άπλωσαν ένα φούχο και έφιξαν οι Εβφαίοι νομίσματα όπως συνήθιζαν να κάνουν πριν την ταφή.

Κατέβασαν το Μεγήρ στον λάκκο και σκόρπισαν χώμα πάνω στο σώμα του μαζί με σπόρους χόρτου ψάλλοντας αποσπάσματα από τους ψαλμούς.

Θυμάμαι μια στοοφή που έλεγε ότι «εμείς είμαστε όπως το χόρτο που μεγαλώνει σήμερα και αύριο φεύγει».

Όταν οι συγγενείς άρχισαν να αποχωρούν πρόσεξα ότι πάνω στον τάφο έμειναν ο Σαμπίνος και ο πατέρας του Μεγήο. Με σχυμμένα τα κεφάλια προσπαθούσαν να πάρουν μια απάντηση που δεν θα εργόταν ποτέ.

Είχαν περάσει δύο χρόνια από το χαμό του Μεγήρ Βιδάλ και βριοκόμασταν στο σωτήριο έτος 1935. Είχα κλείσει ήδη μια τριετία στο κατάστημα του Σαμπίνου και ένιωθα ευτυχισμένος σε μια εποχή που η ανεργία και η φτώχεια δεν επέτρεπαν πολυτέλειες.

Αν και δεν πολυαπασχολιόμουν με τα πολιτικά ενημερωνομουν συχνά για τα γεγονότα που συνέβαιναν στην υπόλοιπη Ευρώπη. Αυτό που φόβιζε τον κόσμο ήταν η άνοδος του φασισμού στην Ιταλία και στην Γερμανία. Οι ανορθόδοξες ιδέες και πράξεις των δύο φασιστικών κρατών και τα σχέδια για την κυριαρχία στην Ευρώπη μας ανησυχούσαν.

Η στρατιωτική συνεργασία μεταξύ Ιταλίας και Γερμανίας προμηνούσε άσχημες καταστάσεις που μπορεί να έμπλεκαν τους λαούς σε πολέμους που κανείς δεν ήξερε πού θα οδηγούσαν. Τα επόμενα δύο χρόνια, 1938 και 1939, ενισχύθηκε η Γερμανία που μεγάλωσε την κυριαρχία της με την εισβολή στην Αυστρία, το διαμελισμό της Τσεχοσλοβακίας και τη συμμαχία με την Αλβανία.

Το 1939 τελείωσε με τον φόβο της εμπλοχής της Γερμανίας και της Ιταλίας σε πόλεμο με τις υπόλοιπες χώρες, με στόχο την χυριαρχία των δυνάμεων του Αξονα.

Και ενώ όλα αυτά συνέβαιναν και απειλούσαν άμεσα την υπαρξή μου, η μοίζα μου επεφύλασσε μια απροσδόκητη έκπληξη που θα άλλαζε σημαντικά τη ζωή μου.

Το καλοκαίρι στην πόλη της Άρτας είναι ζεστό εξ' αιτίας της μορφολογίας του εδάφους, έτσι η θεφμοκρασία ανεβαίνει ψηλά, τόσο ώστε να ευχόμαστε να φυσήξει κανένα αεράκι από τα Τζουμέρκα για να μας δροσίσει. Τις μεσημεριάτικες ώρες είναι βάσανο να κυκλοφορείς στο κέντρο της πόλης. Τοως γι'αυτό τον λόγο συναντάς λίγους διαβάτες που περπατούν κάτω από την σκιά των καταστημάτων των κεντρικών οδών.

Είχα διάλειμμα μισής ώρας και έπρεπε να πάω στο εστιατόριο της Καπέ για να γευματίσω.

Ως συνήθως πήγαινα πίσω από την χουζίνα του μαγειρείου και έβλεπα πάνω στον πάγχο τα τραγητά που είχαν μαγειρέψει. Αφού διάλεξα τι ήθελα να φάω περίμενα να μου φέρουν το φαγητό μου.

Η μιχρή αναμονή με τις μυρωδιές που αιωρούνταν ήταν

ικανή για να μου εφεθίσουν την αίσθηση της πείνας και να μου τφέξουν τα σάλια. Όταν μου έφεφαν το φαγητό άφχισα να τφώω λαίμαφγα και γφήγοφα άδειασα το πιάτο μου. Μετά την απόλαυση του γεύματος ήπια το κφασί με ευχαφίστηση και παφατήφησα τους θαμώνες του εστιατοφίου. Έτσι όπως τους έβλεπα σκυμμένους στο φαγητό, διέκρινα ότι ένας όφθιος νέος πφος την μεφιά της πόφτας, κάπως αλαφιασμένος, ερχόταν σε μένα. Με πλησίασε και με κάποια σαστιμάφα με φώτησε αν είμαι ο Παναγιώτης. Όταν του απάντησα καταφατικά, μου είπε ότι πφέπει να τφέξω στο μαγαζί του Σαμπίνου επειδή είναι μεγάλη ανάγκη.

Σηκώθηκα σαν ελατήφιο και μέχοι να πεις κίμινο έφτασα στο εμποφικό του Σαμπίνου. Έξω υπήφχαν περαστικοί που κοιτούσαν στην είσοδο και συζητούσαν μεταξύ τους. Ρώτησα κάποιον, τι συμβαίνει και μου απάντησε ότι ο Σαμπίνος πέθανε από καοδιακή προσβολή.

Νόμιζα ότι όλα θάμπωσαν και βρισκόμουν πάνω σε μια άχρη απότομης πλαγιάς κινδυνεύοντας να πέσω. Τα μάτια μου βούρχωσαν και έσπρωξα το πλήθος για να μπω μέσα στο εμπορικό.

Είδα το γιατρό να μετράει τον σφυγμό του Σαμπίνου, να κουνάει αρνητικά το κεφάλι και έπειτα να συμπληρώνει το τυπικό χαρτί ληξιαρχικής πράξης θανάτου.

Όλη μου η ζωή έχασε κάθε νόημα και ό,τι αγαπούσα έφευγε μακριά στο ταξίδι της αιώνιας ζωής.

Το πρόσωπο του Σαμπίνου είχε την γαλήνη που χαρακτήοιζε τη μορφή του.

Ο σκούφος είχε πέσει και φαίνονταν τα αραιά γκρίζα μαλλιά. Ο γιατρός του έκλεισε τα μάτια σταύρωσε τα χέρια και έδωσε εντολή να τον πάρουν και να τον παραδώσουν στους συγγενείς. Καθώς τον μετέφεραν σκέφτηκα πως θα αντιδράσει η Εσθήρ, όταν θα μάθει το θλιβερό νέο.

Την φαντάστηκα να κλαίει τον πατέρα της καθώς τον μοιρολογεί η οικογένειά της λέγοντας εβραϊκά μοιρολόγια και οι κοντινοί συγγενείς να ντύνουν το νεκρό με τα ρούχα που φορούσε στις επίσημες τελετές.

Υστερα ο ραβίνος θα ψέλιζε όλα εκείνα που αρμόζουν για να συνοδεύσουν τον νεκρό και να τον ετοιμάσουν για το κατευώδιο που θα οδηγούσε στο νεκροταφείο.

Την άλλη μέρα σήχωσαν το φέρετρο του Σαμπίνου, το κουβάλησαν στους ώμους και οι Εβραίοι αποτέλεσαν την κεφαλή της πομπής.

Ποοχωρούσα, κλαίγοντας βουβά σε απόσταση από τους συγγενείς, την εβραϊκή κοινότητα και όλους τους εκπροσώπους των Χριστιανών, έρημος από στοργή, άστεγος από την ζεστασιά που μου έδωσε αυτός ο άνθρωπος.

Εκανα χίλιες δύο σκέψεις που βάφυναν την μορφή μου και πίεζαν τα σωθικά μου, βλέποντας τον φαβίνο να ευλογεί τον νεκρό και να δίνει εντολή να τον πάνε στον οικογενειακό τάφο. Όταν οι νεκροθάφτες τοποθέτησαν το νεκρό στο νέο τόπο κατοικίας τα πρώτα χώματα έδιωξαν την εικόνα του.

Όλοι περνούσαν και έλεγαν συλλυπητήρια. Έσφιξα το χέρι του θείου της Εσθήρ που με κοίταξε με συγκατάβαση τονίζοντας ότι ο Σαμπίνος με αγαπούσε πολύ. Το βουρκωμένο μου πρόσωπο γεφύρωσε την απόσταση που μας χώριζε και ακουμπώντας στον ώμο μου παράγγειλε ότι θα περάσει την επόμενη εβδομάδα να με συναντήσει. Παρέμεινα ως το τέλος της τελετής, ώστε να αποχωρήσουν όσοι βρίσκονταν στην κηδεία. Όταν έμεινα ολομόναχος πήγα μπροστά στον φρεσκοκαμμένο τάφο και έκλαψα, διώχνοντας όλα αυτά που είχα κρυμμένα μέσα μου για τον χαμό του Σαμπίνου.

Έσχυψα πήρα λίγο χώμα και το έριξα πάνω στον τάφο. Ας είναι ελαφρό το χώμα που τον σχεπάζει.

[Ο κ. Ελπιδοφόρος Ιντζέμπελης είναι λογοτέχνης. Το παραπάνω κείμενο αποτελεί προδημοσίευση από το α-νέκδοτο βιβλίο του «Όταν έρθει η άνοιξη»]

### Τελετή ενταφιασμού των οστών του Συνταγματάρχη Μαρδοχαίου Φριζή

Ύστερα από 62 χρόνια τα οστά του Συνταγματάρχη Μαρδοχαίου Φριζή, που αναγνωρίστηκαν πρόσφατα στην Αλβανία, μεταφέρθηκαν στην Ελλάδα και ενταφιάστηκαν, στις 24 Οκτωβρίου 2002, στο νεκροταφείο της Ισραηλιτικής Κοινότητας Θεσσαλονίκης



Συνταγματάρχης Φριζής ήταν ο πρώτος ανώτερος Έλληνας αξιωματικός που έπεσε στο πεδίο της τιμής στον Ελληνοϊταλικό πόλεμο. Ήταν Εβραίος το θρήσκευμα, γεννήθηκε το 1893 στη Χαλκίδα και σπούδασε στη Νομική Σχολή του Πανεπιστήμιου Αθηνών. Το 1916 κατατάχθηκε εθελοντικά στον στρατό και αποφοίτησε από την σχολή Ουλαμού με τον βαθμό του ανθυπολοχαγού. Έλαβε μέρος στις επιχειρήσεις του Μακεδονικού μετώπου, της εκστρατείας της Ουχρανίας και της Μιχρασιατικής Εκστρατείας. Ο Ελληνοϊταλικός πόλεμος τον βρήκε διοικητή του υποτομέα Δελβεναχίου της 8ης Μεραρχίας. Είναι αυτός που ανέχοψε την προέλαση των Ιταλών, συνέλαβε τους πρώτους αιχμαλώτους και επιτυγχάνοντας αναστροφή του μετώπου προχώρησε στο Αλβανικό έδαφος. Στις 5 Δεκεμβρίου 1940 σχοτώθηχε πολεμώντας έφιππος, στην περιοχή Πρεμετής από βολή Ιταλικού αεροπλάνου.

Στην τελετή παφέστησαν ο Νομάσχης Θεσσαλονίκης κ. Παπαγεωργόπουλος, ο Δήμασχος Θεσσαλονίκης κ. Παπαγεωργόπουλος, ο βουλευτής και νεοεκλεγείς Νομάσχης Θεσσαλονίκης κ. Ψωμιάδης, ο γ.γ. του υπουργείου Εξωτερικών κ. Δόλλης, ο γ.γ. του υπουργείου Ανάπτυξης κ. Μητσής, εκπρόσωπος του υπουργείου Μακεδονίας- Θράκης, ο Πρό-

εδρος του Σ.Α.Ε. κ. Αντοιου Άθενς, ο υποδιοικητής του Γ' Σ.Σ. υποστράτηγος Σαρφής, ο πρέσβης του Ισραήλ κ. Σασών και ο στρατιωτικός ακόλουθος της πρεσβείας του Ισραήλ στην Ελλάδα, ο πρόεδρος του Κεντρικού Ισραηλιτικού Συμβουλίου Ελλάδος κ. Κωνσταντίνης, ο πρόεδρος κ. Σαλτιέλ και τα μέλη του Δ.Σ. της Ισραηλητικής Κοινότητας Θεσσαλονίκης, εκπρόσωποι των στρατιωτικών, αστυνομικών, νομαρχιακών, δημοτικών, πανεπιστημιακών αρχών, του διπλωματικού σώματος, των πολιτικών κομμάτων και οι πρόεδροι των Ισραηλιτικών Κοινοτήτων, Αθήνας κ. Ρεϊτάν, Λάρισας κ. Μαγρίζος, Χαλκίδας κ. Μάϊσης, Βόλου κ. Φρεξής και Τοικάλων κ. Βενουζίου.

Χαιζετισμούς απηύθυναν ο υποστράτηγος Σαρφής, ο οποίος αναφέρθηκε κυρίως σε βιογραφικά στοιχεία του Συνταγματάρχη Φριζή και ο γ.γ. του υπουργείου Εξωτερικών κ. Δόλλης. Ακολούθησε ο πρόεδρος της Ισραηλιτικής Κοινότητας Θεσσαλονίκης κ. Σαλτιέλ, ο οποίος τόνισε μεταξύ άλλων ότι οι Εβραίοι Έλληνες υπερασπίστηκαν τα ιερά και τα όσια στον πόλεμο του 40 - 41, γιατί αποτελούν αναπόσπαστο τμήμα του εθνικού κορμού. Η σημερινή τελετή, συνέχισε ο κ. Σαλτιέλ, αναβιώνει την μνήμη όλων των τιμημένων πεσόντων εκείνου του πολέμου.

Ο πρόεδρος του Κ.Ι.Σ. κ. Κωνσταντίνης στο χαιρε-

τισμό του, ανέφερε ότι τα οστά του Συνταγματάρχη Μαρδοχαίου Φριζή, εκφράζουν τη θυσία του συνόλου του Ελληνικού Εβραϊσμού, που συνέβαλε μαζί με τους άλλους Συνέλληνες για να γραφούν οι ηρωικές σελίδες της Ελληνικής ιστορίας.

Ο γιος του τιμωμένου, κ. Ιάκωβος Φοιζής, ευχαρίστησε τις στρατιωτικές αρχές που συνέβαλαν στην αστις 50.000 ψυχές. νεύρεση των οστών του πατέρα του και την Ισραηλιτική Κοινότητα Θεσσαλονίκης για την πρότασή της να τερικών κ. Μαγκριώτη.

ταφούν στο νεκροταφείο της. Ο κ. Φριζής ανέφερε ότι αποδέχθηκε την πρόταση, διότι οι περισσότεροι Εβραίοι Έλληνες πολεμιστές του 40-41 ήταν Θεσσαλονικείς και η Ισραηλιτική Κοινότητα της Θεσσαλονίκης πλήρωσε βαρύτατο φόρο αίματος στο Ολοκαύτωμα, χάνοντας το 96% του πληθυσμού της, που ανέρχονταν τότε στις 50.000 ψυχές.

Διαβάστηκε επίσης μήνυμα του υφυπουργού Εξωτερικών κ. Μαγκριώτη.

\* Με την ευχαιφία του ενταφιασμού των οστών του Συνταγματάρχη Φριζή μετεδόθησαν εκπομπές από την Τηλεόραση και το Ραδιόφωνο. Μεταξύ των άλλων ομιλητών στις εκπομπές αυτές ήταν οι βουλευτές κ.κ. Φ. Ιωαννίδης, Φ. Κουβέλης και Β. Πολύδωρας. Επίσης δημοσιεύθηκαν άρθρα σε περιοδικά. Χαρακτηριστικό είναι το άρθρο του κ. Ι. Λ. Μπακούρου, στο περιοδικό «Πολιτικά Θέματα» (25.10.2002), όπου και πάλι αναφέρεται ότι ο Αρχιεπίσκοπος Σπυρί-

δων, το 1954, ήθελε να τιμήσει τον Φριζή, με ανδριάντα στην Αθήνα και ότι είχε συμφωνήσει σχετικά ο τότε Πρωθυπουργός Στρατάρχης Αλ. Παπάγος. Σημειώνει ο κ. Μπακούρος:

«Ο λαός μας, εκείνες τις κρίσιμες ώρες, χρειαζόταν έναν ήρωα. Πίστευε ότι τον βρήκε και τον αποθέωσε. Δεν ήταν ο Φριζής ο πρώτος Έλληνας ανώτερος αξιωματικός που θυσίασε τη ζωή του στο βωμό της πατρίδας. Η αδικία δεν πλήττει μόνο τον ίδιο. Αφήνει παραπονεμένους

και τους περίφημους «Φριζαίους», τους λεβέντες που τον είχαν αρχηγό. Που πολέμησαν υπό τας διαταγάς του. Θα λαχταρούσαν να γίνουν γνωστά και τα δικά τους κατορθώματα. Κάποιος να τα τραγουδήσει.

Είναι χοίμα να αφήνουμε τη θοησκεία να χαράξει διαχωριστικές γραμμές. Να στρώνει αδιαπέραστα ναρχοπέδια. «Θρησκεία, πόσα εγκλήματα διαπράττονται στο όνομά σου»! Ας θυμηθούμε τον Ντρέϋφους».

### ΑΠΟΚΑΛΥΠΤΗΡΙΑ ΜΝΗΜΕΙΟΥ ΟΛΟΚΑΥΤΩΜΑΤΟΣ ΣΤΗ ΡΟΔΟ

Ιμώντας την ιστορία και τη μνήμη των Εβραίων της Ρόδου που αφανίστηκαν κατά τον Β' Παγκόσμιο Πόλεμο, η Ισραηλιτική Κοινότητα Ρόδου διοργάνωσε από 19 έως 23 Ιουνίου 2002 σειρά πολιτισμικών εκδηλώσεων που κορυφώθηκαν με τα αποκαλυπτήρια του Μνημείου Ολοκαυτώματος, στην Πλατεία Εβραίων Μαρτύρων του νησιού.

Στις εκδηλώσεις παφέστησαν ο νομάφχης Δωδεκανήσου, ο δήμαφχος Ρόδου, βουλευτές, τ. υπουφγοί, ο πφέσβης του Ισφαήλ στην Ελλάδα, εκπφόσωποι του Κεντφικού Ισφαηλιτικού Συμβουλίου Ελλάδος και των Ισφαηλιτικών Κοινοτήτων καθώς και του Εβραϊκού Μουσείου Ελλάδος. Επίσης παφέστησαν και εκατό τος Επίσης παφέστησαν και εκατό τη Ρόδο, που σήμεφα ζουν στο εξωτερικό και οι οποίοι επισκέφθηκ

ξωτερικό και οι οποίοι επισκέφθηκαν ειδικά τη γενέτειρά τους με την ευκαιρία των εκδηλώσεων.

Οι εκδηλώσεις περιελάμβαναν την έκθεση του Εβραϊκού Μουσείου Ελλάδος, με θέμα «Η Εβραϊκή Κοινότητα της Ρόδου», που φιλοξενήθηκε στο Αρχαιολογικό Μουσείο



Ο πρόεδρος του Κεντρικού Ισραηλιτικού Συμβουλίου Ελλάδος και η πρόεδρος της Ισραηλιτικής Κοινότητας Ρόδου κα Μπέλλα Ρέστη, η οποία είχε την όλη οργανωτική μέριμνα των εκδηλώσεων, κατά τα αποκαλυπτήρια του Μνημείου στη Ρόδο.

του νήφιού, στην Ανατολική θόλο του Νοσοκομείου των Ιπποτών και παρουσίασε σπάνια φωτογραφικά ντοκουμέντα από την ιστορική πορεία και το Ολοκαύτωμα, τη θρησκευτική λατρεία και την καθημερινή ζωή των Εβραίων της Ρόδου. Επίσης τελέστηκαν θρησκευτικές λειτουργίες στην ιστορική Συναγωγή της Ρόδου, επίσκεψη και επιμνημόσυνη δέηση στο εβραϊκό νεκροταφείο, ενώ πραγματοποιήθηκαν δύο ενδιαφέρουσες καλλιτεχνικές εκδηλώσεις με παραδοσιακή σεφαραδίτικη μουσική, καθώς και ομιλία με θέμα την ιστορία των Εβραίων της Ρόδου.

Η τελετή αποκαλυπτηρίων του Μνημείου, στην Πλατεία Εβραίων Μαρτύρων, στη μεσαιωνική πόλη της Ρόδου, έγινε στις 23.6.02 και ξεκίνησε με την ανάπεμψη επιμνημόσυνης δέησης. Ακολούθησαν χαιρετισμοί από τον πρόεδρο του ΚΙΣ και τον δήμαρχο

Ροδίων και τα αποκαλυπτήρια του Μνημείου Ολοκαυτώματος. Η τελετή ολοκληρώθηκε με κατάθεση στεφάνων, τήρηση ενός λεπτού σιγής στη μνήμη των θυμάτων και την ανάκρουση του Εθνικού Υμνου από τη Φιλαρμονική του Δήμου Ρόδου.

### Βοαβείο στο πουράγιο του ανθρώπου



ο φετινό Νόμπελ Λογοτεχνίας διέφερε από τα άλλα! Συμβόλιζε την ελπίδα σε έναν άνθρωπο που έζησε τη ζωή του στο σχοτάδι.

Δόθηκε στον Ούγγοο Ίμοε Κέρτετς, έναν άνθρωπο που έξησε τη φρίκη στο στρατόπεδο συγκέντρωσης του Άουσβιτς. Το έργο του «σημαδεύτηκε» από τη ζωή του και την εβραϊκή του καταγωγή. Το

βοαβείο αυτό συμβόλιζε το κουράγιο και το ταλέντο ενός ανθρώπου που μπόρεσε να αποκρυσταλλώσει την πολύτιμη εμπειρία του και να αντιμετωπίσει τον πόνο που έζησε με τα βιβλία του, έχοντας σαν «φάρο» τη λογοτεχνία. Η αναγνώριση ήρθε για τον 73χρονο Ίμβρε στην αίθουσα της Σουηδικής Ακαδημίας. Αφού επέζησε του Άουσβιτς, έζησε και τριάντα χρόνια κάτω από το ζυγό του σταλινισμού.

#### Ευφυής

Τα λόγια ήταν λιτά από την Ακαδημία, στην ανακοίνωση που δόθηκε για να περιγραφεί το έργο αυτού του ελεύθερου, ευαίσθητου και ευφυούς ανθρώπου, που γνώρισε τη φρικαλεότητα

των στρατοπέδων συγκέντρωσης του Άουσβιτς και του Μπούχενβαλντ και που κατά την επιστροφή του από την Ουγγαρία, εργάστηκε ως δημοσιογράφος μέχρι που απολύθηκε από την εφημερίδα

όπου δούλευε με την κατηγορία του κομμουνιστή. Η ανακοίνωση έλεγε:

«Το έργο του περιλαμβάνει την ευαισθησία και την εμπειρία ενός ατόμου, που χωρίς να το θέλει βρέθηκε στη δίνη της βαρβαρότητας της Ιστορίας».

Τα βιβλία του έχουν ένα βαθύ φιλοσοφικό «άφωμα», είναι ο τρόπος με τον οποίο αντιμετωπίζει τη ζωή και τη λογοτεχνία. Τα μυθιστορήματά του είναι ένας βαθύς στοχασμός για το πεπρωμένο, την αγωνία της επιβίωσης, για την απίστευτη ικανότητα του ανθρώπου να επιβιώνει και στις χειρότερες πιθανές καταστάσεις.

#### Ξεχωρίζει

Το βιβλίο του με το όνομα «Χωρίς πεπρωμένο» ξεχωρίζει από τα υπόλοπα και τον κατατάσσει στην ευρωπαϊκή ελίτ. Στο βιβλίο αυτό, που δεν είναι αυτοβιογραφία, αλλά βασίζεται στις εμπειρίες του, κάνει λόγο για την ιστορία μιας διαφορετικής μάζας ανθρώπω», «ανθρώπους, που όχι απλά τους αρπάξανε τη ζωή, αλλά έχασαν και κάθε

φιλοδοξία, κάθε επιθυμία για ζωή, τα πάντα». Η ικανότητα του Κέρτετς να μη δραματοποιεί τα γεγονότα, να μιλάει για το Ολοκαύτωμα με μία ηρεμία και λογική, διακρίνεται στο ευγενικό του πρόσωπο, στο χαμόγελό του και στο φωτεινό του βλέμμα. Εκείνος, από την πλευρά του, βεβαιώνει ότι «έχει τα ίδια τραύματα με κάποιον άνθρωπο που έχει ζήσει υπό καθεστώς δικτατορίας». Κατά τη γνώμη του, ο ναζισμός δεν διέφερε πολύ από το σταλινισμό: «Ο ναζισμός έφερνε στην επιφάνεια τα κατώτερα ένστικτα του ανθρώπου, την αυτοκτονία, την απελπισία, το μίσος, το παράλογο. Ο σταλινισμός ήταν αντίθετα η ίδια τακτική από την ηθική πλευρά, η επανάσταση που μετατράπηκε σε αίμα».

## Στα άδυτα της μνήμης και του υποσυνείδητου

Το συγγραφικό έργο του Ίμοε Κέρτετς είναι «ποτισμένο» από το Άουσβιτς. Σε αυτό έχει αφιερώσει αποσπάσματα, κείμενα, βιβλία. Είναι μία πραγματικότητα που άγγιξε τον κόσμο ολόκληρο, αλλά στην περίπτωσή του είναι και εμπειρία ζωής, πραγματική.

Μπορεί κανείς να διακρίνει έναν αυτοβιογραφικό τόνο στα κείμενά του.

Τα έργα του τα έχει δουλέψει πολύ στιλιστικά και δομικά και για αυτό το έργο του δεν είναι εύκολο. Ο συγγραφέας αναζητά την απελευθέρωση μέσα από τη λογοτεχνία.

Με τη συγγραφική τέχνη καταδύεται στα άδυτα της μνήμης και του υποσυνειδήτου και με αυτό τον τρόπο ελευθερώνει τον εαυτό του.

Έξησε την άβυσσο και καταστάσεις, που οι περισσότεροι από εμάς αγνοούμε, απορροφημένοι σε μία ζωή αγχωτική, γεμάτη εργασία και ελάχιστο χρόνο ελεύθερο.

Εχείνος για παράδειγμα δεν θα ξεχάσει ποτέ τη μυρωδιά την ανθρώπινη, αλλά όχι με τον τρόπο, που τη ζει ένας άν-

θρωπος, με ένα χάδι, μια επαφή.

Για εκείνον ήταν κάτι πολύ διαφορετικό. Ήταν το «κρύο» βλέμμα του γερμανού ανθρώπου-δολοφόνου, που το αντίκριζε κάθε μέρα και του έδειχνε για χρόνια το δρόμο για το δωμάτιο επιλογής, για να δει αν θα είναι ο επόμενος.

Και όλα αυτά ενώ φίλοι, συγγενείς και γνωστοί απομακρύνονταν για πάντα προς μία κατεύθυνση, που δε μπορούσε να προσδιοριστεί, αλλά έβγαζε οσμές θανάτου.

Πιθανότατα μέχρι τώρα κανείς δεν έχει περιγράψει με τόση καθαρότητα και ρεαλισμό –«γιατί με δάκρυα στα μάτια δεν βλέπειες καθαρά» – το φόνο, το φόβο, την απελπισία και τη μιζέρια, αλλά ταυτόχρονα και αυτή την απίστευτη ικανότητα του ανθρώπινου όντος να ξεπερνάει το θάνατο και να δημιουργεί την ελπίδα.

Εάν κάτι εντυπωσιάζει στα βιβλία του Ίμοε Κέρτετς, του εβραίου από τη Βουδαπέστη, που γεννήθηκε το 1929, είναι η

απίστευτη ικανότητα να βλέπει το θετικό και να βοίσκει, την ευτυχία στα πιο σκοτεινά σενάρια. Πολλοί από αυτούς που επιβίωσαν από τα στρατόπεδα συγκεντρώσεων, αυτοκτόνησαν στη συνέχεια γιατί δε μπόρεσαν να ζήσουν με τις εικόνες και τις αναμνήσεις αλλά και τα αισθήματα ενοχής, γιατί εκείνοι έμειναν πίσω και δεν είχαν την ίδια τύχη με τους γονείς τους, τα παιδιά τους, τα αδέλφια τους.

Ο Κέρτετς μπόρεσε να συμφιλιωθεί με τη ζωή και τους ανθρώπους. Στα βιβλία του «Kaddish, για το αγέννητο παιδί», «Χωρίς πεπρωμένο», και «Φιάσκο», ο Κέρτετς δεν περιγράφει τις αναμνήσεις του, αλλά αναβιώνει και το μηχανι-

σμό του Κακού, που έζησε.

Το «Kaddish» είναι ένας Επιτάφιος όχι μόνο για τους νεκρούς Εβραίους, αλλά για όλους τους ανθρώπους. Και όπως κάθε Επιτάφιος είναι γεμάτο ελπίδα. Και γεμάτο λογοτεχνική μαγεία.

Ντεμέλσα Βελίκα ("Απογευματινή", 14.10.2002)

### Η μόνη μου ελευθερία

Του ΙΜΡΕ ΚΕΡΤΕΤΣ

🚅 άνω καλά που δεν αναζητώ την αλήθεια, τη λεγόμενη αντιχειμενική. Άλλωστε, η αλήθεια δεν είναι ανίλκητη, δεν είναι αιώνια, αλλάζει. Έτσι «ο άνθρωπος του πνεύματος οφείλει να την επωμισθεί με τρόπο τόσο πιο βαθύ και συνειδητό και να παρατηρεί και τις λεπτές κινήσεις του παγκόσμιου πνεύματος, τις αλλαγές που επισυμβαίνουν στη μορφή της αλήθειας», καθώς είπε ο Τόμας Μάνν σε κάποιο από τα πιο κρίσιμα χρόνια της Ευρώπης. Και πιθανό, επειδή τόσο αλλάζει η αλήθεια, για τούτο τοποθετείται τώρα στην πρώτη θέση και αξιώνει επίμονα τον πρέποντα στην επικαιρότητα καθορισμό της. Οι πόλεμοι των καιρών μας είναι πάντοτε πόλεμοι με ηθικό χαρακτήρα, σε βαθμό που ίσως δεν είχαμε φτάσει ποτέ. Στον σύγχρονο κόσμο μας - ή τον μετανεωτερικό - τα σύνορα δεν υψώνονται τόσο ανάμεσα σε έθνη, εθνότητες, θοησκευτικές δμάδες, όσο ανάμεσα σε αντιλήψεις του κόσμου, θέσεις εμπρός στον κόσμο, ανάμεσα σε λογική και φανατισμό, υπομονή και υστερία, δημιουργία και ζήλο καταστροφικό εξουσίας. Στην εποχή μας, που της λείπει η πίστη, αναπτύσσονται πόλεμοι βιβλιχοί, πόλεμοι ανάμεσα στο «καλό» και στο «κακό». Και χρειάζεται να τοποθετήσει κανείς ανάμεσα στα εισαγωγικά αυτές τις λέξεις, για τον απλούστατο λόγο, επειδή δεν γνωρίζουμε τι είναι το καλό και το κακό. Υπάρχουν νοήματα διαφορετικά και διαφοροποιημένα σχετικά, και θα εξακολουθούν να είναι υπό συζήτηση ώσπου να ξαναεμφανισθεί ένα σύστημα αξιών στέρεο σε μια κουλτούρα πλασμένη και αποδεκτή από όλους...

Πάντοτε θεωρούσα το μίσος ως ενέργεια. Η ενέργεια αυτή είναι τυφλή, αλλά η πηγή της, παραδόξως, διαθέτει την ίδια ζωτικότητα από την οποία τρέφονται οι δημιουργικές δυνάμεις. Ο ευρωπαϊκός πολιτισμός, που εδώ οι άνθρωποι εξακολουθούν να θεωρούν, παρ' όσα συμβαίνουν, ως δικό τους, ορίζει την τελειοποίηση της ανθρώπινης ζω-

ής ως την πλέον ευγενή αξία του. Ο φανατισμός είναι ακοιβώς το αντίθετο. Επάνω σε ποια βάση μποφεί να δημιουργηθούν εδώ ανθρωπιά και εμπιστοσύνη; Τώρα επικρατούν ο φόβος και το μίσος. «Οι λέξεις που αναφέρονται στην ειρήνη και στη συμβίωση, ηχούν σήμερα ως η έσχατη χειρονομία ζωής ενός καραβιού που βουλιάζει» γράφει ο Ντέιβιντ Γκρόσσμανν...

Με σφιγμένη καρδιά εγκαταλείπω αυτό το μπαλκόνι, τη νυχτερινή θέα της Ιερουσαλήμ. Αύριο το πρωί φεύγουμε και παίρνω μαζί μου ένα δώρο εξαιρετικό. Έθνος, πατρίδα, σπίτι: για μένα ήταν ως τώρα έννοιες απροσπέλαστες. Δεν μπορώ ούτε να φανταστώ την αρμονία του πολίτη που ταυτολογείται χωρίς όρους με την πατρίδα του, το έθνος του. Θέλησε η μοίρα μου να ζήσω στην κατάσταση μιας μειονότητας, μιας παγκόσμιας μειονότητας, θα έλεγα, σε μια κατάσταση επιλεγμένη και αποδεκτή με τρόπο εχούσιο. Αν θα 'θελα να την ορίσω, δεν θα χρησιμοποιούσα έννοιες όπως φυλή, εθνότητα, γλώσσα ή θρησκεία. Θα καθόριζα τη μειονότητα που δέχθηκα ως μια μορφή ζωής πνευματικής βασισμένης στην αρνητική εμπειρία της ύπαρξής μου ως εβραίου, ή, ειπωμένο διαφορετικά, μυήθηκα στον σύμπαντα κόσμο της αρνητικής εμπειρίας διαμέσου της ύπαρξής μου ως εβραίου, διότι θεωρώ ως μια μύηση όλα όσα όφειλα να βιώσω επειδή γεννήθηκα εβραίος μια μύηση στην πιο βαθειά γνώση του ανθρωπίνου όντος και της κατάστασης του ανθρώπου σήμερα. Και καθώς εβίωσα την εβραϊκή μου οντότητα ως μια εμπειρία αρνητική, δηλαδή ριζική, αυτό με οδήγησε τελικά στην ελευθέρωσή μου. Είναι η μόνη ελευθερία που κατόρθωσα στο μάκρος της ζωής μου και έζησα κάτω από διαφορετικές δικτατορίες και για τούτο την εφύλαξα προσεκτικά ως σήμερα...

> Μετάφο. Πάνος Δοξιάδης (Από την «Ευθύνη», Νοέμβοιος 2002).

### Ο Εβοαίος

#### ΔΙΗΓΗΜΑ ΤΟΥ μ. ΜΙΧΑΗΛ ΚΟΚΚΙΝΑΡΗ

αλήθεια είναι πως σήμερα πια δε θυμάμαι πόσων χρόνων ήμουν όταν μπήκα για πρώτη φορά στο μαγαζί του. Θυμάμαι όμως πολύ καλά πώς αισθάνθηκα. Έχετε ποτέ νιώσει φόβο και περιέργεια μαζί για κάτι; Έτσι περίπου ένιωσα κι εγώ, όταν πέρασα τη μεγάλη ξύλινη πόρτα και βρέθηκα αντιμέτωπος με τον "εβραίο". Έτσι τον έλεγαν στη γειτονιά μου. Έτσι έμαθα να τον λέω κι εγώ χωρίς να ξέρω τότε τι σήμαινε αυτό το "επίθετο".

Την πρώτη φορά που ρώτησα τη γιαγιά μου να μου εξηγήσει τι ήταν επιτέλους αυτός ο εβραίος, εκείνη καλοκάγαθη καθώς ήταν με αποπήρε λέγοντας μου πως μπορεί να μην ήξερε γράμματα για να μου εξηγήσει τι ήταν αυτός ο εβραίος "επιτέλους", αλλά απ'όσο μπορούσε να καταλάβει πρέπει να ήταν ένα βασανισμένο πλάσμα του Θεού και τίποτ' άλλο.

Δε φώτησα περισσότερα, πρέπει όμως να έλεγαν κι άλλα για τον εβραίο, αν κατάλαβα καλά από την εξήγηση που μου έδωσε γι΄ αυτόν.

Αποφάσισα λοιπόν με την πρώτη ευκαιρία να πάω να τον γνωρίσω από κοντά. Και η αφορμή ήταν τρία μέτρα άσποη φακαρόλα.

Η ξύλινη πόςτα έκλεισε πίσω μου κι ακούστηκε ο ήχος από ένα μικρό κουδουνάκι. Έπειτα σιωπή. Τα μάτια άργησαν να συνηθίσουν στο λιγοστό φως μιας ηλεκτρικής λάμπας που έκαιγε μέρα μεσημέρι. Κοίταξα ψηλά, έπειτα δεξιά, αριστερά... τίποτα... Πουθενά ο εβραίος. Πρέπει να ήμουν πολύ μικρός γιατί ούτε πίσω απ' τον πάγκο δεν μπορούσα να δω. Τότε μ' έπιασε κάτι σαν περιέργεια και προσπάθησα να φωνάξω. Μάταια. Και μόνο όταν ετοιμάστηκα, μάλλον από φόβο ν' ανοίξω την πόρτα, τότε άκουσα να με ρωτούν τι θέλω.

Πάνω αχοιβώς στο κεφάλι μου πρόβαλε ένα γεροντάκι μ' ένα σκουφί στο κεφάλι. Ήταν ο εβραίος...

Ξεροκατάπια κι έπειτα τέντωσα το χέρι μου για να του δώσω τη δραχμή που κρατούσα.

Τρία μέτρα φακαρόλα...άσπρη.

Χάθηκε στο βάθος κι όταν ξαναγύρισε κρατούσε ένα μικρό δεματάκι, τυλιγμένο σε εφημερίδα.

Χωρίς να μου μιλήσει άφησε στον πάγκο τα ρέστα και το δεματάκι και χάθηκε πάλι στο βάθος του μαγαζιού.

Όταν βγήκα στο δοόμο χωρίς να ξέρω το λόγο ένιωσα να μου φεύγει ένα βάρος. Σαν να με πλάκωνε κάτι σ' εκείνο το μαγαζί.

Μόνο που, όταν ξαναβοήκα την ευκαιρία πήγα και πάλι στο μαγαζί του εβραίου. Τη δεύτερη φορά, όπως και τις άλλες που ακολούθησαν, ήμουνα προετοιμασμένος. Κι όταν πια συνήθισα εκείνο το περίεργο παιχνίδι της σιωπηρής αναμονής στήλωνα τα μάτια στις πανύψηλες βιτρίνες που ήταν μπροστά απ' τον πάγκο και προσπαθούσα να μαντέψω τι ήταν όλ'αυτά τα περίεργα αντικείμενα που έμεναν ακίνητα στο μισοσκόταδο του μαγαζιού.

Και ο εβραίος πάντα αμίλητος εκτελούσε την παραγγελία που του έδινα, άφηνε τα πράγματα και τα ρέστα στον πάγκο και χανόταν στο βάθος του μαγαζιού. Ύστερα από τόσον καιρό που πήγαινα στο μαγαζί του δεν κατάφερα ούτε μια φορά να συναντηθούν οι ματιές μας. Όταν του μιλούσα εκείνος κοιτούσε αλλού, σαν να ήθελε να μην ξέρει, με ποιον μιλάει...

Η στάση του φαίνεται πως μ' ενοχλούσε. Είχα συνηθίσει αλλιώς, Μ' άφεσε να με πφοσέχουν, να πφοσέχουν αυτά που έλεγα...

Ο εβραίος όμως με αγνοούσε επιδεικτικά... μέχρι που του ζήτησα χρώματα για να φτιάξω μπογιές, λαδομπογιές για τις ζωγραφιές μου...

-Δηλαδή ζωγραφίζεις μικρέ;

Γύρισα περίεργος πίσω μου να δω μήπως ήταν και κάποιος άλλος στο μαγαζί... Και τότε διαπίστωσα πως ο εβραίος μου είχε μιλήσει, με είχε ρωτήσει, επιτέλους κάτι...

 Προσπαθώ κύριε να ζωγραφίσω... πάντως μου αρέσει αυτή η τέχνη... Έπειτα πάλι σιωπή και ο εβραίος να χάνεται στο βάθος του μαγαζιού.

Την επόμενη φορά ήταν η σειρά μου να τον ρωτήσω.

 Θέλω να ζωγραφίσω τον ουρανό συννεφιασμένο και δε μου βγαίνει το χρώμα.

...μήπως...

Δεν πρόλαβα να τελειώσω την κουβέντα μου κι ο εβραίος χάθηκε ξανά στο βάθος του μαγαζιού.

Όταν γύρισε και πάλι με κοίταξε καλά-καλά κι αφού μεσολάβησε αρκετή ώρα σιωπής με ρώτησε:

- Και τι ζωγραφίζεις τώρα, μιχρέ;
- Δυο περιστέρια σ' ένα παράθυρο χύριε, έτοιμα να πετάξουν στο συννεφιασμένο ουρανό.
  - Ζευγάρι είναι τα περιστέρια;

Όχι, αδέλφια... αρσενικό και θηλυκό...

Και τι θα την κάνεις τη ζωγραφιά ύστερα;

Μάλλον θα την πουλήσω, κύριε... μου αρέσει να πουλώ πράγματα..

Ο εβραίος αυτή τη φορά έβαλε τα γυαλιά του κι έσκυψε σχεδόν από πάνω μου.

Έπειτα με ξαναφώτησε:

- Και πόσο θα την πουλήσεις τη ζωγραφιά;
- Για να μαι ειλιχοινής δεν τό χα σχεφτεί αυτό. Τέλος πάντων, όταν βρω αγοραστή, του απάντησα, θ' αποφασίσω.

Τότε ήταν που έκλεισα την πρώτη μου συμφωνία:

Αν μ' αφέσει η ζωγφαφιά σου μικφέ, θα την αγοφάσω... για την τιμή βλέπουμε. Πήφα το χφώμα κι έφυγα πραγματικά μπερδεμένος εκείνη την ημέφα. Όχι μόνο μου είχε μιλήσει ο εβφαίος αλλά και σκόπευε να αγοφάσει τη ζωγφαφιά μου...

Πέρασαν πολλές μέρες, σχεδόν δυο μήνες χι όταν επιτέλους μου βγήκε το χρώμα του συννεφιασμένου ουρανού, τύλιξα τον πίνακα σε μια εφημερίδα και πήγα στο μαγαζί του.

Όπως πάντα το φως ήταν λιγοστό. Πουθενά δεν υπήρχε παράθυρο. Μόνο η ηλεκτρική λάμπα.

Κοίταξε τη ζωγραφιά πολύ ώρα. Έπειτα μου ζήτησε να τη δει κι από κοντά κι όταν βεβαιώθηκε ότι τον ενδιέφερε, μου ζήτησε κάτι περίεγο για να κλείσει η συμφωνία μας.

- Θα σου δώσω δέκα δραχμές για να την αγοράσω αν στο παράθυρο βάλεις κάγκελα για να... μην μπορούν να πετάξουν τ' αδέλφια και χαθούν...
- Δηλαδή, τον φώτησα, σ' αφέσει κύφιε ο πίνακας...
   αλλά θέλεις να φυλακίσω τα περιστέρια;

Μου απάντησε με αυστηρότητα:

 Αυτή είναι η συμφωνία μας... αν θέλεις... Έφυγα χωρίς να πω κουβέντα.

Ήμουνα μιχοό παιδί. Δεν μπορούσα να ξέρω μήτε πώς σχεπτόταν ο εβραίος μήτε οι άλλοι άνθρωποι.

Το μόνο που ήξερα ήταν πως τα περιστέρια στη γειτονιά μου πετούσαν ελεύθερα. Κανένας ποτέ δεν είχε σχεφτεί να τα φυλαχίσει.

Στο τέλος υπάκουσα στην επιθυμία του πελάτη μου κι έφτιαξα κάγκελα μπροστά στο παράθυρο της ζωγραφιάς. Φυλακισμένα περιστέρια...

Και για να μη δει κανένας αυτόν τον παράλογο πίνακα τον ξανατύλιξα στην εφημερίδα και πήγα να τον πουλήσω στον εβραίο. Όταν με ξαναείδε, μου έγνεψε να περάσω πίσω από τον πάγκο. Πήρα το δέμα και τον ακολούθησα. Στο βάθος του μαγαζιού έκαιγε ακόμη μια λάμπα. Όλα τ' άλλα γύρω μου ήταν βυθισμένα στο σκοτάδι.

Κοίταξα προς την εξώπορτα. Άρχισα κιόλας να φοβάμαι. Τότε άρχισαν να περνούν απ'το μυαλό μου κι εκείνες οι αλλόκοτες ιστορίες που άκουσα μια φορά να λένε για τους εβραίους...

Και τότε στο βάθος του μαγαζιού λες και τέλειωσε ο κόσμος που ήξερα, ο κόσμος που μπορούσαν να δουν τα μάτια μου και φανερώθηκε ένας άλλος κόσμος. Ένας κόσμος που υπάρχει μόνο στο βάθος του ανθρώπινου μυαλού. Τράβηξε ο εβραίος μια κουρτίνα κι άναψε όλες τις λάμπες που φώτιζαν δυο τεράστιες προθήκες.

Εκείνη που ήταν δεξιά ήταν γεμάτη από παιχνίδια και οούχα. Όλα πρέπει να ανήκαν σε κάποιο πλουσιόπαιδο γιατί μόνο στο όνειος μου είχα ξαναδεί τόσα παιχνίδια.

Σβούρες πολύχρωμες, τραινάχια, μολυβένιοι στρατιώτες και ρούχα πολλά ρούχα.

Παλιά αλλά αχριβά ρούχα.

Phice and éna rági mua zwyragiá nai mou thn édeite.

Είναι του Ντανιέλ... είχε την ηλικία σου, όταν τον πήφαν....

Έπειτα άνοιξε την αριστερή προθήκη και στάθηκε για λίγο να χαϊδεύει τις κούκλες και τα κουκλόσπιτα.

Είναι της Έστες... ήταν της Έστες. Το πουλάκι μου δεν πρόλαβε να παίξει.

Έσβησε στα τρία της...

Έμεινα να τον κοιτώ δίχως να καταλαβαίνω τίποτα.

Έπειτα πήσε τη ζωγραφιά μου, την έβαλε στην προθήκη του Ντανιέλ έκλεισε την κουρτίνα και τα φώτα και λίγο πριν φύγω από το μαγαζί του μου μέτρησε δέκα δραχμές.

Όταν άνοιξα την πόρτα, μου φώναξε:

 Στάσου, θέλω μια χάρη. Μπορεί να είσαι μικρός και να μην καταλαβαίνεις αλλά δε θέλω να ξανάρθεις στο μαγαζί μου. Δε θέλω να περιμένω με αγωνία να σε

ξαναδώ....

Δε θέλω να δεθώ πια με κανέναν άλλο άνθοωπο...

Φύγε μικρέ, σε παρακαλώ....

Εχείνη τη στιγμή ένιωσα απέραντη λύπη γιατί δεν ήξερα. Όταν αργότερα έμαθα για το Άουσβιτς, το Νταχάου, το Μπούχεβαλντ, το Μπιργκενάου τότε κατάλαβα γιατί ο εβραίος μου ζήτησε να φυλακίσω τα περιστέρια, για να μην πετάξουν πάλι και τα χάσει.

Είχε δίκιο η γιαγιά μου, ο εβραίος πρέπει να ήταν ένα βασανισμένο πλάσμα του Θεού και τίποτ άλλο.

Σήμερα εκτός από τις αναμνήσεις μου έχει μείνει και μια φράση γραμμένη απ' το χέρι του σ'ένα κομμάτι κιτρινισμένης εφημερίδας που τη διαβάζω κάθε

φορά που χάνω το θάρρος μου·

Αδωνάι, Γιαχβέ, μα αδίο σιμχά βε κιόλ χαάρετς....

[Ο κ. Μιχαήλ Κοκκινάρης γεννήθηκε στον Πειραιά το 1952. Έχει σπουδάσει Βυζαντινή και Νεολληνική Φιλολογία, Θεολογία και Ιατρική. Έχει παρουσία στη λογοτεχνική ζωή με τα βιβλία του «Αντρειωμένη», «Αϊβαλί, Γη Κυδωνίας», «Η γοητεία της ουτοπίας (Σικελία 413 π.Χ.)», «Τα στίγματα του Κάϊν», «Η γη των αγγέλων» κ.ά.].

## Βιβλίο

ΡΟΜΑ ΛΙΓΚΟΤΣΚΑ

#### Το κορίτσι με το κόκκινο παλτό

(Αθήνα: Εμπειρία Εκδοτική, 2002)

Π ο ο ε ται για ένα βιβλίο - ντοχουμέντο για τη ζωή της Ρόμα Λιγκότοχα μιας γυναίχας που επέζησε του Ολοχαυτώματος. Στις 14 Μαρτίου 1943 εγχατέλειψε με τη μητέρα της το γχέ-



το της Κραχοβίας. Ήταν τότε 5 ετών και φορούσε ένα κόκκινο παλτό.

Στη Λίστα του Σίντλες ένα μιχοό χοςίτσι με κόχκινο
παλτό ξεχωρίζει από τα
πρώτα πλάνα της ασπρόμαυρης ταινίας. Μια ειχόνα
που έπαιξε συμβολικό ρόλο.
Ο Σπίλμπεργκ, χωρίς να ξέσει την πραγματική τύχη του
κοριτσιού, έδωσε το πιο πιθανό ενδεχόμενο τέλος.

Στην πρεμιέρα της ταινίας η Ρόμα Λιγκότσκα προσκλήθηκε ως μία από τους επιζήσαντες του Ολοκαυτώματος. Στο κορίτσι με το κόκκινο παλτό αναγνώρισε τον εαυτό της. Η ίδια και η μητέρα της επέζησαν χάρη σε μια πολωνική οικογένεια που τις έκρυψε για ένα μεγάλο διάστημα.

Με το πέρασμα των χρόνων, η Ρόμα ήθελε να ξεχάσει, να ανήκει κάπου χωρίς να νιώθει ένοχη για την καταγωγή της, να ζήσει ελεύθερη. Δεν μοιράστηκε τους εφιάλτες της με κανέναν, πίστεψε πως η λήθη ήταν ο μόνος τφόπος για να γιατρευτεί. Βρήκε διέξοδο στη δημιουργία και σαν σκηνογράφος έστηνε με μεγάλη επιτυχία τα ιδανικά σκηνικά για κάθε παράσταση. Ήταν ένας τρόπος ίσως να εκφράσει την ανάγκη της να φτιάξει και τη ζωή της όπως εκείνη θα ήθελε. Μέσα από την τέχνη προσπάθησε να εξευμενίσει όσα σφράγισαν την παιδική της ηλικία.

Όμως οι αναμνήσεις παραμόνευαν και μια εικόνα, 
αυτή με το κόκκινο παλτό, ήταν αρκετή για να διεκδικήσυν τη θέση τους, για να μιλήσουν. Η Λίστα του Σίντλερ άνοιξε στη Ρόμα Λιγκότσκα το δρόμο να αντιμετωπίσει το παρελθόν με την 
ίδια γενναιότητα που έδειξε 
στη ζωή της. Της έδωσε τη 
δύναμη να γυρίσει πίσω, να 
θυμηθεί και να παρουσιάσει 
ένα μυθιστόρημα-ντοκουμέντο.



### ΒΛΑΝΤΙΣΛΑΒ ΣΠΙΛΜΑΝ

#### О піачі́отаѕ

(Αθήνα: Μεταίχμιο, 2002)

Κάθε βιβλίο έχει την ιστορία του, αλλά αυτή του «Πιανίστα» είναι πραγματικά ξεχωριστή.

Το ημερολόγιο του Πολωνό - εβραίου μουσικού Βλάντισλαβ Σπίλμαν στο οποίο στηρίζεται η βραβευμένη στις Κάννες ταινία του Ρομάν Πολάνσκι, αποτελεί ένα συγκλονιστικό ντοκουμέντο, που κρατιόταν θαμμένο πάνω από μισό αιώνα!

Μια νηφάλια, σεμνή, δίχως παράπονο ή εκδικητική διάθεση μαρτυρία ενός «εργάτη της κουλτούρας», που έζησε στο πετσί του τη φρίκη του πολέμου και σώθηκε από τον θάνατο χάρη στη βοήθεια ενός λοχαγού της Βέρμαχτ...

Ο Σπίλμαν έγραψε τον «Πιανίστα» το 1945, όταν τα ερείπια συνέχιζαν να βνάζουν καπνούς κι ο ίδιος, σε κατάσταση βαθύτατου σοκ, αναζητούσε τρόπο για να επανέλθει στην ομαλή ζωή. Αχοωτηριασμένο από τη λογοχρισία (μέχρι χι ο γερμανός σωτήρας αντικαταστάθηκε από Αυστριακό), το κείμενό του δημοσιεύτηκε έναν χρόνο αργότερα, με τον τίτλο «Ο θάνατος της πόλης», αλλά οι Πολωνοί σταλινιχοί φρόντισαν να το αποσύρουν από την αγορά αμέσως.

Οι αλήθειες που καταγράφονταν στις σελίδες του δεν βόλευαν ούτε τους νιχητές ούτε τους ηττημένους. Χάρη στην επιμονή, όμως, του μεγάλου Γερμανού ποιητή Βολφ Μπίρμαν, ο γιος του Σπίλμαν ανέσυρε το τετράδιο - κειμήλιο από τη βιβλιοθήκη του πατρικού του, και ο «Πιανίστας», βιβλίο της χρονιάς για τους «Los Angeles Times» to '99 xai για το «Lire» το 2001, ήρθε να ραγίσει το καθεστώς της οδυνηφής σιωπής που μοιράζονται αχόμα Εβραίοι, Γερμανοί και Πολωνοί.

Απόφοιτος της Μουσικής Ακαδημίας του Βερολίνου και πιανίστας στην πολωνική ραδιοφωνία, ο Σπίλμαν, όπως κι όλη του η οικογένεια, δεν εγκατέλειψε τη Βαρσοβία μετά τη γερμανική εισβολή. Κι έτσι, σύντομα εγκλωβίστηκε στο γκέτο, όπου η ζωή ήταν «τόσο πιο ανυπόφορη, όσο περισσότερο δημιουργούσε την επίφαση της ζωής εν ελευθερία».

Ανήκοντας σ' εκείνους που οδηγούνταν καθημερινά για δουλειά στην «άρεια πλευρά» της πόλης, έμπαζε μέσα από τρόφιμα μέχοι πολεμοφόδια για τους Εβραίους που αντιστέκονταν. Γιατί υπήρχαν κι αυτοί (σε

αντίθεση με το στεφεότυπο που τους θέλει πφόβατα επί σφαγήν) όπως κι εκείνοι, οι συνήθως εύποφοι, που στελέχωσαν την εβφαϊκή αστυνομία, με «σημαντικότεφη φιλοδοξία τους να αποκτούν σχέσεις με τους γκεσταπίτες»...

Ο «Πιανίστας» αποτελεί τέλεια καταγραφή όσων συνέβαιναν σ' αυτήν την ιδιότυπη φυλακή, όπου σε καμία περίπτωση δεν διαμορφώνονταν ευγενικοί χαρακτήρες. «Όποιος ήταν παλιάνθρωπος, έμεινε παλιάνθρωπος και πίσω από τα συρματοπλέγματα. Αλλά δεν υπήρχε ούτε σ' αυτό κανένας κανόνας. Ένα πρωτόγονο κλεφτρόνι συμπεριφερόταν καλύτερα από μορφωμένους και γενικά σεβαστούς πολίτες», επισημαίνει ο Βολφ Μπίρμαν στο επίμετρο του βιβλίου...

Άλλη ενοχλητική αλήθεια; Τα εγκλήματα που διέπαβαν οι συνεργαζόμενοι με τους ναζί Ρώσοι, Πολωνοί, Λιθουανοί και Ουκρανοί, Κι άλλο στερεότυπο που ανατρέπει ο Σπίλμαν; Η εμβέλεια του πολωνικού αντισμιτισμού. Πράγματι, το μικρόβιο λυσσομανούσε στη χώρα και πριν από τον πόλεμο, αλλά γύρω στους 350.000 άνθρωποι διακινδύνευσαν τη ζωή τους προσφέροντας καταφύγιο σε Εβραίους.

Η παγκόσμια επανέκδοση του «Πιανίστα» συνοδεύεται από ένα επίσης σημαντικό ντοκουμέντο: τ' αποσπάσματα από το ημερολόγιο του σωτήρα του Σπίλμαν, λοχαγού Βιλμ Χόζενφελντ, που πέθανε επτά χρόνια αργότερα σε στρατόπεδο αιχμαλώτων έξω από το Στάλινγχραντ. Κείμενα που διαψεύδουν την άποψη ότι η γεομανική κοινωνία αγνοούσε τα εγκλήματα του χιτλερικού στρατού στα κατεχόμενα, και ταυτόχρονα αποδειχνύουν πως δυνατότητές αντίστασης και μέσα στους κόλπους του ναζιστικού καθεστώτος υπήρχαν.

Σταυφούλα Παπαϊωάννου «Κυριακάτικη Ελευθεροτυπία», 20.10.2002

#### ПАРАРТНМА

### Περί τη λέξη «Χάβρα»

Η εφημερίδα «Ελευθεροτυπία», στις 16 Οκτωβρίου 2002, δημοσίευσε σε τίτλο «Εγινε Χάβρα των Ιουδαίων». Το Κεντρικό Ισραηλιτικό Συμβούλιο Ελλάδος απέστειλε την παρακάτω επιστολή:

«Όπως και στο παφελθόν σάς έχουμε γνωφίσει, "Χάβρα" σημαίνει τον ιεφό τόπο λατφείας των πιστών της εβραϊκής θρησκείας, όπου συγκεντρώνονται για, ομαδική προσευχή, όπως συμβαίνει και στην εκκλησία. Η χρησιμοποίηση της έκφρασης "Χάβφα Ιουδαίων" για να καταγφάψει άλλες καταστάσεις θεωφούμε ότι αποτελεί ύβρη κατά της θοησκείας μας».

H «Eleuberotupia», se antapánthsh th<br/>s, den décthee tiz anó-yeis tou KISE.

Ο καθηγητής του ΕΜΠ κ. Γεώργιος Μ. Σαρηγιάννης απέστειλε στις 17 Οκτωβρίου 2002 προς το ΚΙΣΕ την παρακάτω επιστολή:

«Για το θέμα της έχφρασης "Χάβρα Ιουδαίων" είχα διαμαρτυρηθεί στον «Ριζοσπάστη» το 1998 νομίζω, και την «Ελευθεροτυπία» το 2000, αλλά η τελευταία, και συγκεκριμένα ο δημοσιογράφος της κ. Βότσης τήρησε αιδήμονα σιωπή, τόσο που με το τελευταίο χρόσμα θεώρησα άσκοπο να ξαναεπανάλθω. Δεν μπορούν δυστυχώς να καταλάβουν οι συμπατριώτες μας δύο πράγματα (και φαίνεται και από την απο ντηση της 17/10/02 της «Ελευθεροτυπίας»):

 Πρώτο ότι μπορεί να υπάρχουν διαφωνίες με την πολιτική μιας συγκεκριμένης κυβέρνησης ενός έθνους αλλά αυτή δεν επιτφέπεται να αντανακλάται σε όλο τον λαό

αυτού του έθνους.

Και δεύτερο ότι υπάρχει, είτε θέλουμε να το παραδεχτούμε είτε όχι, ένας υπολανθάνων "λαϊκός αντισημιτισμός" που εύκολα εκδηλώνεται ιδίως σε στρώματα με λαϊκίστικη δομή (και έχουμε τέτοια δείγματα σε πολλές περιπτώσεις από την "Αυριανή" μέχρι την "Ελευθεροτυπία").

Δείτε για παράδειγμα τις σχέσεις μας με την Τουρκία,

από τη μια καταδικάζουμε τις ενέργειες της τουρκικής κυβέρνησης ενάντια στους Κούρδους ή τους Τούρκους (λευκά κελιά κ.λπ.) και συμπαραστεκόμαστε στον κουρδικό και τουρκικό λαό, αλλά παράλληλα ονομάσαμε τον πατροπαράδοτο τούρκικο καφέ ως «ελληνικό» και όσοι ζητάμε στα καφενεία τούρκικο καφέ αντιμετωπίζουμε ακόμη και ύβρεις, και βέβαια ό,τι συμβεί στο Ισραήλ το φορτώνουμε συλλήβδην "στους εβραίους", και όχι στη συγκει τουρικόνη κυβέρνηση (και ξέρουμε πόσο διαφορετικά ήταν τα πράγματα επί Ράμπιν) ή και ακόμη και στις ακραίες πράξεις ορισμένων παλαιστινιακών ομάδων, τις οποίες καταδικάζει και ο ίδιος ο Αραφάτ.

Δυστυχώς με τον φανατισμό και τον λαϊκισμό, τα ποοβλήματα αντί να λυθούν, πεοιπλέκονται».

Με φιλικούς χαιρετισμούς Γ.Μ. Σαρηγιάννης

Η αναφερόμενη προς τον κ. Γ. Βότση επιστολή του κ. Γ. Σαρηγιάννη, με ημερομηνία 11 Ιανουαρίου 2002, έγει ως εξής:

«Διάβασα το σχόλιό σας στη χθεσινή "Ε" και επιτρέψτε μου μια παρατήρηση. Περιγράφετε τις προχθεσινές τελετές του Πατριαρχείου στην Ιερουσαλήμ ως χαώδεις, θορυβώδεις κ.ά. και σίγουρα έτσι θα ήταν, αλλά τις χαρακτηρίζετε ως "χάβρα Ιουδαίων", χαρακτηρισμός που ενυπάρχει στις εκφράσεις μας, αλλά που υποδηλώνει άθελά μας κάποια δόση "λαϊκού αντισημιτισμού" όπως π.χ. το "κάψιμο του Ιούδα" κ.ά. Πιστεύω ότι και σεις συμφωνείτε ότι καλό θα ήταν τέτοιες εκφράσεις να αποφεύγονται, πολύ περισσότερο που ανώτερα στελέχη της ελληνικής κοινωνίας όπως ο Νομάρχης Χανίων κ.ά. εμφανίζονται στις μέρες μας ως φορείς τέτοιου αντισημιτισμού.

Συμπληφωματικά σας γνωρίζω ότι η λέξη είναι "ΧΕΒΡΑ" και σημαίνει "κοινωνία" ή "εκκλησία" (=συνάθροιση) και είναι από την ίδια ρίζα με τη λέξη φιλία, φίλος (χαβέρ). Η παρομοίωση της "θορυβώδους συγκέντρωσης" με την ιουδαϊκή συνάθροιση στη Συναγωγή, έγινε επειδή εκεί υπάρχει ο θεσμός της "ομαδικής προσυχής" η οποία είναι από τα βασικά στοιχεία του ιουδαϊσμού, και απ' έξω μπορεί να δίνει θορυβώδη εντύπωση και να χρησιμοποιείται σκωπτικά μέσω ενός λανθάνοντος αντισημιτισμού, αλλά νομίζω ότι θα πρέπει να αφήσουμε σε κάθε θρησκευτική

κοινότητα να έχει τους δικούς της κανόνες».

## Ολοκληρωτισμός: Η μαzική χρήση της βιοτεχνολογίας

Σε συζήτηση στον «Οικονομικό Ταχυδρόμο» (6/ 7/2002), με θέμα «Πρέπει να τεθούν όρια στην πρόοδο της επιστήμης;», ο καθηγητής κ. Μ. Μπέγζος ανέφερε και τα παρακάτω:

«Η μαζική χρήση της βιοτεχνολογίας από την κρατική εξουσία εις βάρος κάποιας μειοψηφίας του πληθυσμού είναι η χειρότερη μορφή ολοκληρωτισμού. Κάτι τέτοιο συνέβη στον 20ό αιώνα από τον φασισμό της ναζιστικής δικτατορίας στη χιτλερική Γερμανία. Οι Εβραίοι συμπολίτες μας θεωρήθηκαν δήθεν "κατώτεροι", γιατί ανήκαν στη σημιτική φυλή, με ανατομικά χαρακτηριστικά που διέφεραν από εκείνα της τάχα "ανώτερης" αρίας ράτσας των Ινδοευρωπαίων.

Με τέτοια βιολογική

πρόφαση εξοντώθηκαν εκατομμύρια αθώων στα στρατόπεδα συγκέντρωσης, αφού προηγουμένως χρησιμοποιήθηκαν ως πειραματόζωα στα εργαστήρια ευγονικής και υποβλήθηκαν σε αφάνταστα βασανιστήρια. Ένας παρόμοιος κίνδυνος επισημαίνεται από πολλούς σήμερα με την ανάπτυξη των νέων τεχνικών,

Ο κίνδυνος να δημιουργηθούν ανθρώπινα όντα με επιλογή γενετική, προκειμένου να δημιουργηθεί η ανώτερη «ράτσα»

(αντίστοιχη προς την «αρία» φυλή). Αυτό μπορεί να αποβεί καταστρεπτικό για το ανθρώπινο γένος, καθώς δεν είναι γνωστό αν μια τέτοια, στην ουσία τεχνική, μετάλλαξη κάνει πιο ευάλωτο το ανθρώπινο είδος στις αρρώστιες.

Ο ρατσισμός χρησιμοποιεί την ευγονική. Η μαξική χρήση της βιοϊατρικής συνεπάγεται την εξόντωση κάποιας μερίδας συνανθρώπων μας, συνήθως μικρής αριθμητικά, που βασανίζεται και αφανίζεται φρικιαστικά».

### "CHRONIKA"

Organ of the Central Board of Jewish Communities in Greece 36, Voulis Str., 105 57 Athens, Greece, Tel.: ++30210-32 44 315, fax: ++30210-33 13 852 e-mail: hhkis@hellasnet.gr Web site: www.kis.gr

## Summary of the contents of issue 182, vol. 25 November - December 2002

The subject of the main article is "Mutual Cultural Points" and deals with the relations between ancient Hebrews and Greeks, who, "along with the Egyptians and the even more remote Chinese, no doubt built the civilization of Eastern Mediterranean and Asia."

We publish a chapter from the book by Abram Leon Sachar "History of the Jews" (New York, 1973). This particular chapter refers to the meeting of the Hellenic and Judaic spirit.

In his book "Freud, from the Acropolis to the Sinai", Jacques Le Rider describes Freud's impressions from his journey to Athens in 1904, and particularly from his visit to the Parthenon. After Athens Freud visited the Sinai.

The author Mr. Elpidoforos Idzebelis describes the life of Jews in Arta (city of Epirus), as well as the Holocaust of the local Jewish Community which no longer exists.

On October 24th 2002, the bones of the Jewish Colonel Mordochai Frizis were transported from Albania to Greece. Colonel Frizis was the first high ranking officer who fell in battle during the Greek – Italian War (World War II), in 1940.

Between 19 – 23 June 2002, a series of events was held to honour the history and memory of the Jews of Rhodes (Dodecanese), who were wiped out during World War II. The highlight of the events was the unveiling of the Holocaust Memorial that had been erected in Plateia Evraion Martyron (Jewish Martyrs' Square) of the island. Many Jews whose origin is from Rhodes and who now live overseas, came to Greece in order to attend the events.

In an article entitled "Praise to the Courage of Man", we present the work of Imre Kertets, who won the Nobel Prize in Literature in 2002.

The author Mr. Michael Kokkinaris publishes a short story titled "The Jew".

An article published in a Greek daily paper, titled "It was like a Jewish synagogue (chavra)"\*, gave rise to the Central Board of Jewish Communities in Greece to send a letter specifying that "Chavra means the holy place of worship where those belonging to the Jewish faith gather for common prayer, like is the case in the Christian church". Professor Giorgos Sariyiannis also made a special reference dealing with this issue.

[\* The expression "it was like a Jewish synagogue (chavra)" is a commonly used Greek expression, which has a negative connotation: it means "it was a hubbub or uproar "l.

The issue closes with book presentations.

Translated by: Rebecca S. Camhi

### זכרונות XPONIKA

ΙΔΙΟΚΤΗΤΗΣ: ΚΕΝΤΡΙΚΟ ΙΣΡΑΗΛΙΤΙΚΟ ΣΥΜΒΟΥΛΙΟ ΤΗΣ ΕΛΛΑΔΟΣ

ΕΚΔΟΤΗΣ

Ο Ποόεδρος του Κ.Ι.Σ. ΜΩΎΣΗΣ ΚΩΝΣΤΑΝΤΙΝΗΣ ΔΙΕΥΘΥΝΣΗ ΓΡΑΦΕΙΩΝ:

Bουλής 36 • 105 57 AΘΗΝΑ Τηλ. 210 - 32.44.315-8 E-mail: hhkis@hellasnet. gr Internet site: http://www.kis.gr

Τα ενυπόγραφα άρθρα εκφράζουν τις απόψεις των συγγραφέων τους.

ΤΕΧΝΙΚΗ ΕΠΙΜΕΛΕΙΑ: Πολιτικά Θέματα ΕΠΕ, Υψηλάντου 25 Αθήνα, τηλ.: 210 - 72 18 421

Διανέμεται Δωρεάν

