## XPONIKA הונות XPONIKA

### ΟΡΓΑΝΟ ΤΟΥ ΚΕΝΤΡΙΚΟΥ ΙΣΡΑΗΛΙΤΙΚΟΥ ΣΥΜΒΟΥΛΙΟΥ ΤΗΣ ΕΛΛΑΔΟΣ

ΤΟΜΟΣ ΚΒ' • ΑΡ. ΦΥΛΛΟΥ 164 • ΝΟΕΜΒΡΙΟΣ - ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 1999 • ΧΕΣΒΑΝ - ΚΙΣΛΕΒ 5760



## Η Συναγωγή των Χανίων και τα δικαιώματα των πολιτών

Του κ. ΘΡΑΣΥΒΟΥΛΟΥ ΟΡ. ΠΑΠΑΣΤΡΑΤΗ

### Α. Χρονικό

ια περισσότερα από πενήντα πέντε χρόνια η Συναγωγή των Χανίων Ετς Αχαΐμ παρξμενε ερειπωμενή στο πέντρο της παλιάς εβραϊκής συνοικίας των Χανίων. Ύστερα από πολύχρονες προσπάθειες, τα τελευταία χρόνια ξεπίνησε η ανακαίνιση του πτιρίου, που ολοπληρώθηπε μόλις φέτος. Τον Οπτώβριο του 1999 προγραμματίστηπαν τελετές εγπαινίων της ανακαινισθείσας Συναγωγής και επόηλώσεις μνήμης των Κρητών Εβραίων που εξοντώθηκαν από τους γερμανούς κατακτητές στα 1944.

ΚΑΙ ΕΝΩ η προετοιμασία των εχδηλώσεων έφτανε στο τέλος της, παφενέβη αίφνης ο Νομάφχης Χανίων, καθώς και ο μητοοπολίτης Κυδωνίας και Αποκορώνου και με τις αφτηριοσχληρωτικές και έξαλλες δηλώσεις τους στα ΜΜΕ. αμφισβήτησαν τη νομιμότητα των εχδηλώσεων και το δικαίωμα επαναλειτουργίας της Συναγωγής και στάθηκαν αντιμέτωποι στο όλο έργο. Με τη στάση τους προχάλεσαν ή ίσως και υποκίνησαν μια σειρά «αυθόρμητων λαϊχών αντιδοάσεων», που εχδηλώθηχαν με τη μοοφή βοοχής επιστολών στα τοπικά μέσα των Χανίων από φανατιχούς «χριστιανούς Ορθοδόξους», που αισθάνθηκαν να απειλούνται από την επαναλειτουργία της Συναγωγής. Ο Νομάοχης Χανίων μάλιστα προειδοποίησε για τον χίνδυνο των πιθανών επεισοδίων από τους αγανακτισμένους «χριστιανούς» των Χανίων. Εν τέλει, οι εχδηλώσεις πραγματοποιήθηκαν υπό αυστηρή αστυνομική παρουσία, χωρίς επεισόδια. Για την ιστορία, και επειδή ευτυχώς δεν ήταν όλα «μαύρα», πρέπει να σημειωθεί -προς τιμήν τους- πως τις εκδηλώσεις «αγκάλιασαν» ο Δήμαρχος Χανίων χαθώς χαι ο Χανιώτης πρώην πρωθυπουργός Κ. Μητσοτάχης. Όμως η στάση χυρίως της Υπατης αρχής του τόπου που άφησε αλγεινές εικόνες και αναπάντητα εοωτήματα πληγώνοντας τη δημοχοατία.

### Β. Τα Δικαιώματα των Πολιτών

ΚΑΘΩΣ ΜΕΧΡΙ ΣΗΜΕΡΑ πίστευα πως ζω σε μιαν ανεξίθηηση σχη και ελεύθερη χώρα, ομολογώ πως δεν φανταζόμουν ποτέ πως θάρχονταν κάποια μέρα ή στιγμή που θα αναγκαζόμουν να φωνάζω για να υπερασπιστώ έννοιες και δικαιώματα πρωταρχικά κι αναφαίρετα.

ΔΥΣΤΥΧΩΣ όμως, το ζήτημα που δημιουογήθηκε στα Χανιά εχ του μη όντος, σχετικά με την ανακαίνιση και την επαναλειτουογία της Συναγωγής Ετς Αχαΐμ, με υποχρεώνει, ως σκεπτόμενο πολίτη, να τάξω εγγράφως κάποιες θέσεις, επιλέγοντας συνειδητά τη δημισσίευσή τους τώρα, που καταλάγιασε η ένταση των ποώτων ημερών.

ΚΑΤ΄ ΑΡΧΗΝ οφείλω να επισημάνω ότι ως ελεύθερο άνθρωπο, με τρόμαξε πραγματικά η θέση και η στάση του ύπατου εκφραστή της εξουσίας στο νομό, του Νομάρχη Χανίων. Κι αυτό επειδή, αν ίσως μπορούσα να αδιαφορήσω στις εμετικές επιστολές οποιουδήποτε ιδιώτη, με τις δηλώσεις του ο Νομάρχης, ως αρχή και μάλιστα αιρετή, με θέτει ως πολίτη α priori σε θέση αμύνης. Γιατί οφείλει να γνωρίζει ο Νομάρχης, οποτεδήποτε ενεργεί ή ομιλεί, ότι δεν εκφράζει τις προσωπικές του απόψεις, αλλά ένα θεσμό και μια εξουσία, της οποίας οφείλει να είναι λειτουργός και τιμητής, και όχι κάπηλος ή χρήστης.

ΕΤΣΙ ΛΟΙΠΟΝ, όταν ο Νομάοχης ποοσπαθεί να περιστείλει τα αυτονόητα, πρέπει να βρίσχει τους πολίτες σε μέτωπο αρφαγές απέναντί του. Αφού άλλωστε ο Νομάοχης ελέγχεται και λογοδοτεί για τις πράξεις ή τις παραλείψεις του, και είναι μάλιστα δυνατόν, όταν αυθαιρετεί ή παρανομεί, να κηρυχθεί έκπτωτος του αξιώματός του. Και στην προκειμένη περίπτωση, ο Νομάρχης Χανίων, επιεικώς κρινόμενος, το ολιγότερο αυθαιρετεί και ολισθαίνει.

ΤΗ ΣΤΑΣΗ του Επισχόπου Κυδωνίας, το παφόν σημείωμα θα αφήσει ασχολίαστη. Ας τον χφίνει το ποίμνιό του, το οποίο ετάχθη να ποιμαίνει. Ο γφάφων υπομιμνήσχει μόνο, πως η Εχχλησία της Κφήτης σεμνύνεται γιατί έχει αναδείξει φωτεινές μοφφές -χαι αυτές επιλέγει να θυμάται...

ΟΙ ΕΠΙΣΤΟΛΕΣ των ανησυχούντων υπερευαίσθητων πολιτών, των αυτόκλητων τιμητών του ελληνορθόδοξου φρονήματος και διωκτών των αλλοδόξων, δεν με τρομάζοιν. Όμως με ανησυχούν έντονα, γιατί βλέποντάς τες εν τω συνόλω, αισθάνθηκα τη δημιουργία ενός κλίματος. Ενός κλίματος σαφώς αντισημιτικού, που θυμίζει άλλες εποχές.

ΚΑΠΟΙΟΣ ΦΙΛΟΣ μου είπε πως το κλίμα που δημιουργήθηκε στα Χανιά μοιάζει με εκείνο της ναζιστικής Γερμανίας του 1935. Λίγο ποιν τη Νύχτα των Κουστάλλων. Βλέποντας τα πράγματα πιο ψύχραιμα, οφείλω να ομολογήσω πως μου θύμισε μέρες της Θεσσαλονίκης του 1930. Έντο-

Συνέχεια στη σελ. 32

ΕΙΚΟΝΑ ΕΞΩΦΥΛΛΟΥ: «Το Ιερό (Εχάλ) της πρόσφατα αναστηλωμένης Συναγωγής των Χανίων.

## Διάλογος μεταξύ Ο ο θοδοξίας και Ιουδαϊσμού

Του Καθηγητή κ. ΙΩΑΝΝΗ ΚΑΡΑΒΙΔΟΠΟΥΛΟΥ

«ΔΙΑΛΟΓΟΣ» μεταξύ Χοιστιανισμού και Ιουδαϊσμού πραγματοποιείται στην ιστορία εδώ και δύο χιλιάδες χρόνια, από τότε που γράφηκαν τα βιβλία της Καινής Διαθήχης μέχοι σήμερα, περνώντας από φάσεις πολεμικής άλλοτε με γοαπτά κείμενα και άλλοτε με πράξεις. Ωστόσο, στις τελευταίες τρεις δεχαετίες του 20ού αιώνα αντί της πολεμιχής - που γνώρισε την πιο άγρια φάση της από την πλευρά των χριστιανών στον Β' Παγκόσμιο Πόλεμο από τους Ναζί καλλιεργείται κλίμα ειρηνικού και επιστημονικού διαλόγου από τις δύο πλευρές. Από Ορθόδοξη πλευρά την πρωτοβουλία πήρε το Οιχουμενιχό Πατριαρχείο διά του πέντοου του Chambésy υπό την ηγεσία του Μητοοπολίτη Ελβετίας κ. Δαμασκηνού και από Ιουδαϊκή πλευφά το Παγκόσμιο Ιουδαϊκό Συνέδριο με πρόεδρο τον κ. G. Riegner. Η πρώτη συνάντηση επιστημονιχού διαλόγου έγινε στη Λουχέονη το 1977, η δεύτερη στο Βουχουρέστι το 1979, η τρίτη μετά από παρέλευση αρχετών ετών στην Αθήνα το 1993 και η τέταρτη πρόσφατα στην Ιερουσαλήμ το 1998 (13 - 16 Δεκεμβρίου). Στο άρθοο αυτό θα δοθούν περιληπτικά κατ' αρχήν (Ι) οι κεντρικές θέσεις της πρόσφατης αυτής συνάντησης και κατόπιν (ΙΙ) θα διατυπωθούν με αφορμή αυτή τη συνάντηση ορισμένες σχέψεις για το διάλογο, μια χαι ο υπογράφων είχε την ευχαιρία να λάβει μέρος στις δύο τελευταίες συναντήσεις.

1

Ο ἡ άλλα εφευνητικά κέντφα Ελλάδας, Ισφαήλ, Βουλγαφίας, Βελγίου, Βοσνίας - Εφζεγοβίνης, Γαλλίας, Ρουμανίας, Ρωσίας, Ελβετίας, Ουκφανίας, Βφετανίας, Σεφβίας και ΗΠΑ έλαβαν μέφος στη συνάντηση που είχε ως κεντοικό θέμα: «Η αντιμετώπιση του σύγχφονου κόσμου από την Οφθοδοξία και τον Ιουδαϊσμό». Το θέμα διαφθρώθηκε σε 4 επί μέφους ενότητες: 1. Εθνικισμός και θρησκευτικός φυνταμενταλισμός στην εκκοσμικευμένη σύγχφονη κοινωνία. 2. Ανθρώπινα δικαιώματα και θρησκευτική ελευθεφία στο σύγχφονο κράτος. 3. Θρησκευτικές συγκρούσεις και ο πόθος για ειρήνη. 4. Σύγχφονα εκπαιδευτικά συστήματα και παλιές θρησκευτικές προκαταλήψεις.

Το χάθε ένα από αυτά τα θέματα αναλύθηκε από έναν Ορθόδοξο και έναν Ιουδαίο. Η παρουσίαση που θα κάνουμε στη συνέχεια δεν θα είναι λεπτομέρης, θα δοθούν απλώς μερικές βασικές θέσεις που υποστηριχθηκαν.

Μετά το μήνυμα της Α.Θ.Π. του Οισουμενίκου Πατριάρχου κ. Βαρθολομαίου, στην εναρκτήρια ομιλία του ο Μητροπολίτης κ. Δαμασκηνός υπενθυμισε ότι η πολεμική θεολογία των δύο θρησκειών συνέδεε συνήθως την αξιοπιστία του δικού της μηνύματος με την προβλήμ της κακοπιστίας ή της πλάνης των πιστών της άλλης πλευράς, μεταφέροντας έτσι την όλη θεωρητική προβληματική των θεολογικών τους διαφωνιών από το περί Θεου ερώτημα στο αισθητότερο περί ανθρώπου ερώτημα, στο οποίο ήταν ευκολότερη η κατανομή ευθυνών για τη διαφορετική προσέγγιση της θείας αποκαλυψεώς από τον

άνθοωπο. «Είναι χαρακτηριστικό, είπε, ότι στη διαλεκτική αυτή αντιπαράθεση η πλάνη ή σκληροκαρδιά των πιστών των δύο Θρησκειών ευθύνεται αμοιβαίως για την εσφαλμένη ανάγνωση ή ερμηνεία της θείας αποκαλύψεως, όπως αυτή αποτυπώνεται στις ιερές Βίβλους του Ιουδαϊσμού και του Χριστιανισμού, γι' αυτό και η όλη πολεμική γραμματεία των δύο πλευρών θεμελιώνεται στην ανάδειξη κυρίως της πλάνης των πιστών του Ιουδαϊσμού ή του Χριστιανισμού στις αντίστοιχες θεολογικές τους παραδόσεις».

Αναλύθηκε κατόπιν η «ιστοφική παθολογία της σχεσεως των πιστών» των δύο θφησκειών, στα σύγχονα φαινόμενα θφησκευτικού φανατισμού και μισαλλοδοξίας, που πολλαπλασιάστηκαν μετά την κατάφρευση των αθεϊστικών καθεστώτων του υπαφκτού σοσιαλισμού και υπογραμμισθηκε ότι είναι επιτακτική υποχρέωση των Θρησκειών να διακηρύξουν επίσημα και κατηγορηματικά την αποδοκιμασία κάθε θρησκευτικής εμπλοκής στις χαρακτηρίζόμενες ως θρησκευτικές συγκρούσεις, οι οποίες υπηφετούν άλλες σκοπιμότητες, γιατί η θρησκευτική μισαλλοδοξία διαχέεται σαν τον άνεμο σε παγκόσμια κλίμακα και είναι καταστροφική για όλες τις Θρησκείες.

Το ίδιο πνεύμα εξέφοασε ο ίδιος ομιλητής στην ομιλία του επί του πρώτου θέματος της συνάντησης («Εθνικισμός και θρησκευτικός φονταμενταλισμός στην εκκοσμικευμένη σύγχρονη κοινωνία»), όταν, εξετάζοντας το θέμα από την Ορθόδοξη προοπτική, χαρακτήρισε το θρησκευτικό φονταμενταλισμό ως «απομονωτική εσωστρέφεια» και «επιθετική εξωστρέφεια», ως «επιδημική νόσο που μεταδίδεται ανεξέλεγκτα», και επέστησε την προσοχή των συνέδρων και κατ' επέκταση των πιστών των δύο θρησκειών στο γεγονός ότι ο φονταμενταλισμός ως «διεκδίκηση τίτλου ιδιοκτησίας στην αλήθεια» χρησιμοποιείται πολύ συχνά για άλλους σκοπούς πέραν της θρησκευτικής αλήθειας.

Εξαιρετικό ενδιαφέρον παρουσίασε το δεύτερο θέμα της συνάντησης, το θέμα των ανθοωπίνων δικαιωμάτων και της θοησκευτικής ελευθεφίας στο σύγχρονο κόσμο, που συνίσταται στις αναγχαίες νομικές ή πολιτικές εγγυήσεις για την ελευθεφία, την ισοπολιτεία και την ισονομία όλων των πολιτών ενός σύγχοονου χράτους ανεξάφτητα από εθνικές, φυλετικές, θρησκευτικές, κοινωνικές ή άλλες διακρίσεις. Η καταγραφή αυτών των δικαιωμάτων, συμπεριλαμβανομένου φυσικά και του δικαιώματος της θοησκευτικής ελευθερίας, εκφράστηκε από τον 18ο αιώνα σε σημαντικές διακηφύξεις με κοφυφαία την «Οιχουμενιχή Διαχήουξη των ανθοωπίνων δικαιωμάτων» του ΟΗΕ, το 1948. Επισημάνθηκαν από τον ομιλητή, καθηγητη Βλ. Φειδά, τρία στοιχεία στις διάφορες Διακηρύξεις, που μπορούν να χαρακτηριστούν αντιφατικά και δείχνουν τις δυσχέρειες για την εφαρμογή τους. «Πρώτον, η συγκρότηση του καταλόγου των βασικών ανθοωπίνων δικαιωμάτων αναφέρεται κυρίως στα δικαιώματα εκείνα τα οποία καταπατούσε συνήθως ή συνεχίζει να περιφρονεί και σήμερα κυρίως η κρατική εξουσία, όπως θα μποφούσε να συναχθεί η ανωτέρω διαπίστωση μετά από μια προσεκτική αξιολόγηση των επιλεγέντων για τον κατάλογο δικαιωμάτων των ατόμων ή των πολιτών του χράτους. Δεύτερον, η προστασία των θεμελιωδών ανθοωπίνων δικαιωμάτων του καταλόγου ανατίθεται περιέργως στην χρατική εξουσία των χρατών, τα οποία υπέγραψαν την Οικουμενική Διακήρυξη του ΟΗΕ για τα ανθοώπινα δικαιώματα, καίτοι η ίδια η χρατική εξουσία είναι χυρίως υπεύθυνη για την αθέτησή τους ή και για την ελλειμματική προστασία τους. Τρίτον, η επιλογή στις διεθνείς Διαχηφύξεις της αφνητικής διατυπώσεως των θεμελιωδών αρχών για τα ανθρώπινα δικαιώματα, η ελλειμματική δηλαδή περιγραφή περί του διχαιώματος, το οποίο δεν μπορεί να στερηθεί ο πολίτης ή το άτομο, αφήνει στην χρατική εξουσία ένα ευρύτατο χαι ανεξέλεγχτο χώρο χινήσεως για την έχταση χαι την ποιότητα της οποιασδήποτε θετιχής νομοθετιχής χατοχυρώσεως κάθε συγκεκριμένου δικαιώματος».

Πράγματι, μεταξύ του ατόμου και των δικαιωμάτων του που καταγράφουν οι Διακηρύξεις παρεμβάλλεται η κρατική εξουσία, με τη συχνά διαπιστούμενη «κατακρηστική αυθαιρεσία» της. Από την άλλη μεριά ο πολίτης προσπαθεί να επιτύχει τη μέγιστη δυνατή διεύρυνση της πρακτικής εφαρμογής των δικαιωμάτων. Μέσα σ' αυτή τη συμπίεση εξατμίζεται η ιερότητα του ανθρώπινου προσώπου και διασφαλίζεται η συνέχεια της παντοδύναμης κρατικής εξουσίας. Είναι πολύ χαρακτηριστικό ότι σε όλες τις Διακηρύξεις για τα ανθρώπινα δικαιώματα απουσιάζει οποιαδήποτε μνεία του όρου «άνθρωπος», ενώ το ανθρώπινο πρόσωπο συρρικνώνεται στις έννοιες του πολίτη ή του ατόμου ως ενός μορίου του κοινωνικού συνόλου.

Υποστηρίχθηκε επίσης η αρχή ότι, όταν κερδίζει ορισμένες ελευθερίες μια θρησκεία, τότε αμέσως ή εμμέσως χερδίζουν τις ίδιες ελευθερίες όλες σχεδόν οι θρησχείες, έστω και αν ορισμένες προηγούνται των άλλων, και δόθηχε έμφαση στο ότι η προστασία του διχαιώματος της θοησχευτικής ελευθερίας είναι στην εποχή μας η πρώτιστη υποχρέωση των θρησκειών, οι οποίες οφείλουν να απαλλαγούν από τις αγχυλώσεις του θοησκευτικού ανταγωνισμού του ιστοριχού παρελθόντος και να συντονίσουν τις πνευματικές τους κεραίες προς την κυοφορούμενη νέα πραγματικότητα. Οι θοησκείες οφείλουν πράγματι να συντονισθούν προς τη νέα διαλεχτική και να συνεργασθούν με ειλικρίνεια για την κοινή υπεράσπιση του δικαιώματος της θοησκευτικής ελευθερίας, αξιοποιώντας πληφέστεφα το δυναμισμό της θοησκευτικής ευαισθησίας των μελών τους, οι οποίοι μπορούν να πιέσουν την χρατική εξουσία για την πληρέστερη δυνατή κατοχύρωση των θρησκευτικών ελευθεριών.

Στο τρίτο θέμα «Θρησκευτικές συγκρούσεις και ο πόθος για ειρήνη» τόσο ο Μητροπολίτης Μπάτσκας κ. Ειοηναίος Μπούλοβιτς όσο και ο ραββίνος καθηγητής Nahorai υπογράμμισαν το ρόλο των θοησχειών για την επιχράτηση της ειρήνης. Ο πρώτος ανέλυσε διαφόρους πολέμους του παφελθόντος (Σταυφοφοφίες, ολοχαύτωμα κ.ά.) και του παφόντος (Γιουγκοσλαβία), οι οποίοι δεν υπήρξαν κυφιολεκτικά θρησκευτικοί αλλά η θρησχευτική χροιά τους εξυπηρετούσε άλλους επιδιωχόμενους σχοπούς (αναχατανομή γεωγραφιχού χώρου, διαφπαγή πλούτου κ.λπ.). Ο δεύτερος υπογράμμισε τη διαφοοά απόψεων που δημιουργείται από τους ανθρώπους και που φυσικά υπάρχουν στις θρησκείες, σ' αντίθεση με την αλήθεια που φανερώνεται από τον Θεό. Οι άνθρωποι βλέπουν πλευφές μόνο της αλήθειας και έχουν τον πόθο να συναντήσουν τον Θεό όπως το βρέφος τη μάνα του και ο εφωτευμένος το ταίρι του. Οι πραγματικά θρησχευόμενοι άνθρωποι δεν πολεμούν ο ένας τον άλλον αλλ' αισθάνεται την ανάγχη ο ένας του άλλου.

Στο τέταςτο θέμα «Σύγχονα εκπαιδευτικά συστήματα και παλιές θρησκευτικές προκαταλήψεις», ο ραββίνος της Οξφόρδης καθ. Ν. Solomon και ο ρώσος εφευνητής Μ. Ταθακ αναφέρθηκαν στις αμοιβαίες ιστορικές προκαταλήψεις των δύο θρησκειών και στην ανάγκη αλλαγής νοοτροπίας στην εκπαίδευση, ώστε χωρίς πολεμική διάθεση να εισάγονται οι Ορθόδοξοι στη σπουδή του Ιουδαϊσμού και οι Ιουδαίοι στην αντίστοιχη σπουδή του Χριστιανισμού - πράγμα που θα βοηθήσει τους μαθητές να γίνουν ανεξίθρησκοι. Η δίωξη των Εβραίων δεν αποτελεί έκφραση χριστιανικής πίστεως. Ο δεύτερος μάλιστα ομιλητής ανέφερε παραδείγματα χριστιανών που πέθαναν σε στρατόπεδα συγκεντρώσεως βοηθώντας Εβραίους.

Στην ομιλία του επί τη λήξει των εργασιών ο Σεβασμιώτατος χ. Δαμασχηνός υποστήριξε ότι ο διάλογος Ορθοδοξίας χαι Ιουδαϊσμού δεν αποσχοπεί στην άρση ή στη συγχάλυψη των υφισταμένων διαφορών μεταξύ των δύο θρησχειών αλλά στη συνειδητοποίηση του γεγονότος, ότι οι διαφορές αυτές αποτελούν νόμιμες διαχρονικές εκφράσεις του φαινομένου της θρησχείας και δεν συνεπάγονται νοσηρές εχρήξεις θρησχευτικής μισαλλοδοξίας χαι θρησχευτικών συγχρούσεων. Ο Ιουδαϊσμός, όπως χαι ο Χριστιανισμός, έχουν την ιδιαίτερη θέση τους στην ιστορία των θρησχειών, η οποία ενισχύει την ενδιάθετη ροπή τους για έναν εποικοδομητικό διάλογο, αφού πολλά στοιχεία της διδασκαλίας τους έχουν χοινή αναφορά στον Θεό και τρέφονται από τις ίδιες ιερές πηγές της πίστεως.

«Προς το σκοπό αυτό», τόνισε, «είναι απαραίτητη η ανακάθαρση της ιστορικής μνήμης των πιστών των δύο θρησκειών από τις νοσηρές προλήψεις και τις οδυνηρές εμπειρίες του παρελθόντος, ώστε μακριά από θρησκευτικούς ανταγωνισμούς να προσεγγίσουν από κοινού τα σύγχρονα προβλήματα μέσα στην πλουραλιστική κοινωνία. Το περί Θεού ερώτημα των παλαιών πολεμικών αντιπαραθέσεων πρέπει να παραχωρήσει τη θέση του στο περί ανθρώπου ερώτημα της εποχής μας, στον κοινό απερί ανθρώπου ερώτημα της εποχής μας, στον κοινό α

γώνα για ειψηνική συνύπαφξη και υπεφάσπιση της θυησκευτικής ελευθεφίας σε όλα τα κφάτη του κόσμου.

Παφόλο που η θυησκεία δεν μποφεί από μόνη της να επιβάλει στον χόσμο την ειρήνη ή να αποχλείσει τον πόλεμο, μπορεί ωστόσο με τη διδασχαλία της να οιχοδομεί συνεχώς τον άνθρωπο της ειρήνης, της κοινωνικής διχαιοσύνης χαι της ειλιχρινούς συνεργασίας στις σχέσεις των λαών. Υπό την έννοια αυτή, οι λαοί όλων των Θρησχειών έζησαν την τραγική εμπειρία του πολέμου, αλλα δεν απέρριψαν ποτέ το όραμα της ειρήνης με ελευθερία και δικαιοσύνη. Οι τρεις μονοθείστικές θρησκείες (Ιουδαϊσμός, Χριστιανισμός και Ισλάμ) έχουν μέσα στη διδασχαλία τους όλα τα βασιχά εχείνα στοιχεία, τα οποία θεμελιώνουν την ευθύνη χάθε θοησχείας περί της εισηνιχής συνυπάρξεως των πιστών τους στον ίδιο χώρο με απόλυτο σεβασμό της θρησχευτικής ελευθερίας των πιστών των δύο άλλων Θρησκειών, καίτοι η κοινή αυτή εντολή δεν τηφήθηκε πάντοτε στις μεταξύ τους σχέσεις».

Οι συζητήσεις κατά τη διάφκεια της συναντησης έγιναν με πνεύμα αμοιβαίου σεβασμού και ευπφέπειας και, όπως σημειώνεται στην τελική φράση του Ανακοινώθεντος της τελευταίας συνεδρίας, «Αμφότερες οι πλευρές αποδέχθηκαν την κριτική πρόκληση της κατανοήσεως του θρησκευτικώς "άλλου" επί τη βάσει της αυτοκατανοήσεως του άλλου».

### 11.

Ο ι συζητήσεις και η εμπειρία των δυο τελειπαιών συναντήσεων μπορούν να οδηγήσουν στις ακολούθες σκέψεις.

Ζούμε σε μια εποχή που περαν των αλλων γνωρισματων της χαφαχτηφίζεται αιτό μια αναθεωφήση, τουλάχιστον στα λόγια, των ιστορικών λαθών του παρελθόντος με επίσημες εκ μέρους των ηγετών φιλεισηνικές διακηούξεις ή με αναγνωρίσεις λαθεμένων ενεργειών στην ιστορία ή με αιτήσεις συγγνώμης για τις διαπραχθείσες αδικίες. Έτσι, π.χ. Ισφαηλινοί επιστημονές ζητούν αναθεώρηση της άδικης δίκης του Ιησού, αρχηγοί των χριστιανικών εκκλησιών επισκέπτονται τους χωρούς των ναζιστικών στρατοπέδων συγκέντρωσης και εξάντωσης των Εβραίων κατά τον Β' Παγκόσμιο πόλεμο και ζητούν επίσημα συγγνώμη από τους αημερινούς Εβραίους για λογαφιασμό των «χριστιανών» που στην πράξη δεν είχαν χαμιά σχέση με τη θοησκεία της αγάπης κ.ά.π. Αιτησεις συγγνώμης παρατηρούνται και μέσα στα πλαισια της ίδιας θοησκείας ή ομολογίας: Ας θυμηθούμε την πρόσφατη απόφαση του Πατριαρχείου Αλεξανδρείας (9.1.1998) για αποκατάσταση της αδικίας που έγινε σε βάρος του Αγίου Νεχταρίου από το Πατριαρχείο Αλεξανδοείας.

Όλα αυτά μπορεί να μην αλλάζουν ριζικά την ιστορία, σηματοδοτούν ωστόσο μια αλλαγή κλίματος στις σχέσεις των ανθρώπων. Μπορεί να φαντάζουν ως μεγα-

λοστομίες με πολιτικούς ή διπλωματικούς στόχους, μαςτυςούν όμως παςάλληλα τη βίωση ενός συμπυχνωμένου αισθήματος ενοχής για ιστοςικές αστοχίες και ατοπήματα. Ο διάλογος που γίνεται σήμεςα σε πολλά επίπεδα, ιδιαίτεςα μεταξύ των θρησκειών ή των ομολογιών της ίδιας θρησκείας, αποτελεί σημείο αντίλεγόμενο, με θευμούς υποστηρικτές που τον προωθούν και με σφοδούς πολέμιους που επιχαίρουν για τις αποτυχίες του.

Ας επανέλθουμε στον διάλογο Οφθοδοξίας και Ιουδαϊσμού με αφορμή την πρόσφατη συνάντηση της Ιεφουσαλήμ. Ποια μποφεί να είναι τα θετικά του σημεία;

1. Είναι θετιχό το γεγονός ότι ο διάλογος δεν διε-Ξήχθη με σχολαστικότητα επί τεχνικών θεμάτων οφολογίας ή εφμηνείας ποινών πειμένων των δύο θοησχειών. Ασφαλώς είναι διαφορετική η ανάγνωση της Παλαιάς Διαθήχης από τους χοιστιανούς και τους Ιουδαίους και ιδιαίτερα των μεσσιανικών της χωοίων, ούτε πεοιμένει χανείς φαινόμενα μετάπεισης των διαλεγομένων και αλλαγή των απόψεών τους. Το αναμενόμενο είναι η χαλύτερη γνωριμία των διαλεγομένων της άλλης πλευφάς και η αποδοχή τους ως διαφοφετικών, με τη δική τους ιστοφία επί αιώνες και το δικό τους παφόν. Πφέπει να συνειδητοποιήσουμε ότι ο ιουδαϊσμός δεν σταματάει ιστορικά με την καταγοαφή των βιβλικών εφμηνειών του στο Ταλμούδ, αλλ' έχει ζωή και συνέχεια μέχοι σήμερα σε παγχόσμιο επίπεδο, με εφευνητικά κέντοα και διακεχοιμένους επιστήμονες. Στις Θεολογικές Σχολές του χριστιανικού κόσμου υπάρχουν γνώστες του Ιουδαϊσμού των χρόνων της Καινής Διαθήχης και του Ιουδαϊσμού με εκφηκτική βιβλιογραφική άνθηση, αλλά παφάλληλα πφέπει να λεχθεί ότι και στο σημεφινό ιουδαϊκό κόσμο υπάοχουν μελετητές του Χοιστιανισμού με σημαντική βιβλιογραφία, ακόμα και με μετάφοαση της Καινής Διαθήκης στη σημερινή Εβραϊκή γλώσσα.

Είναι πολύ χαφακτηφιστική στο σημείο αυτό η ακόλουθη φράση από το μήνυμα του Οικουμενικού Πατριάρχου Βαρθολομαίου Α΄ που ανεγνώσθη κατά την εναφκτήφια συνεδρία του πρόσφατου διαλόγου στην Ιερουσαλήμ: «Ο διάλογος ούτος δεν γίνεται διά να πεισθή το έν των μερών να προσχωφήση εις την πίστιν του ετέρου, αλλά διά να εδραιωθεί η διανθρώπινη καταλλαγή και ειρηνική συνεργασία, ώστε αι εκατέρωθεν συνειδήσεις να επιλέξουν με ελευθερίαν και προσωπικήν υπευθυνότητα την ελκύουσαν αυτάς πίστιν».

2. Στο «διάλογο», ή αχοιβέστερα στην πολεμική των πρώτων αιώνων, ιδιαίτερα των Ιουδαίων κατά των χριστιανών, σημειώθηκαν υπερβολές του τύπου της συκοφάντησης της παρθενίας της Παναγίας και της κατηγορίας (σε κείμενα του Ταλμούδ) για γέννηση του Ιησού εκ κλεψιγαμίας. Θα παρουσίαζε μεγάλο ιστορικό και θεολογικό ενδιαφέρον η μελέτη της εκατέρωθεν πολεμικής φιλολογίας. Στην αντι-ιουδαϊκή πολεμική των χριστια-

νών εντάσσουν οι Ιουδαίοι - και δεν παύουν να το τονίζουν σε κάθε ευκαιρία διαλόγου - τους Ορθόδοξους υμνους της Μ. Εβδομάδας με αντι-ιουδαϊκό περιεχόμενο. Οι Ορθόδοξοι εξήγησαν την πρόσφατη συγάντηση της Ιερουσαλήμ ότι (α) οι ύμνοι αναπαράγουν τα ιστορικά δεδομένα με παιδαγωγικό και διδακτικό στόχο και όχι με πολεμικό χαρακτήρα· (β) κατά την ερμηνεία των ύμνων δεν δόθηκε ποτέ αντι-ιουδαϊκός τόνος· (γ) οι ύμνοι αυτοί δεν επηρέασαν το Ορθόδοξο ήθος ή την τοποθέτηση της Εκκλησίας έναντι του Ιουδαϊσμού, ούτε μείωσαν την οικουμενική χριστιανική αντίληψη περί σωτηρίας· και (δ) μια ενδεχόμενη λειτουργική αλλαγή είναι θέμα Πανορθοδόξου Συνόδου και ευρίσκεται πέρα από τους στόχους ενός διαλόγου.

Ας θυμίσουμε εδώ ότι ο αείμνηστος χαθηγητής της Θεολογικής Σχολής της Αθήνας Αμίλκας Αλιβιζάτος, στις αυχές της δεκαετίας του '60, είχε προτείνει την απάλειψη των αντι-ιουδαϊκών φράσεων των ύμνων της Μ. Εβδομάδας (Α. Αλιβίζάτου, «Ανάγκη διορθώσεως λειτουργικών κειμένων», περ. Ορθόδοξος Σκέψις, 1960, σσ. 5 - 7). Έκτοτε δεν έγινε καμία σχετική ενέργεια προς αυτή την κατεύθυνση, ούτε συζητήθηκε το θέμα, πέραν των συνεδριακών διαμαρτυριών που αναφέραμε προηγουμένως.

3. Ιστορικά ο «λόγος του σταυρού» (Α΄ Κορ. 1,18) έπαψε από την εποχή των μεγάλων πατέρων να αποτελεί για τους Έλληνες «μωρία», για τους Ιουδαίους όμως εξακολουθεί να αποτελεί «σκάνδαλο». Και βέβαια δεν περιμένει κανείς από το διάλογο σήμερα να αναγνώσει ο σύγχρονος Ιουδαίος την Παλαιά Διαθήκη με τρόπο χριστιανικό και Χριστοκεντρικό (όπως γίνεται στην Καινή Διαθήκη, στους πατέρες, στους ύμνους της Εκκλησίας), ούτε από την άλλη μεριά μπορεί ο σύγχρονος χριστιανός να δει στα άσματα του Πάσχοντος δούλου του Ησαΐα μια γενικευμένη μεσσιανολογία αναφερόμενη στα πάθη του λαού του Ισραήλ. Οι αναγνώσεις και κατανοήσεις της Παλαιάς Διαθήκης έχουν αποκρυσταλλωθεί ιστορικά και οριστικά στις δύο θρησκείες.

Εχείνο όμως που ασφαλώς περιμένει κανείς από τις δύο θρησχείες που στηρίζονται εν πολλοίς στις ίδιες βιβλιχές πηγές και που βγήκε ολοφάνερα από τη συνάντηση της Ιερουσαλήμ είναι η κοινή και σύμφωνη αντιμετώπιση των ανθρωπίνων δικαιωμάτων ως απόρροια της πίστης στον ίδιο Θεό, ο πόθος και οι προσπάθειες για την επικράτηση της ειρήνης και της δικαιοσύνης στον κόσμο, η καταδίκη του εθνικισμού, του φονταμενταλισμού και της μισαλλοδοξίας, καθώς και η αποκάθαρση των εκπαιδευτικών συστημάτων από τις εκατέρωθεν προκαταλήψεις. Δεν είναι αυτά σημαντικά επιτεύγματα του διαλόγου;

[Ο κ. Ιω. Καραβιδόπουλος είναι καθηγητής της Εισαγωγής και Ερμηνείας της Καινής Διαθήκης στη Θεολογική Σχολή (Τμήμα Θεολογίας) του Αριστοτέλειου Πανεπιστημίου Θεσσαλονίκης - Το παραπάνω κείμενό του αναδημοσιεύεται από το περιοδικό «Σύναξη», Απριλίου - Ιουνίου 1999].

## «ΑΑΡΩΝ ΙΣΑΑΚΙΟΣ»

## ο Κορίνθιος και η δράση του στο Βυζάντιο

(β' μισό 12ου αιώνα)

Του κ. ΑΛΕΞΗ Γ. Κ. ΣΑΒΒΙΔΗ, Μ. Phil., Δο. Φ. Επίκουρου Καθηγητή εφευνών βυζαντινής ιστορίας στο Εθνικό Τορυμα Εφευνών

ι δύο χυριότερες βυζαντινές πηγές για το β' μισό του 12ου αιώνα, ο Ιωάννης Κίνναμος και ο Νικήτας Χωνιάτης, συμπεριέλαβαν στα χρονικά τους ενδιαφέρουσες γραμμές για τον αξιωματούχο της Αυτοκρατορίας, που έφερε το διπλό βιβλικό εβραϊκό όνομα Ααρών - Ισαάκ(ιος) και είχε αξιόλογη δράση στη διάφκεια μιας περίπου εικοσιπενταετίας επί τριών αυτοκρατόρων, του Μανουήλ Α' Κομνηνού (1145 - 80), του Ανδρονίκου Α' Κομνηνού (1183-5) και του Ισαακίου Β' Αγγέλου (1185 - 95). Αν και οι προαναφερόμενες πηγές δεν αναφέρουν σαφώς την ιουδαϊκή καταγωγή του Ααρών - Ισαακίου, εντούτοις η όλη πορεία και σταδιοδρομία του προσώπου αυτού από την εποχή της βίαιης απαγωγής του στη Σικελία από τους Νορμανδούς επιδρομείς της πατρίδας του, της Κορίνθου, το έτος 1147 μ.Χ., συντείνουν, όπως πιστεύουμε, στο να αποδείξουν ότι ήταν Ιουδαίος. Αυτό το έχουν αποδεχτεί ορισμένοι μελετητές, οι οποίοι όμως - καθώς και εκείνοι που υιοθέτησαν άλλες εκδοχές (π.χ. εκείνη της βουλγαρικής καταγωγής) - δεν ανέπτυξαν τα σχετικά επιχειρήματά τους.

πρώτος που αναφέρθηκε στον Ααρών - Ισαάχιο, ποιν από 80 περίπου χρόνια, το 1912, ήταν ο Ferdinand Chalandon, ο οποίος όμως εσφαλμένα θεώρησε ότι υπήρξαν δύο πρόσωπα, ένας Ααρών και ένας Ισαάκιος, συγχέοντας προφανώς τον Ααρών - Ισαάχιο με έναν άλλο Ισαάχιο, που έφερε χαι αυτός το αξίωμα του «αχολούθου» και ο οποίος αναφέρεται σε σχέση με την εκκλησιαστική σύνοδο του 11661. Το 1918 ο Αυσίμαχος Οιχονόμος στη μονογραφία του «Περί του θρησχευτιχού βίου στη Βυζαντινή Αυτοχρατορία κατά την εποχή των Κομνηνών και των Αγγέλων» πήσε πρώτος σαφή θέση ως προς την καταγωγή του Ααρών - Ισαακίου γράφοντας ότι ήταν Ιουδαίος, χωρίς όμως επαρχή δικαιολόγηση της άποψής του, μια και, βέβαια, δεν είχαν ακόμα εκφοαστεί αντίθετες γνώμες. Την άποψη του Οικονόμου, πάντως, υιοθέτησαν παλαιότερα ο Rosay στην «Ιουδαϊκή

Εγχυχλοπαίδεια», ο ανώνυμος λημματογράφος ΜΕΕ, ο Φαίδων Κουχουλές, και, πιο προσφαι κομνηνολόγος Κωνσταντίνος Βαρζός († 1985), πε σειρά δημοσιευμάτων του τον αποκαλεί «Εβραίο μότη», καθώς και οι ανώνυμοι λημματογράφοι νεότερων εγχυχλοπαιδικών έργων.

Ο πρώτος που εξέφρασε αντιροήσεις για την δαϊκή καταγωγή του Ααρών - Ισαακίου ήτε Vitalien Laurent σε ειδικό προσωπογραφικό άς του το 1934, ο οποίος μάλιστα τον συνέδεσε με βουλγαρικό πριγκηπικό οίκο του Ααρών, που κατ ταν από τον τελευταίο Βούλγαρο τσάρο (του Α΄ Β γαρικού Βασιλείου), τον Ιβάν Βλαντισλάβ', αν ελέξανδρος Καζντάν, που πρόσφατά αποδέχτηκα τή την άποψη στο «Βυζαντινό Λεξικό της Οξφόρι γράφει ότι ο Ααρών - Ισαάκιος «προσανώς δεν α στην αριστοκρατία». Τέλος, πρέπει εδώ να πούμι

την «αναμφίβολα» («sans doute») βουλγαφική καταγωγή του αποδέχεται, επίσης, πρόσφατα στη διατριβή του περί της «Ισχύος και των διαμαχών στο Βυζάντιο» ο Jean - Claude Cheynet, δίχως όμως να τεχμηοιώνει και αυτός τη γνώμη αυτή. Αντιφοήσεις για την ιουδαϊκή καταγωγή του Ααρών - Ισαακίου είγε εκφράσει επίσης ο ειδιχός μελετητής των βυζαντινό - ιουδαϊκών σχέσεων, Joshua Starr, το 1939, γράφοντας: «Οοισμένοι έχουν υποθέσει ότι ο Ααρών - Ισαάχιος, ο σύμβουλος και ο Λατίνος γραμματέας («Latin sectetary») του Μανουήλ Κομνηνού, υπήσξε Ιουδαίος λόγω του ονόματός του, κάτι όμως που δεν αποτελεί καμιά απόδειξη περί τούτου»". Φυσικά, το «Latin secteraty», του Starr δεν υπονοεί κάποια λατινική καταγωγή του προσώπου οφείλεται στο γεγονός ότι ο Ααρών - Ισαάκιος υπήρξε διερμηνέας στην αυτοκρατορική αυλή λόγω της πολύ καλής γνώσης των λατινικών που είχε αποχτήσει.

Αυφεφόμενοι στον Ααφών - Ισαάχιο αποφεύγουν να πάφουν θέση σχετιχά με την χαταγωγή του μέσα στα πλαίσια γενιχοτέφων εγχειοιδίων χαι μονογραφιών τους οι Armin Hohlweg. Paul Magdalino και Richard Greenfilnd αρχούμενοι όλοι τους στην παράθεση στοιχείων σχετιχά με την πολυτάραχη σταδιοδοφιία του στην βυζαντινή αυλή. Προφανώς, αιτία της αποφυγής αυτής των παραπάνω επιστημόνων είναι το γεγονός ότι δεν αναφέρουν σαφώς την ιουδαϊκή αυτή καταγωγή οι δύο προαναφερθείσες βυζαντινές πηγές (Κίνναμος, Χωνιάτης), καθώς και ο ακολουθών αυτές Θεόδωρος Σκουταριώτης, συγγραφέας χρονικού τον 13ο αιώνα.

Από τη μια πλευφά, ο Κίνναμος αναφέφεται σ' αυτόν αφενός μεν ανωνύμως ως «άνδοα Λατίνον μεν γένος» (εχδ. Βόννης, σ. 267.20) και αφετέρου ως «Ααρων όνομα, ανήρ φρονηματίας και δεινώς αλάζων» (ο.π., σ. 284.6-7), αναφερόμενος στην αντιπαλότητά τους προς τον αυτοχράτορα Μανουήλ. Α'6, Ατυχώς ο εχδότης του Κιννάμου στη σεισά της Βόννης, August Meineke, δεν συνέδεσε τις δύο αυτές πληφοφοφίες με το ίδιο πρόσωπο", το δε ίδιο λάθος έχανε πρώτος ο Chalandon, όπως είδαμε<sup>18</sup>, και, κατόπιν, σην αγγλική μετάφοασή του του Κιννάμου, ο Charles Brand". Από την άλλη πλευφά, ο Νικήτας Χωνιάτης, που δίνει πλήοως το διπλό του όνομα, μαφτυφεί με σαφήνεια ότι τόπος καταγωγής του ήταν η Κόρινθος (έκδ. J.-L. van Dieten, σ. 144.86: Ααρών ο Ισαάχιος, Κορινθόθεν μεν ορμώμενος - ποβλ. Θεόδωρος Σχουταριώτης, εχδ. Κ. Σάθας, 1894, ανατύπ, 1972, σ. 264: Ααρών τις Κορίνθιος), η δε μαστυσία του ότι (σε νεασή ηλικία) απήχθη από τη γενέτειοα του κατά την Β' νοομανδική επιδοομή στον ελλαδικό χώρο το 1147 και μεταφέρθηκε αιχμάλωτος στη Σικελία, όπου παφέμεινε (για αφκετά

χοόνια) μαθαίνοντας πολύ καλά τη λατινική γλώσσα<sup>10</sup>, συνδυάζται πολύ καλά, νομίζουμε, με την ασφαλή πληφοφοφία πεφί ύπαφξης εβφαϊκής συνοικίας στην πόλη της Κοφίνθου εκείνη την εποχή<sup>11</sup>. Αν, μάλιστα, ληφθεί υπόψη η επίσης τεκμηφωμένη άποψη ότι οι Νοφμανδοί εισβολείς απήγαγαν στη Σικελία Ιουδαίους ιστοφικός και μεταξοτεχνίτες από τις κυφιότεφες ελλαδικές πόλεις, τις οποίες λεηλάτησαν (Πάτφα, Κόφινθο, Θήβα), τότε, νομίζουμε, καθίσταται πεφισσότεφο από απλά πιθανό το γεγονός ότι ο Ααφών - Ισαάκιος θα πφέπει να συγκαταλεγόταν στους ιουδαϊκούς εκείνους αιχμαλωτισμένους πληθυσμούς.

Η μετέπειτα σταδιοδορμία του Ααρών - Ισααχίου γίνεται σχετικά χαλά γνωστή, αν συνδυαστούν οι πληφοφοφίες που, όπως είδαμε παφαπάνω, είχαν παλαιότερα οδηγήσει σε εσφαλμένα συμπεράσματα και συγχύσεις. Φαίνεται ότι το διάστημα που παρέμεινε στη Σικελία ήταν αφκετά μεγάλο, κάτι που δείχνει ότι θα πρέπει να απήχθη το 1147 από την Κόοινθο σε νεαοή ηλιχία. Η επιστροφή του στο Βυζάντιο, πιθανόν γύοω στο 1160/61, συνδέεται όχι με την πατρογονική του Κόρινθο, αλλά με την ίδια την Κωνσταντινούπολη, όπου κατά τον Κίνναμο (σ. 284 = αγγλ. μετ. Brand, σ. 212) έγινε αργότερα «ακόλουθος», δηλ. επικεφαλής της αυτοχρατορικής φορυράς των Βαράγγων (της προσωπικής σωματοφυλακής του Μανουήλ Α')", ενώ ο Νιχήτας Χωνιάτης συμπληφώνει ότι επιπλέον του δόθηκε ο τίτλος του «υποβολέως», δηλ. του διερμηνένα στην αυλή του βυζαντινού ηγεμόνα23.

Είναι πραγματικά ατυχές ότι την παρουσία του Ααρών - Ισααχίου δεν αναφέρει ο Ισπανοεβραίος οδοιπόσος Βενιαμίν της Τουδέλης, ο οποίος λίγο αργότεφα, πεφί το 1165, πέφασε από τον ελλαδικό χώφο και την Κωνσταντινούπολη, όπου κατέγραψε λεπτομερώς την ιουδαϊκή παρουσία, στη διάρχεια του εκτενούς εκείνου ταξιδιού στην Ανατολή (c. 1159 - c. 1173) (αγγλ. μετ. σχετιχού τμήματος από τον Μ. Adler, Λονδίνο 1907, ανατύπ. Νέα Υόρκη 1964, σσ. 11 - 14 και πρόσφατη ελλην. Μετ. Φωτεινής Βλαχοπούλου, εισαγ. σχόλια Κ. Μεγαλομμάτης - Α. Σαββίδης, Αθήνα 1994, 62 - 7). Δεν νομίζουμε ότι Ιουδαιος με τόσο σημαντική θέση στην αυλή θα ξέφευγε της προσοχής του οξυδερκούς παρατηρητή, που μάλιστα γνωρίζουμε ότι επισχέφθηχε και τα βυζαντινά ανάκτορα. Για το λόγο αυτό θα πρέπει να συμπεράνουμε ότι τα αξιώματά του ο Ααρών - Ισαάχιος θα πρέπει να τα έλαβε από τότε και εξής άρα, για το ζήτημα αυτό η επίσχεψη του Βενιαμίν στη βασιλεύουσα είναι terminus post quem.

Ο Α. Hohlweg πιστεύει - και μάλλον έχει δίκαιο - ότι στον Ααρών - Ισαάκιο θα πρέπει επίσης να ανατέθηκαν έκτοτε (μετά το 1165) αρκετές εμπιστευτικές αποστολές<sup>34</sup>, αλλά, όπως προειπώθηκε, θα πρέπει να απο-

κλειστεί η δική του συμμετοχή στην εκκλησιαστική σύνοδο του 1166, όπως πίστεναν οι Chalandon, Blöndal - Benedikz και πρόσφατα ο P. Magdalino, συγχέοντάς τον με τον «ακόλουθο» - Ισαάκιο, που είναι άλλο πρόσωπο<sup>33</sup>. Η δυναμική παφουσία του Ααφών - Ισαακίου στο προσκήνιο, πάντως, θα λάβει χώρα το έτος 1167, οπότε υπήρξε ο κύριος κατήγορος κατά του συνωμοτικού κινήματος του «πρωτομάστορος» Αλεξίου Αξούχου<sup>36</sup>, συμβάλλοντας αποφασιστικά στην πτώση του τελευταίου από την αυτοκρατορική εύνοια, καθώς και από την αυλική του παντοδυναμία<sup>27</sup>.

Αξίζει εδώ να τονιστεί ιδιαίτερα ότι τα χρονικά των Κίνναμου και Χωνιάτη συνάδουν ως προς το ότι οι μεγάλες ικανότητες του Ααρών - Ισαακίου στις μαγικές τέχνες, ιδιαίτερα στη Σολομωνική, όπου μπορούσε να μαζεύει τα διάφορα δαιμόνια και να τα προστάζει να πράττουν ό,τι εχείνος επιθυμούσε", είχαν χινήσει το ενδιαφέρον του «πρωτομάστορα» Αξούχου, ο οποίος, μάλιστα, είχε κατ' επανάληψιν - και παρά τις νουθεσίες του δυσαρεστημένου αυτοχράτορα Μανουήλ - μυστικά διαβούλια με τον Ααρών - Ισαάχιο, στον οποίο μάλιστα φανέρωσε τα σχέδιά του να προσπαθήσουν μαζί, με μαγικά μέσα, να εμποδίσουν την αυτοχράτειρα, Μαρία της Αντιοχείας, να χαρίσει στον Κομνηνό αυτοχράτορα τον άρρενα απόγονο, τον διάδοχο που τόσο επιθυμούσε. Φυσικά, η εμπιστοσύνη αυτή του Αξούχου προς τον Ιουδαίο αξιωματούχο υπήςξε το μοιραίο λάθος του, αφού ο τελευταίος έσπευσε να υιοθετήσει διπρόσωπη πολιτική, φανερώνοντας σε εύθετο χρόνο στον Βυζαντινό ηγεμόνα τα σχοτεινά σχέδια του Αξούχου, με αποτέλεσμα την ανατροπή του τελευταίου. Όπως, βέβαια, θα δούμε, η μνησίχαχη αυτοχράτειρα δεν επρόχειτο να ξεχάσει τις συνωμοτικές κινήσεις στις οποίες είχε προσωρινά υπάρξει μέτοχος ο δαιμονιώδης αυτός άνθρωπος™, με σχοπό τον εμποδισμό της γέννησης του παιδιού της. Γι' αυτό και λίγο μετά τον παραμερισμό του Αξούχου. ανάμεσα στο 1168 και 1170, ο Ααρών - Ισαάχιος συνελήφθη και κατηγορήθηκε και πάλι για επίκληση των δαιμόνων, χωρίς όμως, καθώς φαίνεται, να υπέστη για μια αχόμη φορά χυρώσεις.

Η πτώση του, πάντως, δεν άργησε να επισυμβεί, καθόσον η ανάμειξή του στα γεγονότα περί του Αξούχου είχε μάλλον αποδυναμώσει τη θέση του στη βυζαντινή αυλή. Συνδέεται μάλιστα η πτώση του Ιουδαίου αξιωματούχου από την εξουσία, την περίοδο 1171 - 72, με δύο κυρίως γεγονότα, των οποίων το πρώτο αφηγείται σύντομα ο Κίνναμος, ενώ το δεύτερο περιγράφουν εκτενέστερα οι Χωνιάτης και Σκουταριώτης.

Το πρώτο γεγονός συνδέεται με την κατηγορία που του απευθύνθηκε για τον προδοτικό του ρόλο κατά τη βενετική επιδρομή στο βορειοανατολικό Αιγαίο το 1171-72". Από τη βάση τους στη Χίο οι Βενετοί διενεργούσαν πειρατικές επιδρομές κατά των αυτοκρατορικών ετήσεων στο Αιγαίο και ο Ααρών - Ισαάκιος συμμετέσχε στις επιχειρήσεις κατά των εισβολέων με τον στολο που στάλθηκε υπό τις διαταγές του «μεγάλου δούχα» (ναυάρχου) Ανδρονίχου Κοντοστεφάνου". Σε κάποια κρίσιμη όμως φάση των επιγειρήσεων ο Ααρών - Ισαάχιος ειδοποίησε τους δυτιχούς εισβολείς ως προς τον τόπο όπου έμελλε να τους αιφνιδιάσεί ο βυζαντινός στόλος, με αποτέλεσμα τα σχέδια του Μανουήλ Α' για εξουδετέρωση των Βενετών να ναυαγήσουν ο Κίνναμος, μάλιστα, που περιγράφει σύντομα την αποτυχία αυτή, συνδεει με αυτήν την επακολουθήσασα τύφλωση του Ααρών - Ισααχίου", κάτι που βέβαια δεν ευσταθεί, όπως θα δούμε αμέσως παοαχάτω.

Το δεύτερο γεγονός, που συντέλεσε άμεσα στην ανατροπή του Ιουδαίου αξιωματούχου, κατά πάσα πιθανότητα έπεται χοονολογικά του προηγουμένου και θα πρέπει να έλαβε χώρα το 1172, οπότε ο Αυρών -Ισαάχιος κατηγοφήθηκε ότι παραποιούσε τους λόγους του αυτοχράτορα προς μια πρεσβεία Δυτιχών". Δεν αναφέρεται σαφώς από τον Χωνιάτη ποια ακριβώς ηντα τα «δυσμόθεν έθνη», τα οποία έστειλαν τους πρεσβεις τους στη βυζαντινή αυλή", τα λεγομένα πάντως από τον Σκουταριώτη στο παράλληλο με τον Χωνιστη χωρίο του περί «πρεσβεων των Λατίνων» πιθανόν να υπονοούν εδώ τους Βενετους\*, που μετά την προυναφεοθείσα ναυτική τους ήττα στο βοφειοανατολικό Αιγαίο ζητούσαν ειρήνη. Στη διάρχεια, πάντως, της αzφοάσης τους στην αυλή του Μανουήλ Α΄, ο Ααρών -Ισαάχιος ανέλαβε, ως συνήθως, τα διεφμηνευτικά του καθήκοντα, ενώ παρεβρισκόταν και η δυτικής κατίσησε γής αυτοχράτειρα, Μαρία της Αντιοχείας, που γνωριζε πολύ καλά λατινικά και, όπως είδαμε, δεν είχε ξεχάσει το φόλο του Ιουδαίου στα συνωμοτικά σχεδια του Αξούχου εναντίον της . Η ευχαιρία που αποζητούσε για να εχδιχηθεί τον Ιουδαίο, λοιπόν, παφουσιάστηκε ο Ασρών Ισσάκιος σε κάποια φάση των διαπραγματεύσεων φαίνεται ότι αλλοίωσε τις προτασείς των Δυτικών προς τον αυτοκράτορα, θεωρώντας στι με τον τρόπο αυτό - όπως παραστατικά περιγράφουν οι Χωνιάτης και Σκουταριώτης - ερμήνευε καλύτερα τις επιθυμίες του Μανουήλ (λεγοντάς του δηλ. οσα σ τελευταίος ήθελε να αχούσει), αλλά και ελπίζοντας ότι έτσι θα κέρδιζε και την ειγνωμοσύνη των «ομογλώσ» σων» των Δυτικών". Σπευδοντάς να εκμεταλλευτεί την ευχαιρία που της παρουσιάστηκε η αυτοκράτειρα Μαρία, που αντιληφθηκε την παραποίηση αυτή, κατηγγείλε αμέσως τον Ιουδαίο στον σύζυγο της, ο οποίος, αρνητικά καθώς ήταν επηροεασμένος εναντίον του λόγω των προγενεστέρων παραπτωμάτων του", διέταξε τη σύλληψή του, την τύφλωσή του, καθώς και την κατάσχεση όλης της περιουσίας του<sup>6</sup>.

Καθώς είδαμε παφαπάνω, ο Κίνναμος (σ. 228) αποδίδει εσφαλμένα την τύφλωση του Ααφών - Ισααχίου στον καταστφοφικό του φόλο ματαίωσης της βυζαντινής ναυτικής επίθεσης κατά των Βενετών το 1771 - 72, η χφονολογία της τύφλωσης, πάντως, σε όλες τις πεφιπτώσεις είναι το 1172: και στο κείμενο του Κίνναμου τα γεγονότα αυτά ακολουθούν (σσ. 287 - 8) την εγκατάσταση στον ουγγοικό θφόνο του φιλοβυζαντινού βασιλιά Βελά Γ' καθώς και την εξουδετέφωση του κινήματος των Σέφβων του Στεφάνου Α' Νεμάνια (1172), αν και πρόσφατα ο Jean - Claude Cheynet χφονολογεί την σύλληψη και τύφλωση στις αφχές του 1174, μετά την εκστφατεία του Μανουήλ Α' κατά των Ούγγφων".

Δεν γνωφίζουμε τις κινήσεις του τυφλού πλέον Ααφών - Ισαακίου στα τελευταία χφόνια της βασιλείας του Μανουήλ Α΄ και κατά τη διάφκεια της σύντομης και ταφαγμένης βασιλείας του άτυχου νεαφού Αλεξίου Β΄ Κομνηνού (1180 - 83), τον οποίο τελικά παφαμέφισε και διαδέχτηκε ο Ανδφόνικος Α΄ (1183 - 5). Αν, πάντως, κρίνουμε από την επανεμφάνισή του στο θέατφο των εξελίξεων με την άνοδο του Ανδφονίκου, θα πφέπει να υποθέσουμε ότι ο πεισματωμένος Ιουδαίος πφοετοίμαζε την επάνοδό του στη βυζαντινή αυλή, όπου παλινοφθώθηκε πφοσωφινά, δίχως οι παλαιότεφες κακοτυχίες του να του έχουν στο ελάχιστο αφαιφέσει από τον κακόβουλο χαφακτήφα του την έφεση στο κακό, κατά παφαστατική μαφτυφία των Χωνιάτη και Σκουταφιώτη<sup>α</sup>.

Η μετέπειτα τύχη του Ααρών - Ισααχίου έμελλε τώοα να είναι τραγικότερη, θυμίζοντας ίσως έναν μεσαιωνικό «Σάυλωκ» ή τον πληγωμένο γύπα, που εντούτοις προσπαθεί να επιτεθεί στον ισχυρότερο πια θύτη του. Με την επιστφοφή του στα ανάκτοφα, ο Ιουδαίος είχε την ατυχή έμπνευση να συμβουλεύσει τον αυτοκράτοφα Ανδρόνικο να μην αφκείται πλέον μόνο στην τύφλωση των επικίνδυνων αντιπάλων του, αλλά επιπλέον ή να τους εξοντώσει πλήφως, ή να πφοβαίναι και στην γλωσσοκοπή τους.

Η μεγάλης σεληφότητας πφόταση του Ααφών - Ισααείου έμελλε να εφαφμοστεί, όπως είναι γνωστό, πάνω στον ίδιο τον εμπνευσή της, όταν ο Ανδφόνικος Α' ανατφάπηκε (11 - 12 Σεπεμβρίου 1185) από μεγάλη εξέγεση, η οποία έβαλε στο βυζαντινό θφόνο τον αφχηγέτη της δυναστείας των Αγγέλων, Ισααάκιο Β' (1185 - 95). Ο τυφλός Ιουδαίος θα ευχόταν να μην είχε ποτέ κάνει την πφόταση εκείνη, αφού ο νέος αυτοκράτοφας τον συνέλαβε και έδωσε διαταγή να του κόψουν τη γλώσσα «με τις δηλητηφιώδεις της ουσίες», σύμφωνα με τη ζωηφή περιγφαφή του Χωνιάτη<sup>41</sup>.

Αγνοούμε αν και πόσο έζησε ο Ιουδαίος μετά από τα γεγονότα αυτά, που θα πρέπει να έλαβαν χώρα περί τα τέλη του 1185. Ο θάνατός του, πάντως, σε ώρμη σχετικά ηλικία (γύρω στα 55, αν υποθέσουμε ότι με την απαγωγή του από τους Νορμανδούς το 1147 από την Κόρινθο θα πρέπει αν ήταν τουλάχιστον έφηβος, γύρω στα 17), σήμανε το τέλος μιας ταραχώδους σταδιοδρομίας, που αποτέλεσε, πιστεύουμε, μία από τις σημαντικότερες σελίδες στην ιστορία των βυζαντινοεβραϊκών σχέσεων, δείχνοντας πως Ιουδαίοι με αξιόλογα προσόντα μπορούσαν να αναρριχηθούν σε υψηλά αυλικά αξιώματα και να γίνουν, μάλιστα, σε ορισμένες περιπτώσεις αποφασιστικοί ρυθμιστές των εξελίξεων.

[Γο παφαπάνω χείμενο αποτελεί Αναχοίνωση στο Συνέδοιο: «Η εβραϊχή παφουσία στον ελλαδιχό χώφο από τον 4ο ως και τον 16ο αιώνα». (Αθήνα, Αίθουσα Παλαιάς Βουλής, 24 - 29 Νοεμβοίου 1993).

#### ΟΙ ΧΡΗΣΙΜΟΠΟΙΟΥΜΕΝΕΣ ΒΡΑΧΥΓΡΑΦΙΕΣ

Ej: Encylopedia Judaica (Ν. Υόφκη).

EO: Echos d' Orient (Παοίσι).

ΕΠΛΒΙΠ: Εγχυχλοπαιδικό προσωπογραφικό λεξικό βυζαντινής μπορίας και πολιτισμού, επιμ. εκδ. Α. Σαββίδης (Αθήνα 1996 εξ.). ΜΒ: Μεσαιωνική Βιβλιοθήκη (Κ. Σάθας, 7 τόμοι, Παρίσι - Βενετία 1872 - 94, ανατύπ. Αθήνα 1972).

ΜΓΕ: Μεγάλη Γενική Εγκυλοπαίδεια «ΥΔΡΙΑ» (Αθήνα 1978 - 88, 55 τόμοι).

ΜΕΕ: Μεγάλη Ελληνική Εγκυκλοπαίδεια «ΠΥΡΣΟΥ» (Αθήνα

1927 - 34, 24 τόμοι, β΄ εκδ. 1964 με 4 συμπληφωματικούς τόμους). ODB: The Oxford dictionary of Byzantium, επιμ. έκδ. Α. Kazhdan (+1997). (Ν. Υόρκη - Οξφόρδη 1991, 3 τόμοι με συνεχή σελιδαφίθμηση).

ΠΒΑ: Παγκόσμιο βιογραφικό λεξικό (Εκδοτικής Αθηνών, 1983 - 88, 10 τόμοι).

PG: Patrologia Graeca (J.-P. Migne).

REB: Revue des Etudes Byzantines (Παρίσι)

TM: Travaux et Mémoires (Παρίσι).

### ΥΠΟΣΗΜΕΙΩΣΕΙΣ

 F. Chalandon, Les Comnene, II: Jean (II) Comnène (1118 -43) et Manuel (I) Comnène (1143 - 80), Παρίσι 1912 (ανατύπ. Ν. Υόρχη 1960), σσ. 225 σημ. 8,648 σημ. 15,649-50 σημ. 4,652 και ευρετήριο: 665 και 681 (με τις σχετικές αναφορές που διαχωρίζουν

τα 2 πρόσωπα). Ποβλ. PG 140, στήλ. 237,252. A. Hohlweg, Beiträge zur Verwaltungsgeschichte des oströmischen Reiches unter der Komnenen, διατομβή, Μόναχο 1965, σ. 50 με τη σημ. 8. S. Bloöndal - B. Benedikz, The Varangians of Byzantium, Παν/μιο

Καίμποιτζ 1978, σ. 184 (και αυτοί συγχέουν τα 2 ποόσωπα). Βλ. επίσης V. Laurent, La prosopograhie de l' Empire Byzantin, EO 33 (1934, ανατύπ. 1971), σ. 394, αφ. 9 με τις σχετικές παφατηφήσεις. Η σύγχυση για την τάχα συμμετοχή του Ααφών - Ισακκίου στη σύνοδο του 1166 πολύ πρόσφατα και στον P. Magdalino, The Empire of Manuel I Komnenos 1143 - 80, Παν/μιο Καίμπριτζ 1993, σσ. 223, 379, 505, 507.

2. L. Oeconomos, La vie religieuse dans l' Empire Byzantin au temps des Comnènes et des Anges, Παρίσι 1918, σσ. 79 - 82.

3. Ei 18. g. 276.

MEE I (1927 - 1964), σ. 7, όπου αναφέφεται ως «πολυμαθής Ιουδαίος» και «διεφμηνεύς των ανατολικών (sic) γλωσσών» (το ίδιο λάθος στην Μεγάλη Σοβιετική Εγκυκλοπαίδεια [=MΣΕ]: εδώ παφακάτω, σημ. 7).

 Φ. Κουχουλές, Βυζαντινών βίος και πολιτισμός, ΣΤ΄, Αθήνα 1955, σ. 182.

6. Κ. Βαρζός, Σπουδή βυζαντινών προσωπογραφιών: Αλέξιος Κομνηνός - Ειρήνη η Ρωσιεή και οι άτυχοι απόγονοί τους, Βυζαντινά 7 (1975), σ.σ. 141, 155. Του ιδ., λ. στη ΜΓΕ 5 (1978), σ. 459. Του ιδ., Η γενεαλογία των Κομνηνών, Β', Θεσσαλονίκη 1984, σ. 131

7. Βλ. ΜΣΕ 1 (1978), σ. 5. ΠΒΑ 1 (1983), σ. 15. Βλ. επίσης πρόσφατα Α. Σαββίδης «Ααρών Ισαάχ», ΕΠΑΒΙΠ 1 (1996), 41-2 με τη βιβλιογραφία. Πρβλ. πρόσφατη συμβολή: Α. Savvides, Notes on 12" - century Byzantine prosopography: Aaron Issacius - Stephanus Hagiochristophorites, Βιζαντινά 14 (1994), σ.σ. 339-53, ιδιαίτ. 341 εξ. (=Α. Σαββίδης, Βιζαντινή προσωπογραφία, τοπική ιστορία και βυζαντινότουρχικές σχέσεις. Ανατύπωση άρθρων 1991 - 94, Αθήνα 1994, 65 - 77, ιδιαίτ. 65 εξ.).

Laurent, ό.π., σ. 394, αφ. 9· στις σσ. 391 - 5 τα πφοσωπογραφικά του οίκου των Ασφών (-ηδων), πεφί των οποίων βλ. και g. Moraycsik, Byzantinoturcica, Β' Βεφολίνο 1958' (1983'), σ. 51.
 Βλ. επίσης πφόσφατα Α. Σαββίδης, λ. «Ασφών», ΕΠΑΙΒ 1 (1996), 42 - 6. - 2 (1997), 42. - 2 (1998), 43.

 A. Kazhdan, ODB, o. 1: "apparently did not belong to the aristocracy".

10. J. - Cl. Cheynet, Pouvoir et contestations à Byzance 963 - 1210, Παφίσι 1990, σσ. 109, 11 αφ. 149, 368, σημ. 45.

11. Start, The Jews in the Byzantine Empire 641 - 1204, Αθηνα 1939, σσ. 223 - 4 (παράφτημα: Aaron Issakios, a Jew?) στη σ. 233 ο Start αποχαλεί επίσης τον Ααρών - Ισαάχιο «οιωνοσχόπο του Μανουήλ» (soothsayer to Mamuel). Καθόλου δεν αναφέφεται σ' αυτόν, ο νεότερος μελετητής των βυζαντινοεβραϊχών σχέσεων για την ίδια εποχή, ο Andrew Sharf, στη μονογραφία του: Byzantine Jewry from Justinian to the Fourth Crusade, Λονδίνο 1971.

12. Hohlweg, ό.π., σ. 50, αν και στη σημ. 7 παραπέμπει στον Laurent (εδώ σημ. 1).

13. C. Brand, Byzantium confronts the West 1180 - 1204, Kaiuxott Magg., c. 59.

14. Blöndal - Benedikz, ó.x., o. 158.

15. Μ. Angold, The Byzantine Empire 1025 - 1204, A political history, Λονδίνο - Ν. Υόρχη 1984, σ.σ. 204, 222 (= ελλην. μετ., Αθήνα 1997, σ.σ. 376, 408), όπου τονίζεται η λατινόφιλη πολιτική του Ααρών - Ισααχίου. Magdalino (εδώ σημ. 1). Στην πολύ πρόσφατη συμβολή του περί μαγείας και πολιτικής στη βυζαντινή αυλή κατά τον 12ο αι., ο r. Greenfield ασχολείται έχτενως με τις μαγικές ενασχολήσεις του Ααρών - Ισααχίου: Sorcery and politics at the Byzantine court in the 12<sup>®</sup> century: interpretation of history, στους R. Beaton - Charlotte Roueché (edd.). The making of Byzantine history. Studies dedicated to Donald M. Nicol, Variorum, Aldershot 1993, σσ. 73 - 85, ιδίως 73-4, 77, 78, 80, 81 - 5 με τις σημειώσεις.

16. Κίνναμος, 284:... άλλ' ην γαφ τις το του αχολούθου τηνεχαύτα λειτούργημα πεφιχείμενος, Ααφών όνομα, ανήφ φρονηματίας και δείνως αλάζων. Ούτος δύσνους τοις βασίλεως αεί πράγμασιν ων....

17. Bonn 1836, σ. 399, ευρετήριο: Aaron acoluthus.

18. Βλ. παραπάνω σημ. 1.

19. Ν. Υούκη 1976, σ. 261, ευρετήσιο:

20. Ν. Χωνιάτης, σ. 144.86-7: ... τη δε Λατινίδα γλωτταν αχοως εξασχητιχως ηνίχα συνατηχθη τοις πατοιώταις εις Σιχελίαν αιχμάλωτος. Σχουταφιώτης, σσ. 264 - 5: Την Λατινίδα γλώτταν εξασχήσας ηνίχα τοις πατοιώταις εις Σιχελίαν συναπίχθη αιωμάλωτος. Ποβλ. Brand, ο.π., σ. 59: Anglold, ο.π., 204

 Για την ιουδαϊκή αυτή εγκατάσταση βλ. τη διατριβή του Μιχ. Κορδώση. Συμβολή στην ιστορία και τοπογραφία της περιοχής Κορίνθου στους μέσους χρόνους, Αθήνα 1981, σ.σ. 133, 384 και passim (χωρίς όμως αναφορά στον Ααρών - Ισασκιο).

22. Βλ. εδώ παφαπάνω σημ. 16 (πείμενο). Για το αξίωμα του απολούθου βλ. R. Guilland. Les commandants de la garde imperiale..., REB 18 (1960), σ.σ. 79 - 83 (= Recherches sur les institutions byzantines, A' 'Αμοτεφνταμ 1967, σ.σ. 522 - 4) Hohlweg, σ.π., σ. 50. Ν. Οίκοποιπίδε, στα TM 6 (1976), σ. 130. Καπλαλα, λ. στο ODB, σ. 47. Το αξίωμα αυτο συνδίεται με την ανοδο της ισχύος παι επιφορής των Βαφαγρών μιοθοφορών στα βυζαντινά στοστεύματα από τον 11ο αι. παι εξης: Hohlweg, σ.π., σ.σ. 49 - 51, 129. Guilland, σ.π., σ.σ. 73 - 96 (= Recherches..., Α'., σ.σ. 522 - 34). Blöndal = Benedikz, σ.π., 184 - 5, Πρόλ. S. Franklin - A. Culter, λ. «Varangians», ODB, σ. 2152.

23. Χωνιάτης, σ. 144: \_ και τοις εκ της διαλεκτου ταυτης (=tow λατινικών) τω βασιλεί εντυγχάνουσιν υποβολεύς τηνικαυτα γενόμενος. Σκουταφιώτης, σ. 265: \_ και των Ιταλών διεφιμηνεύων τους λόγους τω βασιλεί. Βλ. και Brand, σ.π., σ. 59 και τον Angold, σ.π., σ. 204 ο Ασφών - Ισμακίος ητών «spokesman for the latins at the Byzantine court», κατί που πιθάνων να υπονοεί ότι, εκτός από τις αυτοκρατοφικές του υπηφισίες, βρίσκοταν επίσης και στην υπηφισία των Λατίνων (της Δύσης).

24. Hohgleg, o.a., o. 50.

25. Βλ. σχετικά παραπάνω σημ. 1.

26. Για τον Αξούχο και τη «σταση» του βλ. Κίνναμος, σσ. 265 - 9. Χωντάτης, σσ. 143 - 5 και Σκουταφωτης, σσ. 264 - 5. Ποβλ. Chalandon, σ.π., Β΄, 219 - 20, 228, 319 - 20, 488, Βαιζός, στα Βυζαντινά 7 (1975), σσ. 155-6, 157,9 Του ιδ., λ. «Αλτέτος Αξούχος», ΜΙΕ 5 (1978), σ. 459. Του ιδ., Γεντάλογια..., σ.π., Β., σσ. 132-4, Angold, σ.π. 204, 222. Επίσης βλ. Κάλλιστη Μπουρδάφα, Το έγκλημα καθοσιωσεως την επόχη των Κομνηνών 10812-1185, Αφιέφωμα στον Ν. Σβοφώνο 1 (Ρεθυμνό 1986), σ. 218, Α. Σαββίδης, Μέλετες βυζαντίνης ιστοφίας Που - Ιλου σι., Αθήνα 1995 , σ. 40 σημ. 104 - 5. Cheynet, σ.π., σ. 109, αφ. 148. Α. Κακλαία - Α. Cutler, λ. «Ακουκή», ΟDB, σ. 289. Ποβλ. προσφατα Α. Σαββίδης - Ν. Νικολουδης, «Αξούχιος)», ΕΠΑΙΒ 3 (1998). 104 - 5.

27. Χωνιάτης, ο. 144: Ην δε ο των στεωφαντών του ανόρος, ως ήδετο, προχιμότατος και πλάστης πρωτιστός των ληφηματων και εντετής τουτώνι ο Ααρών Ισασκίος... Σκουταριώτης, σ. 264: Ην δε μάλιστα του ανόρος στεωφαντών Ααρών τις Κορννθίος, Πρβλ. Α. Σαββίδης, «Ααρών Ισασκ», ΕΠΑΒΙΠ 1 (1996), 41.

28. Κίνναμος, σ. 284: παραπρεσβείαις τε πλειστώσες επλίω (= ο Ααρών - Ιοαάχιος) και δαιμονίοις προστετημώς εξεληλεκτο έργοις, Αλλά ταύτα μεν ύστερον οπότε και η δίκη ευ ποιούσα μετήλθε τον αλιτήριον (σχήλ. μετ. Brand, s. 212). Νωνιάτης, σ. 146: Τους συχοφάντας μένοι μετήλθε και άλλων μεν άλλην δικην επέθημε, των δ' Ααρών επέβριον χαλεπωτερών τως ουαίσες αρπεδόσι περισχοινίσμοα. Μετ' ου πόλυν γαρ τινα χρόνων αλί-

σκεται μαγείαις προσανέχων και προύκειτο χελώνης έκφορον μίμημα, ένδον στεγον της χέλνος ανθρωπόμορε οι Γίκασμα, πεπεδημένον άμφω τω πόδε και το στέρνον εληλωμένον ήλω διαμιπερές. Εάλω δε και βίβλον Σολομώντειον ανελ ττων, ήτις αναπτυσσομένη τε και διερχομένη κατά λεγεώνας συλλέγει και παρίστησι τα δαιμόνια συχνάκις αναπυνθανόμενα, εφ' ότω προσκέκληνται, και το επιταττόμενον επισπέρχοντα περατούν και προθύμως δρώντα το κελευόμενον. Σκουταριώτης, σ. 266: ... τον δ' Ααρών κατέβαλε (=ο Μανουήλ Α') χαλεπώτερον μετ' ου πολύ γαρ χρόνον αλίσκεται μαγείαις προσανέχων, εάλω δε και βίβλον Σολομώντειον ανελίττων, ήτις αναγιγνωσκομένη παρίστησι τα δαιμόνια συχνάκις πυνθανόμενα επί τινι προσκέκληνται, και το επιταττόμενον επειγόμενα περατούν. Ποβλ. Chalandon, ό.π., Β', 228. Βαρζός, Βυζαντινά 7(1975), σ.σ. 141, 155, 156, 158, Του ιδ., Γενεαλογία, Β', σ. 131.

29. Κίνναμος, σσ. 267 - 8: ... άνδοα Λατίνον μεν γένος γόητα δε και πολύν τα δαιμόνια πράγματα θαμά συγκαλών ως εαυτόν διωμιλείτο (= ο Αξούχος) τε αυτώ (= με τον Ααρών - Ισαάκιο) γνήσιωτατα και απορρήτων εκοινώνει σκεμμάτων... (= αγγλ.. μετ. Brand, σ. 201). Ποβλ.. και την προηγούμενη σημείωση.

Χαρακτηρισμός του Βαρζού στα Βυζαντινά 7 (1975), σ.
 155.

31. Για την επιδοομή αυτή, χαθώς και για τα αίτια που την ποοχάλεσαν, βλ. Κίνναμος, σσ. 283 - 6 και Χωνιάτης, σσ. 172 -3. Hoßk, R. - J. Lilie, Handel und Politik zwischen den byzantinischen Reich und den italienischen Kommunen Venedig, Pisa und Genua... 1081 - 1204, 'Austrovtau 1984, s. 507, D. Nicol, Byzantium and Venice, Παν/μιο Καίμπριτζ 1988, σσ. 97 -100 με τις σημειώσεις. Ι. Καραγιαννόπουλος, Ιστορία βυζαντινού κράτους, Γ' Θεσσαλονίκη 1990, σσ. 228 - 9. Επίσης Chalandon, ό.π., σ. 588 - 91. Helene Ahweiler, Byzance et la mer..., Haoist 1966, s. 260. Brand, Byzantium confronts the West, ό.π., σ. 59 (χουνολογείται στο 1172, αν και ο ίδιος συγγο. σημειώνει: 117/2 στην αγγλ. μετ. του Κιννάμου, σ. 212). Blöndal - Benedikz, ό.π., σ. 154 (επίσης στο 1172). Τελικά πάντως οι Βενετοι γιχήθηκαν και ο δόγης Vitale Michiel II (1155 - 72) δολοφονήθηκε άγοια στην πατοίδα του έξαιτίας αυτής της αποτυyius.

32. Βλ. σχετικά Α. Σαββίδης, λ. «Κοντοστέφανος», αφ. 5, ΜΓΕ 34 (1984) σ. 116. ό.π., σ. 110 σημ. 1 (και εδώ χφονολόγηση στο 1172).

33. Κίνναμος, σ. 284: Τότε δ' ουν Ουεννέτων τω ένθει έχπυστον το βούλευμα ποιησάμενος έση ηλε βασιλεί την εγχείσησιν... Ό.π., σ. 288:... στε δη και 'Ααφων, ου μικοώ πρόσθεν εμνήσθην, εφ' σις είσηται αλούς εξεκόπη τας όψεις. Ποβλ. Chalandon, ό.π., Β', σ. 591. Brand, ό.π., σ. 59. Blöndal - Benedikz, ό.π., σ. 158. Βλ. και το προσωπογραφικό αρχείο του προγράμματος «Τράπεζα Πληφοφοριών Βυζαντινής Ιστορίας (Βυζαντινή Χρονογραφία») του ΚΒΕ/ΕΙΕ (Αθήνα): αρ. 4081 (με τις σχετικές εκτυπώσεις χωρίων του Κιννάμου).

34. Στο 1171 χρονολογούν το γεγονός οι Laurent, ό.π., σ. 394. Guilland, Recherches, A', s. 524 και Hohlweg, ό.π., σ. 50, αν και φαίνεται μάλλον σίγουρο ότι έπεται των ναυτικών γεγονότων με τους Βενετούς στα όποία ο Ααρών - Ισαάκιος είχε ανάμειξη.

35. Χωνιάτης, σ. 146: Ουχ επί τούτοις δε μόνον Ααρών συνείληπτο, αλλά χαι βασιλέως ενώπιον υποβάλλων ας εχ των δυσμόθεν εθνών ασιχόμενοι πρέσβεις εχόμιζον αγγελίας...

36. Σχουταρμότης, σ. 266: Ουχ επί τούτοις δε μόνον Ααρών συνελήφθη, αλλά και πρέσβεις εκ των Λατίνων αφικόμενοι...

Χωνιάτης, σ. 147: Λατινίς ούσα το γένος και των λεγομένων ακοιβώς συνιείσα. Εκοιπαιμότης, σ. 266: Λατινίς ούσα το γένος και τα εισημένα συνιείσα.

38. Χωνιάτης, σσ. 146 - 7: ... και μη δυσαχθούντας ορών (= ο Αφών - Ισαάχιος τους Δυτιχούς) προς τα του βασιλέως θελήματα επιπλήττει τούτοις εν μια των αιτήσεων ως προς τας καταθέσεις ετοιμοφούποις τε και ευκόλοις και υποτίθησιν αντιτείναι προς το των ζητημάτων τηνικαύτα προκείμενον και μη ραδίως ούτω και εκ πρώτης καθυπενδούναι, ως εντεύθεν κερδανούντας και φιλίον μείζω εκ βασιλέως κακ των ομογλώττων πλείω τιμήν. Σχουταφιώτης, σ. 266: ... μεταγλωττίζων ας εχόμιζον αγγελίας, και προς τα θελήματα του βασιλέως οαδίως ορών υποκύπτοντάς, επιπλήττει εν μία των αιτήσεων και αντιτείναι υποτίθησι πους το των ζητημάτων πουχείμενον, ως εντεύθεν κακ του βασιλέως μείζω χερδανούντας φιλίαν, χαχ των ομογενών (sic) πλείω τιμήν Ποβλ. Βαρζός, Γενεαλογία Α΄, (1984), σ. 460, Angold, ό.π., σσ. 204, 22, ο οποίος μάλιστα γράφει ότι ο Ιουδαίος είχε την ευχαιρία να έχει πρόσβαση στην επίσημη αλληλογραφία του Μανουήλ Α' με τις δυτικές δυνάμεις.

39. Βλ. σχετικά παραπάνω σημ. 16 (κείμενο).

40. Χωνιάτης, σ. 147: Και τότε μεν η διάλεξις διαλέλυτο, αφωρατα τω βασιλεί θεμένη τα τοιαδί του Ααρών εισηγήματα και
τω της διαλέκτου διαφόρω τα εκθέματα συσκιάσασα κατά μόνας δε τα προβληθέντα των ζητημάτων η βασιλίς αναπεμπάζει
φρενί. Λατινίς ουσα το γένος και των λεγομένων ακριβως συνιείσα, και ανακαλύπτει πάντα τω άνακτι. Ο δ΄ επί τοις ηκουτισμένοις αγανακτήσας κακώς τον Ααρών τίθησι των τε οφθαλμών το φως αμανρώσες και της ουσίας πάσης αποστερήσας.
Σκουταριώτης, σ. 266: Και τότε μεν ως η διάλεξις λέλυτο, αφώρατα τω βασιλεί ήσαν τα ειρημένα. Η δε βασιλίς, Λατινίς, ούσα
το γένος, και τα ειρημένα συνιείσα, ανακαλύπτει πάντα τω άνακτι· ο δ΄ εφ΄ οις ήκουσεν αγανακτήσας, και ουσίας πάσης στερίσκει τον Ααρών και του φάους των οφθαλμών. Ποβλ. Βαρζός,
Γενεαλογία, Β΄, σσ. 131 - 33.

41. Cheynet, ό.π., σ. 110.

 Χωνιάτης, σ. 147: Κακοεργός δ' ων Ααρών και λιχνείαν φύσεως περί τα χείριστα δυστυχών. Σκουταριώτης, σ. 266: Ούτος την οικείαν κακογνωμοσύνην δεικνύς.

43. Χωνιάτης, σ. 147: ...ες ύστερον ενήγεν Ανδρόνικον τυ-, ραννήσαντα μη μέχρι του εχχόπτειν τους οφθαλμούς την των αντιφούνων εχείνω τιμωρίαν περιιστάν, αλλ' η θάνατον πάντων καταψης ίζεσθαι ή βαρυτέραις εκμοχλεύειν κολάσεσιν, εαυτόν τιθείς εις παράδειγμα χαντεύθεν πιστούμενος τα λεγόμενα, ζώντα τε και κινούμενον και πνέοντα και φθεγγόμενον και συμφράδμονα είναι δυνάμενον και μη μόνον διά χειρών αντιλαβής. αλλά και διά γλώττης αυτής ωσεί και μαχαίρας οξείας αποδειφοτομείν ισχύοντα τον αντίδοξον και έτερ' άττυα φλύαρα και απάνθοωπα υφιγούμενος, δι'ων το ακροχολώτατον εκείνο και υποδύσχολον τον τρόπον γερόντιον (= ο Ανδρόνιχος Α'), χαιρεσισονείν επί μάλλον επώτουνεν. Σχουταφιώτης, σ. 266: ... ενήγεν ύστερον τηραννήσαντα τον Ανδρόνιχον μη μέχρι τυφλώσεως την τιμωρίαν περιιστάν, αλλ' ή θάνατον απάντων καταψηφίζεσθαι, ή βαρυτέραις εχμοχλεύειν χολάσεσιν, εαυτόν τιθείς εις παράδειγμα, ζώντά τε και κινούμενον και φθεγγόμενον, και συμβουλον είναι δυνάμενον, και μη μόνον διά χειρών, αλλά και διά γλώττης φονεύειν, ισχύοντα τον εχθρόν.

44. Χωνιάτης, σ. 147: Ων δε πονηρών διαβουλιών και παραιφάσεων μικράν αποτιννύς αμοιβήν τω γεννήτορι Ααρών ο τον Ανδρόνικον ύστερον της αρχής καθελών Ισαάκιος ο Άγγλος εκτέμνει την αυτού γλώτταν συναφελείν τε και αφανιείν τον επί ταύτης σπεύδων ιόν. Σκουταριώτης, σ. 266: ... ων δη πονηρών παραιφάσεων μικράν αποττινύντα αμοιβήν τον τούτων γεννήτορα Ααρών, ο τον Ανδρόνικον καθελών της αρχής Ισαάκιος ο 'Αγγελος εκτέμνει την γλώτταν αυτού. Ποβλ. Hohlweg, ό.π., σ. 50. Brand, ό.π., σ. 59 σημ. 73.



Δωδεκάχορδη λύφα, χαφαγμένη σε σφραγίδα. (Ιερουσαλήμ 7ος αι. π.Χ.)

## Όργανα και Μουσική των Εβραίων

Το πρώτον σημείον της υπάρξεως του Εθνους των Εβραίων, του περιουσίου τούτου λαού του Κυρίου, του διαδομιατίσαντος τοσούτον μέγα μέρος εν τη ιστορία, είνε -χατά την Γραφήν- το έτος 2586 πο. Χριστού. Οι Εβραίοι, γεωργοί και έμποροι ιδιοφυείς, κατ' εξοχήν, διετέλεσαν οι προμηθευταί και τροφοδόται πασών των πλησιοχώρων αυτοίς χωρών και ιδίως των Αιγυπτίων, των οποίων τα πλούτη είλχυον αυτούς, και μετά των οποίων σινοικειώθησαν, μέχοις ότου αι χαταπιέσεις των Φαραώνων τους ηνάγχασαν να εγχαταλείψωσι σύσσωμοι την αιγυπτίαν χώραν, εν η έζων, υπό την ηγεσίαν του νομοθέτου Μωϋσέως. Εν τούτοις, μεθ' ης υπομονής και επιμονής κατέκτησαν, ολίγον και κατ' ολίγον, την Παλαιστίνην, αντιθέτως άλλων λαών, ούτως ανέπτυξαν χαι τας τέχνας, τας επιστήμας, τα γράμματα και την βιομηχανίαν. Η εποχή αυτή ήτο ο χουσούς αιών του Εβοαϊχού λαού. Ήδη, ουδέν τεχμήριον υπενθυμίζει το άλλοτε μεγαλείον της εν τω χόσμω διαβάσεως της φυλής ταύτης. Μάτην δε, κατά διαφόρους εποχάς, οι Εβραίοι προσεπάθησαν όπως συγκροτηθώσι και πάλιν εις Έθνος, με πρωτεύουσαν την Παλαιστίνην, την αρχαίαν αυτών χοιτίδα!

χ της μουσικής των Εβραίων ουδέν σημείον μουσικόν απέμεινε, μόνον δε αι εις τας συναγωγάς αυτών ψαλλόμεναι μελωδίαι δυνατόν να διεφυλάξαν γνωρίσματα των αρχαίων ιερών ασμάτων, της Ιουδαίας αν και η μουσική τέχνη ουδεποτε ελησμονήθη υπό των Ισραηλιτών. Ότε δε αι δεκατεσσαρες φυλαί του Ισραήλ εγκαταστάθησαν εις Παλαιστύνην, μετά πάθους επεδόθησαν εις την μουσικήν και την ποιησίν.

Ο Σαμουήλ, ο ελευθερωτής του Ισραήλ και τελευταίος των Κριτών, μετά την εκ της δουλείας των Φιλισταίων απελευθέρωσιν του περιουσίου των Εβραίων λαου, ιδρισεν εν Ραμά Σχολήν Προφητών και Μουσικών, εις την ιποίαν κατέφυγε και ο Προσητάναξ, ενα διαφυγή την καταδίωξεν του Σαούλ. Ο Θεός, ως φαίνεται, εν τη απειρώ Αυτού σοφία, ηθέλησε να διατηρήση εν τη μουσίκη τα μψηλά αυτής προνόμια εν τω προσώπω του Δαυίδ, υψων αυτόν εχ της τάξεως του απλού ποιμένος εις την του νίχητού ήρωος και του υψίστου μουσικού, χρίων τον νικητην του Γολιάθ, ισχυρόν βασιλέα της Παλαιστίνης και αναδειχνύων αυτόν τον μεγαλύτερον λυριχόν ποιήτην του κοσμου. Ο Δαυίδ έχφουε πλείστα όργανα και κατά προτιμησιν την άφπαν, την οποίαν μετεχειοίζετο, όπως συνοδεύτι το θεόπνευστον άσμα του ή κατευνάζη τα κοχλάζοντα παθη του ατασθάλου βασιλεώς Σαούλ. Ποσάχις δε, μετανοών δια την βασιλικήν του υπερηφάνειαν, δεν θα προσεκλινε ταπεινώς την κεφαλήν που του Σαβαώθ τονίζων και ψάλλων συγχρόνως μετανοίας στόνους!

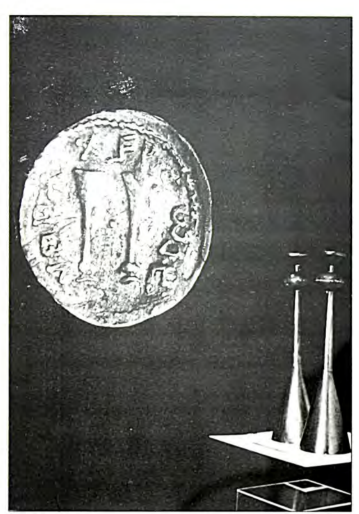
Γνωστόν, ότι ο προφητάναξ, μετά του υιου του Σολομώντος, ίδουσαν θίασον μουσικόν εκ τεσσάφων χιλιάδων αοιδών και μουσικών, και ότι αυτοπροσώπως ο Δαυΐδ είχεν εκλέξει εξ αυτών διακοσίους ογδοήντα, όπως διδαξωσι την ωδικήν εις τους λοιπούς. Η θεία λειτουγγία ετελειτο υπό δώδεκα αοιδών και δώδεκα μουσικών, εννία τουτέστιν αφπιστών, δύο κιθαριστών και ενός κυμβαλιστού, Κατά το Ταλμούθ -την συλλογήν των νόμων και των παφαδοσεων των φαββίνων- οι φωναί των γυναιχών δεν έπφεπε ν' αντηχούν εντός του ιεφού. Και δια τούτο, αι γυναιχείται φωναί ανεπληφούντο υπό νέων, εψαλλον όμως ούτοι υπό την οδηγίαν μιας χοφυφαίας και έχφουον την άφπαν, η οποία ήτο το αναπόφευκτον των γυναιχών όφγανον κατά τας θφησκευτικάς των Εβοαίων τελετάς.

Εχ των διαχοσίων ογδοήντα τούτων μουσιχών, τους οποίους ο Δαυΐδ είχεν εχλέξει, οι εχ της φυλής του Λευΐ παίδες Αζάφ, Αιμάν, Αιδονθίν χαι Αιθάν, οι υπαγόμενοι υπό τας διαταγάς του Ανανίου, εγένοντο επιφανείς. Αλλά χαι η Αυλή, χατά την χουσήν αυτήν εβοαϊχήν εποχήν, είχε χαι αύτη τους αοιδούς της, οι οποίοι παφευρίσχοντο εις τας δημοσίας ευωχίας, τα συμπόσια χαι τας επιχηδείους τελετάς.

Αι πευιγομφαί των μουσιχών εοφτών της Αγίας Γοαφής, των ποοωοισμένων δια τον ναόν των Ιεροσολύμων, είναι υπερθαύμαστοι. Εις αυτάς προήδοευεν αυτός ούτος ο ιδουτής του ναού χαι σώφοων βασιλεύς Σολομών, εν πάση τη υπερλάμποω μεγαλοποεπεία του. Αλλά, μετά το θάνατόν του, η μουσιχή του ναού απώλεσε την πρώην αυτής μεγαλοποέπειαν, ο δε χατά το 721 εισβαλών εις το βασίλειον του Ισραήλ βασιλεύς της Ασσυρίας Σαλμανάσαφ απήγαγεν αιχμαλώτους εις Βαβυλώνα τας δώδεχα φυλάς του Ισραήλ.

Μετά δύο αιώνας, την αυτήν τύχην υπέστη και το βασίλειον του Ιούδα,

του οποίου ο ναός κατεστράφη υπό του βασιλέως της Βαβυλώνος και της Νινευΐ Ναβουχοδονόσορος. του επικληθέντος μεγάλου. Ούτος ενεκατέστη εις Ιεφοσόλυμα, επέβαλλεν εις τους Εβφαίους την δουλείαν και διέτασσε να λατρεύωσιν αυτόν ως Θεόν. Και η διαταγή του αυτή, επαναλαμβανομένη υπό του κήουχος, διελάμβανεν: «Υμίν λέγεται Έθνη, λαοί, φυλαί, γλώσσαι η αν ώρα ακούσητε της φωνής της σάλπιγγος, σύριγγος τε και κιθάρας, σαμβύκης τε και ψαλτησίου και συμφωνίς παντός γένους μουσικών, προσχυνείτε τη εικόνι τη χουσή, ην έστησε Ναβουχοδονόσοο ο βασιλεύς». Όθεν οι Εβοαίοι, αιχμάλωτοι και δούλοι όντες, ετόνιζον τα υπέροχα άσματά των, ανήρτων τα όργανα αυτών επί των ιτεών, των παρακειμένων τω ποταμώ Βαβυλώνος, και έχυνον, οδυρόμενοι, τα δάχουά των, αναμιμνησχόμενοι τας δυστυχίας της Σιών!



Μεταλλικές τοομπέτες, αντίγρασα βασισμένα σε απεικόνιση νομίσματος της εποχής του Μπαρ Κοχμπά.

Περί της εν τω Ναώ ψαλλομένης μουσικής των Εβοαίων υπάρχουσιν ασαφείς και συγκεχυμέναι πληφοφοφίαι. Διατείνονταί τινες, ότι οι Εβφαίοι, μεθ' όλας τας χιλιάδας των ψαλτών και Λευϊτών, των ψαλλόντων εν τω Ναώ, δεν είχον και πολύ ποροδεύσει εις την μουσικήν, ούτε εκτάκτως ανέπτυξαν αυτήν. Τρία είδη ασμάτων ήσαν γνωστά εις τους Εβραίους: η μονωδία, η αντιφωνία, δια δύο εναλλασσουσών φωνών, και η χορωδία. Οι ψαλμοί του Δαυΐδ, το αθάνατον τούτο μνημείον της θείας εμπνεύσεως και του παγχοσμίου ελέου, οι μεταφρασθέντες εις όλας τας γλώσσας του κόσμου, ως το αριστούργημα λυρικής ποιήσεως, μετεφέρθησαν και εν τη Χριστιανική Λειτουργία, αι δε αρχαίαι Εβραϊχαί μελωδίαι, αι οποίαι ευχόλως συνωδεύοντο υπό συμφωνίας μουσικών οργάνων, εσχημάτισαν τα άσματα της νέας Εχκλησίας. Εις τας θοησκευτικάς ποιήσεις των Εβραίων ευρίσχεται ο γρηγοριανός τρόπος. Άσματα δέ τινα

αυτών ποοσομοιαζούσι μουσίχως προς τ' αραβικά, τα οποία οι Άραβες έψαλλον πάντοτε εν μονοφώνω χορρώ. Δια τον τονισμόν των μουσικών φθόγγων, οι Εβοαίοι μετεχειρίζοντο τα νεγχουϊνώθ ή νεγχουϊνώθ τααμίν - τρόποι ή φθόγγοι - εκ των Αιγυπτίων ίσως παφαλαβόντες αυτά. Δεν βεβαιούται επίσης εάν οι Εβοαίοι μετεχειοίζοντο απλάς αφμονίας, αφού εις τας μουσικάς εκτελέσεις ελάμβανον μέρος εκατοστύες αοιδών και οργανοπαικτών. Διότι, ο συνδυασμός τοσούτων φωνών θα επέφερε -και διά λόγους έτι φυσιολογικούς και φωνητικούς- την υποβολήν διαφόοων μελωδικών πηγών, ποοσαομοζομένων ποος αλλήλας, αι οποίαι θα παρήγον την καθ' εαυτό αρμονίαν, ενώ η μουσική των Εβοαίων ούτε πολύτονος ήτο, ούτε αρμονίαν και θεωρίαν αρμονίας -ως νυν εννοείται- είχεν. Όθεν, η όλη μουσική των Εβοαίων τέχνη περιωρίζετο εις την απλήν απαγγελίαν απλών μελωδιών, ως είνε νυν εν τη Ανατολική Εκκλησία το υπόψαλμα των αντιφωνητικών στίχων του ψαλτησίου και η απαγγελία του Αποστόλου ή του Ευαγγελίου, η οποία δύναται να θεωρηθή και ως απαγγελία και ως άσμα. Μεταγενεστέρως εγένοντο απόπειραι μουσικής μεταουθμίσεως, τον μεσαίωνα δε εισήγθησαν εις τα εβραϊκάς συναγωγάς ανακαινίσεις, τινές και νεωτεοισμοί.

Η πλούσια συλλογή των εβραϊχών οργάνων πολύ ολίγον διέφερε των αιγυπτιαχών και ασσυριαχών τοιούτων. Μεταξύ τούτων επρώτευεν η κινύρα η δωδεκάχορδος και τρίγωνος άρπα του Δαυΐδ. Το όργανον τούτο οι Εβραίοι παρέλαβον εκ των Αιγυπτίων, μετεχειρίζοντο δε αυτό εις τας θρησκευτικάς των τελετάς και προς ύμνον του μεγάλου του Ισραήλ θεού. Την κινύραν εκάλουν και σαβεχά. Εις τους περιπαρθείς και μυστηριώδεις τόνους του οργάνου τούτου, οι Εβραίοι επίστευον, ότι «χείρες αοράτων αγγέλων έθιγον τας χορδάς του». Οι αρμονικοί και μυστηριώδεις ήχοι της κινύρας, ποσάκις δεν ελίκνισαν τον περιούσιον του Κυρίου Λαόν, καθ' όν χρόνον επορεύετο εις την Γην της Επαγγελίας!

Μετά την κινύφαν, τάσσεται έτεφον είδος, άφπας και τούτο, νέμπελ καλουμένης, εχούσης δώδεκα χοφδάς. Μετά την νέμπελ αναφέφεται το μιμίν, όφγανον και τούτο εντοτόν, η ασσόφ, δεκάχοφδος άφπα, η σεμινίμ οκτάχοφδος, η κιθάφα, η υπό του Δαϋίδ μνημονευφένη, ήτις είχε πέντε έως δέκα χοφδάς, το ναύλον, το ψαντίφ, άφπα τφίγωνος ανεστφαμμένη, της οποίας αι μεταλλικαί χοφδαί εκφούοντο δια φαπίδος, και η σιφωνία, την οποίαν μετεχειφίζοντο και οι Χαλδαίοι και Ασσυφίοι, καλούντες αυτήν sonmponiach, εδήλου δε βουκολικόν όφγανον. Εικάζεται, ότι τούτο ήτο ασκός προβάτου, του οποίου αι δύο οπαί ήσαν εφμητικώς κε-

κλεισμέναι, των δε λοιπών, η μεν μία έφερε δύο καλά μους, τον ένα μετ' αναλόγων οπών δια την παραγωγή των φωνών, τον δ' έτερον δια το ίσον. Διατείνονται τι νες ότι η σιφωνία εισήχθη υπό των Λατίνων από τη κατακτήσεως της Ασσυρίας το 60 πρ. Χριστού, ένθα έ λαβε και επιχώριον χαράκτηρα. Το εθνικόν των Ε βραίων όμως όργανον ήτο το σγοφάρ, πέρας ή μερο σάλπιγξ, μετ' αυτήν ετάσσετο το χατσοτσερόχ, ετέρς ορθία αργυρ σάλπιγξ. Και είποντο: τα υπό της Γραφή: χαλλούμενα τζελτζελίμ ή μετζελλούθ, είδος τουρχι χών χυμβάλων, το χέρεν, χέρας όμοιον του σχοφάρ το χαλίς πλαγίαυλος το μασχόλ, έτερον τουτο είδο: πλαγιαύλου, το νέκεβ ή μακροκιτάχ, διπλούς πλαγι αυλος, αναφερόμενος υπό του προφητου Ιεζεκιήλ, ι μαγκρέφα, δργανον μη επιτοεπόμενον εις τας θοη σχευτικάς τελετάς, το τόπχ, σείστρον, τα μετζαλταίμ χαλχά χρόταλα, τα μεναανείμ, επίσης σειστοα, τι σχαλιοχίμ, τρίγωνον χωριζόμενον δια τριών σιδήρων ράβδων, το αμπούμπ, οργανον εν χρησει κατά τη διάρχειαν των θυσιών των Εβραίων και τα τύμπανα Δια των χαλχίνων και εγχόρδων τούτων οργάνων, ο Εβραίοι συνώδευον την εν τω Ναώ ιέραν μουσικην Ως ειχάζεται, και οι προφήται έκαμνον χρησιν των ορ γάνων τούτων απαγγέλοντες, ή μαλλον, υποφάλλο ντες τας προφητείας των, δια των οποίων υμνουν τοι Θεόν του Ισοαήλ..

[Το παφαπάνω πείμενο του Χψ. Χ. (αγνώστου υνόμα τος) δημοσιεύτηπε στο Ζαπύνθιον Ημεφολόγιον, του 1912 Το «Ζαπύνθιον Ημεφολόγιον» εξεδιδε ο Ανιστασίος Γ. Ζω ης, διευθυντής της εφημεφίδος «Ο Φρουρός» της Ζαπίν θου!.

## זכרונות XPONIKA

ΙΔΙΟΚΤΗΤΗΣ: ΚΕΝΤΡΙΚΟ ΙΣΡΑΗΛΙΤΙΚΟ ΣΥΜΒΟΥΛΙΟ ΤΗΣ ΕΛΛΑΔΟΣ

ΕΚΔΟΤΗΣ - ΔΙΕΥΘΥΝΤΗΣ: Ο Πφόεδφος του Κ.Ι.Σ. ΜΩΥΣΗΣ ΚΩΝΣΤΑΝΤΙΝΉΣ

ΔΙΕΥΘΥΝΣΗ ΓΡΑΦΕΙΩΝ

Bουλής 36 • 105 57 ΑΘΗΝΑ Τηλ. 32.44.315-8 E-mail: hhkis@hellasnet. gr Internet site: http://www.hellasnet. gr/jews/kis.html

TEXNIKH EIHMEAEIA:

Holatiza Organa EHE, Yynkayton 25 Afriya, 116... 72 18 421

Διαντμεται Δωρεάν

## ΤΑΛΜΟΥΛ:

## η καταγραφή της προφορικής παράδοσης του Ισραήλ



Του ΕΜΜΑΝΟΥΕΛ ΛΕΒΙΝΑΣ

Εμμανουέλ Λεβινάς (1906-1995), που θεωφείται από τους μεγαλύτεφους φιλοσόφους της εποχής μας, δημοσίευσε, το 1968, τις Τέσσεφις Ταλμουδικές Μελέτες («Quatre lectures talmidiques»). Το βιβλίο αυτό έχει εκδοθεί στα ελληνικά (Εκδόσεις ΠΟΛΙΣ, 1995), με πφολεγόμενα-μετάφφαση και πολύ κατατοπιστικές σημειώσεις του κ. Σταύφου Ζουμπουλάκη. Από την Εισαγωγή, παφαλαμβάνουμε τις παφακάτω απόψεις του Λεβινάς. [Για τον Λεβινάς έχει δημοσιευθεί άφθφο στα τεύχη 143 (Μάϊος-Ιούνιος 1996) κὰι 148 (Μάφτιος-Απφίλιος 1997) του πεφιοδικού μας].

ο Ταλμούδ είναι η καταγοαφή της ποοφορικής παοάδοσης του Ισοαήλ. Ρυθμίζει την καθημεοινή και λατφευτική ζωή καθώς και τη σκέψη -της εφμηνείας των γραφών συμπεριλαμβανομένης- των Εβραίων που ομολογούν την ιουδαϊκή θοησκεία. Διακοίνουμε δύο επίπεδα: στο ένα καταγράφονται στα εβραϊκά οι λόγοι των δασχάλων που ονομάζονται Ταναΐμ (Tanaim), επιλεγμένοι από τον Ραββί Yehouda Hanassi, ο οποίος τους έδωσε την οριστική γραπτή μορφή τους στο τέλος του 2ου αιώνα μ.Χ., με το όνομα Μισνά (Michna). Οι Ταναΐμ είχαν σύγουσα έσθει σε επαφή με την ελληνική σκέψη. Η Μισνά γίνεται αντιχείμενο νέων συζητήσεων οι οποίες διαξάγονται συχνά στα αφαμαϊκά από τους δασκάλους που ονομάζονται Αμοραΐμ (Amoraim), οι οποίοι στη διδασκαλία τους χοησιμοποιούν χυρίως τους λόγους των Ταναΐμ που ο Ραββί Yehouda Hanassi δεν είχε συμπεριλάβει στη Μισνά. Αυτοί οι λόγοι που έμειναν απ' έξω και που ονομάζονται Beraitoth αντιπαφαβάλλονται πφος τη Μισνά και τη φωτίζουν. Της ανοίγουν νέους οφίζοντες. Το έφγο των Αμοφαΐμ παίφνει, με τη σειφά του, την οφιστική γραπτή μοφφή του πφος το τέλος του 5ου αιώνα και λαβαίνει το όνομα Γκεμάφα (Guemara). Οι ενότητες της Μισνά και της Γκεμάφα (οι οποίες, στις τφέχουσες εκδόσεις, παφουσιάζονται μαζί, η μία ως θέμα που σχολιάζεται από την άλλη, και πλαισιώνονται από τα πιο πφόσφατα σχόλια του Rachi και Τοσαφιτών) συνιστούν το Ταλμούδ.

Το Ταλμούδ υπάρχει σε δύο παράλληλες εκδοχές: η μία, το Ταλμούδ της Ιερουσαλήμ, αντιπροσωπεύει την εργασία των ραββινικών ακαδημιών της Παλαιστίνης, η άλλη, το Ταλμούδ της Βαβυλώνας, μεταγενέστερο κατά έναν αιώνα περίπου, καταγράφει τη δραστηριότητα ονομαστών ακαδημιών που ήταν εγκατεστημένες στη Μεσοποταμία. Τα αποσπάσματα που σχολιάζονται παρακάτω τα έχουμε αντλήσει όλα από το βαβυλωνιακό Ταλμούδ.

Τα ταλμούδικα κείμενα μποφούν να ταξινομηθούν και κάτω από δύο άλλους τίτλους: Χαλαχά (Halakhah) και Αγγαντά (Hagadah) -χωφίς πάντοτε να ανήκουν αποκλειστικά στη μία ή στην άλλη.

Η Χαλαχά είναι η συλλογή των χανόνων που φαινομενικά αφορούν μόνο τη λατρευτική, κοινωνική και οικονομική ζωή των πιστών καθώς και την προσωπική τους κατάσταση. Όλοι αυτοί οι κανόνες έχουν, στην πραγματικότητα, μια φιλοσοφική προέκταση, η οποία υποκρύπτεται συχνά σε προβλήματα που αφορούν «πράξεις που πρέπει να κάνει» κανείς ή «πράξεις που δεν πρέπει να κάνει» και τα οποία φαίνεται να ενδιαφέρουν άμεσα τους δασκάλους.

Είναι βέβαιο ότι, συζητώντας για το διχαίωμα να φάει ή να μη φάει χανείς «αυγό γεννημένο σε μέφα εοφτής» ή για την οφειλόμενη αποζημίωση για ζημιές που προχλήθηχαν από ένα «μανιασμένο βόδι», οι σοφοί του Ταλμούδ δεν συζητούν ούτε για αυγά ούτε για βόδια, αλλά, χωρίς να φαίνεται, θέτουν υπό συζήτηση θεμελιώδεις ιδέες. Πρέπει βέβαια να έχεις συναντήσει έναν αυθεντιχό δάσχαλο του Ταλμούδ, για να είσαι σίγουρος για αυτό: η αναγωγή από τα λατφευτιχά προβλήματα -πολύ σημαντιχά για τη συνέχιση του εβραϊσμού- στα φιλοσοφιχά προβλήματα, που τα έχουν εδώ χαι πολύ χαιρό ξεχάσει οι σημερινοί ταλμουδιστές, θα απαιτούσε πράγματι σήμερα επίπονη προσπάθεια χαι είναι σαφές ότι η προσδοχώμενη ανανέωση των σπουδών σε αυτό το πεδίο δεν γίνεται να αρχίσει από το τέλος.

Αλλά η «φιλοσοφία» ή το ισοδύναμο αυτού που είναι η φιλοσοφία στην ελληνική σκέψη, δηλαδή τη δυτική -εάν το Ταλμούδ δεν είναι φιλοσοφία, οι πραγματείες του είναι μια έξοχη πηγή των εμπειριών από τις οποίες τρέφεται η φιλοσοφία -παρουσιάζεται μέσα στο Ταλμούδ και με τη μορφή απολόγων και αποφθεγμάτων. Πρόκειται για τα χωρία που γειτονεύουν με τη Χαλαχά και τα οποία ονομάζονται Αγγαντά. Η Αγγαντά παρουσιάζεται ευθύς εξαρχής μια όψη λιγότερο αυστηρή για τους αμύητους ή τους αρχάριους και υπάρχει η άποψη -εσφαλμένη εν μέρει- ότι είναι πιο εύκολη. Ανέχεται εν πάση περιπτώσει ερμηνείες διαφόρων επιπέδων. Για τα τέσσερα μαθήματά μας έχουμε αντλήσει σχεδόν αποκλειστικά από την Αγγαντά.

Ένα ταλμουδικό κείμενο επομένως δεν ανήκει διόλου στους «ψυχωφελείς λόγους», αν και αυτό το γραμματειακό είδος είναι μία από τις μορφές που μπορεί να πάρουν οι ιδιαίτερες αρετές του, όταν εκφυλίζονται. Μπορούμε όμως να ξαναβρούμε τον αρχικό σκοπό της δύναμής του, ακόμη και όταν περιβάλλεται και εξασθενίζει από σκέψεις που δεν θέλουν να είναι τίποτε άλλο από ευλαβείς. Το ταλμουδικό κείμενο καθ' εαυτό είναι πνευματικός αγώνας και τολμηρό άνοιγμα σε ερωτήματα -ακόμη και στα πιο εξοργιστικά- προς τα οποία ο σχολιαστής πρέπει να ανοίξει το δρόμο, χωρίς να ξεγελαστεί από αυτό που

φαίνεται σαν σγολαστικισμός και όπου κατ' ουσίαν, κούβεται μια άχοα προσοχή στο Πραγματικό. Παιγνιώδεις. λαχωνικές στην ειφωνική ή στεγνή διατύπωσή τους, ώλα με πάθος για χάθε δυνατότητα, οι σελίδες του Ταλμούδ χαταγράφουν μια προφορική παράδοση και διδασκαλία που απέχτησαν συμπτωματικά γραπτή μορφή και στις οποίες έχει σημασία να ξαναδώσουμε τη διαλογική ζωή τους και τον πολεμικό τους γαφακτήσα, όπου πολλαπλές -αλλά όχι αυθαίρετες- σημασίες εγείρονται και βουίζουν μέσα σε κάθε λόγο. Αυτές οι σελίδες επίζητούν τον αντίλογο και ελπίζουν να βρουν στον αναγνώστη ελευθερία. επινοητικότητα και τόλμη. Χωρίς αυτά, μια επιχειρηματολογία που υψώνεται στην πορυφή της αφαίρεσης και της αχρίβειας δεν θα μπορούσε να συνυπάργει με ορισμένα ερμηνευτικά λογικά σχήματα που παραμένουν καθαρά συμβατικά. Πώς είναι δυνατόν μια κυρίαρχη διαλεκτική να συνυπάρχει με αυθαίρετες μεθόδους -έστω και χωδιχοποιημένες- οι οποίες θεωρείται ότι συνδέουν βιβλιχούς στίχους με τους λόγους του δασχάλου. Αυτές οι «αδυναμίες» δεν εξηγούνται ούτε από την ευσέβεια των συγγραφέων ούτε από την ευπιστία του ποινου. Προπειται για υπαινιγμούς υπερχριτικών πνευμάτων που σκεφτονται με ταχύτητα και απευθύνονται στους ομολογους τους. Παίρνουν άλλους δρόμους από αυτούς που θα δικαιολογούσαν τις γενικεύσεις δασκάλων οι οποίοι καταφείγουν στην αυθεντία ενός γραμματός αποχεχαλυμμενου και εκβιαζομένου.

Να επιχαλείται χανείς την ελευθέρια και τον μη-δογματισμό στην εφμηνεία σημαίνει, στις μέρες μας, είτε ότι υιοθετεί την ιστορική μεθοδο είτε, όταν προκειται για χείμενο που αναφέρεται στα θρησχευτικά δεδομένα και το οποίο κατατάσσουμε αμέσως στη μυθολογική γραμματεία, ότι μπαίνει στην περιοχή της δομίκης αναλυσης. Κανείς δεν μπορεί να αρνηθεί τα φωτά της ιστοριάς. Φοονούμε όμως ότι δεν επαρχούν για όλα. Θεωρούμε ότι το ταλμουδικό κείμενο και ο εβοαϊσμός που ψαντρωνεται σε αυτό είναι η διδασχαλία και όχι ενα μιθογόνο πλέγμα κάποιων επιβιώσεων. Η προσπαθεία μας επομενως συνίσταται κατ' αργάς στο να το διαβάσουμε σεβόμενοι τα δεδομένα και τις συμβάσεις του, χωρίς να αναμειγνύουμε τη σημασία που προκύπτει από τη συγκυρία τους με τα εφωτήματα που θέτουν στον ιστορικό και τον φιλόλογο. Οι θεατές του σαιξπηρικού θεάτρου περνούσαν άραγε τον καιρό τους ασκώντας το κριτικό πνευμά τους να σχέφτεται ότι έχει όπου η πιναχίδα έδειχνε ένα παλάτι ή ένα δάσος δεν βρίσχονταν παρα γυμνα σανίδια; Μόνο ύστερα από αυτήν την αρχική προσπάθεια ανάγνωσης, επιχειρούμε να μεταφράσουμε τη σημασία που μας υποδειχνύουν τα δεδομένα του χειμένου σε συγχρονη γλώσσα, δηλαδή σε προβλήματα που απασχολούν τον άνθοωπο που έχει διαμορφωθεί από πνευματικές πητίς άλλες από εχείνες του εβραϊσμού και η συγκλιση των οποίων συνιστά τον πολιτισμό μας. Ο κύριος σκοπός της

εφμηνείας μας είναι να συναγαγουμέ ορισμένες χαθολίκές απόψεις από την φαινομενική μερικότητα όπου μας εγκλείουν τα δεδομένα τα οποία αντλούμε από αυτό που. αδόχιμα, ονομάζουμε εθνιχή ιστορία του Ισραήλ. Δίνουμε εξηγήσεις για αυτόν τον κανόνα καθολίκευσης ή εσωτερίχευσης στις πρώτες σελίδες των μαθημάτων που δημοσιεύονται εδώ. Ο τρόπος μας προϋποθέτει ότι οι διάφορες εποχές της ιστορίας μπορούν να επιχοινωνούν γύοω από σημασίες που αποτελούν αντικείμενο σκέψης, όποιες και να είναι οι παραλλαγές του σημαίνοντος υλιχού που τις υποδειχνύει. Αραγε οι άνθρωποι τα έγουν όλα σχεφτεί από πάντα: Η απάντηση απαιτεί περίσχεψη. Όλα τα σχέφτηχαν, τουλάχιστον γύρω από τη Μεσόγειο, κατά τη διάφχεια των λίγων αιώνων που ποσηγήθηκαν ή ακολούθησαν την αρχή της χριστιανικής εποχής. Το αξίωμα αυτό κάνει την εφμηνεία που προτείνουμε απερίσχεπτη; Η εφμηνεία μας διατφέχει με πλήση συνείδηση τον χίνδυνο αυτής της απερισχεψίας. Στηρίζεται σε μια αχόμη πιο απερίσχεπτη απερισχεψία και στην οποία δεν μποφούμε παφά να συνεχίσουμε να εχθέτουμε τον εαυτό μας, με το να αναδεχόμαστε συνειδητά τη διάφχεια, τη συνέχεια και την ενότητα της αυτοσυνειδησίας του Ισοαήλ, διαμέσου των αιώνων και, τελικά, με το να αναδεχόμαστε την ενότητα της συνείδησης μιας ανθοωπότητως που διεκδικεί το δικαίωμά της να είναι αδελφωμένη χαι ενιαία μέσα στον χώρο χαι στον χρόνο χαι την ιδέα της οποίας είχε σχεδιαγοαφήσει η ιστορία του Ισραήλ, αχόμη χαι αν η ανθοωπότητα, έχοντας πλέον συνείδηση της ενότητάς της, επιτφέπει στον εαυτό της να αμφισβητεί την κλήση του Ισοαήλ, τη συγκεκοιμένη καθολικότητά του. Ο αντισημιτισμός -φαινόμενο μοναδικό στο είδος του- δεν βεβαιώνει την υπεολογική φύση της; Αθάνατος αντισημιτισμός ο οποίος διαιωνίζεται με τη μορφή του αντισιωνισμού, τώρα που η εβραϊχή ιστορία θέλει να είναι και γη, στη γη την ίδια όπου η συγκεκοιμένη καθολικότητά της συνέβαλε στο να ενώσει τους ανθοώπους και όπου η απολυτότητα της διάζευξης εθνιχού-χαθολιχού μετοιά-

Οι σημασίες ωστόσο που διδάσχουν τα ταλμουδικά κείμενα, και των οποίων θα θέλαμε να δείξουμε τη διάφκεια, υποδεικνύονται από σημεία τα οποία έχουν αντλήσει την υλικότητά τους από τη Γφαφή, από τις διηγήσεις της, από την αστική και λατφευτική νομοθεσία της, από έναν ολόκληφο κατάλογο παλαιοδιαθηκικών εννοιών, καθώς και από έναν οφισμένο αφιθμό γεγονότων, καταστάσεων ή, γενικότεφα, σημείων αναφοφάς, συγχφόνων των φαββίνων -ή των δασκάλων- που μιλάνε στο Ταλμούδ.

Παρά τις νοηματιχές παραλλαγές που μπορεί να υπέστησαν κατά τη διάρχεια των αιώνων τα στοιχεία αυτού του σημαίνοντος καταλόγου, παρά την ενδεχομενικότητα των περιστάσεων μέσα στις οποίες τα σημεία αυτά καθιερώθηκαν για πρώτη φορά και απέκτησαν τη δύναμη υποβολής που έχουν, δεν νομίζουμε ότι μια καθαρά ιστορική

εφευνα αφχεί για να φωτίσει αυτόν τον συμβολισμό αχόμη λιγότεφο μας φαίνεται ότι θα είχε θέση εδώ μια φοφμαλιστική αναζήτηση δομικού τύπου.

Είναι νόμιμο, όντως, να διαχοίνουμε στο παφελθόν δύο πεφιοχές: εκείνη που ανήκει αδιαμφισβήτητα στην ιστοφία, η οποία δεν γίνεται κατανοητή παφά μόνο ύστεφα από την επιστημονική και κφιτική μεσολάβηση του ιστοφικού και η οποία έχει αναπόφευκτα μια μυθική διάσταση, και αυτή που ανήκει σε μια πιο πφόσφατη εποχή και οφίζεται από την άμεση σύνδεσή της με το παφόν και με την κατανόηση αυτού του παφόντος.

Μποσούμε να ονομάσουμε αυτόν τον άμεσο δεσμό ζωντανή παράδοση και με αυτήν τη ζωντανή παράδοση να ορίζουμε ένα παρελθόν ως σύγχρονο. Οι βιβλικές διηγήσεις και σκέψεις ανήκουν στην πρώτη περιοχή. Μόνο η πίστη επιτοέπει να τις ποοσπελάσουμε με άμεσο τοόπο. Οι σύγχοονοι, που έχουν απωλέσει αυτήν την προσπέλαση, τις προσεγγίζουν ως μύθους και δεν μπορούν να αποσπάσουν από τη μυθολογία τα πραγματικά δεδομένα και τις μορφές της Βίβλου, χωρίς να καταφύγουν στην ιστοοιχή μέθοδο. Το έργο του Ταλμούδ όμως, παρά την αρχαιότητά του και ακοιβώς λόγω της συνέχειας των ταλμουδιχών σπουδών, ανήχει αχόμη, όσο παράδοξο μπορεί να φαίνεται αυτό, στη σύγχοονη ιστορία του εβραϊσμού. Μαζί του ανοίγει ένας άμεσος διάλογος. Αυτή είναι, γωοίς αμφιβολία, η πρωτοτυπία του εβοαϊσμού: η ύπαςξη μιας αδιάχοπης παράδοσης μέσω της μεταβίβασης και του σχολιασμού των ταλμουδικών κειμένων, σχόλια που επιχαλύπτονται από άλλα σχόλια.

Το Ταλμούδ δεν είναι απλή προέχταση της Βίβλου. Θέλει να είναι ένα δεύτερο στρώμα σημασιών. Με χριτική διάθεση και πλήρη συνείδηση, αναδιατυπώνει τις σημασίες της Γραφής με ορθολογικό πνεύμα. Οι δάσκαλοι του Ταλμούδ, οι Ραββί, αυτοαποκαλούνται Hakhamim και περιβάλλονται με ένα κύρος διαφορετικό από εκείνο των προφητών: οὐτε κατώτερο ούτε ανώτερο. Η λέξη Hakham σημαίνει άραγε σοφός, επιστήμονας ή λογικός άνθρωπος; Θα χρειαζόταν εδώ μια ακριβής φιλολογική έρευνα. Πάντως οι ίδιοι οι ταλμουδιστές, αναφερόμενοι στους Έλληνες φιλοσόφους, τους αποκαλούν Hakhmei Yavan, "Hakhamim" της Ελλάδος.

Αυτό που ο κ. Ρικές (Ricoeur) λέει για την ερμηνευτική, αντιθέτοντάς την προς τη δομική ανάλυση, η οποία είναι ακατάλληλη για την κατανόηση των σημασιών που πηγάζουν από τις ελληνικές και σημιτικές πηγές, επαληθεύεται και στην ερμηνεία των ταλμουδικών κειμένων. Τίποτε δεν μοιάζει λιγότερο στη δομή της «άγριας» σκέψης. Κατά κανέναν τρόπο το Ταλμούδ δεν προεκτείνει τον «τρόπο» της Βίβλου, ακόμη και αν θέλαμε να την θεωρήσουμε μυθική. Η Βίβλος παρέχει τα σύμβολα, αλλά το Ταλμούδ δεν είναι το «πλήρωμά» της, με την έννοια που η Καινή Διαθήκη διατείνεται ότι είναι το πλήρωμα και η προέκταση της Παλαιάς. Γι' αυτό υπάρχει στο Ταλ-

μούδ μια διαλεκτική, επιχειρηματολογούσα γλωσσα και η οποία διηγείται τον «βιβλικό μύθο» (ή αυτό που ονομάζουμε έτσι από πνευματική χοντροκοπιά περισσότερο παρά από ασέβια, παραγνωρίζοντας την ταλμουδική παοάδοση που μας τον έχει παραδώσει) επιβαρύνοντας την περίπτωσή του, εάν μπορούμε να εχφραστούμε έτσι, με χάτι το αχαθόριστα ειρωνιχό χαι προχλητικό. Όποιες και αν είναι οι δομές που πολύ ωφέλιμα θα μπορούσε κάποιος να συναγάγει από την ταλμουδική μέθοδο, θα σχετίζονται με εχείνες τις οποίες χαμμιά σχέψη δεν μπορεί να αποφύγει, ούτε και αυτή ακόμη, χωρίς αμφιβολία, των οπαδών του δομισμού. Από μορφική άποψη τέλος, ο τρόπος με τον οποίο το Ταλμούδ χρησιμοποιεί τα βιβλικά δεδομένα για να παρουσιάσει τη σοφία του, είναι πολύ διαφορετικός από τη «συναρμολόγηση» που θα χρησιμοποιούσε η άγρια σχέψη: δεν χαταφεύγει σε υπολείμματα αυτού που χρησίμεψε αλλού αλλά στη συγχεχριμένη πληοότητά του. Όλες οι όψεις του αντιχειμένου-συμβόλου διατηφούν τη δύναμη υποβολής τους, με αποτέλεσμα το συμβολιχό ένδυμα που παίονει όλες τις μοσές του να είναι αόφατο διά γυμνού οφθαλμού, ο οποίος μάλιστα έχει την τάση να συγχέει αυτόν τον τρόπο προσφυγής στους στίχους με την ειδωλολατοία του γράμματος. Στην πραγματικότητα, η κυφιολεκτική σημασία, η οποία είναι πλήρως σημαίνουσα, δεν είναι αχόμη το σημαινόμενο. Αυτό εξαχολουθεί να είναι ζητούμενο. Ο συμβολισμός εδώ δεν περιέχει συμβατικά στοιχεία που θα έρχονταν να κολληθούν πάνω στη σάρχα του συμβόλου ούτε επιλογές που θα ευνοούσαν τη συμβολίζουσα λειτουργία αυτής ή εχείνης της πλευφάς του. Η συγχεχοιμένη σάφχα του συμβόλου δεν μαραζώνει κάτω από το συμβολικό ένδυμα που μια σύμβαση ή μια περίσταση της προσφέρει. Δημιουργεί σημασίες με όλη την πληφότητά του και με ό,τι του πφοσθέτει η κατοπινή ιστορία του. Ο σχολιασμός ανεχόταν πάντοτε αυτόν τον εμπλουτισμό του συμβόλου από το συγκεκοιμένο.

Με αφετηρία αυτήν την πληρότητα, με τις ανεξάντλητες χυριολεχτικά δυνατότητες, πληρότητα την οποία διανοίγει σε αυτές το χαθορισμένο περίγραμμα αυτών των αντιχειμένων-σημείων, τα σχόλια ξανάρχισαν από γενιά σε γενιά. Το Ταλμούδ, σύμφωνα με τους μεγάλους δασκάλους αυτής της επιστήμης, δεν γίνεται χατανοητό παρά μόνο με αφετηρία τη ζωή. Και αυτό δεν ισχύει μόνο για την ίδια τη διδασχαλία που χομίζει χαι η οποία προύποθέτει την πείρα της ζωής (δηλαδή πολλή φαντασία), αλλά αφορά και την κατανόηση και την πρόσληψη των ίδιων των σημείων. Όντας συγκεχοιμένες πραγματικότητες, τα σημεία αυτά είναι ετούτο ή εχείνο, ανάλογα με τις περιστάσεις της ζωής. Έτσι, τα σημεία αυτά -βιβλιχοί στίχοι, αντικείμενα, πρόσωπα, καταστάσεις, τελετές- λειτουργούν ως τέλεια σημεία: όποιες και αν είναι οι μεταβολές που το γίγνεσθαι εισάγει στην αισθητή ύφανσή τους, διατηφούν το πφονόμιο να αποχαλύπτουν τις ίδιες σημασίες ή τις νέες όψεις των ίδιων αυτών σημασιών. Σημεία τέλεια, αναντιχατάσταστα και με αυτήν την έννοια -την καθαρά ερμηνευτική- σημεία ιερά, γράμματα ιερά, άγιες γραφές. Ποτέ η σημασία αυτών των συμβόλων δεν εξοβελίζει πλήφως την υλικότητα των συμβόλων που την υποβάλλουν και τα οποία διατηφούν πάντοτε μιαν απφοσδό**κητη δύναμη να ανανεώνουν αυτήν τη σημασία.** Ποτε το πνεύμα δεν εξοβελίζει το γράμμα που το αποχαλύπτει. Απεναντίας, το πνεύμα αφυπνίζει μέσα στο γράμμα νέες δυνατότητες υποβολής σημασιών. Η ταλμουδική σκεψή φωτίζει τα σύμβολα που είναι οι φορείς της και ζωντανεύει τη συμβολική δύναμή τους. Αλλά, επιπλέον, αυτά τα σύμβολα, τα οποία είναι πραγματικότητες και συχνά μορφές και πρόσωπα συγκεκριμένα, δέχονται από τις σημασίες τις οποίες αφυπνίζουν έναν φωτισμό που πέφτει πάνω στη συγκρότησή τους ως αντικειμένων, πάνω στις βιβλιχές αφηγήσεις στις οποίες πρόσωπα και πραγματά διαπλέχονται. Το Ταλμούδ, με αυτήν την έννοια, σχολιάζει τη Βίβλο. Υπάρχει εδώ ένα ασταμάτητο πηγαίν έλα. Από την ιστορική μεθοδο θα μπορούσε να διαφίτζει αυτό το πήγαιν' έλα που συνιστά την ταλμουδική διαλεκτική. Η ιστορική μέθοδος θα ενείχε τον κίνδυνο να προσκαλληθεί στην καταγωγή των συμβόλων τα οποία, απο καιοό, έχουν υπευβεί το νόημα που είχαν την εποχή που πρωτοεμφανίστηκαν. Θα μπορούσε να τα φτωχένει η να τα υποβιβάσει, εγκλείοντας τα στη μικοη ιστοφια η στο τοπικό γεγονός τα οποία στάθηκαν η αφετηρία τους.

Οι δυνατότητες σημασιας με αφετηρία ένα συγκεκομμένο αντικείμενο, ελευθεφωμένο από την ιστοφια του πηγή μιας μεθόδου σκέψης που έχουμε ονομασει παφαδειγματική- είναι αμέτφητες. Απαιτώντας τη χοησή σπανιών θεωφητικών ικανοτήτων, εκδιπλώνονται μέσα σε έναν πολυδιάστατο χώφο. Η διαλεκτική του Τάλμουδ παίφνει φυθμό ωκεάνιο.

Τα σχόλια που αποπειφαθήπαμε δεν ανταποπρινονται βεβαίως στις απαιτήσεις που μόλις περιγράψαμε και, υπ' αυτήν την έννοια, παραμένουν απερίσχεπτα. Ένας περιωνυμος όμως δάσχαλος, ο Σουσανί (Chouchani), που πληφοφοφηθήχαμε τον θάνατό του στη Λατινική Αμερική ενόσω τυπωνόταν η παρούσα συλλογή μελετων, μας εδείξε τις δυνατότητες της αληθινής μεθόδου. Κατά τη γνωμή μας, χατέστησε παντοτινά αδύνατη τη δογματική προσπέλαση του Ταλμούδ, τη βασισμένη στην απλη πίστη η ακομη και τη θεολογική προσπέλαση. Η δοκιμή μας πρέπει να βεβαιώνει αυτήν την αναζήτηση ελειθερίας, αν όχι μια καταχτημένη ελευθεφία. Σε αυτήν την ελευθεφία θα ήθελε να καλέσει και άλλους αναζητητές. Χωρίς αυτην, η κυριαρχική άσκηση της νόησης που έχει αποτυπωθεί στις σελίδις του Ταλμούδ μπορεί και αυτή να μετατράπει σε δεήση και ευλαβικό ψίθυρο, σε μια εκ των προτέρων αποκτημίνη συγκατάθεση, πράγματα που μπορούμε να προσάφουμε σε ταλμουδιστές, η οιχειότητα των οποίων με αυτές τις σελίδες είναι παραταύτα αξιοζήλευτη.

Αν και διαμορφωμένοι, από νεασή ηλικία, με τα τετράγωνα γράμματα, πλησιάσαμε αργά -και στο περιθώοιο καθαρά φιλοσοφικών σπουδών- τα ταλμουδικά κείμενα, τα οποία δεν μπορεί να τα χειδιστεί κανείς ατιμώοητί ως εφασιτέχνης. Επίσης, στις διαλέξεις που είναι συγχεντρωμένες σε αυτόν τον τόμο, πήραμε ορισμένες προφυλάξεις, παρά τους χινδύνους που ενέγουν. Στο πέλαγος του Ταλμούδ προτιμήσαμε να πλεύσουμε χοντά στις αχτές, επιλέγοντας για σχολιασμό αποσπάσματα που δέχονται και μια σχετικά εύκολη εομηνεία. Οι επιφυλάξεις που διατυπώνουμε στον ποόλογο καθεμιάς από αυτές τις διαλέξεις δεν είναι επομένως εχδηλώσεις ψεύτιχης μετοιοφοσούνης. Η μεγαλύτερη μέριμνά μας, παρ' όλα όσα μποφεί να φανούν καινούργια στον τρόπο ανάγνωσης που έχουμε υιοθετήσει, είναι να ξεχωρίσουμε το πνευματιχό και διανοητικό μεγαλείο του Ταλμούδ από τις αδε-Ειστητες της δικής μας εφμηνείας. (Ο τοόπος αυτός, παοά το όποιο ποοσωπικό ύφος του, είναι κοινός με ένα ολόκλησο κίνημα, που διαμορφώθηκε στον χώρο του γαλλικού εβοαίσμού μετά την απελευθέρωση, και στο οποίο ο αλησμόνητος φίλος μας Ζαχόμπ Γκοοντέν (Jacob Gordin) έπαιξε εξέχοντα φόλο, χίνημα που το ονομάζουμε μεφικές φοφές χαφιτολογώντας Σχολή του Παφισιού.)

Τα μαθηματά μας, παρά τις ατέλειες τους, θα ήθελαν να διαγράψουν το πεδίο όπου θα ήταν δυνατή μια ανάγνωση του Ταλμούδ η οποία δεν θα πεοιοοιζόταν ούτε στη φιλολογία ούτε στην ευλάβεια απέναντι σε ένα «ποοσφιλές αλλά παρωχημένο» παρελθόν ούτε σε μια θρησε ευτική πράξη λατοείας, αλλα μια ανάγνωση που θα αναζητά ποοβλήματα και αλήθειες και η οποία -όχι λιγότεοο από την επιστροφή σε μιαν ανεξάρτητη πολιτική ζωή στο Ισφαήλ- είναι αναγχαία σε ένα Ισφαήλ που επιθυμεί να διατηρήσει την αυτοσυνειδησία του στον σύγχρονο χόσμο, αλλά που μποφεί να ταλαντεύεται ενώπιον μιας επιστοοφής η οποία θα ήθελε να είναι μόνο πολιτική. Οι σοφοί του Ταλμούδ έχουν αντιδιαστείλει την κατοχή της γης του Ισφαήλ από την ιδέα της κληφονομιάς: η δεύτεφη μεταβιβάζει την πατοιχή περιουσία στα παιδιά, ενώ η ποώτη επιστοέφει τα αγαθά των γιών στους πατοιάοχες, πατέρες της ιεράς ιστορίας, τους μόνους που έχουν δικαίωμα κατοχής. Η ιστορία αυτής της γης δεν διαχωρίζεται από την ιερά ιστορία. Ο σιωνισμός δεν είναι θέληση για δύναμη. Μια σύγχοονη ωστόσο διατύπωση της ταλμουδικής σοφίας είναι απαραίτητη και σε όλους όσοι θέλουν να είναι Εβοαίοι έξω από τη γη του Ισραήλ. Πρέπει, τέλος, να είναι προσιτή στους καλλιεργημένους ανθρώπους όλου του χόσμου, οι οποίοι χωρίς να αποδέχονται τις απαντήσεις που δίνει ο εβοαΐσμός στα ζωτικά ποοβλήματα της παρούσης στιγμής, ενδιαφέρονται για τον αυθεντικό πολιτισμό του Ισραήλ..

Να δοθεί σε μια τέτοια σπουδή όλο το εύφος που της αξίζει, να μεταφραστεί σε σύγχρονη γλώσσα η σοφία του Ταλμούδ και να αντιμετρηθεί με τις μέριμνες της εποχής μας, είναι μια από τις υψηλότερες υποχρεώσεις του εβραϊκού πανεπιστημίου της Ιεσουσαλήμ. Δεν είναι αυτή η ευγενέστερη ουσία του σιωνισμού; Τι άλλο είναι αυτός. παρά η λύση μιας αντίφασης που διχάζει βαθιά και τους Εβοαίους που είναι ενσωματωμένοι στα ελεύθερα έθνη και τους Εβοαίους που αισθάνονται διασκοοπισιιένοι: Η ποοσήλωση σε έναν εβοαϊκό πολιτισμό κλειστό στο διάλογο και στην πολεμική με τη Δύση οδηγεί τους Εβοαίους στο γχέτο χαι στη φυσιχή εξόντωση. Η είσοδος στην Πόλη τους οδηγεί στην εξαφάνιση μέσα στον πολιτισμό εχείνων που τους φιλοξενούν. Με τη μορφή αυτόνομης πολιτικής και πολιτιστικής υπόστασης, ο σιωνισμός καθιστά δυνατό παντού έναν δυτικό Εβραίο, Εβραίο και Έλληνα συνάμα. Επομένως, η μετάφοαση «στα ελληνικά» της σοφίας του Ταλμούδ είναι το ουσιαστικό έργο του πανεπιστημίου του εβοαϊκού κράτους, η οποία αξίζει περισσότερο τις προσπάθειές του από ό,τι η σημιτική φιλολογία, για την οποία αοχούν τα πανεπιστήμια της Ευσώπης και της Αμεοικής. Ο εβοαϊσμός της Διασποράς και ένας ολόκληρος κόσμος, έκπληκτος από την πολιτική αναγέννηση του Ισοαήλ, αναμένουν την Τορά της Ιερουσαλήμ. Η Διασποοά, χτυπημένη στις ζωτικές δυνάμεις της από τον χιτλεοισμό, δεν έχει ούτε τη γνώση ούτε το κουράγιο που απαιτούνται για την πραγματοποίηση ενός τέτοιου σχεδίου.

Ελπίζουμε ωστόσο ότι οι αναγνώστες που θα διαχοιθούν στα σχόλιά μας, τις πηγές και τα αποθέματα του μεταχοιστιανιχού εβοαϊσμού -ο οποίος δεν είχε χαμμία ανάγκη από τα «χειφόγφαφα της Νεκφάς Θαλάσσης» για να μάθει ότι ήταν ζωντανός στην αυγή του χριστιανιχού χηούγματος χαι ζωντανός μάλιστα με έναν τρόπο ολότελα διαφορετικό από εκείνον που αντανακλάται στα χειοόγραφα αυτά- ελπίζουμε λοιπόν ότι οι αναγνώστες αυτοί θα διαχρίνουν επίσης τα όρια του εγχειρήματός μας και δεν θα φαντάζονται, αφού θα έχουν κλείσει αυτό το βιβλίο, ότι γνωρίζουν κιόλας αυτό που μόλις διέβλεψαν. Ποόχειται για έναν πνευματικό κόσμο απείοως πιο σύνθετο και πιο εκλεπτυσμένο από τις αδέξιες αναλύσεις μας. Ο εβοαϊσμός ζει μέσα εχεί αιώνες ολόχληφους, έστω χαι αν αρχίζει να λησμονάει τα θεμέλια αυτού του χόσμου. Πρόχειται για έναν χόσμο που δεν το υποψιαζόταν η περιβάλλουσα κοινωνία, στην οποία αρκούσαν για το θέμα αυτό κάποιες στοιχειώδεις έννοιες, οι οποίες την απάλλασσαν από την υποχρέωση να διερωτηθεί για το μυστικό αυτών των ανθοώπων, που της ήταν αρχετό να τους αποχαλεί ξένους για να εξηγεί την παραδοξότητά tous.

- Τα εβραϊκά της Μίσνα -διαφορετικά κατά τη δομή τους από τα εβραϊκά της Παλαιάς Διαθήκης- αποτελούν μία από τις κύριες πηγές της νεότερης εβραϊκής γλώσσας.
- Βλ. επίσης το βιβλίο του Λεβινάς Difficile Liberté [Δύσκολη Ελευθερία], σ. 95 εξ, σ. 114 και passim.
- Bλ. Gerhard Krueger, Critique et morale chez Kant [Κριτική και ηθική στον Καντ] (γαλλική μετάφραση από τις εκδόσεις Beauchesne), σ. 26 και επόμενες.

## ΙΣΤΟΡΙΚΟ ΣΗΜΕΙΩΜΑ



Η παλαιά Ισφαηλιτική Σχολή της Δφάμας. Σήμεφα δεν υπάρχει πια.

## Οι Εβοαϊκές Κοινότητες κατά την Βουλγαοική Κατοχή

Του κ. ΓΕΡΑΣΙΜΟΥ Κ. ΑΠΟΣΤΟΛΑΤΟΥ πρ. Υπουφγού

Στην πολύ ενδιαφέρουσα έφευνα του κ. Βασίλη Ριτζαλέου, που δημοσιεύθηκε στα "Χφονικά" του Ιουλίου-Αυγούστου 1999, θα πφοσθέσω μια ανάλογη αναφοφά που έγινε σε πφόσφατη ιστορική έκδοση.

"Εταιοεία Μελέτης Ελληνικής Ιστορίας" κυκλοφόρησε μελέτη με τίτλο: "1941-1944. Σκληροί Αγώνες και Μεγάλες Θυσίες του Λαού της Ανατολικής Μακεδονίας και της Δυτικής Θράκης".

Συγγοαφέας του πονήματος αυτού είναι ο Δημήτοης Καραϊσαρλής, δάσκαλος και παιδαγωγός που δίδαξε πάνω από τριάντα χρόνια σε σχολεία της Δράμας, των Αθηνών και του Μονάχου.

Έχασε τον πατέφα του στις σφαγές της Δφάμας κατά την 1η Οκτωβφίου 1941 και στις αφχές του 1944, σε ηλικία μόλις 17 ετών, εντάχθηκε στα αντάφτικα τμήματα των Εθνικιστικών Δυνάμεων της Ανατολικής Μακεδονίας.

Για τη συμμετοχή του στον ένοπλο αγώνα κατά

των κατακτητών Βουλγάφων τιμήθηκε με το "Μετάλλιο Εθνικής Αντιστάσεως" και το "Μετώλιο Εξαιρέτων Πράξεων".

Ο θάνατος τον πρόλαβε τον Αύγουστο 1994 πριν τυπωθεί το βιβλίο του.

Αφιέρωσε ένα ολόχληρο χεφάλαιο με τιτλο «Οι διωγμοί των Εβραίων στην Βόρειο-Ανατολιχή Ελλάδα".

Μεταξύ άλλων αναφέφει: "Η μεγάλη τραγωδία άρχισε τη νύχτα της 3ης προς 4η Μαρτίου 1943. Οι Κατοχιπές Δυνάμεις παραβίασαν σύγχρονα όλα τα εβραϊπά σπίτια. Ξεσήπωσαν αιφνιδιαστιπά τους άντρες, τις γυναίπες, τους γέρους, τα παιδιά από τα πρεββάτια τους και τους οδήγησαν σε παπναποθήπες παι άλλους πλειστούς χώρους των πόλεων Σερρών, Δράμας, Καβάλας, Ξάνθης, Κομοτηνής, Αλεξανδρούπολης.

Τρεις μέρες σε ψυχρούς χώρους με θεομοκρασία πέντε βαθμούς κάτω από το μηδέν, χωρίς τροφή και νερό τις διαδέχτηκαν άλλες πιο ψυχρές και πιο δυσκολές.

Αχολούθησε το φοβερό μαχάβοιο φόρτωμα".



Το ιεφό (Εχάλ) της παλαιάς Συναγωγής της Καβάλας που καταστράφηκε από τους Βούλγαφους.

## Οι προσωπικότητες των Αθηνών

Σε σχέση με τα γεγονότα της Ανατολικής Μακεδονίας και Θοάκης, τη Βουλγαοική Κατοχή και το διωγμό των Εβοαίων θεωρώ χρήσιμο να αναφέρω συζήτησή μου με τον αείμνηστο καθηγητή Χουσό Ευελπίδη, στις αρχές της δεκαετίας του 1960, τότε Προέδρου του Συνδέσμου "Ελλάς-Ισραήλ", και με την τότε ιδιότητά μου του Εκδότου και Διευθυντού του μηνιαίου περιοδικού "Ελλάς-Ισραήλ", όταν κατά την Κατοχή στην Αθήνα μου ανέφερε τη σύσταση μιας επιτορπής Μακεδόνων και Θρακών.

Η επιτοοπή αυτή, που απετελείτο από πολίτες και επιστήμονες που κατάγονταν από τη Μακεδονία και τη Θράκη, απηύθυνε στις 7 Ιουλίου 1943, από την Αθήνα, την πιο κάτω διακήρυξη προς τον Λαό της Βορείου Ελλάδος:

## Το ιστορικό κείμενο

«Μετά βαθυτάτης συγχινήσεως οι εν Αθήναις Μαχεδόνες χαι Θοάχες πάσης χοινωνιχής τάξεως επληφοφοφήθησαν την νέαν δοχιμασίαν εις ην πφόχειται να υποβληθή ο Λαός της Βοφείου Ελλάδος συνεπεία της αποφασισθείσης υπό των αρχών κατοχής εισόδου του βουλγαφικού στρατού εις το μεταξύ Αξιού και Στουμόνος τμήμα. Επαρχίαι ποτισθείσαι με το χυθέν άφθονον αίμα των τέχνων της Ελλάδος θα καταπατηθούν και πάλιν, έστω και προσωφινώς, υπό του Βουλγάφου επιδρομέως και η μετά τόσον θυσιών κτηθείσα ελευθερία του Ελληνικού Λαού των επαρχιών τούτων εκτίθεται ανυπεράσπιστος εις την επιβουλήν του τοσάκις επιβουλευθέντος την Ελληνικότητα αυτών εχθρού.

Ποοβάλλει απαίσιον το φάσμα του κινδύνου της επεκτάσεως των τραγικών πιέσεων της Ανατολικής Μακεδονίας και Θράκης και εις τας ανωτέρω επαρχίας και ρίγη φρίκης και αγανακτήσεως καταλαμβάνουν πάσαν Ελληνικήν καρδίαν.

Αλλ' είναι βέβαιον ότι η διαμέσου σκληφοτέφων δοκιμασιών σφυφηλατηθείσα Εθνική ψυχή του Ελληνικού Λαού της Βοφείου Ελλάδος ου μόνον δεν θέλει καμφθή πφο οιασδήποτε πιέσεως, αλλ' αντιθέτως θα ανδφωθή πφος διάσωσιν της Εθνικής ανεξαφτησίας και ακεφαιότητας της χώφας.

Απτόητος ο πληθυσμός της Βοφείου Ελλάδος οφείλει να παφαμείνη ακλόνητος εις τας θέσεις του, αμυνομενος των Βωμών και Εστιών αυτού και αγωνιζόμενος τον σιωπηρόν αγώνα της αλωβήτου διατηρήσεως των εθνικών ιδεωδών και παραδόσεων, έχων εδραίαν την πεποίθησιν, ότι εν καιρώ θέλει αποδοθή αυτώ η υπεσχημένη δικαιοσύνη...».

### Ποιοί υπέγραψαν

Τη διαχήουξη υπέγραψαν οι εξής: Αντ. Κεφαμόπουλος, Αλεξ. Σβώλος, Δημ. Γ. Δίγχας, Π. Λεβαντής, Μιχ. Κύφχος, Α. Πάζης, Α. Μπαχάλπασης, Γ. Εξηντάφης, Π. Τζεφμιάς, Φ. Μανουηλίδης, Ιωαν. Μιχαήλ, Μ. Μαυφοχοφδάτος, Γ. Χωναίας, Κ. Γιαβάσογλου, Α. Ραλλίδης, Β. Βασιλιχός, Α. Λαδάς, Φ. Θεοδωφίδης, Χφ. Λιώτης, Ι. Λιούμπας, Κίμων Κοντοδίνας, Γ. Βαφβούτης, Αυγ. Θεολογίτης, Κων. Κα-

φαμανλής, Γοηγ. Ταληχίδης, Γοηγ. Χουσοστόμου, Δημ. Ανδοεάδης, Γεώργ. Παπαθανασίου, Ιωάν. Καφαγεωργίου, Γ. Μανασής, Αστ. Χατζηδίνας, Ν. Τεφμεντζής, Στ. Νιχολαΐδης, Χρ. Ευελπίδης, Π. Κυρίτσης.

Όπως μποφεί να διαπιστώσει ο αναγνώστης την Διακήφυξη υπογφάφει ο νεαφός τότε τ. Βουλευτής Κ. Καφαμανλής, γνωστοί υπουφγοί και βουλευτές της πφοπολεμικής εποχής και των πφώτων μεταπολεμικών χφόνων όπως ο Α. Σβώλος, ο Δ. Δίγκας, ο Π. Λεβαντής, ο Γ. Εξηντάφης, ο Γ. Βαφβούτης, ο Α. Θεολογίτης, ο Στ. Νικολαΐδης, ο Μιχ. Κύφκος κτλ. όπως και γνωστοί επιστήμονες: ο Ακαδημαϊκός Α. Κεφαμόπουλος, ο Χ. Ευελπίδης, ο Αλεξ. Σβώλος κτλ.

## Η Γερμανική αντίδραση

Τα την παραπλάνηση του ελληνικού λαού σε ό,τι αφορά την επέκταση της Βουλγαρικής Κατοχής Δυτικά του Στουμόνα, στην επαρχία Βισαλτίας Σερφών και στους Νομούς Χαλκιδικής, Κιλκίς και Πέλλης, αλλά και σε τμήματα του νομού Φλωρίνης, στις 14 Ιουλίου 1943 (δηλαδή μία εβδομάδα μετά την Διακήρυξη των προσωπικοτήτων), η Υπηρεσία του Πληρεξουσίου του Ράϊχ στην Ελλάδα Γκύντερ Άλτενμπουργκ έδωσε στη δημοσιότητα την παρακάτω Ανακοίνωση (βλέπε και εφημερίδα "Βραδυνή" 14 Ιουλίου 1943).

«Δια στρατιωτιχούς λόγους, οφειλομένους εις την γενιχήν πολεμιχήν χατάστασιν χαι εξ αιτίας



Η Συναγωγή Κομοτηνής που καταστράφηκε κατά την Κατοχή.

της πληγής των ανταφτών, της οποίας ο αντίκτυπος εκδηλούται καθημερινώς περισσότερον επί ζημία του ελληνικού πληθυσμού, κατέστη αναγκαία η ενίσχυσις των στρατευμάτων κατοχης εν Ελλάδι. Εν τω πλαισίω των μετρων τουτών την από στρατιωτικής απόψεως ασφάλειαν εις την περιοχήν ανατολικώς του ποταμού Αξιού, πλην της πόλεως Θεσσαλονίκης και των περικώρων της, ανέλαβον βουλγάρικα στρατευματά. Κατόπιν του δια στρατιωτικούς λόγους αναγκαίου καταστάντος μετρων τούτου, θα ενίσχυθη η Γερμανική Στρατιωτική Διοίκησις, ως προς την τηρησίν της ησυχίας και της τάξεως...

Η διοίχησις και εις τα υπό των βουλγασικών στρατευμάτων μέλλοντα να καταληφθούν τμηματα της χώρας, ευρίσχεται εις χείρας γερμανικών διοικητιχών υπαλλήλων και της γερμανικής αστινομίας. Εν σχέσει προς το γεγονός τούτο ο στρατιωτικός διοιχητής Θεσσαλονίχης-Αιγαίου τονίζει ότι η ενισχυσις αύτη των στρατευμάτων κατοχής οφείλεται αποχλειστιχώς και μόνον εις στρατιωτικούς λόγους και ότι ουδαμώς αποσχοπούνται οιαιδηποτε μεταβολαι εις τα χυριαρχικά δικαιώματα της Ελλάδος και εις την οιχονομίαν της χώρας. Ιδία εξαχολοιθούν να ισχύουν οι ελληνιχοί νόμοι και αι ελληνικαί διατάξεις, χαθώς και τα διοικητικά μέτρα της ελληνικής χυβερνήσεως. Ο πληθυσμός και οι δημόσιοι και ιδιωτιχοί υπάλληλοι και εργάται καλούνται να μη διδουν πίστιν εις τας κακοβούλους φήμας και να παφαμείνουν ήσυχοι, τηφούντες την τάξιν εις τας κατοιχίας και τους τόπους της εργασίας των...».

# Το χοονικό των εγκαινίων της αναστηλωθείσης Συναγωγής Χανίων

ε κάθε επισημότητα και σε ατμόσφαισα έντονης συγκίνησης η ιστοφική Συναγωγή των Χανίων «Ετς Χαγίμ» (κτίφιο του 15ου αιώνα) άνοιξε τις πύλες της και πάλι μετά από 55 χρόνια, από τότε που οι Γεφμανοί συνέλαβαν τους Εβραίους της Κρήτης, τον Ιούνιο του 1944, και τους επιβίβασαν στο πλοίο «Τάναϊς», το οποίο βυθίστηκε στο Αιγαίο. Οι τελετές για την επαναλειτουργία της Συναγωγής, που διοργανώθηκαν από το Κεντφικό Ισφαηλιτικό Συμβούλιο Ελλάδος (Κ.Ι.Σ.), έγιναν από 8 έως 10 Οκτωβοίου 1999, ύστεφα από δύο χρόνια πυφετωδών εργασιών για την αναστήλωση του κτιρίου.

Είναι χαφακτηφιστικό ότι για πρώτη φοφά στη μεταπολεμική ιστοφία των Εβραίων της Ελλάδος αναστηλώνεται πλήφως μία Συναγωγή. Πρόκειται για ένα δύσκολο και πολυδάπανο έργο, την ιστοφική σημασία του οποίου συμμερίστηκαν Διεθνείς Οργανισμοί και Εβραϊκά Ιδρύματα του εξωτερικού, οι οποίοι ήταν και οι βασικοί χρηματοδότες του προγράμματος αναστήλωσης της Συναγωγής Χανίων.

Τιμώντας τον Ελληνικό Εβοαϊσμό, εκπρόσωποι εβοαϊκών οργανισμών, αλλά και μεμονωμένοι δωρητές της Συναγωγής, ταξίδεψαν από την Ευσώπη, τις Η.Π.Α. και το Ισραήλ για να συμμετάσχουν στις εκδηλώσεις, ενώ παράλληλα παρέστησαν περίπου 300 ομόθρησκοι απ' όλες τις Ισραηλιτικές Κοινότητες της Ελλάδος. Μεταξύ των πολλών ξένων επισήμων που παρέστησαν αναφέρουμε την κα Ζ. Ουόκερ, αντιπρόεδρο του W.Μ.F. (Ταμείσυ για τα Μνημεία ανά τον κόσμο), την κα Μπ. Κουρτί από το Ίδρυμα Ρότσιλντ, το Ραββίνο Ε. Σέφερ εκ μέρους της WZO, τον κ. Ρ. Γκρούνβαλντ από την Α.J.C., την δρα Μπ. Ρίβλιν από το Ίδρυμα Γιαντ Βασέμ, την κα Ρ. Τζακόμπυ από το Εβραϊκό Πανεπιστήμιο της Ιερουσαλήμ.

Τα επίσημα εγκαίνια της Συναγωγής έγιναν την Κυριακή 10.10.99 με επιμνημόσυνη δέηση στη μνήμη των Εβραίων της Κρήτης που εξοντώθηκαν κατά την Κατοχή. Μετά την ανάγνωση των μηνυμάτων



Η πύλη της αναστηλωθείσης Συναγωγής Χανίων

των υπουργών Παιδείας κ. Γερ. Αρσένη και Πολιτισμού κας Ελ. Παπαζώη (τα οποία δημοσιεύονται στη συνέχεια), ακολούθησαν οι ομιλίες του προέδρου του Κ.Ι.Σ. κ. Μ. Κωνσταντίνη, του διευθυντή του έργου αναστήλωσης της Συναγωγής Χανίων κ. Ν. Σταυρουλάκη, της εκπροσώπου του W.Μ.F. κας Ζ. Ουόκερ και του δημάρχου κ. Γ. Τζανακάκη. Η τελετή έληξε με την ανάπεμψη του εθνικού ύμνου ενώ στη συνέχεια οι επισκέπτες ξεναγήθηκαν στους χώρους της Συναγωγής.

Στα εγκαίνια μεταξύ άλλων, παφέστησαν ο Σεβ. Μητφοπολίτης Κυδωνίας και Αποκοφώνου κ.κ. Ειφηναίος, ο τ. πρωθυπουργός κ. Κων. Μητσοτάκης, ο δήμαρχος Χανίων, ο πφέσβης της Γερμανίας στην Ελλάδα κ. Κ.Χ. Κούνα, εκπφόσωποι της Πφεσβείας του Ισφαήλ, δημοτικοί και νομαφχιακοί σύμβουλοι, πλήθος κόσμου και εκπφόσωποι των Μ.Μ.Ε.

Ο νομάσχης Χανίων, μόνος από τις Ασχές της πόλεως, αντετάχθη στην επαναλειτουργία της Συναγωγής και προσπάθησε να δημιουργήσει ζήτημα. Η αήθης αυτή ενέργεια του νομάσχη έλαβε ευρεία δημοσιότητα, με δυσμενή δημοσιεύματα πάνω σε θέματα θρησκευτικής ελευθερίας. Η ήρεμη -και βασισμένη στην ιστορία και τη λογική- απάντηση του Κεντρικού Ισραηλιτικού Συμβουλίου Ελλάδος, η οποία εκδηλώθηκε με σειρά επιστολών, δημοσιευμάτων και συνεντεύξεων στα Μ.Μ.Ε. των Χανίων, είχε ως αποτέλεσμα την απομόνωση του νομάρχη και την ομαλή πραγματοποίηση των τελετών των εγκαινίων.

Την προηγούμενη, ο δήμαρχος Χανίων κ. Γ. Τζανακάκης παρέθεσε δείπνο προς τιμήν των 300 και πλέον ξένων επισκεπτών και των εκπροσώπων του Ελληνικού Εβραϊσμού, στο οποίο παρακάθησαν και ο τ. πρωθυπουργός και η κα Μητσοτάκη. Επίσης, από την Παρασκευή το απόγευμα, τελέστηκαν στη Συναγωγή οι θοησκευτικές λειτουργίες του Σαββάτου.

### Από τις ομιλίες των εγχαινίων

\*\* «... Η αποκατάσταση της Συναγωγής Χανίων, που αποτελεί πια το μοναδικό στοιχείο της εβραϊκής παρουσίας στην Κρήτη, ήταν υπόθεση δύσχολη. Χρειάστηχε να αντιμετωπιστούν πολλά δισεπίλυτα ζητήματα θεωρητικής σημασίας και πρακτικού περιεχομένου. Στο δύσβατο δρόμο που διανύθηκε ήλθαν αρωγοί, με τη βοήθεια του Θεού, διεθνείς Οργανισμοί, με πρώτο το World Monuments Fund, εβραϊκές Οργανώσεις του εξωτεριχού, το χράτος, ομάδες και άτομα... Τους ανήχει η αναγνώριση και η ευγνωμοσύνη μας. Σήμερα η Ιερή Συναγωγή Ετς Χαγίμ των Χανίων, κτιοιαχά αναβαθμισμένη, αποτελεί ένα επιπλέον χόσμημα για την πόλη, ένα αχόμη μνημείο στην πλούσια ιστορία της περιοχής. Το κτίριο αυτό μελετάται -εκτός της θοησκευτικής λειτουργίας του- να χρησιμοποιηθεί ως Κέντρο πολιτιστιχών εχδηλώσεων για την ευρύτεοη περιοχή. Θα επιδιωχθεί η οργάνωση, στο χώρο αυτό, διεθνών και ελληνικών συγκεντρώσεων και συνεδρίων πνευματικού περιεχομένου, θα επιδιώξουμε να αποτελέσει φάρο έλξεως Εβραίων και Χριστιανών επισκεπτών απ' ολόκληφο τον κόσμο...».

> Μωϋσής Κωνσταντίνης, πρόεδρος του Κ.Ι.Σ.

\*\* «... Είναι απαφαίτητο αυτό το «Δέντφο Ζωής» να ενισχύσει την πφοσπάθειά μας να κάνουμε τη Συναγωγή ένα ζωτικό τμήμα της χανιώτικης ζωής. Όλοι μας εδώ είμαστε -κατά κάποιο τφόπο- μια νέα κοινότητα σε αυτόν τον ιεφό τόπο και πφέπει να συνεχίσουμε να δεσμευόμαστε για το μέλλον του ως κέντφου κατανόησης και συνάντησης. ...Ευχαφιστώ όλους εσάς
που βρίσκεστε εδώ, καθώς και εσάς που απουσιάζετε,
για την εμπιστοσύνη σας και για την βοήθειά σας να
ξαναφυτέψουμε μαζί το «Δέντοο Ζωής».

Νίχος Σταυφουλάχης, διευθυντής έργου αναστήλωσης Συναγωγής Ετς Χαγίμ

\*\* «... Σήμερα είναι μια μεγάλη ημέρα όχι μόνο για την Εβραϊκή Κοινότητα της Ελλάδος, αλλά και για χάθε άνθρωπο που πιστεύει ότι τα σπουδαία μνημεία του χόσμου αποτελούν χληφονομιά όλων μας. ...Η Συναγωγή Ετς Χαγίμ αποτελεί μια ξεχωριστή περιπτωση στα πλαίσια του έργου μας για τη διατήρηση της παγχόσμιας εβραϊκής κληρονομιάς, καθώς και μία από τις περιπτώσεις για τις οποίες είμαστε ιδιαίτερα περήφανοι. Εδώ, δεν ήταν απαραίτητο να καθορίσουμε εμείς την κάθε πτυχή του προγράμματος. Παρ' στι οργανώσαμε και επιβλέψαμε τη διεθνή προσπάθεια, η χαρδιά της εχστρατείας για τη διάσωση της Ετς Χαγιμ είναι φυσικά ο Δο. Νικόλας Σταυρουλάκης με τις πνευματικές και σωματικές προσπάθειες του. Ο τιτλος του Συντονιστή Εργασιών του WMF δεν αντικατοπτρίζει τη συμβολή του στην παροχή γυχικής στηριξης, ιστορικών πληροφοριών και ιδεών, απώς και τον πρωτεύοντα φόλο του στην ανεύφεση οιχονομικών πό-000V...»

Jenonne Walker.

αντιπροεδρος του World Monuments Fund

\*\* «... με δικές σας θυσίες, οικονομικές και πνέυματικές, ένα ακόμη μνημείο στην πόλη μας ζωντανεψε ξανά φιλοξενώντας στους χώρους του ιέψες στιγμές του πασελθόντος, όμφοφες μνήμες της ζώης της Ιώνδαϊχής Κοινότητας της πόλης μας. Σίγουρα οπουδες του λειτουργικού σας, χαρές της ζωής και στιγμές θλιψης συνυφασμένες με την τραγικότητα του τέλους της ζωής του ανθρώπου. ...Στην καρδιά της παλιας πολης, στη συνοιχία που αχόμη οι Χανιώτες αποχαλουμε Οβοεαχή... Θέλω προσωπικά να συγχαρω το Ισραηλίτικό Συμβούλιο και τους εκπροσώπους του γιά την αποφασή τους αυτή της αναστηλώσης και μάλιστα με αποκλειστική δαπάνη της Κοινότητας, αποδίδοντας ένα αχόμη μνημείο στα Χανιά μας. Να συγχαφώ τον κ. Ν. Χαννάν-Σταυφουλάχη για το προσωπικό του ενδιαφέσον, το μόγθο και το μεράκι, το στόχο της ζωής του, την αντοχή του την προσωπική να ζει τρία χρόνια μέγοι το πέρας των εργασιών του μνημείου αναμέσα σε τεχνίτες ζωντανούς και σε 265 πνεύματα που τράνωναν την πεποίθηση του...».

> Γιώργος Τζανακάκης, Δημαργος Χανίαν

## Μηνύματα για τα εγκαίνια της Συναγωγής Χανίων

## • Του Υπουργού Παιδείας & Θρησκευμάτων κ. Γερ. Αρσένη:

«Ειλιχοινά λυπάμαι που ανειλημμένες υποχοεώσεις στην Αθήνα, δεν μου επιτοέπουν να παραστώστην τελετή εγκαινίων του αποκατεστημένου κτιρίου της ιστορικής Συναγωγής των Χανίων.

Θα ήθελα με την ευχαιοία αυτή, να συγχαοώ θεομά όλους όσους συνέβαλαν στο σημαντικό έργο αποκατάστασης ενός μνημείου, η παρουσία του οποίου συμβάλει ουσιαστικά στη διατήρηση της ιστορικής μας μνήμης.

Η απόφαση για την παραχώρηση της χρήσης της Συναγωγής για πολιτιστικές εκδηλώσεις συμβολίζει με τον καλύτερο τρόπο τη θέλησή σας να αναδειχθεί ο Πολιτισμός ως κοινό σημείο αναφοράς, συνεργασίας και αδελφοσύνης.

Είθε η αγάπη, η αλλελεγγύη, η κατανόηση και η αποδοχή της ιδιαιτεφότητας της προσωπικότητας να μην επιτρέψουν ξανά εγκλήματα κατά της ανθρωπότητας.

Θεομούς χαιφετισμούς σε όλους σας».

### • Της Υπουργού Πολιτισμού κας Ελ. Παπαζώη:

«Με μεγάλη μου χαφά πληφοφοφήθηκα από την πρόσκλησή σας τα εγκαίνια του ανακαινισμένου κτιρίου της ιστοφικής Συναγωγής "Ετς Χαΐμ" των Χανίων. Δυστυχώς, όμως, προγραμματισμένες υποχρεώσεις δεν μου επιτρέπουν να βρίσκομαι κοντά σας.

Η Ισφαηλιτική Κοινότητα της Ελλάδας, στενά δεμένη με την ελληνική κοινωνία είναι πάντα παφούσα στην κοινωνική ζωή της Ελλάδας. Αυτή τη φοφά, τα εγκαίνια του ανακαινισμένου κτιφίου της Συναγώ, γής "Έτς Χαΐμ" των Χανίων σημαίνουν τη λειτουφία ενός ακόμη πολιτιστικού κέντφου για την πεφιφέφεια, ενός νέου πόλου έλξης επισκεπτών από την Ελλάδα και το εξωτεφικό.

Η επαναλειτουογία της ιστοφικής Συναγωγής αποκτά και για έναν ακόμη λόγο ιδιαίτερη σημασία. Είναι αφιεφωμένη στη μνήμη των 270 τελευταίων Εβραίων της Κρήτης που μαζί με 500 Χριστιανούς χάθηκαν στα νερά του Αιγαίου, μετά τη σύλληψή τους από τους Γερμανούς κατακτητές τον Ιούνιο του 1944. Με την εκδήλωση αυτή αποδίδεται φόρος τιμής σε ανθρώπους που έπεσαν θύματα βαρβαρότητας, θύματα μιας μαύρης σελίδας της ιστορίας της ανθρωπότητας.

Εύχομαι ολόψυχα κάθε επιτυχία στην εκδήλωσή σας».

### Οι αντιδράσεις

Το εοφταστικό κλίμα της επαναλειτουργίας της Συναγωγής δεν κατάφερε να επισκιάσει η επιστολή του νομάρχη Χανίων κ. Γ. Κατσανεβάκη, που απευθύνθηκε στο Κ.Ι.Σ., στις 5.10.99, και δημοσιεύθηκε την επόμενη στον ημερήσιο τοπικό Τύπο.

Η επιστολή του κ. νομάοχη, η οποία προκάλεσε πλήθος σχολίων στον Τύπο της Ελλάδας και του εξωτερικού, αναφέρει:

«Έλαβα γνώση των προγραμματισμένων από σας εκδηλώσεων που αφορούν στην αναστήλωση και στην επαναλειτουργία της Εβραϊκής Συναγωγής στα Χανιά.

Το πρώτο σκέλος των εκδηλώσεων, δηλαδή η αναστήλωση του μνημειακού κτιρίου της Συναγωγής είναι ενέργεια άριστη και επικροτείται από όλους.

Ο Χανιώτικος λαός δεν απέκουψε ποτέ τη συμπάθεια και τη συναισθηματική του ταύτιση στην τραγωδία και τον αφανισμό που υπέστη ολόκληρη η Εβραϊκή Κοινότητα από τη βαρβαρότητα της ναζιστικής θηριωδίας, κατά τη διάρκεια της γερμανοφασιστικής κατοχής. Άλλωστε η ειρηνική συμβίωση και ένταξη των Εβραίων της πόλης μας -μέχρι τότε- στη Χανιώτικη κοινωνία αποδεδειγμένα ήταν αρμονική και χωρίς προβλήματα.

Η Εβοαϊκή συνοικία, μόνο ως τοπωνύμιο φυσικά, διατηρείται ακόμα και σήμερα στην παλιά Πόλη των Χανίων.

Απορίες όμως και ερωτηματικά δημιουργούνται από το δεύτερο σκέλος των προγραμματισμένων εκδηλώσεών σας, που αφορούν στην επαναλειτουργία της Συναγωγής.

Αλήθεια, αφού δεν απέμειναν -δυστυχώς- Εβραίοι στα Χανιά, οι λειτουργίες και οι τελετές της Συναγωγής σε ποιους θα απευθύνονται; Στο άδειο από πιστούς μνημείο, σε αργόσχολους τουρίστες ή σε μεταφερόμενο από αλλού εκκλησίασμα;

Η ελευθερία της θρησκευτικής έκφρασης του οποιουδήποτε είναι πολιτισμική κατάκτηση και ιδιαίτερα στην Ελλάδα συστατικό του δημοκρατικού μας πολιτεύματος, το οποίο και εσείς απολαμβάνετε και υπηρετείτε. Προϋπόθεση όμως για την ίδρυση και λειτουργία λατρευτικών χώρων είναι η αυτονόητη ύπαρξη εύλογου αριθμού πιστών, που στην προκειμένη περίπτωση δεν υπάρχει. Ποια είναι επομένως η σκοπιμότητα της ενέργειάς σας; Φυσικά και αποκρούομε, ως αναπόδεικτες, τις κυκλοφορούσες διαδόσεις για εισβολή του Σιωνιστικού Κεφαλαίου στην Κρήτη που στόχο έχει να διαταράξει την Εθνι-



Από την τελετή των εγκαινίων: Στην πρώτη σειρά (από αριστερά) ο Δήμαρχος Χανίων κ. Γζανακακης, ο προεδρος του Κ.Ι.Σ. κ. Κωνσταντίνης, ο τ. πρωθυπουργός κ. Μητσοτάκης κι ο Μητροπολίτης κ.κ. Ειρηναίος.

### χή μας συνείδηση και ταυτότητα.

Γι' αυτό λοιπόν και σας παρακαλώ να τροποποιήσετε το πρόγραμμά σας.

Διατηφείστε -και αναδείξετε ακόμα περισσότετο μνημείο και την ιστορικότητά του και απαλείψατε τις θρησκευτικές λειτουργίες οι οποίες πέτου άλλων παρεξηγήσεων υποβαθμίζουν και τα
νοήματα της ανθρώπινης πίστης όταν δεν υφίσταται ικανός αριθμός πιστών για τη συμμετοχή και αποδοχή τους.

Πεοιμένω την χατανόησή σας Με εχτίμηση Ο Νομάοχης Γ. Κατσανεβάχης

Το Κ.Ι.Σ. αντέδοασε αμέσως με επιστολές του ποος τα αρμόδια υπουργεία Εσωτεριχών, Δημόσιας Τάξης και Παιδείας και Θοησκευμάτων, στα οποία γνωστοποίησε την αρνητική στάση του νομάρχη για την επαναλειτουργία της Συναγωγής Χανίων, καθώς και με επιστολή του προς τον ίδιο τον κ. νομάρχη.

Η επιστολή του Κ.Ι.Σ., με ημερομηνία 6.10.99, αναφέρει: «Λάβαμε το από 10029/5-10-1999 εγγουφο σας.

Οπως έχει κατ' επανάλειψη ανακοινωθεί επισημα από το Συμβουλιό μας, το κτίψιο της Συνακωτης θα κοησιμοποιηθεί ως Πνευματικό Κεντφο της πολης για τη διενέργεια συνεδρίων, συμποσίων, διαλεξέων, θα αποτελέσει, ως ελπίζουμε, κέντφο ελξης τουριστών από όλο τον κόσμο και την Ελλάδα, και για θρησκευτικές εκδηλώσεις, όταν τουτο είναι απαφαίτητο. Ειδικά για το προσεκές τριημέρο, όπως αναφέρεται και στο Πρόγραμμα που σας έκει αποσταλεί, η θρησκευτική λειτουργία στη μνημή των αποκοχαμένων αδελφών μας θα γίνει, συμφωνα με το εβραϊκό θρησκευτικό τυπικό, το βράδυ της Παρασκευής 8 και το Σάββατο 9 τοχ. μηνός. Για τον σκοπό αυτό θα έλθει στα Χανιά ο Ραββίνος Αθηνών, ο οποίος και θα ιεφουργήσει.

Τα εγχαίνια της αναστηλωθείσης Συναγωγης, παφουσία Ελλήνων και ξένων προσκεκλημενών, θα γίνουν την Κυριακή 10 Οκτωβρίου 1999.

Για τα λοιπά σημεία της επιστολής σας, επιφυλασσόμαστε να απαντήσουμε σε ευθετότερο χρονο».

Παφάλληλα, ο πρόεδρος του Κ.Ι.Σ. ερωτηθείς έκανε σχετικές δηλώσεις σε διεθνή ειδησεογραφικά πρακτορεία, καθώς και σε τοπικούς τηλεοπτικούς σταθμούς κι εφημερίδες.

· Ο διεθνής Τύπος ασχολήθηκε εκτενώς με το θέμα. Το Δελτίο Τύπου του Associated Press δημοσίευσε συνέντευξη του πορέδοου του Κ.Ι.Σ. κ. Μ. Κωνσταντίνη. Παραθέτουμε χαρακτηριστικά αποσπάσματα:

«Ο επιχεφαλής της μιχοής Εβοαϊχής Κοινότητας της Ελλάδος διαμαστυρήθηχε με πιχοία την Πέμπτη σχετικά με την επιστολή ενός πολιτιχού ο οποίος έθεσε το εφώτημα γιατί η 400 ετών αναστηλωμένη Συναγωγή ξανανοίγει στο νησί της Κοήτης αφού μόνον ένας Εβοαίος διαμένει στην πόλη.

«Έχουμε την ελευθεφία να εγχατασταθούμε όπου επιθυμούμε και να ασκήσουμε τα λατφευτικά καθήκοντα της θφησκείας που επιθυμούμε. Δεν αντιλαμβάνομαι το λόγο αυτής της αντίδφασης του νομάφχη», δήλωσε ο Μωϋσής Κωνσταντίνης, πρόεδφος του Κεντφικού Ισφαηλιτικού Συμβουλίου, που εκπφοσωπεί τους 5.000 εναπομείναντες Εβφαίους της χώφας.

Η εβοαϊχή ηγεσία αναστήλωσε την Συναγωγή «Ετς Χαγίμ» (Δέντοο Ζωής) στα Χανιά και οργάνωσε λειτουργίες για την Παρασκευή και το Σάββατο ως μέρος της επίσημης επαναλειτουργίας. Μία επιμνημόσυνη τελετή έχει επίσης προγραμματιστεί για την Κυριακή για τους 269 Εβραίους των Χανίων που πέθαναν το 1944 όταν βρετανικές τορπίλες βύθισαν το πλοίο που τους μετέφερε στο πρώτο στάδιο του ταξιδιού τους με προορισμό το στοστόπεδο του Αουσβιτς...».

Το Δελτίο Τύπου συνεχίζει παφαθέτοντας αποσπάσματα από την επιστολή του νομάσχη Χανίων και καταλήγει: «... Ο κ. Κωνσταντίνης τη χαφακτήσισε ως μία αδικαιολόγητη επιστολή χωφίς λόγο ή αιτία. Ακόμη, δήλωσε ότι ελπίζει η Συναγωγή να λειτουργήσει και ως "πνευματικό και πολιτιστικό κέντφο" για όλες τις θρησκείες. Τα θρησκευτικά θέματα συχνά ανοίγουν οξύες διαμάχες στην Ελλάδα, όπου η Χριστιανοφθοδοξία επικρατεί στην εθνική και πολιτιστική ταυτότητα του πληθυσμού, και ο κλήφος έχει επιρφοή μεγάλης εμβέλειας.....» (Α. Ρ., Lisa Orkin, 7.10.99).

Παφάλληλα ο Μητφοπολίτης Κυδωνίας και Αποκοφώνου κ.κ. Ειφηναίος απέστειλε πφος το Υπουογείο Παιδείας και Θοησκευμάτων την παφακάτω επιστολή, η οποία δημοσιεύθηκε στον τοπικό Τύπο, στις 8.10.99.

«Σας πληφοφοφώ ότι τελευταία κτίζονται και λειτουργούν στα Χανιά ναοί, ευκτήφιοι οίκοι και χώφοι λατφείας, διαφόφων Θρησκευμάτων και χοιστιανιχών Ομολογιών, για τους οποίους δεν έχει ζητηθεί και δοθεί εκ μέρους μας οποιαδήποτε γνώμη όπως απαιτεί ο Νόμος για τις περιπτώσεις αυτές

Χαφαχτηφιστικώς αναφέφω την πεφίπτωση της Παλαιάς Συναγωγής των Χανίων η οποία αναχαινίσθηκε και θα επαναλειτουφγήσει από τις 8-10-99 σύμφωνα δε με το πρόγφαμμα των εκδηλώσεων θα τελεσθούν δύο "λειτουφγίες" πέφαν της επιμνημοσύνου δεήσεως η οποία θα γίνει την 10 Οκτωβφίου ενώ στην Πεφιοχή μας δεν υπήφξε μετά το 1944 και δεν υπάφχει σήμεφα ο αφιθμός των 50 οικογενειών οπαδών της Ιουδαϊκής Θφησκείας οι οποίες πφοβλέπεται από το Νόμο (1363/1938 ΦΕΚ τ. Α 365 Α.Ν.1369/1986 ΦΕΚ τ.α. 317 και Β.Δ. 2015/12-6-59 τ. Α. 220) να υπάφχουν ως πφοϋπόθεση για την λειτουφγία της Συναγωγής ως χώφου θφησκευτικής λατφείας.

Επειδή δεν είναι γνωστόν ούτε σ' εμάς ούτε και στον κόσμο των Χανίων αν όλη αυτή η δραστηριότητα γύρω από την παλιά Συναγωγή των Χανίων και την επαναλειτουργία της ως λατρευτικού πλέον και όχι μόνο ιστορικού μνημείου είναι νόμιμη ενώ διαδίδεται ότι θα υπάρξουν λαϊκές εξεγέρσεις και αντιδράσεις κατά την διάρκεια των τελετών παρακαλώ να με ενημερώσετε πώς ακριβώς έχει το θέμα από την σκοπιά του Υπουργείου να λάβετε δε τα όποια μέτρα κρίνετε και εσείς ως αρμόδιοι της Πολιτείας.

Από την πλευφά μου βεβαίως θα υπάφξει η απαιτούμενη ψύχραιμη και σώφρων στάση, αλλά ασφαλώς αυτό μόνο δεν είναι αφκετόν».

Εφωτηθείς από τα τοπικά Μ.Μ.Ε. ο πφόεδφος του Κ.Ι.Σ. εξέφφασε τη λύπη του για το γεγονός ότι ο Μητφοπολίτης επικαλέστηκε νόμο της δικτατοφίας Μεταξά, όταν οι θφησκευτικές και οι πολιτικές ελευθεφίες του ελληνικού λαού είχαν πεφιοφιστεί.

Ο Μητροπολίτης Ειρηναίος ζήτησε και συναντήθηκε με τον πρόεδρο του Κ.Ι.Σ. κ. Κωνσταντίνη, ο οποίος του εξέθεσε τη θέση του Ελληνικού Εβραϊσμού. Είναι χαρακτηριστικό ότι μετά τη συνάντηση αυτή, ο κ. Ειρηναίος, παρέστη, την επόμενη ημέρα, στα επίσημα εγκαίνια της Συναγωγής, δίνοντας, από την πλευρά του, τέλος στο όλο θέμα.

Μετά τα εγχαίνια της Συναγωγής, στις 15.10.99, το Κ.Ι.Σ. απέστειλε ποος το Νομάοχη την παραχάτω απάντηση:

«1. Όπως σας γνωστοποιούμε με το υπ' αφιθμ. 1349/6.10.99 έγγραφό μας, σας απαντούμε στο αντίστοιχο δικό σας (10029/5.10.99), το πεφιεχόμενο του οποίου οδηγεί σε τρία βασικά συμπεράσματα:

 α) Αγνοείτε ότι οι Εβοαίοι της Ελλάδος είμαστε Έλληνες πολίτες, με τα αυτά δικαιώματα και υποχοεώσεις που έχει ο κάθε άλλος συμπατοιώτης ή συμπολίτης μας.

β) Δεν δώσατε τη δέουσα προσοχή στα έγγραφα, αναχοινώσεις-αναμνηστικά λευχώματα κ.λπ. γραπτά στοιχεία, στα οποία οητά αναφέρεται ότι Διεθνείς Οργανισμοί, το Υπουργείο Πολιτισμού και μεμονωμένοι δωρητές, με την προτροπή-παρακολούθηση κι ευθύνη του Κεντριχού Ισραηλιτιχού Συμβουλίου Ελλάδος, συνεισέφεραν για την αναστήλωση του κτιρίου της Συναγωγής (ιστοριχού μνημείου του 15ου αιώνα), το οποίο ανακαινισμένο αποτελεί κόσμημα για την πόλη των Χανίων, με σχοπό να χρησιμοποιείται και ως κέντρο συνεδρίων, εκθέσεων, πνευματικών εκδηλώσεων, κλπ. Επίσης στα κείμενά μας αναφέρουμε ότι θα προσπαθήσουμε το κτίριο της Συναγωγής να αποτελέσει κέντοο έλξης τουριστών απ' όλο τον κόσμο. Βέβαια, εξυπακούεται, ότι η παραπάνω χρήση του χτιφίου δεν του αφαιφεί τον λατφευτικό χαφακτήφα και τη θοησκευτική του χρήση όποτε τούτο χρειασθεί.

γ) Παραγνωρίζετε τις συνταγματικά κατοχυρωμένες αρχές της θρησκευτικής ελευθερίας, αναφαίφετες για κάθε πολίτη.

2. Σ' όλες σχεδόν τις ελληνικές πόλεις όπου έζησαν μέχρι το Ολοκαύτωμα ομόθρησκοί μας, έχουν ανεγερθεί Μνημεία, έχουν αποκατασταθεί ιστορικά κτίρια της εβραϊκής παρουσίας, ακόμα κι ολόκληρες συνοικίες (π.χ. Βέροια). Παντού οι ομόλογοί σας όχι μόνον δεν εναντιώθηκαν, όπως εσείς, αλλά βοήθησαν, συνέβαλαν, παρέστησαν και τίμησαν τη μνήμη των αθώων νεκρών αδελφών μας. Εξακολουθητικά δε παρίστανται, με πλούτο ψυχής, κατά τις ετήσιες τελετές Μνήμης αποδίδοντες το φόρο τιμής στους νεκρούς Ελληνοεβραίους συμπατριώτες τους και συνάμα, μακριά από ρατσιστικές και αντισημιτικές αντιλήψεις, αποδεικνύουν έμπρακτα το γνήσιο δημοκρατικό φρόνημα της ανεξιθρησκείας. Μοναδική εξαίρεση υπήρξατε εσείς!

3. Δεν γνωρίζουμε τους λόγους (φανερούς ή καλυμμένους) που σας οδήγησαν σ' αυτή τη στάση, καθώς και την ανεπίτρεπτη σπουδή σας να προκαταλάβετε τον Χανιώτικο λαό διοχετεύοντας στον τοπικό Τύπο την επιστολή σας πριν αυτή καλά-καλά φτάσει στα χέρια μας.

4. Κατά την προχθεσινή ημέρα των εγκαινίων οι νεκροί αδελφοί μας τιμήθηκαν όπως τους άρμοζε με λαμπρή εκπροσώπηση διά της παρουσίας του Σεβασμιωτάτου Μητροπολίτη κ.κ. Ειρηναίου, την εξαιρετικής σημασίας ομιλία του Δημάρχου κ. Γεωργίου Τζανακάκη, την παρουσία του πρώην πρω-

θυπουργού κ. Κωνσταντίνου Μητσοτάκη, βουλευτών, δημοτικών και νομαρχιακών συμβούλων, λοιπών τοπικών παραγόντων και μεγάλου πλήθους Χανιώτικου λαού.

Επειδή η Συναγωγή θα παραμένει καθημερινά ανοικτή ίσως, κατά τη διάρκεια της θητείας σας, θα μπορέσετε και σεις να την επισκεφθείτε για να αποτίσετε έμπρακτα φόρο τιμής στη μνήμη των Κρητικών Εβραίων αθώων θυμάτων «της βαρβαρότητας της ναζιστικής θηριωδίας», όπως αναφέρετε στο έγγραφό σας.

 Σημειώνουμε, τέλος, ότι λυπούμεθα για την όξυνση που θελήσατε να δώσετε στο όλο θέμα και για τους λόγους που σας ώθησαν σ' αυτή σας την ενέργεια».

Στην επιστολή του Κ.Ι.Σ. ο νομάοχης απάντησε, την ίδια μέρα, με την έξης επιστολή:

«Έλαβα την επιστολή σας με αφ. πρωτοχόλλου 1413/15.10.99.

Ειλιαρινά λυπούμαι που δεν κατανοήσατε το περιεχόμενο της αρχικής δικής μου, με αρ. πρωτ. 10029/5.10.99, την οποία και λάβατε με φαξ την προηγούμενη της δημοσίευσης της στον τοπικό τύπο.

Σας την επαναθποβάλω με την παφάκληση να τη μελετήσετε.

Κατανοώ την αδυναμία σας να απαντησετε στην ουσία της επιστολής μου και θεωρώ το θέμα λήξαν».

Το Κ.Ι.Σ, απέστειλε αμέσως προς το νομαρχη την παρακάτω ανταπάντηση.

«Πολύ λυπούμεθα που οι εκφράσεις και οι δεσμεύσεις της πρώτης σας επιστολής δεν σας επιτρέπουν να αντιληφθείτε την απάντησή μας.

Δεν φταίμε εμείς γι' αυτό και προς διευκόλυνση σας θεωρούμε και εμείς το θέμα ως οριστικά ληξαν. Άλλωστε, το θέμα είχε ήδη έμπρακτα λήξει μετά την πανηγυρική τελετή των εγκαινιών της Συνσγωγής, της Κυριακής 10.10.1999, παρουσία των τοπικών Αρχών και με μοναδική απουσία τη δική σας».

## Το Κ.Ι.Σ. προς το Χανιώτικο λαό

Σε συνέχεια των εκδηλώσεων που έγιναν στα Χανιά για την επαναλειτουργία της Συναγωγής, το Κ.Ι.Σ. απέστειλε προς τα τοπικά Μ.Μ.Ε. επιστολή ευχαριστώντας το χανιώτικο λαό για τη θερμή συμπαράστασή του. Η επιστολή αυτή μεταδόθηκε από τα Μ.Μ.Ε. των Χανίων.



 Ο Λήμαρχος Αθηναίων και εκπρόσωποι της ηγεσίας του Εβραϊσμού της Ελλάδος, κατά την τελετή.

## Πλατεία Ελλήνων Εβοαίων Μαοτύοων στην Αθήνα

τις 11 Οχτωβοίου 1999, με πρωτοβουλία του Δημάφχου Αθηναίων χ. Δημήτοη Αβραμόπουλου και την ομόφωνη απόφαση του Δημοτικού Συμβουλίου των Αθηνών, πραγματοποιήθηκε η τελετή ονοματοθεσίας της «Πλατείας Ελλήνων Εβραίων Μαρτύρων», στη συμβολή των οδών Αδριανού και Αποστόλου Παύλου, στο Θησείο.

Στην εχδήλωση παφέστησαν εχπφόσωπος του Μαχαφιωτάτου Αφχιεπισχόπου Αθηνών, υπουφγοί, βουλευτές, εχπφόσωποι των Πφεσβειών της Γεφμανίας χαι του Ισφαήλ, ο πφόεδφος της Διευφυμένης Νομαφχιαχής Αυτοδιοίχησης Αθηνών, τέως δήμαφχοι, αντιδήμαφχοι, δημοτιποί σύμβουλοι, χαθηγητές, ο Συνήγοφος του Πολίτη, εχπφόσωπος του Ιδφύματος Μαφαγχοπούλου, εχπφόσωποι Εβφαϊχών Οφγανισμών του εξωτεφιχού, οφγανώσεων της Εθνιχής Αντίστασης, αντισατσιστιχών οργανώσεων, χ.ά.

Σύντομες ομιλίες απηύθυναν ο ποόεδοος του Κεντοιπού Ισφαηλιτιπού Συμβουλίου Ελλάδος π. Μωυσής Κωνσταντίνης, ο ποόεδοος της Ισφαηλιτιπής Κοινότητας της Αθήνας π. Βενιαμίν Αλμπάλας παι ο Δήμαοχος Αθηναίων π. Δημήτοης Αβοαμόπουλος.

## Ονοματοθεσία Πλατείας Άννας Φρανκ στη Λάρισα

τις 31 Οχτωβοίου 1999 έγιναν στη Λάφισα τα εγχαίνια της Πλατείας 'Αννας Φοανχ, ύστεφα από σχετιχή απόφαση του Δήμου της πόλης, ποοχειμένου να τιμηθεί η μνήμη της μιχοής Εβοαιοπούλας, η ιστοφία της οποίας έχει συμβολιχά συνυφαστεί με τη φοίχη του Ολοχαυτώματος.

Στην εκδήλωση, κατά την οποία έγιναν και τα αποκαλυπτήφια αναθηματικής στήλης, παφέστησαν οι πφέσβεις Ολλανδίας και Ισφαήλ κ.κ. P. Prouwer και R. Curiel, ο δήμαφχος του 'Αμστεφνταμ κ. Jaap Van der Aa, ο πφόεδφος του Κεντοικού Ισφαηλιτικού Συμβουλί-



Έλληνες και ξένοι επίσημοι κατά την τελετή ονοματοθεσίας της Πλατείας 'Αννας Φρανκ στη Λάρισα.

ου κ. Μωυσής Κωνσταντίνης, ο προϊστάμενος του Ιδρύματος 'Αννα Φρανκ κ. Κ. Broekhuizen, ο βουλευτής κ. Θ. Στάθης, ο διευθυντής της Περιφέφειας κ. Θ. Φίλος, ο βοηθός νομάρχης κ. Ν. Κουτσόμασχος, ο πρόεδρος του Δημοτικού Συμβουλίου κ. Κ. Αγοραστός, ο αντιδήμασχος κ. Μ. Τζιαστούδης, ο πρ. δήμασχος κ. Σ. Ζιαζιάς, ο πρόεδρος και τα μέλη του Δ.Σ.της Ι.Κ. Λάρισας, εκπρόσωποι εβραϊκών οργανισμών απ' όλη την Ελλάδα και πλήθος κόσμου.

Κατά την τελετή απευθύνθηκαν ποοσφωνήσεις από τους ποέσβεις της Ολλανδίας και του Ισοαήλ, τον δήμαοχο του 'Αμστεονταμ, τον ποόεδοο του Κεντοικού Ισοαηλιτικού Συμβουλίου Ελλάδος, τον ποοϊστάμενο του Ολλανδικού Ιδούματος 'Αννα Φοανκ και τον αντιδήμαοχο Πολιτισμού της Λάοισας.

## EBPAÏKA OEMATA

## Από δημοσιεύματα του Τύπου

\* Οι ψευδολογίες για τα «Ποωτόπολλα των σοφών της Σιών»

χ. Ανδοέας Πανταζόπουλος («Αυγή») γοάφει τα παφακάτω γύρω από τα διαβόητα «Πρωτόκολλα των Σοφών της Σιών»;

«Ποιος δεν έχει αχούσει για τα διαβόητα "Πρωτόχολλα των Σοφών της Σιών"; Γι' αυτόν τον ευούτατα διαδεδομένο μύθο, σύμφωνα με τον οποίον οι Εβοαίοι έθεσαν τις βάσεις ενός διαβολιχού σχεδίου για να χυοιαοχήσουν σε όλο τον χόσμο; Όλοι μας τον έχουμε αχούσει, ορισμένοι μάλιστα τον έχουν πιστέψει... Σε χάθε πάντως περίπτωση, πρόχειται για έναν μύθο αρχέτυπο, από τον οποίον τροφοδοτούνται όλες οι αστυνομικές - συνωμοτικές αντιλήψεις για την ιστορία. Αυτόν το μύθο, οι Εβοαίοι τον πλήρωσαν πανάχριβα *κατά τον 20ό αιώνα. Με αποκορύφωμα το 'Αουσβιτς* υπέστησαν διαχρίσεις, ευτελισμούς, διωγμούς: στο πρόσωπο του Εβραίου, οι πραγματικά ισχυροί της Ευρώπης - αρχηγοί κρατών, αστυνομίες, διανοούμενοι - πρόβαλλαν τις χαχοδαιμονίες των χοινωνιών τους. Από την κατασκευασμένη εικόνα του "Εβοαίου παράσιτου" ως αυτήν του "Εβραίου - πλουτοχράτη" λειτούργησε και με άλλες μορφές (εξακολουθεί να λειτουργεί και σήμερα...) ένας μηχανισμός παραγωγής "συνωμοτών" και απόδοσης ευθυνών σε έναν ολόκληοο λαό που, ώς τα μέσα του αιώνα, ήταν ανέστιος (...).

Και το όνομα αυτού Ματιέ Γχολοβίνσχι. Είναι ο άνθρωπος που έγραψε τα "Πρωτόχολλα των Σοφών της Σιών", αυτή τη βίβλο του αντισημιτισμού, χατ' εντολήν της τσαριχής αστυνομίας χαι, πιο συγχεχομιένα, του Πιέρ Ρατσχόφσχι, του πανίσχυρου αρχηγού των ρωσιχών μυστιχών υπηρεσιών στο εξωτεριχό, που ζούσε στο Παρίσι από το 1885.

Σύμφωνα με τον Ρώσο ιστορικό Μιχαήλ Λεπέκχιν, που ερεύνησε για χρόνια την υπόθεση αυτή - και την οποίαν αποκαλύπτει στο περιοδικό "Figaro Magazine" (9.8.1999) - ο Μ. Γκολοβίνσκι, ο οποίος εμφανίζεται να έχει σπουδάσει ιατρική στο Παρίσι, είναι εχείνη η περίπτωση του "χαριερίστα" που γνωρίζει να ανέρχεται επαγγελματικά χωρις ενδοιασμους για τις μεθόδους που χοησιμοποιεί. Έτσι, τον συναντάμε και ως ανώτατο υπάλληλο του τσαοικού καθεστώτος -είναι το δεξί χέρι του υπουργού Εσωτεριχών Αλεξάντο Ποστοποπόφ το 1916- αλλα και ως Βουλεις τή του σοβιέτ της Πετφούπολης μετά την μπολοεβικιχή επανάσταση του 1917, χαθώς και ως μέλος του στρατιωτικού υγειονομικού Κολλεγίου, του ανωτατου, δηλαδή, ιατρικού οργάνου της νεοπαγούς εξούσίας. Για τον ιστορικό Μ. Λεπέκχιν δεν υπαρχει αμφιβολία ότι τόσο ο Λένιν, όσο και ο Τρότσκι «γνωριζουν καλά» τον Γκολοβίνσκι, ο οποίος θα βοηθησει τον Τρότσει να εκσυγχρονίσει τη στρατιωτική εκπαιδευση, ενώ, υστερα από «προσωπική εντολή» του Δενιν, ο Γχολοβίνσχι θα ιδουσει το Ινστιτούτο Φυσικής Κουλτούρας της ΕΣΣΔ, που θα γίνει το γνωστο q υτωοιο της σοβιετικής αθλητικής υπερδυναμής (...)

Οπως κι αν έχει, τα «Πφωτοκολλά» γραφονται σύμφωνα με τον Ρώσο ιστοφικό στο Παρίσι, στο τέλος του 1900 ή στην αρχή του 1901. Η πρώτη δημοσιείνη τους θα γίνει το 1905 στα φωσικά, ως παφάφτημα σε βιβλίο του ορθόδοξου μυστικιστή μοναχού και συγγραφέα Σερ Νίλους (του πιο πολυδιαβασμένου ακόμη και σήμερα Ρώσου συγγραφέα) (...)

Ο άμεσος πάντως σχοπός της συνταξης των «Ποωτοχόλλων» ήταν να πεισθεί ο τσάφος ότι οι Εβοαίοι αποτελούν απειλή για την αχεραιότητα της Ρωσίας».

## \* Δήλωση φονημάτων ... μέσω των ταυτοτήτων

Καθηγητής κ. Θ. Διαμαντόπουλος, σε σχόλιό του με τον παφαπάνω τίτλο, στα «Πολιτικά Θέματα» (12.6.98), αναφέφει και τα εξής για το θέμα της αναγραφής του θρησκεύματος στις ταυτότητες:

«Μα, θα μου πείτε, πού πηγαίνει τότε η συνταγματικά κατοχυφωμένη ανέξιθοησκεία, η ελευθεφία της θοησκευτικής και γενικότερης συνείδησης που είναι κατάκτηση του δυτικού πολιτισμού; Αυτή στην Ελλάδα, τουλάχιστον, την έχουμε απαλλοτοιώσει με την καθημερινή δήλωση θρησκευτικών φοονημάτων που αποδεχόμαστε να κάνουμε, με την αποδοχή της υποχυεωτικής αναγφαφής του θφησκεύματός μας στις ταυτότητες. Οσο χανείς Έλληνας πολίτης δεν διεχδικεί διοιχητικά και δικαστικά αυτό που κάθε φοιτητής νομικής διδαχθείς εκκλησιαστικό και συνταγματικό δίχαιο γνωρίζει, ότι δηλαδή η θοησχευτική ελευθεοία περιλαμβάνει και το δικαίωμα δήλωσης ή μη δήλωσης των θυησχευτιχών φοονημάτων, άσα, τουλάχιστον, αναγοαφής ή μη αναγοαφής τους στην ταυτότητα, η ανεξαρτησία της θοησχευτικής συνείδησης στον τόπο αυτό θα είναι πάντα κενή πεοιεχομένου συνταγματική διαχήουξη. Και τα συντάγματα παίονουν πεοιεχόμενο όχι από τις φοαστικές τους διακηούξεις, αλλά την ποαγματική τους εφαυμογή».

## \* Επίσκεψη στο σπίτι της Άννας Φρανκ

Η τίτλο «Η αυρώστια των μουσείων» («Καθημερινή» 17,5.98), σημειώνει και τα παρακάτω για το σπίτι

της Άννας Φρανκ, στο Αμστερνταμ:

«Τέτοια εφείπια, αποχαθαφμένα από τη χρήση τους, μποφεί να συναντήσει χανείς στο σπίτι της Αννα Φρανκ, στο 'Αμστερνταμ. Εδώ δεν καθοδηγεί τόσο η τέχνη, όσο η ιστορία. Το σπίτι όπου στεγαζόταν η οιχογένεια Φρανχ είναι πολύ γοητευτιχό. περιέχει τις λεπτομέσειες της επεισοδιαχής ζωής τους. Στις πιναχίδες των πληφοφοφιών διαβάζεις ότι εδώ στοιβάζονταν εμπορεύματα και πιο πέρα μια ξύλινη βιβλιοθήχη έχουβε την είσοδο του μυστιχού δωματίου. Η ξύλινη βιβλιοθήχη στέχει στη θέση της δίνοντας την εντύπωση ότι όπου να' ναι θα συναντήσεις φαντάσματα. Ανεβαίνεις τη στενή σχάλα και βοίσκεσαι μποοστά σε μια μακέτα τον κουφού σπιτιού. Δείχνει σε μιχρογραφία το χώρο όπου βρίσχεσαι, τα γύρω δωμάτια. Στο δωμάτιο όπου έγρα*φε και κοιμόταν η Άννα βοίσκεται το πιο ανατοι*χιαστικό δείγμα μουσειακής πιστότητας: ένα κολάζ με φωτογραφίες, διαφημίσεις περιοδικών και χαοτ-ποστάλ που θα το ζήλευαν οι σημερινοί πρωτοπόροι της τέχνης για τον αρχετυπικό τρόπο με τον οποίο περιγράφει τα ποριτσίστιπα όνειρα της ομορφιάς, της φυσικής ζωής, της ευτυχίας. Μουσείο χι αυτό που θυμίζει ξανά τα λόγια του Κλερ: «Κάθε αντιχείμενο, χάθε εργαλείο, χάθε συνήθεια, αμέσως μόλις πέσει σε αχοηστία, βοίσχει στις ποοθήχες την ψεύτιχη αθανασία ενός νοήματος».

## Η Συναγωγή των Χανίων και τα δικαιώματα των πολιτών

Συνέχεια από τη σελ. 2

νος αντισημετισμός, ποοκλητικά δημοσιεύματα σε συγχοοδία, από πολίτες αυθοομήτως ενεργούντες. Έλειπε μόνο η οργάνωση «τρία Έψιλον», που έκαψε το Συνοικισμό Κάμπελ. Η Εβραϊκή και η Συναγωγή των Χανίων δεν πυρπολήθηκαν βεβαίως, απειλήθηκαν όμως με επεισόδια -και οι εκδηλώσεις πραγματοποιήθηκαν με την αυστηρή επιτήρηση αστυνομικών δυνάμεων, που προστάτευσαν μεν και διαφύλαξαν την τάξη, αλλά με την εκτεταμένη παρουσία τους, υπενθύμιζαν τον κίνδυνο.

ΣΤΑ ΠΟΛΛΑ ΠΟΥ ΑΚΟΥ ΣΤΗΚΑΝ, τέθηκε και το θέμα της υποτιθέμενης έλλευψης νομιμότητας της λειτουργίας της Συναγωγής, Και επιχειρήθηκε εσκεμμένη παφαπλάνηση. Διότι ο νόμος του 1920, που αναφέφεται σε αφιθμό είκοσι και όχι πενήντα οικογενειών, αφοφά στη λειτουργία Ισφαηλιτικών κοινοτήτων ως ΝΠΔΔ και όχι στη λειτουργία των Συναγωγών ως Ιερών χώφων και στην τέλεση εκεί θρησκευτικών τελετών, η οποία λειτουργία από κανένα νόμο δεν εμποδίζεται. Πέφαν αυτού, η Συναγωγή των Χανίων δεν είναι χώφος καινοφανής, αλλά από αιώνων πορυπάρχων. Και η διακοπή της λειτουργίας της οφείλεται σε γεγονότα βίαια, που άλλαξαν τον φου της ιστοφίας. Και βεβαίως για την κατά το 1944 εξολόθος υση των Κοη-

τών Εβραίων δεν ευθύνονται φυσικά οι Χανιώτες χριστιανοί -όμως δεν μπορούν να καυχιώνται ότι έκαναν και κάτι για να τον αποτρέψουν...

ΚΑΙ ΑΣΦΑΛΩΣ, τίποτε και κανείς δεν μποφεί να εμποδίζει την επαναλειτουργία της Συναγωγής, ούτε ακόμη την εγκατάσταση πολιτών εβραϊκού θρησκεύματος στην Κρήτη. Υπενθυμίζω πως οι χώροι λατφείας λειτουργούν με πιστούς, των οποίων δεν ενδιαφέρει η υπηκοότητα, αλλά το θρήσκευμα. Και σημειώνω ακόμη ότι οι Έλληνες Εβραίοι δεν ήρθαν χτες σ' αυτή τη χώρα, αλλά οι ρίζες της παρουσίας τους ανάγονται χιλιάδες χρόνια πριν.

ΚΛΕΙΝΟΝΤΑΣ το σημείωμα αυτό, ήθελα να επισημάνω πως οι Ελληνες πολίτες με εβραϊκό θρήσκευμα δεν είναι πολίτες υπό αίφεση, ούτε πολίτες δευτέφας κατηγοφίας, γιατί στις ευνομούμενες πολιτείες δεν υπάφχουν κατηγοφίες πολιτών. Ούτε βεβαίως πφέπει να απολογούνται οι Έλληνες εβφαίοι για τίποτε και για κανένα. Πολλώ δε μάλλον για την πίστη τους. Είναι υποδειγματικοί πολίτες, που απέδειξαν πάντοτε την αφοσίωσή τους στην πατφίδα και τα εθνικά τους φφονήματα. Άλλωστε δεν είναι λιγότεφο Έλληνες από τους χριστιανούς συμπολίτες τους. Και δεν δικαιούται κανείς σήμεφα να τους θέσει ενώπιον εδωλίου για οποιοδήποτε θέμα...

## Βιβλίο

### ΜΕΘΟΔΙΟΥ Γ. ΦΟΥΓΙΑ:

Μητροπολίτου Πισιδίας, πρώην Αρχιεπισχόπου Θυατείρων και Μεγάλης Βρετανίας:

Ελληνισμός και Ιουδαϊσμός Ιστορικοί σταθμοί στις σχέσεις Ελλήνων και Ιουδαίων

(Δεύτερη έχδοση, Αθήνα 1995).



Ο συγγραφεύς του ως άνω έργου, Σεβασμιώτατος Μητοοπολίτης Πισιδίας κ. Μεθόδιος, πλην της αξιολόγου εχχλησιαστιχής, χοινωνικής και εθνικής δράσεώς του, παρουσιάζει και ευφείαν συγγραφικήν τοιαύτην, καλύπτουσαν πλείστους όσους τομείς της θεολογικής επιστήμης. Αποδειχνύεται δε επί πλέον, ότι έγει εγχύψει συστηματιχώς σχεδόν και εις τον Ιουδαϊσμόν, χαθ' εαυτόν αλλά χαι ως προς τας σχέσεις του προς τον Χριστιανισμόν και τον Μουσουλμανισμόν, ήδη από μαχοού χρόνου, χαθ' ον διετέλει Μητροπολίτης Αξώμης (εδρεύων εν Αντίς Αμπέμπα) και εν συ-Αοχιεπίσχοπος νεγεία Θυατείρων και Μεγάλης Βρετανίας (εδρεύων εν

Λονδίνω), Πράγματι, έγει δημοσιεύσει εντυπωσιαχής εχτάσεως σχετιχά συγγράμματα, εχ των οποίων τουλάχιστον έν, δίτομον, υπό τον τίτλον «Ο Χριστιανισμός και ο Ιουδαϊσμός εν Αιθιοπία, Νουβία και Μεοόη» (1979 - 1982), έγει μέγα ενδιασέρου, λόγω και των ανιστορουμένων εν Αιθιοπία παραδόξων θουλων, όσον αφορά εις την εγκατάστασιν και την ποικίλην αυτόθι δοάσιν των Ιουδαίων και εις τας - πιθανολογουμένας θα έλεγον - φυλετικάς σχέσεις των Αιθιόπων ποος τους σημιτιχούς λαούς.

Εις το υπό παρουσίασιν σύγγοαμμα, το οποίον εχυκλοφορήθη εις δευτέραν ήδη έχδοσιν εντός μιχοού χρονιχού διαστήματος, ο Σεβασμιώτατος συγγραφεύς παρουσιάζει τας πνευματικάς και πολιτιστικάς σχέσεις Ελλήνων και Ιουδαίων διαχρονικώς, βασιζόμενος εν πολλοίς επί εγχύρων πηγών. Ούτω μετά από ένα κατατοπιστικόν Ποόλογον (σελ. 13 - 15) και μίαν εμπεριστατωμένην Εισαγωγήν (σελ. 17 - 27), παραθέτει το χύριον μέρος της εργασίας του, το οποίον διαιφεί εις ειχοσιτφία, βραχείας εχτάσεως, χεφάλαια. Εν αυτώ αναφέρεται, μεταξύ των άλλων, εις την προέλευσιν της ιουδαϊκής φυλής (σελ. 29 - 39) και εις τους παράγοντας τους συμβαλόντας εις την παγχόσμιον αχτινοβολίαν του Ιουδαϊσμού (σελ. 40 - 43). Εν συνεχεία ομιλεί περί της Ιουδαϊκής Διασποράς (σελ. 44 - 56) και του εξελληνισμού των Ιουδαίων της Αλεξανδρείας (σελ. 57 -63). Περαιτέρω ασχολείται με τους Ελληνιστάς Ιουδαίους (σελ., 98 - 104), με την μετάφοασιν των Εβδομήχοντα (Ο') (σελ. 105 - 113) και με την ελληνιστικήν και ιουδαϊχήν πολιτικήν φιλοσοφίαν (σελ. 130 - 155). Μετά ταύτα διεθευνά και τας σγέσεις Ιουδαϊσμού και Νεοπλατωνισμού (σελ. 156 - 163) και εκείνας μεταξύ Ελληνισμού και Ιουδαϊσμού εις το Βυζάντιον και την Ελλάδα (σελ. 164 -195). Δι' αυτών και δι' άλλων τινών παφεμβαλλομένων θεμάτων, ειδιχωτέρας οπωσδήποτε φύσεως, έξαντλείται το επιστημονικόν μέρος της εργασίας του Σεβασμιωτάτου, ο οποίος ασχολείται περαιτέρω και με σύγγοονα ιστορικά γεγονότα, αφορώντα εις Ιουδαίους και Έλληνας. Χρησιμοποιών δε επίσημα έγγοαφα, αποδειχνύει ότι αναγνωρίζεται υπό των Ισραηλιτών η συμβολή των Ελλήνων προς διασωσίν των από το αντιεβοαϊκόν μένος του γεομανιχού εθνιχοσοσιαλισμού (σελ. 196 - 200). και ότι δεν παρατηρείται αντισημιτισμός εν Ελλάδι (σελ. 203 - 205). Εν τέλει ο Σεβ. κ. Μεθόδιος παραθέτει μιχοόν Παράστημα, διά του οποίου επανέρχεται. τρόπον τινά, εις την επιστημονιχήν έφευναν του, υποστηρίζων μίαν προ πολλού διατυπωθείσαν διεθνώς θεολογικήν αποψίν, περί ιδούσεως της Εχχλησίας των Ιεροσολύμων και της Αντιοχείας εχ μερους και των Ελληνιστών Ιουδαίων (σελ., 206 - 210). Καταχλείς του όλου συγγράμματος είναι έν αξιοπρόσε-**Συμπέρασμα, παρατι**θέμενον εις δεχατέσσαρα δίστηλα (αγγλιστί και ελληνιστί) (σελ. 211 - 224) και έν

χοησιμώτατον Γενιχόν Ευ-

ρετήριον, ονομάτων και θεμάτων (σελ. 225 - 239).

Διά της παρούσης, επιβλητικής και εις εμφάνισιν, εσγασίας του, ο Σεβ. κ. Μεθόδιος αποδειχνύεται κανωχιδια υστύολπ σοχοτ γνώσεων, αχατάβλητος εσεινητής και πληθωσικός συγγραφεύς, χρησιμοποιών πλουσιώτατον ιστορικόν και επιστημονικόν εν γένει υλικόν, το οποίον επέξεογάζεται επιμέλως και επιτυχώς, μη παραλείπων να μνημονεύη εκάστοτε και τας πηγάς εχ των οποίων ηντλησε τούτο. Και πρέπει να υπογραμμισθεί ενταύθα, οτι τα αποτελέσματα της ε-DEUVIS TOU TOUTHS GEDORY νοι την προσωπικήν του σφοαγίδα, Φανερώνουν δε εις πλειστας περιπτώσεις και την επιδεξιστητα αυτου va diagence enquot tov RIVOUVOY VII EUGEBEL EV HEσω αλληλοσιτγκοονομένων ETIOTHHOVEZON HEIGHTON είτροξονο νότο του όλλο utos orgher ers tos Diμπληγαδας, διερχεται έχει-HEY Dappalent za eževyeται σχεδον αφθαρτος. Το τοιουτον, όμως, δεν παρατησειται εις όλα τα καιφαι σημεία του ογχωδούς συγyoungator tov.

EEallor, his tivas he-OLTEWORLS GUODOOFFEL O Σεβασμιώτατος ποιχίλον 15λικόν απο ξενογλωσσα συγγραμματα, παραθέτων μάλιστα αυτολέξει εξ αι--ρεδοέρ θαιτικό συστασματα, πολλάχις δε και εν πρωτοτύπω και τν μεταφράσει, χωρίς ιδιαίτερον λόγον (βλ. π.χ. εν σελ. 37. 99 - 100, 121, 124 - 125, 127, 134, 222 x.a.). Touto, fichai-WE OUNDITETAL KALLINALEπιτοεπτόν εις αναμεύετους, κυρίως, και όχι τόσον εις αμιγώς επιστημονικάς, το-

γασιας, πυοσιδιαζουν μαλλον εις τον χώρον της δημοσιογραφίας. Όσον δε αφορά εις την γλώσσαν του βιβλίου, αυτη είναι γλαφυρά και αυτόχοημα απολαυ-OTIZH EEVICOUV, OUDS, OULσμέναι εχφοάσεις του σ., ασυνήθεις εις επιστημονικά συγγοάμματα (βλ. π.γ. εν σελ. 40, 80, 121, χ.ά.). Εν σελ, μάλιστα 80 απαντά και η φυάσις «μετά φωνών και λαμπαδων», ίσως εχ τυπογοαφικού αβλεπτήματος, το οποίον, όμως, παραδόξως, επαναλαμβάνεται πανομοιοτυπως και εν σελ. 121.

Γενιχώς, πάντως ο Σεβασμιώτατος αποδειχνύει ότι διαθέτει επαρχή άνεσιν εις τον γειοισμόν της γοαφίδος και ικανότητα δαφιλούς χοησιμοποιήσεως της διεθνούς βιβλιογραφίας και ότι, γάοις εις τας ισγυράς πνευματικάς του δυνάμεις. μφομοιώνει ευχερώς το εσευνητικόν και ξένον υλιχόν, το οποίον δεν δυσχολεύεται να δαμάζη, διά να το χοησιμοποιή προς σύνθεσιν σοβαφών εφγασιών, εξ ων να συνάγωνται εν συνεχεία και ποωτότυπα συμπεράσματα. Πέραν δε τούτων έχει μεγίστην αξίαν η έχδηλος επιθυμία αυτού να εγχύπτη εις σπουδαία και ευαίσθητα εχχλησιαστικά και εθνικά θέματα, διά να συμβάλλη κατ' ακολουθίαν και ο ίδιος εις την, διά του διεξαγομένου σήμερον διαθοησκειακού διαλόγου, προσέγγισιν και σύνδεσιν των Ελλήνων μετά των Ιουδαίων, ως επίσης και μετά των μουσουλμάνων. Όθεν, θα ήτο ευχής έργον και ενδεδειγμένον να τύχη της δεούσης προσοχής το λίαν ενδιαφέρον συμπέρασμα του παρουσιασθέντος TEQIσπουδάστου συγγραμματός

του, περί της ανάγχης συμφιλιώσεως του Χοιστιανισμού με τον Ιουδαϊσμόν (σελ. 211 εξ.). Ωσαύτως ενδείχνυται να γίνη φιλοφοόνως αποδεχτή και η ποοσωπική του σ. άποψις, καθ' ην ο γεωγραφικός χώρος των εστιών των Ελλήνων, των Ιουδαίων και των μουσουλμάνων, αλλά και η αποιβαία πνευματική και πολιτιστική σχέσις αυτών επιβάλλουν σύμπνοιαν, αλληλεγγύην και αγάπην ποος αλλήλους (βλ. και σελ. 19). Η υπό του διαχεχοιμένου δε τούτου Ιεράοχου χατοχή καιφίων και υψίστης σημασίας εχχλησιαστικών θέσεων κατά το παφελθόν, εγγυάται, ασφαλώς, πεοί του ότι δύναται ούτος να ποοσφέρη πολλά εισέτι και εις νέους σημαντιχούς τομείς.

> Παν. Σιμωτάς [Από το περιοδικό Θεολογία, Δεκεμβριος 1998]

> > \* \* \*

\* ΡΑΦΑΗΛ ΦΡΕΖΗ: «Ο Εβοαϊκός Τύπος στην Ελλάδα»

(Έκδοση Ισφαηλιτικής Κοινότητας Βόλου, 1999).



Ο κ. Ραφαήλ Φρεξής έχει εκδώσει μέχοι σήμερα αρκετές μονογραφίες για ιστορικά θέματα που αναφέρονται στον Ελληνικό Εβραϊσμό. Χωρίς να είναι ιστορικός καταγίνεται, σαν εφγατική μέλισσα, με το να συγκεντοώνει στοιχεία γύοω από θέματα που του είναι προσφιλή.

Δεν είναι ευχολη σήμερα η απόχτηση στοιχείων σχετικά με τους Εβοαίους της Ελλάδος. Οι Ισραηλητικές Κοινότητες διαλύθηχαν, τα αρχεία τους χαταστοάφηχαν, οι άνθοωποι οι ζωντανές δηλαδή μαστυφίες εξοντώθηκαν κατά το Ολοχαύτωμα. Δεν υπάργει σχεδόν τίποτα είτε στον ουγανωμένο χοινοτιχό τομέα είτε σε ατομική αρχειοθέτηση. Όποιος ασχοληθεί με θέματα της εβοαϊκής παρουσίας και ιστορίας οφείλει να εφευνήσει από την αρχή, αβοήθητος, απροσανατολιστος.

Την κεφαλαιώδη αυτή έλλειψη ο Ρ.Φοεζής τη θεώσησε, όπως το αναφέρει και στον πρόλογό του, ως πρόκληση. Ασχολήθηκε επί σειοά ετών με συγχέντοωση από διάφορες πηγές, απ' όπου μποφούσε να χρίνει ότι ήταν δυνατόν να βοηθηθεί, από διάσπαστα δημοσιεύματα, στοιχεία για τον Εβοαϊχό Τύπο στην Ελλάδα. Παράλληλα όμως με το χύοιο χι επώνυμο θέμα του βιβλίου του συνέλλεξε και παρουσιάζει την αντίστοιχη εβοαϊκή παρουσία στην Ελλάδα, παρουσία που ανάγεται στους π.Χ. χοό-VOUS.

Οι νεώτεροι που βλέπουν τη σημερινή συρρικνωμένη - μετά την απάνθρωπη εξόντωση του Ολοκαυτώματος - παρουσία των Ελλήνων, Εβραίων το θρήσκευμα, δεν μπορούν ίσως να φανταστούν ότι προπολεμικά, πενήντα μόλις χρόνια πριν, ήκμαζαν Ισραηλιτικές Κοινότητες σε είχοσι επτά περιοχές της

χώφας. Οι Εβοαίοι, σε αδελφική ενότητα με τους Χοιστιανούς κατοίκους των διαφόφων πόλεων συνέβαλαν στην οικονομική, κοινωνική και πολιτιστική ανάπτυξη διαφόφων περιοχών.

Αυτή τη μεγάλη αλήθεια παφουσιάζει, μετάξυ των άλλων, μέσα από τις σελίδες του Εβφαϊχού Τύπου, του αδιάψευστου αυτού μάφτυφα γεγονότων, το ποοχείμενο βιβλίο.

Οπως και στην αυχή αναφέφθηκε, ο κ. Ρ. Φφεζής δεν είναι επιστήμονας ιστοφικός. Είναι καλοπφοαίφετος εφευνητής, μεθοδικός 
συλλέκτης στοιχείων και 
πληφοφοφιών που με ευσυνειδησία τεκμηφιώνει και 
παφουσιάζει. Καταφανής 
είναι η έντιμη πφοσπάθεια 
του συγγφαφέα κανέναν να 
μην παφαλείψει, κανέναν 
να μην «ζημιώσει» ιστοφικά

Ο αναγνώστης του βιβλίου ασφαλώς εντυπωσιάζεται από την εργώδη, πολύχρονη συλλεκτική εργασία που έκανε ο κ. Φρεζής. Προβληματίζεται παράλληλα από τις πολλαπλές και πολυποίκιλες εκφάνσεις της εβραϊκής συμμετοχής στην εθνική ζωή. Καθίσταται, τέλος, γνώστης - από μία άλλη πλευρά - γεγονότων που κυριάρχησαν κατά τον 20ό αιώνα, στον ελληνικό χώρο.

Είναι, λοιπόν, από πολλές πλευφές ενδιαφέφουσα η εφγασία του κ. Ρ. Φφεζή τόσο ως εγχείφημα όσο κι ως συμβολή στη γενικότεφη ιστοφία του Ελληνικού Εβραϊσμού.

A.K.M.

ΧΡΟΝΙΚΑ ΠΊΙΤΞΙ • ΝΟΕΜΒΡΙΟΣ - ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 1999

# Summary of the contents of Issue No 164, Vol. 22

## November - December 1999

The anti - Semitic attitude of the Prefect of Chania (Crete) during the inauguration of the town's restored synagogue motivated the well - known author Thr. Papastratis to write an article titled «The Synagogue of Chania and civil rights». Mr. Papastratis points out that «Greek citizens of Jewish religion are not heretics, non are they second class citizens, because well - governed states do not classify their citizens. Of course, Greek Jews should not have to apologize for anything or anyone, let alone their religion. They are exemplary citizens who have proved their devotion to their homeland and their national morale».

Professor of the University of Thessaloniki, Dr. Ioannis
Karavidopoulos has represented the Christian Orthodox delegation in the meetings of scientific dialogue between Christianity and Judaism. He presents the points of view that were expressed in the 4th Academic Meeting between Orthodoxy and Judaism that was held in Jerusalem at the end of 1998.

Professor A. Savides presents an original historic study on the activities of Aaron Isaacios, who fought in Byzantium during the second half of the 12th century. Aaron Isaacios' two names and his entire career contribute to the fact that he was a Jew.

We publish an article on musical instruments and music of Jews during antiquity. In this article it is mentioned that "Jewish music survived only in synagogues, where ancient sacred songs from Judea were preserved and sung. However, Jews never forgot the art of music. Thus, when the fourteen tribes of Israel settled in Palestine, they passionately occupied themselves with music and poetry".

In a historic note, Mr. G. Apostolatos gives us data on the **protest** signed by distinguished Greek personalities on 7.7.1943, against Bulgarian persecutions in Northern Greece against the Greek people and Jews.

We publish a report on three monuments recently erected in Greece: The ceremony for the restored Synagogue of Chania, Crete, was held between 8-10 October 1999. The Square of Greek Jewish Martyrs was named in Athens on October 11th 1999, and the Anne Frank Square was inaugurated in Larissa on October 31st 1999.

The issue closes with Jewish subjects to the Press and book presentations.

(Translated from Greek by: Rebecca S. Camhi

