

#### ΟΡΓΑΝΟ ΤΟΥ ΚΕΝΤΡΙΚΟΥ ΙΣΡΑΗΛΙΤΙΚΟΥ ΣΥΜΒΟΥΛΙΟΥ ΤΗΣ ΕΛΛΑΔΟΣ

TOMOZ KB' . AP. OYAAOY 161 . MAÏOZ . IOYNIOZ 1999 . IFIAP . ZIBAN 5759



# Ο εβραϊκός και ο ελληνικός πολιτισμός βάση του ευρωπαϊκού

#### Του ΕΡΙΧ ΦΡΟΜ

ΔΥΤΙΚΟΣ πολιτισμός μας στηοίζεται σε δύο βάθοα: τον εβοαϊχό και τον ελληνικό πολιτισμό. Θεωρώντας την εβοαϊχή παφάδοση, που τα βάθοα της βοίσκονται στην Παλαιά Διαθήκη, διαπιστώνουμε ότι συνιστά μια σχετικά καθαρή μορφή πατοιαοχικής κουλτούρας, που ε-

δοαιώνεται στην εξουσία του πατέρα μέσα στην οιχογένεια, του ιερέα και του βασιλιά στην κοινωνία και του πατοικού Θεού στους ουρανούς. Όμως, παρά την άκρα αυτή μορφή πατριαρχισμού είναι δυνατό να αναγνωρίσουμε τα παλαιά μητριαρχικά στοιχεία, όπως υπάρχουν στις συνδεόμενες με τη γη και τη φύση (τελετουργικές) θρησκείες, που κατατροπώθηκαν από τις ορθολογικές πατριαρχικές θρησκείες κατά τη δεύτερη χίλιετηρίδα π.Χ.

ΣΤΗΝ ΑΦΗΓΗΣΗ της Δημιουογίας, ο άνθοωπος εξαχολουθεί να βρίσχεται σε πρωτόγονο σύνδεσμο με το έδαφος, χωρίς την ανάγχη της εργασίας χαι χωοίς συνείδηση του εαυτού του. Η γυναίκα είναι πιο ξύπνια, πιο ενεργητική και πιο τολμηρή απ' τον άνδρα και μόνο μετά την "πτώση" ο πατριαρχικός Θεός αναγγέλλει την αρχή σύμφωνα με την οποία η γυναίχα πρέπει να υπαχούει τον άνδρα. Ολόχληρη η Παλαιά Διαθήχη είναι μια επεξεργασία χατά διαφόρους τρόπους της πατριαρχικής αρχής με την καθιέρωση ενός ιεραρχικού σχήματος, ενός θεοκρατιχού χράτους και μιας αυστηρά πατριαρχικής οικογενειαχής οργάνωσης. Στη συγχρότηση της οιχογένειας, όπως περιγράφεται στην Παλαιά Διαθήχη. συναντάμε πάντοτε το πρόσωπο του αγαπητού υιού:Ο Άβελ έναντι του Κάιν, ο Ιαχώβ χατά του Ησαύ, ο Ιωσήφ χατά των αδελφών του. Και χατά μια ευούτερη έννοια, ο λαός του Ισραήλ ως ο αγαπητός υιός του Θεού. Αντί της ισότητας όλων των παιδιών στα μάτια της μητέρας, βρίσχουμε τον αγαπητό υιό, που αγαπά περισσότερο τον πατέρα χαι

αγαπάται περισσότερο απ' τον πατέρα ως διάδοχό του και κληφονόμο της περιουσίας του. Στον αγώνα για την εξασφάλιση της θέσης του αγαπητού υιού, και κατά συνέπεια για την κληφονομιά, τα αδέλφια μετατρέπονται σε εχθρούς και η ισότητα παφαχωρεί τη θέση της στην ιεραρχία.

Η ΠΑΛΑΙΑ ΔΙΑΘΗΚΗ όχι μόνο θέτει αυστηρό ταμπού στην αιμομιξία, αλλά και επιβάλλει την απαγόφευση της προσήλωσης στο έδαφος. Η ανθρώπινη ιστορία περιγράφεται να αρχίζει με την εχδίωξη του ανθρώπου απ' τον παράδεισο, απ' το έδαφος που έχει ριζώσει και με το οποίο αισθανόταν ένα. Η εβραϊχή ιστορία περιγράφεται να αρχίζει με την εντολή προς τον Αβραάμ να εγκαταλείψει τη χώρα που γεννήθηκε και να μεταβεί "εις χώραν την οποίαν δεν γνωρίζει". Από την Παλαιστίνη η φυλή περιπλανιέται στην Αίγυπτο. Απ' εχεί επιστρέφει πάλι στην Παλαιστίνη. Αλλά και ο νέος εποικισμός δεν είναι ο τελικός. Οι διδασκαλίες των προφητών χατευθύνονται χατά της νέας αιμομιχτιχής εμπλοχής με το έδαφος χαι τη φύση, όπως εχδηλώνονται στη χαναατική ειδωλολατρία. Διακηρύσσουν την αρχή σύμφωνα με την οποία ο λαός που έχει αποστεί από τις αρχές της λογικής και της δικαιοσύνης και εμμένει στις αρχές του αιμομικτικού δεσμού με το έδαφος, θα εχδιωχθεί από το έδαφός του χαι θα πλανιέται στον χόσμο δίχως στέγη χαι δίχως πατοίδα, ώσπου ν' αναπτύξει τις αρχές της λογικής, ώσπου να ξεπεράσει τον αιμομικτικό δεσμό με το έδαφος και τη φύση. Μόνο τότε μπορούν οι άνθρωποι να επιστρέψουν στην πατρική τους γη. μόνο τότε το έδαφος θα είναι ευλογία, ανθρώπινη κατοικία απελευθερωμένη από την κατάρα της αιμομιξίας. Η έννοια της εποχής του μεσσιανισμού είναι η έννοια της ολοκληρωτικής νίκης πάνω στους αιμομιχτιχούς δεσμούς και της απόλυτης εδοαίωσης της πνευματικής πραγματικότητας της ηθικής και διανοητικής συνείδησης, όχι

Συνέχεια στη σελ. 29

ΕΙΚΟΝΑ ΕΞΩΦΥΛΛΟΥ: Εσωτερικό της Συναγωγής Τρικάλων η οποία χτίστηκε τον 19ο αιώνα και αναστηλώθηκε μετά το 1945. (Από το διδλίο του Ν. Σταυρουλάκη «Jewish Sites and Synagogues of Greece»).



## Ο Πλάτων και η δουλεία

Ο πρωθυπουργός του Ισραήλ Δαυΐδ Μπέν Γχουριόν (υιός του Λέοντος) είναι ασφαλώς μία από τας μεγάλας φυσιογνωμίας της εποχής μας. Σπάνιον φαινόμενον ηγέτου, που ενσαφχώνει τας αρετάς χαι το δυναμιχόν του λαού του, ο Μπέν Γχουριόν φυσιχώς και ηθικώς, είναι ένα κράμα βιβλικού πατοιάογου, Ελληνος φιλοσόφου και Ρωμαίου στρατηγού των δημοχρατιχών χρόνων. Ο φλογερός και θεληματικός δημιουργός του ισφαηλινού χράτους, εγεννήθη το 1886, εις χάποιο γχέτο μιας σχοτεινής πολωνιχής πολίχνης, υπό το χαθεστώς των τσαριχών αντισημιτιχών "πογχρόμ". Αφού ηγωνίσθη από νεαρωτάτης ηλιχίας δι' ανθρωπιστικά ιδεώδη και εγνώρισε τας ρωσικάς φυλαχάς, απεφάσισε να μεταναστεύση εις την αρχαίαν γην των προγόνων του χαι ν' αφιερώσει την ζωήν του εις τον Σιωνισμόν, το εθνιχόν χίνημα απελευθερώσεως των εν διασπορά υιών του Ισραήλ. Εις ηλιχίαν 20 ετών, το 1906, εγχατεστάθη εις την Παλαιστίνην χαι έχτοτε ειργάσθη υπό σχληράς συνθήχας μαζί με τους άλλους αποίχους δια την δημιουργία μιας εβραϊχής εθνιχής εστίας. Η εγκατάλειψις υπό της Αγγλίας της εντολής επί

#### Υπό ΔΑΥΙΔ ΜΠΕΝ ΓΚΟΥΡΙΟΝ

των εδαφών της Παλαιστίνης εδωσεν εις τον δυναμικόν ηγέτην την αναμενόμενην εικαιρίαν να συστήση το 1948 το χράτος του Ισφαήλ, των τιχών του οποίου προΐσταται έχτοτε σχεδον ανελλιτώς. Παρά το συντριπτικόν βάρος των καθηκόντων του, ο Μπέν Γχουριόν ουδέποτε αμελεί τας προσφιλεις μελέτας του επί των αρχαίων φιλοσοφικών και θρησχευτικών συστημάτων. Κάτοχος ευρυτάτης παιδείας, αιθεντία εις την συγχριτιχην θρησχειολογίαν, εξαιρετιχώς πολίγλωσσος, ο Ισφαηλινός πρωθυπουργός μελετά εις το πρωτότυπον τα αρχαία χείμενα. Η ελληνική φιλοσοφία και ιδιαιτέρως ο Πλάτων - "ο οποίος ανηχει εις ολας τας χώρας και όλας τας εποχάς και του οποίου η σοφια επί 2.300 έτη ουδαμώς ημαυρώθη"- αποτελεί την προσφιλή ενασχόλησιν και τον γνώμονα του βίου του. Οπως διεχήρυξε χατ' επανάληψιν δημοσία, εις την πολιτικήν του δράσιν επιθυμεί να πραγματώση το πλατωνικόν: ότι πρέπει οι φιλόσοφοι να χιβερνήσουν ή οι χυβερνήται να φιλοσοφήσουν. Ας σημειωθη, τέλος, ότι ο Μπέν Γχουριόν ανεχηρύχθη διδαχτωρ της Φιλοσοφίας επί διατριβής του επί του Πλάτωνος. «Καθημερινή», 12 Φεβρουαριου 1958

διαφόρων συνομιλητών (τη εξαιρέσει της Απολογίας
του Σωχράτους και των Επιστολών) εξετάζονται όλα
τα προβλήματα, τα οποία απησχόλουν τότε την ελλη νικήν σκέψιν και περί των οποίων δύναται να λεχθή ό τι μέχρι σήμερον εξακολουθούν να απασχολούν την
ανθρωπίνην σκέψιν. Είναι αμφίβολον εάν εις την
ξύ Ιστορίαν της Ανθρωπότητος υπάρχη άλλος μεγάλος

Πλάτων είναι εις εκ των ελαχίστων συγγραφέων της κλασσικής εποχής της ελληνικής φιλοσοφίας, του οποίου τα έργα -χάρις εις την σχολήν του, την Ακαδημίαν, επιζήσασαν αυτού κατά 1.000 περίπου έτη- έφθασαν όλα μέχρις ημών, και μάλιστα ακέραια. Εις τα έργα αυτά, τα οποία κατά το πλείστον έχουν την μορφήν διαλόγων μεταξύ

XPONIKA JCT . MAIOE - IOYNIOE 1999

στοχαστής γνωρίζων να γράφη και να διατυπώνη τας σκέψεις του καθ' ον τρόπον ο Πλάτων.

Παο' όλα ταύτα δεν θα ημπορούσαμεν να είπωμεν ότι γνωρίζομεν τας αντιλήψεις του ιδίου του Πλάτωνος, όσον αφορά τα προβλήματα, τα οποία συνεζητήθησαν και ηρμηνεύθησαν εις τους Διαλόγους του. Οι λόγοι εν προχειμένω είναι δύο: 1) Εις τους διαλόγους αυτούς, ουδέποτε εμφανίζεται ο ίδιος ο Πλάτων. Εις τους περισσοτέρους εξ αυτών, ο χυριώτερος εξ όλων των συνομιλούντων είναι ο Σωχράτης, ο πολυαγαπημένος του διδάσχαλος. Είναι δύσχολον, λοιπόν, χάθε φοράν να ξεχωρίση χανείς ποίαι είναι αι ιδέαι εχείναι τας οποίας ο Σωχράτης εχφράζει ως ιδιχάς του χαι τας οποίας ο Πλάτων ασπάζεται ή δεν ασπάζεται, ποίαι είναι αι ιδέαι αι αποδιδόμεναι εις τον Σωχράτη. αλλ' ανήχουσαι εις τον Πλάτωνα χαι ποίαι, τέλος, είναι αι αντιλήψεις, τας οποίας ο Σωχράτης εχθέτει χαι ο Πλάτων αναιδεί. Ο πελαγοφηψές παθητής του Πλάτωνος, ο Αριστοτέλης, δεν παραλείπει να υπογραμμίση τας διαφοράς των ιδεών του από εχείνας του διδασχάλου του, χαι μάλιστα με την μεγαλυτέραν ιχανοποίησιν. Εις τα έργα του Σταγειοίτου σοφού, υπογραμμίζεται πάντοτε η διάχρισις μεταξύ της διδασχαλίας του διδασχάλου χαι εχείνης του μαθητού. Αλλ' εις τα έργα του Πλάτωνος ουδέποτε παρατηρείται και η παραμιχρά χριτιχή, έστω χαι υπό τύπον, υπαινιγμού, προς τον Σωχράτη. Εν τούτοις θα ήτο απίθανον να δεχθή χανείς ότι ο μεγάλος Έλλην διανοητής δεν έχαμε τίποτε άλλο, πέραν του να επαναλάβη την διδασχαλίαν του διδασχάλου του. Εις το τελευταίον χαι εκτενέστερον έργον του Πλάτωνος, τους "Νόμους", o Σωχράτης δεν εμφανίζεται διόλου, ενώ εις μεριχούς διαλόγους που εγράφησαν προ των "Νόμων", ως λ.χ. ο "Τίμαιος", ο Σωχράτης παύει να διαδραματίζη τον πρωτεύοντα ρόλον. Και έπειτα είναι βέβαιον ότι αχόμη και εις τους Διαλόγους, εις τους οποίους ο Σωκράτης παραμένει ο χυριώτερος εχ των συνομιλητών (ήτοι εις τους περισσοτέρους εχ των πλατωνιχών Διαλόγων), ο Πλάτων παρουσιάζει προσωπικάς απόψεις και αντιλήψεις του, αποδίδων αυτάς εις τον σεβαστόν διδάσχαλόν του. Σήμερον όμως δεν ημπορούμεν να διαχρίνωμεν κατά τρόπον ανεπίδεκτον πάσης αμφισβητήσεως ποίαι είναι αι αντιλήψεις του Πλάτωνος και ποίαι αι του Σωκράτους. Ο ίδιος ο Σωκράτης δεν έγραψε ποτέ τίποτε και ό,τι περί αυτού γνωρίζομεν, προέρχεται χυρίως από τους "Διαλόγους" του Πλάτωνος, τα "Απομνημονεύματα" του Ξενοφώντος και εμμέσως από τα χείμενα του Αριστοτέλους. Αλλά χαι εις αυτά αχόμη τα χείμενα του Αριστοτέλους, δεν είναι πάντοτε εύχολον να γνωρίζη χανείς χατά πόσον αι υποβαλλόμεναι εις χριτιχήν αντιλήψεις, οφείλονται εις τον Σωχράτη ή εις τον Πλάτωνα.

2) Ο ίδιος ο Πλάτων μας εμβάλλει εις αμφιβολίας

ως προς το κατά πόσον εις τα έργα τα οποία έγραψε εκθέτει τας απόψεις του και τα δόγματά του. Ο μεγαλοφυής Αθηναίος, του οποίου όχι μόνον το βάθος και ο πλούτος της σκέψεως, αλλά και η λογοτεχνική δύναμις και το τάλαντον της εκφράσεως παραμένουν ίσως μοναδικά εις την παγκόσμιον λογοτεχνίαν, είχε την γνώμην ότι η γραπτή διατύπωσις των σκέψεων δεν ημπορεί να εκφράση την πάλλουσαν εντός της ανθρωπίνης καρδίας βαθείαν αλήθειαν.

Εις τον "Φαίδοον" ο Σωχράτης λέγει: "Εκείνος που καταλείπει γραπτάς οδηγίας οιασδήποτε φύσεως, όπως επίσης εκείνος που λαμβάνει γνώσιν των οδηγιών τούτων πιστεύων ότι από το κείμενον αυτό θα συμπεράνη τι το στερεόν και το βέβαιον, είναι πλήρης αφελείας... διότι η γραφή ομοιάζει προς την ζωγραφικήν. Πράγματι τα δημιουργήματα της ζωγραφικής εμφανίζονται εις τα μάτια μας σαν ζώντα όντα, αλλά ερωτώμενα σιωπούν με μεγάλην αξιοπρέπειαν. Το αυτό συμβαίνει με τον γραπτόν λόγον, ο οποίος δεν είναι ικανός να υπερασπίση εαυτόν. Δεν υπάρχει παρά ένας άλλος λόγος, αδελφός του προηγούμενου, ο οποίος είναι μέσα εις την ψυχήν εκείνου που μανθάνει, ικανός να υπερασπίση εαυτόν, να ομιλή και να σιωπά όταν πρέπει". (275 Γ)

Παξ' όλον ότι εχείνος που λέγει τα λόγια αυτά είvaι ο Σωχράτης, έχει χανείς το διχαίωμα να διερωτηθή περί του χατά πόσον πρόχειται περί μιας ιδέας του Πλάτωνος ή περί μιας γνώμης του Σωχράτους, ο οποίος, ως ελέχθη, ουδέποτε έγραψε τίποτε χαι ο οποίος δεν εξεφράσθη παρά μόνον προφοριχώς δι' ερωταποχρίσεων χατά την διάρχειαν συνομιλιών μετά των φίλων του, εις την οιχίαν του ή χαθ' οδόν.

Εν τούτοις, την αρνητικήν αυτήν γνώμην περί του γραπτού λόγου, ο Πλάτων την εχφράζει και ο ίδιος εις την εβδόμην επιστολήν του προς τους φίλους τού Δίωνος του Σιχελού, συνταχθείσαν, χατά τα φαινόμενα, περί το 353 π.Χ. Ο Πλάτων θα ήτο τότε περίπου 74 ετών και είχεν ήδη συγγράψει και "δημοσιεύσει" τα περισσότερα εχ των έργων του. Εις την επιστολήν αυτήν, αναφερομένην εις την φιλοσοφίαν του, εις το πολιτιχόν και ηθικόν του ιδεώδες, αναφέρει κατηγορηματιχώς: "Δεν υπάρχει άλλωστε, έργον μου επ' αυτού χαι δεν θα υπάρξη ποτέ. Διότι ο λόγος δεν ομοιάζει με ουδένα εχ των άλλων τρόπων της γνώσεως, αλλά εχπηδά αιφνιδίως μετά μαχράν περισυλλογήν χαι ωρίμανσιν όπως το φως αναπηδά από την φλόγα του πυρός- γεννάται εντός της ψυχής και έκτοτε αυτοτρέφεται". Και επαναλαμβάνει εις την ιδίαν επιστολήν (344), ότι δια να γνωρίση κανείς το καλόν και το κακόν, πρέπει να μελετήση και να κατανοήση εις όλα τα πράγματα ποίον είναι το ψευδές και ποίον το γνήσιον, πράγμα το οποίον δεν είναι δυνατόν παρά δια του ενδελεχούς στοχασμού, δια της συζητήσεως και της κριτικής, δια της

#### **ΧΡΟΝΙΚΑ** JCTILIT · MAIOΣ - IOYNIOΣ 1999

εξετάσεως και συγκρίσεως των ονομάτων, των ορισμών, των οπτασιών, των εντυπώσεων, και δια της καλή τη πίστει, άνευ προχαταλήψεων, εξετάσεως των τιθεμένων ερωταποκρίσεων. Μόνον δια του τρόπου αυτού και όχι χωρίς καμμίαν δυσκολίαν, εξυπνά η διάνοια και η λογική εις την ψυχήν του ανθρώπου, καταβάλλοντος κατ' αυτόν τον τρόπον μίαν υπερτάτην προσπάθειαν "Δι' αυτόν τον λόγον κάθε σοβαρός άνθρωπος αυτοδεσμεύεται να μη γράψη επ' αυτών των πραγμάτων, τα οποία είναι εκ της φύσεώς των σοβαρά, από φόβον μήπως ο λόγος του εκθρέψει διαμάχας και αμφισβητήσεις μεταξύ των ανθρώπων".

Δεν είναι δυνατόν εν προχειμένω να μη σχεφθή χανείς ότι ο Πλάτων αναφέρεται εις τα ιδιχά του έργα χαι πρέπει να δεχθή ότι η βάσις της διδασχαλίας την οποία εδίδαξεν από της ιδρύσεως της Αχαδημίας, διεβιβάσθη μόνον προφοριχώς εις τους μαθητάς της Σχολής του. Κατά συνέπειαν, εχ των παραδόσεων αυτών, δεν μας απομένει σχεδόν τίποτε. Δεν ημπορούμεν να χρίνωμεν τας ιδέας του Πλάτωνος, παφά μόνον εχ των έργων του. Έτσι, είμεθα υποχρεωμένοι να μαντεύωμεν εάν εις τον τάδε Διάλογο, όντως αποχαλύπτει την σχέψιν του ή απλώς εχφράζει μίαν χρίσιν εξ ονόματος ενός άλλου. Επί του σημείου αυτού δεν έχομεν χαμμιάν βεβαιότητα.

\*\*\*

Ο Πλάτων, ένα πνεύμα παγχόσμιον, εις το οποίον τίποτε το ανθφώπινον δεν ήτο ξένον, δεν θα ημποφούσε να αγνοήση το πφόβληματα της δουλείας, θεσμού υφισταμένου τότε εις όλας τας χώφας και εις όλας τας ελληνικάς πόλεις, συμπεφιλαμβανομένων και των Αθηνών, της γενετείφας του. Σήμεφον, η διαίφεσις της κοινωνίας εις τάξεις φαίνεται εις πλείστους ανθφώπους, φυσική, αναγκαία, απαφασάλευτος. Κατά τον ίδιον ακφιβώς τφόπον, ο θεσμός της δουλείας εφαίνετο τότε φυσικός, απαφαίτητος και απαφασάλευτος. Εις την εποχήν του Πλάτωνος και επί μακφόν χφόνον ύστεφα από αυτόν, δεν υπήφχε πόλις, δόγμα ή θφησκεία καταδικάζουσα την δουλείαν.

Η δουλεία υφίστατο από αρχαιοτάτων όμως ήδη χρόνων και αναμφιβόλως θα πρέπει να αναζητήση κανείς την καταγωγήν του θεσμού, εις την ύπαρξιν αιχμαλώτων πολέμου. Αι άγριαι φυλαί εφόνευον τους αιχμαλώτους των, κάποτε μάλιστα διά να τους καταβροχθίσουν. Κατόπιν οι αιχμάλωτοι έγιναν δούλοι και τούτο απετέλεσε πρόοδον καταφανή, διότι τουλάχιστον, τους εχάριζαν την ζωήν. Ο θεσμός διεδόθη ευρύτερον κατά την μετάβασιν από του ποιμενικού και κυνηγετικού νομαδισμού, εις την γεωργίαν.

Εις την Ελλάδα υπήρχον δούλοι ήδη από της εποχής του Ομήρου. Οι αιχμάλωτοι πολέμου εγίνοντο δούλοι των νικητών ή επωλούντο ως δούλοι. Ακόμη και άνθρωποι ελεύθεροι, πεσόντες εις χείρας πειρατών, επωλούντο ως δούλοι εις μαχρινάς χώρας. Συχνά, η χαταγωγή του δούλου ήτο εξίσου ή χαι περισσότερον αρχοντική από την καταγωγήν του αγοραστού του. Ο ίδιος ο Πλάτων, επιστρέφων εχ Συραχουσών εις Αθήνας, είχε συλληφθή υπό πειρατών, πωληθέ ως σχλάβος χαι εξηγοράσθη από τους φίλους του. Εις την Ελλάδα, υπήσχον δύο χατηγορίαι δούλων: Οι μεν. ως εχείνοι των Αθηνών, ήσαν ξενιχής χαταγωγής χαι ηγοράζοντο. Οι άλλοι ήσαν αυτόχθονες, δουλοπάροιχοι, όπως οι δούλοι εις την Σπάρτην χαι την Θεσσαλίαν. Οι είλωτες της Λαχεδαίμονος δεν ανήχον εις ιδιώτας, αλλ' εις το Κράτος. Ήσαν δούλοι του συνόλου. Ήσαν χωριχοί, αρχαίοι χάτοιχοι της Πελοποννήσου, τους οποίους οι Δωριείες χαταχτηταί εμοιράσθησαν μεταξύ των δια τας αγροτικάς εργασίας. Ο κύριος δεν είχε το διχαίωμα να πωλήση τον δούλον του, ούτε χαι να τον απελευθερώση. Δούλος λοιπόν του Κράτους, ο είλως ημπορούσε να υπηρετήση εις τας ενόπλους δυνάμεις, χερσαίας ή θαλασσίας και δεν ημπορούσε να απελευθερωθή παρά μόνον εις ωρισμένας περιπτώσεις, αμειβόμενος κατ' αυτόν τον τρόπο κυρίως δια τας πολεμικάς του ανδραγαθίας.

Ο ιδιοχτήτης του είλωτος, είχε διχαίωμα εις έν μερος των εισοδημάτων εχ των γαιών τας οποίας ούτος εχαλλιέργει ως δούλος χαι ημπορούσε να απαιτήση από αυτόν όπως του παράσχη και προσωπικάς υπηρεσίας. Εν τω συνόλω των, οι είλωτες διετήρουν την προσωπικήν και οικογενειακήν των ελειθερίαν, ημπορούσαν να χατέχουν ωρισμένα αγαθά και κάποτε μάλιστα και να αποκτήσουν μεγάλην περιουσίαν. Οπωσδήποτε οι Σπαρτιάται ήσαν επιφυλαχτιχοί απέναντι των ειλώντων επειδή ο αριθμός των εθεωρείτο μεγαλύτερος του αριθμού των πολιτών της Σπάρτης ιδωδεκαπλάσιος περίπου). Πράγματι επωφελούμενοι ωρισμένων δυσμενών εποχών δια την Σπάφτην, ημποφουσαν να συμμαχήσουν με τους εχθρούς της και να επαναστατήσουν. Κάποτε, οι ίδιοι οι αυθένται των απεφάσιζαν την θανάτωσιν των (Σημ.: Κατά τους υπολογισμούς του Εδουάρδου Μάγιερ, 16 είλωτες αντιστοιχούσαν ποο ένα Σπαρτιάτην. Αλλ' ο αριθμός αυτός είναι προφανώς υπερβολιχός). Εις την Κρήτην και την Θεσσαλίαν υπήρχον δούλοι, διαβιούντες υπό αναλόγους με τους είλωτας συνθήχας.

Εις την υπόλοιπον Ελλάδα και εις τας Αθηνας, οι δούλοι ανήκον εις χωριστούς κυρίους. Ηγοράζοντο, η ήσαν υιοί δούλων του σπιτιού. Ο δούλος απετελει απόλυτον ιδιοκτησίαν του κυρίου του, όπως οιοδηποτε άλλο αντικείμενον. Εις τας αρχαίας Αθήνας, όταν την γήν εκαλλιέργουν οι αυτόχθονες, οι δούλοι ήσαν ολίγοι. Ο αριθμός των όμως ηυξήθη με την εξέλιξιν της βιοτεχνίας και της βιομηχανίας. Η αγορά των δούλων ετροφοδοτείτο δια των πολέμων μεταξύ των διαφόρων ελληνικών πόλεων ή δια των πολέμων μεταξύ Ελλήνων και βαφβάφων. Όταν μία ελληνική πόλις, υπέτασσε μίαν άλλην ελληνικήν πόλιν, επεκφάτει η συνήθεια της θανατώσεως όλων εκείνων των ανδφών που ήσαν εις θέσιν να πολεμήσουν και της πωλήσεως των γυναικοπαίδων ως δούλων. Υπήφχε ένα συνεχές και μόνιμον "δουλοπάζαφο", τφοφοδοτούμενον από αιχμαλώτους πολέμου, πφοεφχομένους από γειτονικάς πφος την Ελλάδα χώφας και από αυτό ακόμη το Ισφαήλ.

\*\*\*

προφήτης Ιωήλ καταλογίζει εις την Τύρον και την Σιδώνα, ότι επώλησαν τους υιούς του Ιούδα και της Ιεφουσαλήμ εις τους υιούς των Ελλήνων (Ιωήλ Κεφ. Δ 6). Ομοίως, ο ποοφήτης Ιεζεχιήλ συμπεριλαμβάνει την Ελλάδα μεταξύ των γωρών αι οποίαι εμποφεύονται με την Τύρον και ανταλλάσσουν τα προϊόντα των "με την ζωήν ανθοώπων". (Ιεζεχιήλ ΚΖ 13). Η Κύποος, ευρισχομένη πλησίον του Ισραήλ, απετέλει έν αχόμη χέντρον εις το οποίον ήχμαζε το εμπόφιον των δούλων. Εχεί οι πειραταί της Ανατολικής Μεσογείου, δρώντες εις την Συρίαν, το Ισραήλ, χαι την Αίγυπτον, ωδήγουν τους αιχμαλώτους των. Εχείθεν, οι δούλοι μεταφέροντο εις την Ελλάδα, χαι δη εις τους λιμένας των Αθηνών και της Κορίνθου. Εις τας Αθήνας, οι δούλοι εχοησιμοποιούντο εις οιχιαχάς εργασίας, εις τους αγρούς, εις τα εργαστήρια, εις τα ορυγεία αλλά συγί σπανίως είχον και ωρισμένας ειδικότητας: Ήσαν διδάσκαλοι, ιατροί, ή υπηρέτουν εις την αστυνομίαν και εις άλλας δημοσίας υπηοεσίας.

Κατά την εποχήν λοιπόν του Πλάτωνος, τόσον ποο όσον και μετά, η δουλεία απετέλει φαινόμενον γενικόν, εις ολόκληρον τον κόσμον. Ο Αβραάμ είχε δούλους, τους οποίους είχεν αγοράσει, ή υιούς δούλων οι οποίοι, όπως και οι υιοί του Αβραάμ, έπρεπε να υποβληθούν εις περιτομήν. Ο Μωσαϊκός Νόμος απαγοοεύει εις πάντα ξένον να συμμετάσχη εις το γεύμα του Πάσχα, αλλ' η Τορά το επιτρέπει εις τον "αργυρώνητον δούλον" και εις τον περιτμηθέντα. Επί πλέον, ο Εβοαίος δούλος υπηρετεί μόνον επί εξ έτη τον χύριόν του και τον έβδομον χρόνον "φεύγει ελεύθερος, χωρίς να πληρώνη τίποτε" (Έξοδος, ΚΑ 2). Εάν όμως ο χύοιός του του έδωχε μίαν γυναίχα εχ της οποίας απέχτησεν υιούς ή θυγατέρας, η γυναίχα του χαι τα τέχνα του μένουν εις τον χύριον. (Έξοδος ΚΑ 4). Όσον αφοοά τον μη Εβραίον δούλον, ούτος ημπορούσε να παοαμείνη δούλος ισοβίως και τα τέχνα του απετέλουν ιδιοχτησίαν του χυρίου του. Εάν όμως ο χύριος "πατάξη τον οφθαλμόν του δούλου αυτού, ή τον οφθαλμόν της δούλης αυτού και τυφλώση αυτόν, θέλει αφήσει αυτόν ελεύθερον, εξ αιτίας του οφθαλμού αυτού. Και

εἀν ε¤βάλη τον οδόντα του δούλου αυτού ή τον οδόντα της δούλης αυτού, θέλει αφήσει αυτόν ελεύθερον εξ αιτίας του οδόντος αυτού". (Έξοδος ΚΑ 27).

Το Λευιτικόν χάμνει σαφεστάτην διάχοισιν μεταξύ του Εβραίου δούλου και του δούλου του ποσεργομένου "έχ των εθνών, των πέριξ υμών" του ξένου. Ο χύοιος του δούλου δεν θα πρέπει να τον υποχρεώνη να εργάζεται πολύ σχληρά χαι εξ άλλου χατά το έτος του Ιωβηλαίου ο δούλος επιστοέφει εις την οιχογένειάν του και εις την γην των πατέρων του. Μόνον ο ξένος δούλος αποτελεί αιώνιον ιδιοχτησίαν του χυρίου του και η απαγόσευσις περί της επιβολής εις αυτόν σκληράς εργασίας δεν εχτείνεται μέχρις αυτού. (Λευιτιχόν ΚΕ 45). Μόνο η υποχοέωσις δια την ανάπαυσιν του Σαββάτου είναι γενική: "... ίνα αναπαυθή ο δούλος και η δούλη σου χαθώς εσύ. Και ενθυμού ότι ήσο δούλος εν τη γη της Αιγύπτου" (Δευτεφονόμιον Ε 15). Ο Ιεφεμίας (Κεφ. λδ) μάς πληροφορεί όμως ότι εις την πραγματικότητα τα κελεύσματα της Πεντατεύχου δεν ετηοούντο και ότι αφού ακόμη ο βασιλεύς Σεδεκίας συνήψε "συνθήχην μετά παντός του λαού... ώστε να αποπέμψη έχαστος τον δούλο αυτού χαι έχαστος την δούλην αυτού... δια να μη έγη έχαστος δούλος Ιουδαίον αδελφόν αυτού", οι χύριοι των δούλων μετέβαλον γνώμην και υπεδούλωσαν εκ νέου τους απελευθερωθέντας. Εχ παφαλλήλου, εις το βιβλίον του Νεεμίου, αναγινώσχομεν μίαν περιχοπήν σχετιχήν με τους θρήνους του λαού, εναντίον των "προχρίτων χαι των προεστώτων", οι οποίοι υπεδούλωναν τον λαόν (Νεεμίας Ε 1, 5).

Αλλ' εις την Βίβλον, εκείνος ο οποίος λέγει τα πιο ανθρώπινα λόγια, όσον αφορά την δουλείαν, είναι ο Ιώβ: "Αν κατεφρόνησα την κρίσιν του δούλου μου ή της δούλης μου, όταν διαφέροντο προς εμέ, τί θέλω κάμει τότε όταν εγερθή ο Θεός; Και όταν επισκεφθή τι θέλω αποκριθή προς αυτόν; Ο ποιήσας εμέ εν τη κοιλία, δεν εποίησε και εκείνον; Και δεν εμόρφωσεν ημάς αυτός εν τη μήτρα;"

\*\*\*

Ες την Ελλάδα ουδεμία διάχοισις γίνεται μεταξύ του Έλληνος και του ξένου δούλου. Όλοι αποτελούν ιδιοκτησίαν απόλυτον, αιώνιον κτήμα του αυθέντου των -τόσον οι ίδιοι όσο και τα τέκνα των, εκτός βεβαίως εάν ο κύφιός των τους απηλευθέφωνε. Εις τας Αθήνας όμως, αι συνθήκαι διαβιώσεως των δούλων (εκτός των εργαζομένων εις τα οφυχεία) ήσαν πολύ ανθφωπινώτεφαι. Εις την πατφίδα του Πλάτωνος, οι δούλοι ήσαν ενδεδυμένοι όπως και οι κύφιοί των. Εζούσαν σχεδόν ελεύθεφοι, μεφικοί δε εξ αυτών είχον και πφοσωπικά αγαθά. Πολλοί μάλιστα κατώφθωναν να πλουτίσουν, να εξαγοφάσουν την ελευθερίαν των και να εξομοιωθούν προς τους ελεύθερους ανθρώπους.

\*\*\*

ις τους «Αθηναίων Νόμους", οι οποίοι χαχώς αποδίδονται εις τον Ξενοφώντα, αλλά εκ της ουντάξεως των οποίων φαίνεται ότι εγράφησαν εις εποχήν προγενεστέραν της γεννήσεως του Πλάτωνος και προ της εκρήξεως του πελοποννησιακού πολέμου, ο συγγραφεύς, εις αριστοχράτης, απευθυνόμενος προς τους δημοχρατιχούς, φαίνεται ασχάλλων δια την ελευθερίαν της οποίας απολαύουν εις τας Αθήνας οι δούλοι και οι ξένοι. Οι δούλοι, ως αναφέρεται πράγματι, απήλαυον μιας ελευθερίας τόσον μεγάλης ώστε ουδείς ετόλμα να τους χτυπήση. Ο δούλος αχόμη δεν παραχωρεί το προβάδισμα εις τον πολίτην και οι πολίται δεν είναι χαλύτερον ενδεδυμένοι από τους δούλους των, εις τους οποίους επιτρέπουν να ζουν ανέτως. Μεριχοί μάλιστα δούλοι συμπεριφέρονται αχοιβώς ως οι ευγενείς. Επί πλέον οι δούλοι ημπορούν ελευθέφως να προβαίνουν εις χρίσεις περί των ελευθέρων πολιτών, όπως άλλωστε και οι ξένοι.

Ενδεχομένως να υπάρχη κάποια υπερβολή εις αυτήν την περιγραφήν, οφειλομένην εις ένα φανατικόν πολέμιον του δημοκρατικού καθεστώτος των Αθηνών. Πάντως είναι βέβαιον ότι οι δούλοι απήλαυον πολλών ευεργετημάτων, ένεκα του ανθρωπιστικού πνεύματος που επεκράτει εις τας Αθήνας του Ε' αιώνος.

\*\*\*

ις τα "Πολιτιχά" του Αριστοτέλους μας παρέχεται η άποψις της χοινής γνώμης περί των δούλων εις την Ελλάδα. Όπως είναι απαραίτητος ο δεσμός, μεταξύ ανδρός και γυναικός δια την εξασφάλισιν της διαιωνίσεως του είδους, εξ ίσου φυσιχός είναι και ο δεσμός μεταξύ δούλου και αυθέντου, είναι αναγχαίος χαι απαραίτητος δια την ασφάλειαν της ζωής. Ο άνθρωπος ο οποίος γάρις εις το πνεύμα του ημπορεί να προβλέπη δια το μέλλον, είναι ως εκ της φύσεώς του χύριος χαι αυθέντης. Αλλ' ο άνθρωπος ο οποίος δεν είναι ιχανός ειμή μόνον δια χειρωναχτιχήν εργασίαν, ως εχ της φύσεώς του πάλιν είναι δούλος (1254 β). Εις κάθε οικογένειαν, υπάρχει μία τριπλή εξουσία: χύριος χαι δούλος, σύζυγος χαι σύζυγος χαι μητέρα χαι τέχνα. Ήδη, προ του Αριστοτέλους, είχον εχφράσει την ιδέαν ότι η δουλεία δεν αποτελεί θεσμόν δίχαιον επειδή στηρίζεται επί της βίας, αλλ' ο Αριστοτέλης αποχρούει την άποψιν αυτήν.

Δια τον Αφιστοτέλη, οιχιαχή οιχονομία δεν είναι δυνατή χωφίς αγαθά και χωφίς ιδιοκτησίαν. Όπως δια κάθε τέχνην απαιτούνται ειδικά εφγαλεία, ούτω και η οικιαχή οικονομία έχει τα ιδικά της εφγαλεία -τους ανθφώπους. Επί παφαδείγματι ο οιαχιστής έχει ανά-

γχην του οιαχιαχού, (οργάνου αψύχου) αλλά και το σχοπού (οργάνου εμψύχου). "Ο δούλος είναι ένα είδο ζώσης ιδιοχτησίας" (1235 β). Η λέξις "ιδιοχτησία", ε ξηγεί ο Αριστοτέλης, είναι όπως η λέξις "μέρος". Τ μέρος, δεν αποτελεί ξεγωριστό χομμάτι ενός πράγμα τος, ανήχει εξ ολοχλήφου εις το πράγμα. Το αυτό συμ βαίνει και με την ιδιοκτησίαν. Ο κύσιος δεν είναι πα ρά ο χύριος του δούλου, δεν ανήχει εις τον δούλον. Α ντιθέτως, ο δούλος δεν είναι μόνον ο δούλος του χυρί ου του, αλλά και του ανήκει απολύτως. (1254 β). Ως ε των ανωτέρω, ο Αριστοτέλης χαταλήγει εις ένα συμπέ ρασμα περί της βαθυτέρας φύσεως της δουλείας: Ο άν θοωπος, ο οποίος εχ φύσεως δεν είναι ανεξάρτητο χαι εξαρτάται από χάποιον άλλον άνθρωπον, είναι ε φύσεως δούλος. Κατά τον Αριστοτέλη η σχέψις χαι εμπειρία δεν αποδειχνύουν ότι η δουλεία αποτελεί θε σμόν αντιχείμενον προς την φυσιχήν τάξιν, αλλ' αντι θέτως. Εις πάν έμψυχον ον, εξηγεί ο Αριστοτέλης, υ πάρχει ένα μέρος το οποίον είναι υποδουλωμένον. Τι σώμα είναι φύσει υποδουλωμένον και η ψυγή είνα φύσει χυρίαρχος. Διά τον λόγον αυτόν το σώμα πρέ πει να υποτάσσεται εις την ψυχήν, και τα ένστικτα να υποτάσσωνται εις το λογιχόν. Αλλά δεν πρέπει σώμι χαι ψυχή να είναι ίσα. Το ίδιο συμβαίνει χαι με τα οι χιαχά ζώα. Το οιχιαχόν ζώον υπερέχει των αγρίω ζώων, αλλ' εν τούτοις πρέπει να υποτάσσεται εις το άνθρωπον, εφ' όσον ούτω πως εξασφαλίζεται η υπαρ Eis tov.

Αλλά και με τους ανθρώπους συμβαίνει το ίδιον Από τα δύο φύλα, καλύτερον είναι το άρρεν. Δια το λόγον αυτόν ο άρρην κυριαρχεί και η γυναίκα πρέπε να υποτάσσεται. Εις την σκέψιν του Αριστοτέλους, ι αρχή αυτή εκτείνεται εις ολόκληρον την ανθρωπότη τα, εφ' όσον οι άνθρωποι διαφέρουν μεταξύ των, ο πως διαφέρει η ψυχή από το σώμα και ο ίδιος ο άν θρωπος από το ζώον.

Κατ' αυτόν τον τρόπον, συνάγομεν το συμπερα σμα ότι όλοι εχείνοι οι οποίοι είναι εχ φύσεως δούλοι χαλόν είναι να παρεμένουν υποδουλωμένοι (1254) "Εάν ο άνθρωπος είναι χαμωμένος δια να ανηχη ει χάποιον άλλον, τότε είναι δούλος εχ φύσεως και αρι πρέπει να ανήχη εις χάποιον άλλον". Υπάρχει μία διαφορά μεταξύ των ανθρώπων: Οι μεν είναι ελειθε ροι, οι δε δούλοι και δια τους πρώτους "η δουλεία εί ναι μαζί θεσμός χρήσιμος και δίκαιος". "Εις την κυ ριαρχίαν και την δουλείαν δεν υπάρχει μόνον σκοπι μότης αλλά και ένα πλεονέκτημα". Κατά τον Αριστο τέλη, μεταξύ του δούλου και του κυρίου του, όταν 1 χατάστασις ενός εχάστου έχει προσδιορισθή από τη φύσιν, υπάρχει ένας δεσμός συμφέροντος και φιλίας Τα πράγματα όμως είναι διαφορετικά, όταν η κατά στασίς του δεν είναι προσδιωρισμένη από την φύσιν αλλά μόνον από τον νόμον (1255 β).

Ωσάν γνήσιος εμπειριστής, ο Αριστοτέλης δεν ήτο δυνατόν να αγνοήση το γεγονός ότι μεταξύ των δούλων υπήρχον άνθρωποι έξυπνοι και σοφοί, οι οποίοι είχον γίνει δούλοι χάρις εις μίαν κακοτυχίαν, αιχμαλωσίαν, απαγωγήν κλπ. Παραδέχεται λοιπόν, ότι εάν οι άνθρωποι αυτοί είναι δούλοι εκ του νόμου, δεν είναι δούλοι εκ φύσεως και κατά συνέπειαν δεν είναι δυνατόν παρά να αισθάνωνται δια τον αυθέντην των μίσος και περιφρόνησιν και να ημπορούν να συνδεθούν μαζί του δια του συμφέροντος και της φιλίας. Ο Αριστοτέλης ευρίσχει μίαν διχαίωσιν της δουλείας, εφ' όσον οι ισχυρότεροι είναι και κατά κάποιον τρόπον ανώτεροι από τους ηττημένους. "Πρέπει να παραδεχθώμεν, γράφει, ότι η δύναμις δεν είναι πάντοτε εστεφημένη αφετής". Εν προκειμένω ο Αφιστοτέλης χοησιμοποιεί μίαν ελληνικήν λέξιν με διπλήν σημασίαν, την λέξιν "αφετή", η οποία πέφαν της χυφίως σημασίας της, προσδιορίζει χάπως και την υπεροχήν της δυνάμεως. (1255 α 16).

Ο Αφιστοτέλης δεν ηδύνατο διόλου να συλλάβη την ειχόνα μιας ανθρώπινης χοινωνίας γωρίς δούλους. Θα πρέπει να υπογραμμίση χανείς ότι εις πλείστα χωρία των "Πολιτιχών" δυσανασχετεί επειδή οι τεχνίται -οι οποίοι εις την εποχήν του επολλαπλασιάζοντο συνεχώς εις τας Αθήνας - ήσαν άνθρωποι ελεύθεροι, συγχαταριθμούμενοι είτε μεταξύ των Αθηνάιων πολιτών, είτε μεταξύ των ελευθέφων ξένων, των εγχατεστημένων εις τας Αθήνας. Συμφώνως προς την σχέψιν του Αριστοτέλους, ο άνθοωπος ο οποίος εκτελεί μίαν φυσικήν, χειρονακτικήν εργασίαν, είναι κατ' ανάγκην και δούλος, επειδή αυτός είναι ο νόμος της φύσεως. Και εφ' όσον ανθρώπινη κοινωνία δεν είναι δυνατόν να υπάρξη άνευ χειρωναχτιχής εργασίας, δεν είναι δυνατόν να υπάρξη χοινωνία χωρίς δούλους. Η δουλεία κατά συνέπειαν δε είναι καφπός ενός κοινωνικού καθεστώτος, αλλά αιώνιος νόμος της φύσεως. Η φύσις ποοώοισε ένα μέρος των ανθρώπων δια την ελευθερίαν και η φύσις εδημιούργησε μίαν μερίδα ανθρώπων δια να είναι δούλοι. Εξ άλλου η ισχύς έχει την δύναμιν να μεταμορφώνη και αυτούς ακόμη τους ελεύθερους ανθρώπους εις δούλους.

Η αντίληψις αυτή είναι αντίθετος προς τας αντιλήψεις του διδασχάλου του Αριστοτέλους. Ο Πλάτων δεν συνεμερίζετο τας επιχρατούσας εις την εποχήν του ιδέας, συμφώνως προς τας οποίας ο θεσμός της δουλείας αποτελεί νόμον της φύσεως, ο οποίος υπήρχεν ανέχαθεν χαι επρόχειτο να υφίσταται εσαεί. Επί πλέον ηρνείτο την δύναμιν της ισχύος χαι επίστευε μόνον εις την δύναμιν της διχαιοσύνης, της σοφίας χαι του αγαθού.

\*\*\*

Πλάτων κατήγετο από μίαν οικογένειαν ευγενών και πλουσίων, η οποία από γενεών έδιδεν εις τας Αθήνας νομοθέτας και δικαστάς. Ο ίδιος -παφ' όλον ότι τα περισσότεφα εκ των έφγων του είναι αφιεφωμένα εις τα πφοβλήματα της κοινωνίας και της πολιτείας- περιεφφόνησε τον πολιτικόν στίβον. Όσον αφοφά την προφορικήν του διδασκαλίαν, είναι βέβαιον ότι εμύει τους μαθητάς του, οι οποίοι ήφχοντο από ολόκληφον την Ελλάδα εις ένα πολιτικοκοινωνικόν δόγμα, καθώς και εις την επιστήμην των μαθηματικών.

Η νεότης του συνέπεσε με την περίοδον αυτήν της παφαχμής, η οποία, εις την ιστορία των Αθηνών ηχολούθησε την άνθησιν ενός πολιτισμού, ο οποίος ουδέποτε -ούτε προ ούτε χαι μετά- εύρε τον όμοιόν του, του πολιτισμού αυτού τον οποίον ο Περιχλής ωνόμασε «Σχολήν της Ελλάδος» -χαι ας μας επιτραπή να προσθέσωμεν, χαι ολοχλήρου της ανθρωπότητος. Κατά τα έτη αυτά, ο Πλάτων είδε εις τας Αθήνας δύο χαθεστώτα να διαδέχωνται το έν το άλλο, απογοητευθείς εξ ίσου από αμφοτέρα: Το αριστοχρατιχόν χαθεστώς, απολήξαν εις την διαφθοράν χαι το δημοχρατιχόν χαθεστώς, υπόλογον δια την χαταδίχην του Σωχράτους.

Ο Πλάτων είχε γεννηθή τρία έτη περίπου ποο της ενάρξεως του αδελφοχτόνου πολέμου μεταξύ Αθηνών και Σπάφτης. Ήτο 23 ετών, όταν είδε την καταστροφήν και την πτώσιν της πατρίδος του, ηττηθείσης τόσον κατά ξηράν όσον και κατά θάλασσαν. Εις τας Αθήνας εγκατέστησε την κυριαρχίαν της η νικήτρια Σπάφτη, με το καθεστώς της δεσποτικής κυριαρχίας (εις το οποίον οι συγγενείς του Πλάτωνος διεδραμάτισαν έναν φόλον θλιβεφώτατον). Το καθεστώς των Τριάχοντα Τυράννων, υπήρξε μάλλον βραχύβιον. Κατόπιν η δημοχρατία αποχατεστάθη χαι/πάλιν εις τας Αθήνας, υπό τον έλεγχον όμως μετρίων δημαγωγών. Το 399, όταν ο Πλάτων ήτο 28 ετών, ο Σωχράτης χατεδικάσθη εις θάνατον με την γνωστήν κατηγορίαν:"Αδιχεί μεν Σωχράτης ους μεν η πόλις νομίζει θεούς, ου νομίζων, αδιχεί δε χαι τους νέους διαφθείρων". Τα γεγονότα αυτά άφησαν βαθύτατα ίχνη εις την ψυχήν εχείνου ο οποίος υπήρξεν ο μεγαλύτερος εχ των Αθηναίων φιλοσόφων. Εις τα βιβλία του "περνά από το χόσχινο" της χριτιχής τα πολιτεύματα των διαφόρων πόλεων της Ελλάδος -πλείστων τουλάχιστον- εξετάζει τα μειονεχτήματα της δημοχρατίας, της ολιγαρχίας, της μοναρχίας και της τυραννίδος και εκφράζει την γνώμην ότι τα χράτη χαι ολόχληρον το ανθρώπινον γένος δεν θα παύσουν να υποφέρουν παρά μόνον όταν η εξουσία περιέλθη εις χείρας των φιλοσόφων, των ανθρώπων που αναζητούν την σοφίαν. (Πολιτεία, 5, 473). Η αντίληψις αυτή, την οποίαν εχφράζει δια του στόματος του Σωχράτους, είναι αναμφιβόλως ιδιχή του, διότι την ξανασυναντώμεν εις την επιστολήν του

πφος τους φίλους του Δίωνος, συνταχθείσαν εις ηλιχίαν 70 ετών. Εις την εβδόμην επιστολήν λέγει ότι το χαχόν δεν θα παύση να ταλαιπωφή το ανθφώπινον γένος παφά μόνον όταν η εξουσία πεφιέλθη εις χείφας ενός ομίλου ανδφών, γνησίων χαι ειλιχφινών φιλοσόφων (32 αβ). Αυτή υπήφξεν η χεντφιχή -χαι πλέον αποφασιστιχή- ιδέα η οποία ενεψύχωσε όλην την πολιτιχήν χαι χοινωνιχήν διδασχαλίαν του Πλάτωνος. Αλλά η λέξις "φιλόσοφος" αποχτά εις τον Πλάτωνα μίαν σημασίαν όλως ιδιαιτέφαν.

\*\*\*

ι την σοφίαν φιλούντες, οι φιλόσοφοι, είναι άνθρωποι αφωσιωμένοι εις τας μελέτας χαι τας έφευνας, αι οποίαι τους αποχαλύπτουν την αμετάβλητον και αθάνατον αυτήν ουσίαν, την ουσίαν την οποίαν μας αποχούπτουν τα γεγονότα της χαθ' ημέραν ζωής, τα οποία περνούν και εξαφανίζονται. Εχθοοί του ψεύδους και των σφαλμάτων, αναζητούν την αιώνιαν αλήθειαν. Περιφρονούν τας σωματιχάς ηδονάς και με όλην των την δύναμιν προσανατολίζονται προς τας τέρψεις της ψυχής χαι του πνεύματος. Περιφρονούν το χρήμα, τους διωγμούς. Δεν ενδιαφέρονται δια τα πλούτη και προσπαθούν να μη είναι αυθάδεις και αλαζόνες. Εν τη γενναιοψυχία των, αναζητούν την διχαιοσύνην χαι αποφεύγουν την δύναμιν. Εις την γλώσσαν του Πλάτωνος φιλόσοφος σημαίνει άνθρωπος τέλειος εξ αιτίας της ηθικής και πνευματιχής του αξίας. Ο Πλάτων παραδέχεται ότι ο αριθμός των αξιών τού γαραχτηρισμού αυτού ανθρώπων είναι μιχρός και ότι δεν υπάρχει πολιτικόν χαθεστώς δυνάμενον να ιχανοποιήση εχείνον ο οποίος αγαπά την σοφίαν (Πολιτεία, 497 β). Πιστεύει ότι χανένα χαθεστώς δεν θα φθάση στην τελειότητα, εφ' όσον οι φιλοσοφοι αυτοί, οσονδήποτε ελάχιστοι και εάν είναι, δεν αναλάβουν την υποχρέωσιν ν' ασχοληθούν με τα χοινά, εις τρόπον ώστε η Πολιτεία να εμψυχωθή από το πνεύμα των (Πολιτεία 499).

Ο Πλάτων αφιέφωσε δύο έργα του εις την περιγφαφήν του ιδανιχού, πολιτεύματος: Την "Πολιτείαν" χαι τους "Νόμους". Εις την "Πολιτείαν" πφοσπαθεί να πεφιγφάψη, όπως το φαντάζεται, την ιδανιχήν πολιτείαν, την θεμελιωμένην επί της διχαιοσύνης, χωφίς όμως να εξετάση εάν υφίστανται αι χατάλληλαι πφαχτιχαί πφοϋποθέσεις χαι χωφίς ουδεμίαν παφαχώφησιν πφος την υφισταμένην πφαγματιχότητα.

Ο Πλάτων περιγράφει την Πολιτείαν του εν τη συστάσει της, η οποία βασίζεται επί τριών αρχών: Της αλληλεξαρτήσεως των αναγχών, της εργασίας χαι της ελευθερίας. Βάσις της πολιτείας, είναι αι απαραίτηται μεταξύ ελευθέρων ανθρώπων σχέσεις. Ο άνθρωπος δεν ημπορεί να ζη μόνος. Οι άνθρωποι λοιπόν συναθφοίζονται καθ' ομάδας, συνεταιφίζονται, ούτως ειπείν και βοηθούν ο εις τον άλλον (Πολιτεία 369 β). Ο καθείς εφγάζεται συμφώνως πφος την ειδικότητά του, αλλά χάφις εις την ανταλλαγήν των καφπών της εφγασίας του εξαφτάται από τους άλλους. Ευθύς εξ αφχής ο Πλάτων υπογφαμμίζει την πφώτην εκ των αφχών επί των οποίων στηφίζει το κοινωνικόν και ηθικόν του δόγμα: Την κατανομήν της εφγασίας, την άσκησιν από κάθε άνθφωπον της εφγασίας εκείνης δια την οποίαν είναι πφάγματι κατάλληλος και την σταθεφότητα του τεχνίτου εις την εφγασίαν του.

Κατά βάσιν, η πολιτεία αποτελείται από αγρότας. χτηνοτρόφους και διαφόρους τεγνίτας. Ουτοί, ανταποχοίνονται εις τας ανάγχας των δια της εργασίας των, εργασίας ανθρώπων ελευθέρων. Εις την ανάλυσιν αυτήν της συστάσεως της Πολιτείας, ο Πλάτων μας αποδειχνύει ότι η γνώμη, συμφώνως προς την οποίαν οι Έλληνες και οι σοφοί εκ των Ελλήνων περιεφρόνουν την χειρωναχτιχήν εργασίαν, είναι εσφαλμένη. Βεβαίως εις την Σπάρτην, οι πολίται απέψευγον πάσαν χειρωναχτιχήν εργασίαν, ως περί αυτου μαρτυρουν οι νόμοι και η όλη οργάνωσις της Σπαρτιατικής χοινωνίας. Αι εργασίαι αυταί εξετελούντο από τους υποδουλωμένους χωριχούς, τους είλωτας. Οι πολίται της Σπάφτης δεν ησχολούνται με τίποτε άλλο ειμή με την εχγύμνασιν των χαι την εχμάθησιν της τέγνης των όπλων. Ο Πλάτων, ο οποίος εν τίνι μέτοω εξετιμα το αριστοχρατιχόν χαθεστώς της Σπάρτης, εν τούτοις ηρνείτο να αναγνωρίση τας θεμελιώδεις αρχάς της Σπαφτιατικής πολιτείας, ως θα ίδωμεν κατωτέρω, έξετάζοντες τους "Νόμους". Δια τον Πλατωνα, εις την Πολιτείαν δεν υπάρχει σταθερότης, είμη μόνον εν τω πλαισίω της εργασίας την οποίαν ασχεί εχαστος πολιτης δια να ανταποχριθή εις τας ανάγχας του συνολου. Όλοι οι εργαζόμενοι έχουν ίσα διχαιώματα και είναι ελεύθεροι. Δεν υπάρχουν τάξεις, δεν υπαρχουν αυθενται και δούλοι, αλλά μόνον πολίται ελεύθεροι και ίσοι μεταξύ των. Ο Σωχράτης δηλοί ότι πραγματική χαι υγιής πολιτεία, του φαίνεται μόνον εχείνη την οποίαν περιέγραψε.

Αλλού, ο Σωσφάτης περιγφάφει την υπό ευφυτάτην έννοιαν Πολιτείαν, με άλλους λόγους την Πολιτείαν εχείνη, η οποία δεν περιοφίζεται εις το να ανταποχρίνεται εις τας στοιχειώδεις ανθρωπίνας ανάγχας, αλλα η οποία περιχλείει εις τους χόλπους της και το περιττόν, τα πλούτη, τας απολαύσεις και εις την οποίαν ασχούνται όλαι αι τέχναι, αι οποίαι τα ιχανοποιούν. Η πρωτόγονος Πολιτεία δεν ήτο τόσον εχτεταμένη, αλλ' αργότερον έγινεν αισθητή η ανάγχη της επεκτάσεως της και κατ' αχολουθίαν και η ανάγχη ενός στρατού. Η αρχή της κατανομής της εργασίας και της ειδικεύσεως επεκτείνεται μέχρι του στρατού. Εις την Πολιτείαν του Σωχράτους, οι εξ επαγγέλματος στρατιώται δεν ασχολούνται με τίποτε άλλο παρά με την εχμάθησιν της τέχνης των όπλων και δεν έχουν άλλο έργον παρά την φροντίδα της υπερασπίσεως του πατρίου εδάφους. Εν προχειμένω, ο Πλάτων δεν υιοθετεί το εν Αθήναις ισχύον σύστημα, όπου, οσάχις το απήτουν αι συνθήχαι, εχαλούντο υπό τα όπλα οι χωριχοί, οι τεχνίται χαι οι έμποροι (εις τας χεοσαίας ή τας θαλάσσιας δυνάμεις) και όπου δεν εβασίζοντο εις ένα στρατόν "επαγγελματιών". Το στρατιωτιχόν σύστημα του Πλάτωνος παοουσιάζει ωρισμένας αναλογίας με το σπαρτιατικόν, με την διαφορά ότι εδώ δεν είναι στρατιώται όλοι οι πολίται, όπως εις την Σπάρτην και ότι ένα μέρος των ασχολείται με την γεωργίαν, διαφόρους εργασίας τεχνικάς και το εμπόφιον, πράγματα με τα οποία εις την Σπάρτην ησχολούντο μόνον οι δούλοι. Εις τους στρατιώτας είχεν ανατεθή απλώς το έργον της προστασίας των πολιτών αυτών. Μία άλλη διαφορά με το παθεστώς της Σπάρτης, είναι παι το ότι οι στρατιώται δεν ημποφούν να έχουν προσωπικήν περιουσίαν, οιχίας, άργυρον ή χρυσόν. Συντηρούνται από την Πολιτείαν, η οποία τους εξασφαλίζει τα προς το ζήν χαι μόνον. Ο Πλάτων μάλιστα δίδει την εντύπωσιν επαναστάτου και προδρόμου, όχι μόνον δια την εποχήν του, αλλά και δια την ιδικήν μας και δι' όλα τα σύγχοονα έθνη, εκτός του Ισραήλ, υποστηρίζων την υποχρεωτικήν θητείαν των γυναικών εις το στράτευμα, πράγμα το οποίον δέν συνέβαινεν εις την Σπάφτην και περί του οποίου ουδέ καν δέχεται συζήτησιν ο Αριστοτέλης.

Εν προχειμένω, όμως, εν σχέσει προς όσα υποτίθεται ότι λέγει ο Σωχράτης, υπάρχει και μία αντίφασις: Εάν ο χαθείς πρέπει να ασχή το επάγγελμα που ταιοιάζει περισσότερον εις τον χαραχτήρα του, δια ποίον λόγον αι γυναίκες θα έπρεπε να υπηρετούν εις τον στρατόν, όπως οι άντρες; Αλλ' ο Σωχράτης δίδει αμέσως την εξήγησιν: "Βεβαίως, υπάρχουν ωρισμέναι διαφοραί μεταξύ ανδρός και γυναικός, αλλ' εάν λ.χ. ένας άνθρωπος φαλαχρός είναι υποδηματοποιός, ημπορούμεν να απαγορεύσωμεν εις όλους όσους έχουν μαλλιά να γίνουν υποδηματοποιοί; Αι διαφοραί μεταξύ ανδρών και γυναικών ισχύουν εις ωρισμένας περιπτώσεις, ενώ εις άλλας όχι. Εις ό,τι αφορά την διοίχησιν της Πολιτείας δεν υπάρχει ούτε απασχόλησις χατάλληλος δια την γυναίχα ως γυναίχα ούτε χαι δια τον άνδρα ως άνδρα. Αλλ' αφού αι διάφοροι φύσεις χατενεμήθησαν εξ ίσου μεταξύ των δύο φύλων, η γυναίχα φύσει μετέχει εις όλας τας εργασίας, χαθώς επίσης χαι ο άνδοας. Με την διαφοράν ότι εις όλας η γυναίχα είναι ασθενεστέρα του ανδρός" (Πολιτεία, 5ον βιβλίον, 455 δ).

Η μία γυναίχα λ.χ. έχει χλίσιν ποος την ιατοιχήν, ενώ μία άλλη δεν έχει. Άλλη πάλιν είναι μουσιχός, ενώ άλλη δεν είναι. Άλλη γυναίχα αγαπά την σοφίαν, ενώ άλλη, αντιθέτως, την απεχθάνεται. Όλα συμβαίνουν όπως συμβαίνουν και με τους άνδρας. Όπως όλοι οι άνδρες δεν είναι κατάλληλοι δια στρατιωτικήν υπηρεσίαν, αλλά μόνον μία ωρισμένη κατηγορία, το ίδιο συμβαίνει και με τας γυναίκας. Όλαι αι γυναίκες δεν είναι δυνατόν να συγκαταλεχθούν μεταξύ των "φυλάκων" της Πολιτείας. Προς τούτο θα χρησιμοποιηθούν μόνον εκείναι, αι οποίαι έχουν τα προσόντα -όπως και οι κατάλληλοι εκ των ανδρών- και θα λάβουν την ιδίαν στρατιωτικήν εκπαίδευσιν με τους άνδρας.

Χωρίς αμφιβολίαν, παφ' όλον ότι εις τα χείμενα του Πλάτωνος δεν διαφαίνεται χάτι τέτοιο, υπάρχει εις εσωτεριχός δεσμός μεταξύ των δύο επαναστατιχών απόψεών του, της αφορώσης την γυναίχα χαι της χαταργήσεως της δουλείας εις την ιδανιχήν Πολιτείαν. Όπως επίσης υπάρχει μία εσωτεριχή σχέσις μεταξύ των αντιλήψεων του Αριστοτέλους περί της υποταγής της γυναιχός εις τον άνδρα χαι της υποταγής του δούλου εις τον αυθέντην του.

Εις την Πολιτείαν του Πλάτωνος δεν υπάρχουν πλούσιοι και πτωχοί, διότι μόνον εις την Πολιτείαν, εις την οποίαν δεν υφίστανται αι διακρίσεις αυταί, είναι δυνατή η διατήρησις της ενότητός της. Και εάν μία τοιαύτη Πολιτεία είναι μικρά, θα ημπορέση να αντιμετωπίση δυνάμεις μεγαλυτέρας, διότι, ως εξηγεί ο Πλάτων, κάθε πολιτεία εις την οποίαν υφίστανται πλούσιοι και πτωχοί αποτελεί αυτομάτως δύο πολιτείας -την πολιτείαν των πλουσίων και την πολιτείαν των πτωχών- αι οποίαι αγωνίζονται μεταξύ των (Πολιτεία, βιβλίον Δ, 422 ε). Κατά τον Πλατώνα, αυτή η απαραίτητος δια την ασφάλειαν του κράτους ενότης, δεν ημπορεί να ανεχθή την ύπαρξιν δούλων, εφ' όσον η ομόνοια είναι ακόμη ολιγώτερον δυνατή μεταξύ αυθεντών και δούλων, παρ' ό,τι μεταξύ πλουσίων και πτωχών.

Εις το πέμπτον βιβλίον της Πολιτείας, ο Σωκράτης λέγει ακόμη: "Δεν θα πρέπει εις Έλλην να έχη ως δούλον άλλον Έλληνα και θα πρέπει να παροτρύνωμεν και τους άλλους Έλληνας να αποφεύγουν κάτι τέτοιο. (469 γ).

Ωρισμένοι σχολιασταί, ως ο Γκόμπερτς λ.χ., ενόμισαν ότι έπρεπε να συμπεράνουν ότι ο Πλάτων, λ.χ. εις την Πολιτείαν του παρεδέχετο ότι ο πολίται θα ημπορούσαν να έχουν εις την κατοχήν των δούλους βαρβάρους. Εξ άλλου όμως, εις όλα τα κεφάλαια τα αφιερώματα εις την περιγραφήν της διαρθρώσεως της Πολιτείας, δεν γίνεται διόλου λόγος περί δούλων και εις την πολιτικήν και οικονομικήν ζωήν δεν τους ανατίθεται κανένα έργον. Όταν όμως προδιαγράφη την μεταγενεστέραν εξέλιξιν της Πολιτείας, ο Πλάτων παραδέχεται την παρουσία υπηρετών, των οποίων ο ρόλος συνίσταται εις την πώλησιν της εργασίας των. "Και επειδή ονομάζουν την αμοιβήν των μισθόν, τους αποκαλούν, νομίζω, μισθωτούς". (371 ε). Ούτοι συντελούν εις την ευημερίαν της Πολιτείας. Εχ τούτου συνάγεται σαφώς ότι τα λεγόμενα του Πλάτωνος αφοgούν ελευθέgους εργάτας, οι οποίοι ως αντάλλαγμα της εργασίας των λαμβάνουν μισθόν, και όχι δούλους, οι οποίοι δεν λαμβάνουν μισθόν και δεν λέγονται μισθωτοί.

\*\*\*

ι "Νόμοι" εγράφησαν τριάχοντα έτη μετά την "Πολιτείαν" και υπήσξαν το τελευταίον έσγον του Πλάτωνος. Μεταξύ των δύο αυτών βιβλίων, δια να εχφρασθώμεν με όρους της συγχρόνου πολιτικής, υπάρχει η ιδία διαφορά, η οποία υπάρχει μεταξύ μιας τάσεως επαναστατικής και μιάς τάσεως μεταρουθμιστικής. Εις την "Πολιτείαν", ο Πλάτων προσπαθεί να φαντασθή το ιδεώδες πολίτευμα, εν τω μέτρω της πλαισιώσεώς του από την δικαιοσύνην, επάνω από κάθε πραγματικότητα, μέχρι σημείου ώστε να είναι αδύνατον να προσδιορισθή το πολίτευμα αυτό, ομοιάζον προς ήλιον χαταυγάζοντα τον χόσμον. Εις τους «Νόμους», ο Πλάτων προτείνει μεταρουθμίσεις εις το υφιστάμενον Πολίτευμα χαι επί τη βάσει του υφισταμένου χαθεστώτος. Και το χαθεστώς αυτό διαχρίνει τους ανθρώπους εις δούλους και ελευθέρους, πράγμα το οποίον ο Πλάτων δεν επιδοχιμάζει. Αχόμη χαι εις τους "Νόμους" στηλιτεύει την διάχρισιν αυτήν ως μίαν ηθιχήν διαφθοράν εξίσου επιβλαβή τόσον δια τους ελευθέρους, όσον και δια τους δούλους. Αναζητεί όμως έναν τρόπον δια να καταστήση το κακόν ηπιώτερον και να περιορίση τα μειονεκτήματα της δουλείας.

Εις τους "Νόμους", ο Σωχράτης δεν εμφανίζεται πλέον. Η συνδιάλεξις γίνεται μεταξύ τριών γερόντων, του Μεγίλλου του Σπαρτιάτου, του Κλεινίου του Κοπτός (αμφοτέρων Δωριέων) και ενός Αθηναίου. Είναι σχεδόν βέβαιον ότι ο Αθηναίος, δεν είναι άλλος από τον ίδιον τον Πλάτωνα. Αυτός είναι ο χυριώτερος εχ των συνομιλητών χαι ενίοτε μάλιστα είναι ο μόνος ο οποίος ομιλεί. Ο διάλογος γίνεται εις την νήσον Κοήτην, επί της οδού της αγούσης από την Κνωσόν εις το όρος Ίδα. Ευθύς εξ αρχής, ο Αθηναίος χαταφέρεται εναντίον των δύο αρχών, επί των οποίων βασίζεται το πολίτευμα της Σπάρτης, αχόμη χαι το πολίτευμα της Κρήτης: Μίαν οιχονομίαν θεμελιωμένην επί της εργασίας των υποδουλωμένων χωριχών των Ειλώτων, και την παιδείαν των ελευθέρων πολιτών, οι οποίοι αφοσιώνονται αποχλειστιχώς εις την τέχνην του πολέμου. Οι δύο συνομιληταί του Πλάτωνος δεν αντιλαμβάνονται την ζωήν του πολίτου, παρά ως μίαν συνεχή προετοιμασίαν δια τον πόλεμον και θεωρούν την νίχην ως την μεγαλυτέραν ευτυχίαν. Ο Αθηναίος τους εξηγεί ότι εχείνο το οποίον έχει την μεγαλυτέραν

σημασίαν δια τον άνθρωπον, είναι το να λάβη μίαν διαπαιδαγώγησιν τοιαύτην, ώστε να τον προετοιμάζη δια μίαν έντιμον ζωήν χαι έχει την γνώμην ότι πάσα πολεμιχή νίχη δεν έχει χαμμίαν απολύτως αξίαν. "Η χαλή αγωγή συντελεί εξ ίσου εις την νίχην αλλ' ενίστε η νίχη είναι ενδεχόμενον να χαταστρέψη την άγωγήν αυτήν. Πολλοί, όταν νιχούν γίνονται θρασείς χαι το θράσος είναι πηγή αναριθμήτων χαχών. Η εχπαίδευσις ουδέποτε βλάπτει, ενώ απεναντίας πολλαί νίχαι έβλαψαν χαι θα βλάψουν τους νιχητάς" ("Νόμοι", Βιβλίον Α, 641ε).

Κατά τον διάλογον, ο Αθηναίος προσδιορίζει εις τί συνίσταται η χάλή αγωγή. Δεν έχει τόσην σημασίαν η επαγγελματιχή αγωγή, την οποίαν αποχτά ο άνθρωπος δια να γίνη χαταστηματάρχης ή χυβερνήτης πλοίου ή χάτι ανάλογον. Η αγωγή συνίσταται εις τον προσανατολισμόν της νεολαίας προς την αρετήν. Προετοιμάζει τον άνρθωπον, ώστε να γίνη ένας τέλειος πολίτης δια της αναπτύξεως της θελήσεως χαι των ιχανοτήτων του, ένας πολίτης ο οποίος θα ημπορέσει εξ iσου να χυβερνήση εν πνεύματι διχαιοσύνης χαι να υπαχούση εις τους νόμους (643 ε). Αγαθοί είναι μόνον οι άνθρωποι, οι οποίοι ημπορούν να χυριαρχήσουν του εαυτού των. Εχείνοι οι οποίοι δεν ημπορούν, είναι χαχοί.

Μία μόρφωσις μη αποβλέπουσα παφά εις την αναπτυξιν της φυσικής φώμης ή εις την απόκτησιν υλικού πλούτου ή ακόμη και εις την ενάσκησιν ενός επαγγέλματος μηδεμίαν έχοντος σχέσιν με το δίκαιον και την λογικήν, ημπορεί να αποβή ολεθρία και καταστρεπτική δια την ελευθερίαν: Κατά συνέπειαν δεν αξίζει καν το όνομα αυτό. Όθεν, η μόρφωσις περί της οποίας α Αθηναίος κάμνει λόγον εις τους συνομιλητάς του ειναι τόσον απομεμακρυσμένη από την Σπαρτιατικήν αγωγή, όσον απέχει η Ανατολή από την Δύσιν. Και δεν υπάρχει μεγαλύτερον σφάλμα από το να θεωρηται ο Πλάτων ως οπαδός του Σπαρτιατικού πολιτεύματος.

Εις τους "Νόμους", ο Πλάτων περιγράφει απόμη και την καταγωγήν της ποινωνίας, χρησιμοποιών όμως την φοράν αυτήν θέματα μυθολογικά. Διηγείται τίνι τρόπω εξελίχθη η ανθρωπίνη ποινωνία μετά τον καταπλυσμόν, τον παταστρέψαντα ολόπληφον την Γην, από τον οποίον δεν εσώθησαν παρά μόνον μεριπου ότον οποίον δεν εσώθησαν παρά μόνον μεριπον ορέων. Ούτοι απέζων επ των ποιμνίων των. Δεν ήσαν ούτε πτωχοί, ούτε όμως και πλούσιοι. Αυτή η άνευ πτωχών και πλουσίων ποινωνία εχαρακτηρίζετα από μίαν μεγάλην ευγένειαν εφ' όσον εις τους πόλπους της ήτο αδύνατον να αναπτυχθούν το θράσος, τ αδιπία, ο φθόνος και αι φιλονιπίαι, (679 ε). "Η αφθονία των αγαθών εγέννησε το μίσος και τας φιλονειπας τόσον εις τας σχέσεις μεταξύ των Κρατών, όσον και εις τας σχέσεις μεταξύ των ανθρώπων. Από την άλλην πλευράν, η ένδεια εγέννησε την δουλείαν" (729 α). Εις τα δύο αυτά φαινόμενα, ο Αθηναίος διαβλέπει ένα χίνδυνον δια την χοινωνίαν χαι δια τον άνθρωπον.

Με την πάφοδον των γενεών, οι ποιμένες επολλαπλασιάσθησαν και κατήλθον εις τας πεδιάδας. Επεδόθησαν εις την γεωργίαν, έκτισαν πόλεις και χωρία και του λοιπού δεν ημπορούσαν να αρκεσθούν εις την απλήν ζωήν, την οποίαν περιέγραφεν ο Όμηρος: Σ' αυτούς δεν υπάρχει σύναξι που να κρίνη ή να συζητά.

Αλλά στα πόδια των ψηλών βουνών και μέσα στη σπηλιά.

Καθένας, χωρίς για τον άλλον να νοιάζεται. Το νόμο του εφαρμόζει στα παιδιά και

> στις γυναίχες του. (Οδύσσεια, Ι. 112-115)

\*\*\*

νας πληθυσμός, ο οποίος αυξάνεται ολοένα και περισσότερον, έχει ανάγκην νόμων και νομοθετών, ηγετών και Κυβερνήσεων. Ο Αθηναίος επικρίνει την Σπάρτην εις την οποίαν όλοι οι νόμοι δεν εξυπηρετούν ει μή τας απαιτήσεις του πολέμου και όλοι οι θεσμοί δεν εξαίρουν παρά μίαν μόνον εκ των τεσσάρων αρετών τας οποίας ετίμα η Ελλάς, ήτοι το θάρρος. Και διακηρύσσει ότι πρέπει και αι άλλαι -η σοφία, η κυριαρχία επί των παθών, η δικαιοσύνη και το θάρρος- να αναπτυχθούν αναλόγως.

Από όλας τας μοφφάς της δυνάμεως, εχείνη η οποία ήτο η επικρατεστέρα εις την Σπάφτην, ήτο η δύναμις του ισχυφού επί του αδυνάτου. Ο Αθηναίος πφοτιμά την δύνάμιν της σοφίας. Ανάλογον γνώμην εκφφάζει ο Πλάτων και εις την "Πολιτείαν", όμιλών πεφί της "δυνάμεως ενός νόμου συμφώνου πφος την φύσιν και όχι στηφίζομένου εις την δύναμιν, εφαφμοζομένου επί των πολιτών τη εγκρίσει των".

Ο Αθηναίος διατυπώνει μίαν δευτέραν γνώμην, απορρέουσαν εκ της πρώτης: "Ο άνθρωπος ο οποίος δεν υπετάγη μόνος του, ουδέποτε θα γίνη κυβερνήτης άξιος εγκωμίου". Διότι διά τον άνθρωπον, εντιμότερον είναι το να υποτάσσεται, παρά το να κυβερνά. Είναι φανερόν ότι άνθρωπος πρεσβεύων τοιαύτας αρχάς, δεν θα ήτο δυνατόν να παραδεχθή ψυχή τε και συνειδήσει την διάκρισιν των ανθρώπων εις δούλους και ελευθέρους και να εγκρίνη το καθεστώς της αιωνίας δουλείας.

Εις το έχτον βιβλίον των "Νόμων", ο Αθηναίος ομιλεί περί του να έχη τις εις την ιδιοχτησίαν του δούλους. Και ναι μεν δεν ζητεί την χατάργησιν της δουλείας, αλλά αναπτύσσει όλην την αδιχίαν την χαραχτηρίζουσαν τον θεσμόν χαι ομιλεί περί όλων των δυστυχιών που προχαλεί η δουλεία τόσον εις τους αυθέντας, όσον και εις τους δούλους τους ιδίους, ζητεί δε μίαν μεταχείφισιν δικαίαν και αξιόπφεπή, τόσον δια τον δούλον όσο και δια τον ελεύθεφον. Ομιλεί ακόμη πεφί της ωφελείας του πολίτου εκ της αποκτήσεως διαφόφων αγαθών και διακφίνει ωφισμένας δυσκολίας εις το να έχη κανείς δούλους. "Ο,τι λέγαμε σχετικώς είναι δίκαιο και άδικο, γιατί τα όσα είπαμε πεφί δούλων συμβιβάζονται και δεν συμβιβάζονται με τας πφάξεις μας" Εις το σημείον αυτό, ο Μέγιλλος (ο Σπαφτιάτης) διαμαφτύφεται, δικαίως, ότι δεν καταλαβαίνει τίποτε και ο Αθηναίος εξηγεί:

"Δεν εχπλήττομαι διόλου, Μέγιλλε, δεδομένου ότι το σύστημα των Ειλώτων, εις την Λαχεδαίμονα έφεσε σύγχυσιν και αταξίαν εις ολόκληφον την Ελλάδα. Οι μεν λέγουν ότι ο θεσμός είναι ωφέλιμος, οι δε ότι είναι βλαβερός. Όλοι παραδέχονται ότι εχείνο το οποίον χρειάζεται χανείς, είναι το να έχη δούλους χαλώς επιλεγέντας και με καλόν χαρακτήρα. Πολλοί άνθρωποι έχουν την γνώμην ότι οι δούλοι των είναι από πάσης απόψεως χαλύτεροι από τους υιούς χαι τους αδελφούς των και λέγουν ότι συχνά δούλοι έσωσαν την ζωήν, την περιουσίαν και τας οικίας των κυριών των... Αλλά θα ημπορούσε να παρατηρήση χανείς αντιθέτως ότι η χαρδία του δούλου δεν είναι ποτέ αγνή χαι ότι ένας λογικός άνθρωπος δεν θα ημπορούσε ποτέ να δώση πίστιν εις τοιούτου είδους όντα και όπως λέγει ο ZEÚS:

Ο Δίας με την δυνατή φωνή, στερεί από τον άνθρωπο την μισή του αξία, Όταν τον zαταδιzάζη στον ζυγό της σχλαβιάς. (Οδύσσεια, P. 322-323).

Ο καθείς υπερασπίζεται την άποψίν του. Υπάρχουν άνθρωποι, οι οποίοι ουδεμίαν εμπιστοσύνην έχουν προς τους δούλους και συμπεριφέρονται προς αυτούς, ωσάν να ήσαν οι ίδιοι ιδιοκτήται αγρίων ζώων: Τους τιμωρούν με ραβδισμούς και μαστιγώσεις, υποδουλούντες κατ' αυτόν τον τρόπον την ψυχήν των όχι τρεις φοράς, αλλά ογδοήκοντα επτά! Υπάρχουν όμως και πολλοί άνθρωποι πράττοντες ακριβώς το αντίθετον'' (776γ 777α).

Τότε ο Κλεινίας (ο Κρητικός) εφωτά τον Αθηναίον: "Εφ' όσον επικρατούν γνώμαι τόσον διαφορετικαί όσον αφορά την κατοχήν των δούλων και των τιμωριών που πρέπει να τους επιβάλλωνται, τι πρέπει να κάμωμεν εις την χώραν μας;". Ο Αθηναίος απαντά: " Ο άνθρωπος, και αυτό είναι βέβαιον, είναι ον χαλεπόν, και δεν είναι εύκολον να καθορισθή και να προσδιορισθή η διάκρισις μεταξύ δούλου και ελευθέρου (αυθέντου) ακόμη και όταν υπάρχη ανάγκη να γίνη κάτι τέτοιο. Δια τον λόγον αυτόν ο δούλος είναι μία ιδιοκτησία παρέχουσα όχλησιν, όπως η πείρα επανειλημμένως απέδειξε: Παράδειγμα αι πρόσφατοι απαγωγαί εις την Μεσσήνην, αι συμφοραί που πλήττουν τας άλλας πόλεις όπου υπάρχει μέγας αριθμός δούλων ομιλούντων την αυτήν γλώσσαν, χαι τα αδιχήματα και τα κακουργήματα, που προκαλούν αι εξεγέρσεις των. Εχείνος ο οποίος θα προσπαθήση να διαχρίνη τα πράγματα χαθαρώς, θα δυσχολευθή να αποφασίση περί της τηρητέας στάσεως. Δεν απομένουν παρά δύο λύσεις: Να μην έχη ως δούλους ομοεθνείς του -εάν θέλη οι δούλοι να υπομένουν με εγχαρτέρησιν την αδιχίαν της δουλείας των- αλλά δούλους ξένους ομιλούντας άλλην γλώσσαν. Η να τους συμπεριφέρεται όπως πρέπει να συμπεριφέρεται, όχι μόνον γάριν των ιδίων των δούλων, αλλά και γάριν του σεβασμού τον οποίον οφείλει να έχη χανείς προς το ίδιον το άτομον. Η ενδειχνυόμενη προς τους δούλους συμπεριφορά, συνίσταται εις το να μη τους εξευτελίζη και να τους χτυπά ολιγώτερον παο' ό,τι θα εχτύπα και τους ομοίους του. Διότι ο άνθρωπος ημπορεί να γαραχτηρισθή από την συμπεριφοράν του προς εχείνους τους οποίους ημπορεί ευχόλως να υποτάξη, η οποία φανερώνει εάν πράγματι αγαπά την αλήθειαν χαι απεχθάνεται την ανισότητα ή απλώς προσποιείται τον δίχαιον. Δια τον λόγον αυτόν, εχείνος ο οποίος δια της συμπεριφοράς και των πράξεών του όσον αφορά τους δούλους αποδειχνύει ότι δεν είναι συνηθισμένος εις την αδιχίαν χαι την ασέβειαν, εχείνος χαι μόνον είναι ενάρετος. Αυτό είναι βέβαιον χαι ημπορούμεν να το αναγνωρίσωμεν αχριβοδιχαίως όταν πρόχειται περί της διαγωγής οιουδήποτε ασχούντος μίαν εξουσίαν -βασιλεώς ή χυβερνήτου- προς εχείνους, οι οποίοι έχουν μιχροτέραν ισχύν από τον ίδιον (777 β.δ).

Κατ' αυτόν τον τρόπον ο "Πλατωνοποιηθείς" χάπως Σωχράτης της "Πολιτείας" και ο Αθηναίος των "Νόμων" μας αποχαλύπτουν ένα φρόνημα υψηλόν, το οποίον τους διαχοίνει από όλους τους ανθρώπους της εποχής των και δη τον Αριστοτέλη, εις ό,τι αφορά τας μετά των δούλων σχέσεις. Και είναι πολύ πιθανόν ότι ο Σωχράτης της "Πολιτείας" χαι ο Αθηναίος των "Νόμων" εχφράζουν αμφότεροι την σχέψιν του Πλάτωνος, ενώ δεν αποχλείεται ιστοριχώς, να μετέσχε χαι ο ίδιος ο Σωχράτης εις την προσπάθειαν δια την θεραπείαν ενός εχ των αλγεινοτέρων ηθιχών ελχών της τότε Ελλάδος. Η πληγή αυτή, η οποία δια των αιώνων έμελλε να χερδίση έδαφος μεταξύ όλων των λαών, τόσο χατά την ειδωλολατοιχήν, όσον χαι χατά την χριστιανικήν και την μουσουλμανικήν εποχήν, μέχοι του 18ου αιώνος, εξαχολουθεί να υφίσταται χαι μέχρι σήμερα εις ωρισμένας αραβιχάς χώρας.

Θα πρέπει όμως να προσθέσωμεν ότι ο Πλάτων δεν είχε τελείως "ξεπεράσει" τας προκαταλήψεις της εποχής του και τα συναισθήματα αριστοκρατικής υπερηφάνειας, τα οποία προεκάλουν την περιφρόνησιν τών ταπεινών, των τεχνιτών χαι των εργατών, τους οποίους χαφαχτηρίζει μάλλον περιφρονητιχώς και εννοείται και των δούλων.

Ο μέγας Έλλην διανοητής, ο οποίος ανήχει εις όλας τας χώφας και εις όλας τας εποχάς και του οποίου η σοφία επί 2.300 έτη ουδαμώς ημαυφώθη και ουδέποτε ίσως πφόχειται να εμαυφώθή, ήτο ένας άνθρωπος που δεν διέφυγε τον κονιοφτόν της εποχής του, παφ' όλον ότι ηδυνήθη να εξαφθή και εκεί ακόμη υπεφάνα των τοπικών και εποχικών παθών και ν' ασχοληθή με το αιώνιον.

Θα πρέπει αχόμη να σημειωθή ότι αρχετοί Ελληνες ποιηταί, οι οποίοι έζησαν που του Πλάτωνος, όπως ο Σοφοχλής χαι ο Ευριπίδης, είχον ήδη διαμαρτυοηθή ζωηρότατα εις τα έργα των δια το ότι οι άνθρωποι εγίνοντο δούλοι και ηγοράζοντο από τους ομοίους των με χρήματα. Ο ίδιος ο Αριστοτέλης αναγχάζεται να υπογραμμίση ότι ωρισμένοι φιλοσόφοι θεωοούν την επί του ανθρώπου χυριαρχίαν ως αντίθετον ποος την φύσιν και ότι μόνον ο νόμος ημπορεί να προσδιορίση ποίος είναι δούλος και ποίος είναι ελευθέρος. Διότι, συμφώνως προς την φύσιν τα πράγματο δεν διαφέρουν τα μεν από τα δε και η δουλεία αποτελεί θεσμόν άδιχον επειδή στηρίζεται επί της δινάμεως. Αλλ' ως ήδη είδομεν, ο Αριστοτελης επιτηδείως υπογραμμίζει ότι η δουλεία ευρίσχεται μέσα εις την φυσιχήν τάξιν των πραγμάτων, εφ' όσον ευθύς εξ αρχής οι υιοί των ανθρώπων είναι προωρισμένοι, οι μεν δια να είναι άρχοντες και ελεύθεροι, οι δε δούλοι.

Όπως είπομεν, τόσον εις την "Πολιτείαν" και τους "Νόμους" όσον και εις τα άλλα έφγα του, ο Πλάτων δεν εμφανίζεται αυτοποροσώπως και δεν ομιλεί χρησιμοποιών το όνομά του. Αλλ' εις την ογδόην επιστολήν του προς τον φίλον του Δίωνα τον Σικελόν, ο Πλάτων εκφράζει σαφέστατα την γνώμην του περί της δουλείας: "Η δουλεία και η ελευθερία, όταν ξεπερνούν το μέ τρον καταντούν επιβλαβείς. Εν τω πλαισίω όμως τοι μέτρου, είναι ωφέλιμοι. Η υποταγή εις τον Θέον δεν ξεπερνά το μέτρον, ενώ η υποταγή του ανθρώπου εις τον άνθρωπον είναι έξω από κάθε μέτρον (354 ε).

Οι λόγοι αυτοί, ενθυμίζουν τους λόγους της Πε ντατεύχου, όσον αφορά τον Εβραίον δούλον: "Και ε άν δεν εξαγορασθή (ο δούλος) κατά τα έτη ταύτα, τότι θέλει απελευθερωθή εις το έτος της αφέσεως, αυτός και τα τέχνα αυτού μετ' αυτού. Διότι εις εμε οι υιο του Ισραήλ είναι δούλοι. Δούλοι μου εισίν, ους εξήγα γον εκ γης Αιγύπτου. Εγώ ειμί Κύριος ο Θεός σας" (Λευϊτ. ΚΕ 54-55).

[Ο Δαυΐδ Μπεν Γκουφιών (1886-1973) υπηφξε πρώτος πρώ θυπουφγός του Ισφαήλ, το 1948. Διακρινόταν για την αγάπη και τις γνώσεις του για την Ελλάδα. Η παφαπόνω μελέτη δη μοσιεύτηκε κατ' αποκλειστικότητα στην "Καθημεφινή" στω 12-16 Φεβρουαρίου 1958]

## Η Εβοαϊχή Κοινότητα της Χίου

Της κας ΜΑΡΙΑΣ ΞΥΔΑ



ε την ιδιότητα της αρχιτέκτονος και όχι της ιστορικού, φροντίζω να συγκεντρώνω στοιχεία από κτίρια (μεσαιωνικά χωριά, βυζαντινά ερείπια, εμπορικά καταστήματα). Για την περίπτωση της Εβραϊκής Κοινότητας Χίου ήταν δύσκολο ν' ανακαλύψω στοιχεία διότι δεν υπήρχαν. Τα εβραϊκά κτίρια δεν ήταν ονομαστά για την καλλιτεχνική τους αξία γιατί, όπως ήταν γνωστό, οι εβραίοι προτιμούσαν να έχουν κινητή και όχι ακίνητη περιουσία.

Ένα από τα χαλύτερα βιβλία, που μπορεί να χρησιμοποιηθεί για την μελέτη της Εβοαϊκής Κοινότητας Χίου είναι "Οι θοησκευτικές μειονότητες της Χίου Εβραίοι και Καθολικοί" Ph. Argenti (Cambridge University Press, 1970). Όπως φαίνεται δεν υπάρχει κάτι άλλο να ειπωθεί για το σγετικό θέμα, όμως το πλούσιο αργείο της Δύσης και συγκεκριμένα της Γένοβας μας ενημερώνει συνεχώς για την ιστορία της μιχρής, αλλά εξέχουσας Εβραϊχής Κοινότητας Xiou. Enrico Basse, "Ταξιδιώτες Εβραίοι και Άραβες στην Μεσαιωνική Χίο", Πρακτικά της 3ης Διεθνούς Διάσκεψης για την Ιστορία και τον Πολιτισμό της Xiou, 1987-92 (Society for East Aegean Studies, pp. 25-7). Περισσότερες πληροφορίες υπάρχουν στα βιβλία "Η ιστορία της Χίου" του Γ. Ζολώτα, (Αθήνα 1921-8, 3 τόμοι) και "Η νήσος Χίος: Ιστορικό Υπόμνημα" του Fustel de Coulange (Aθήνα, 1977).

Από τις ως άνω ιστορικές πηγές συμπεραίνουμε ότι οι Εβραίοι της Χίου δεν πέρασαν τον χρόνο τους απομονωμένοι και κλεισμένοι στο γκέτο τους, το οποίο βρισκόταν κοντά στο Γενοβέζικο (αργότερα Τουρκικό) Διοικητικό Κέντρο. Στην Χίο το γκέτο χρησιμοποιείτο ως χώφος τέλεσης θοησχευτικών τελετουργιών και τήρησης εθίμων.

Για ό,τι αφορά την Χίο πρέπει ν' ανατρέξουμε στο 1492, ίσως και νωρίτερα, γιατί υπάρχουν τέσσερα σημεία στην ιστορία της εβραϊκής παρουσίας στο νησί τα οποία είναι σημαντικά: η επίσκεψη του Ηρώδη, τα τρία Βυζαντινά χρυσόβουλα, η άφιξη του Βενιαμίν της Τουδέλας, ο θάνατος και η ταφή του Ιάκωβου Μπεν Ασέρ.

Οι Εβραίοι ζούσαν στην Χίο από την εποχή της "Διαδοχής" και ίσως νωρίτερα. Οι κάτοικοι ζούσαν σε μια ακμάζουσα πόλη η οποία είχε ανεπτυγμένο εμπόριο κρασιού, μαρμάρου και ειδών αγγειοπλαστικής. Στην αρχαιότητα ήκμαζε το εμπόριο των σκλάβων, κατά την ελληνιστική περίοδο το εμπόριο της πορφύρας, την Βυζαντινή περίοδο και τον Μεσαίωνα το εμπόριο του μεταξιού, αλλά το πιο σημαντικό προϊόν παραγωγής Χίου ήταν η μαστίχα.

Ο Ηρώδης ο Μέγας ήθελε να επισχεφθεί την Κοινότητα της Χίου, που ήταν πολύ δραστήρια, σε αντίθεση με τις υπόλοιπες χοινότητες οι οποίες αντιμετώπιζαν προβλήματα, χαι για τον σχοπό αυτό οργάνωσε ένα ταξίδι ώστε να συναντήσει τον φίλο του Μάρχο Βεσπασιανό Αγρίπα, που ζούσε τον 14ο αιώνα π.Χ. στην Λέσβο. Στην Χίο έτυχε θερμής υποδοχής και στη συνέχεια δέχθηκε να συναντήσει όλους όσους ήθελαν να έρθουν σε επαφή μαζί του. Έπειτα πλήρωσε τα χρέη των κατοίκων της Χίου στους Ρωμαίους και επισκεύασε την κεντρική είσοδο του φρουρίου και τον μώλο. Η τελευταία ενέργεια του Βασιλέα της Ιουδαίας αποκαλύπτει, εκτός από το γεγονός ότι η Εβραϊκή Κοινότητα αποτελούσε μεγάλη δύναμη στο νησί, ότι οι Εβραίοι ζούσαν κοντά και μέσα στο φρούριο.

Τα τρία χρυσόβουλα που εξεδόθησαν από τους Βυζαντινούς Αυτοχράτορες, <u>Κωνσταντίνο Μονομάχο</u> το 1049, <u>Κωνσταντίνο Δούχα</u> το 1062 και <u>Νιχηφόρο</u> <u>Μποτανιάδη</u> το 1079, αφορούν τις 15 εβραϊχές οιχογένειες οι οποίες ανήχαν, από το 1049 και έπειτα, στο Μοναστήρι που ιδρύθηχε από τον πρώτο Αυτοχράτορα.

Το 1173 ο <u>Βενιαμίν της Τουδέλας</u>, γιος του Jonah, επισχέφθηκε την Χίο, όπου η Εβραϊκή Κοινότητα απαφτιζόταν από 500 άτομα που είχαν αρχηγούς τους <u>Ηλία Θίμαν και Σαμπεταϊ</u>.

Ο Ραββίνος Jacob ben Asher, συγγραφέας του εξαίσιου Arban Tourin στο Ταλμούδ, επιστρέφοντας στους Αγίους Τόπους το 1445 αρρώστησε και πέθανε στην Χίο μαζί με τους δέκα μαθητές του. Ο τάφος του έγινε τόπος προσκύνησης για τους Εβραίους.

Κατά τους Αιώνες του σχότους, η Χίος φημιζόταν διότι κατείχε πολλή σημαντική θέση μεταξύ Δύσης και Ανατολής, εθεωρείτο ένα από τα σημαντικότεφα λιμάνια της Μεσογείου. (βλ. Μαφία Ξυδά, "La cite portuale di Chios", Citta portuali del Mediteranneo: Atti del Convegno internazionale di Genova 1985, Sagep Editrice, Γένοβα 1989, σελ. 85-8). Στην Χίο γινόταν ανταλλαγή πφοϊόντων, εφοδιασμός πλοίων και αγοφαπωλησία οικοδομικών υλικών, τφοφίμων, κφασιού και μαστίχας, η οποία αποτελούσε το μονοπώλιο του νησιού.

Οι Χιώτες ήταν εργατικοί και γνώριζαν καλά το εμπόριο. Την Χίο εποφθαλμιούσαν, για πολλά χοόνια, οι μεγάλες πολιτείες της Γένοβας και της Βενετίας. Τελικά, το 1346 μια Γενοβέζικη εταιφία, η Maona dei Giustiniani, κατέλαβε επίσημα το νησί και ξεκίνησε την οργάνωση της παφαγωγής και εκμετάλλευσης των πφοϊόντων του. Σημειώθηκε τότε μια στροφή στην μετέπειτα οικονομική και πολιτιστική εξέλιξη της Χίου.

Κάποιοι Εβραίοι χρηματιστές και έμποροι έφθασαν μαζί με τους Γενοβέζους στην Χίο (όπως βεβαιώνεται από τα επώνυμα των Ιταλών εβραίων σε συμβολαιογραφικά έγγραφα της εποχής), όπου βρήκαν μια πολύ καλά οργανωμένη εβραϊκή κοινότητα με μεγάλη ιστορία, η οποία έψαχνε για χώρο εγκαθίδρυσης. Τελικά εγκαταστάθηκε δίπλα στο Διοικητικό κέντρο "Mahonesi" στο Φρούριο.

Οι Γενοβέζοι προσέφεραν στους Εβραίους πολλά οικονομικά οφέλη και ασφάλεια. Όπως αναφέρει ο Argenti "δεν επιθυμούσαν να σκοτώσουν την χήνα που έκανε χρυσά αυγά".

Το 1398 ο συμβολαιογράφος Donato de Clavaro έγραψε ότι οι Εβραίοι εμπορεύονταν σαπούνι, χαλιά, σπορέλαιο, ενώ σε χάποιο άλλο έγγραφο, του 1450, αναφέρει ότι ο εβραίος Μιχαήλ Νιχόζια ήταν έμπορος δημητριαχών χαι ότι οι Εβραίοι εμπορεύονταν τώρα πια χρασί που έφτιαχναν μόνοι τους στην χοινότητά τους χρησιμοποιώντας μούστο από παραχείμενα νησιά.

Κατά την Γενοβέζιχη πεφίοδο υπήφχαν, στην Χίο, Εβφαίοι γιατφοί (Argenti, p. 36).

Όταν οι Ισπανοί μονάρχες, Φερδινάνδος και Ισαβέλλα έδιωξαν τους Εβραίους από την χώρα το 1487-92, ο σουλτάνος <u>Βαγιαζήτ</u> ΙΙ (1481-1512) προσέφερε άσυλο και βοήθεια στους πρόσφυγες. Προσφέρθηκε επίσης να τους διοχετεύσει στην Οθωμανική Αυτοκρατορία.

Λόγω της ιδιόρουθμης πολεοδομικής σχεδίασης (π.χ. το μεγάλο λιμάνι και τους εμπόρους) η Χίος έγινε πόλος έλξης για τους πρόσφυγες που προσπαθούσαν να πάνε σε χώρες της Κεντρικής Ευρώπης. Όσοι αποφάσισαν να μείνουν, έδωσαν στο νησί τον δικό τους κοσμοπολίτικο χαρακτήρα και στην τοπική εβραϊκή

#### ΕΒΡΑΪΚΗ ΚΟΙΝΟΤΗΤΑ ΤΗΣ ΧΙΟΥ

#### ΕΒΡΑΪΚΗ ΚΟΙΝΟΤΗΤΑ ΤΗΣ ΧΙΟΥ

χοινότητα πνευματιχή χαι δημογραφιχή ζωτιχότητα.

Από την εποχή αυτή και μετά άρχισαν να εμφανίζονται σε έγγραφα και σε συμβολαιογραφικά έγγραφα ισπανικά επώνυμα. Μετέπειτα Ισπανοεβραϊκά τραγούδια και ιστορίες κατέλαβαν μόνιμη θέση στην Χιώτικη παράδοση (Ζολώτας, Ιστορία της Χίου, τόμος ΙΙ (1924), σελ. 605).

Η Οθωμανική κυφιαφχία επιβλήθηκε στην Χίο πολύ αφγότεφα, συγκφιτικά με τον υπόλοιπο Ελλαδικό χώφο (1566), το γεγονός αυτό έδωσε στην εβφαϊκή κοινότητα νέα κινητήφια δύναμη. Οι Τούφκοι πφοστάτευαν τους Εβφαίους και παφείχαν στο νησί ειδικά πφονόμια.

Η Χίος ήταν μεταξύ των δώφων της μητέφας του Σουλτάνου. Λόγω της παφαγωγής της μαστίχας οι Χιώτες πλήφωνάν φόφους και τους επιτφεπόταν να χφησιμοποιούν την δική τους γλώσσα στα συμβολαιογφαφικά έγγφαφα, να φοφάνε σαφίκι, να χτίζουν συναγωγές, να χτυπούν τις καμπάνες, και να ασκούν ελεύθεφα το εμπόφιο.

Σχετικά με το εμπόριο της "πολύτιμης μαστίχας", οι Εβραίοι ήταν οι μεσάζοντες μεταξύ Τούρχων χαι Ελλήνων. Οι Εβραίοι δάνειζαν χρήματα στους παραγωγούς και τα χρέη αποπληρώνονταν σε είδος από τις σοδειές τους. Το ίδιο συνέβαινε στην Χίο με την παραγωγή του φίνου μεταξιού αλλά και γενικότερα με το εμπόριο των υφασμάτων. Τα επαγγέλματα που ασχούσαν οι Εβοαίοι ήταν ποιχίλα όπως βαφείς (ένα επάγγελμα που ασχούνταν σε όλη την Μεσόγειο), έμποροι λιανικής πώλησης, παραγωγοί χρασιού, αχόμα χαι αγρότες. Ο εβοαίος, Ιωσήφ Νασή, είχε τον πιο όμορφο αμπελώνα όχι μόνο στην Χίο αλλά ευούτερα στη Σικελία και στην Κύποο.

Όπως σταδιαχά έπεφτε η Οθωμανική Αυτοχρατορία έτσι παρήχμασε και η εβραϊκή κοινότητα στη Χίο. Η σφαγή του 1822 είχε οικονομική επίδραση στην Κοινότητα και ο μεγάλος σεισμός του 1881 ανάγκασε τους Εβραίους να εγκαταλείψουν το Φρούριο και να εγκατασταθούν εχεί όπου εθεωρείτο ότι ήταν η πρωταρχική τοποθεσία διαμονής τους, δυτικά της πόλης στην έξοδο για τη Νέα Μονή.

#### Ιστοφικά Γεγονότα επικυφωμένα σε έγγφαφα

Πολλά ιστορικά γεγονότα διαδραματίστηκαν στην παλαιά Εβραϊκή Κοινότητα της Χίου τα οποία δείχνουν πόσο διέφεραν οι ασχολίες τους.

1360 Ο Ιουδαίος ben Moses Mosconi από την Οχοίδα, βρήχε στην Χίο το μορφωμένο και καλά ενημερωμένο Ραβίνο Elijah και τον εγγονό του R. Benjamin.

1389 Μια εβραία γυναίχα δολοφονείται στο φρούριο.

1394 Αναφέρεται πως ο Ραβίνος Ελία, είναι ιδιοχτήτης αρχετών χωραφιών, χήπων χαι αμπελώνων.

1398 Μια εβραία χήρα, η Ihere Melishe, κάνει δώρο στον υιοθετημένο γιο της κάποια σπίτια στην πόλη, ένα κήπο που βρίσκεται έξω από την πόλη, και τον επιδοτεί ετησίως με το ποσό των 100 δουκάτων.

1398 Ο Donato de Clavaro αναφέφει ότι οι Εβραίοι εμπορεύονταν σαπούνι, σπορέλαιο και χαλιά.

1408 Οι Εβραίοι Samuel Lacana και Eliano Fogiano είναι βαφείς.

1426 Ο Josep Foghieta κάνει διαθήκη και κληφοδοτεί στην Συναγωγή χουσά νομίσματα, ακοιβά κοσμήματα, ασήμι και θοησκευτικά βιβλία με πολυτελές δέσιμο.

1450 Ένας Εβραίος, ο Μιχαήλ Νικόζια, εμπορεύεται δημητριακά και κρασί.

1457 Ο Mouse Lachano είναι ασφαλιστής πλοίων και φορτίων κατά κινδύνων θαλάσσης.

1549 Ο πρόξενος της Καταλονίας στη Xίο ονομάζεται Calueran Albanell.

1566 Hitherto Barcelona είχε προξενείο στη Χίο.

1566 Ο Ραββίνος Jehiel Basan χαλείται να οφίσει εφωτήσεις σχετιχά με τον Εβφαϊχό νόμο (οι Εβφαίοι αφιθμούν πεφίπου τους 300).

1607 Ο Μ. Giust επισχέπτεται την Εβοαϊχή χοινότητα χαι περιγράφει το γχέτο (ή Ghioudeka) ως το ωραιότερο τμήμα του Φοουοίου, το οποίο βρίσκεται μακριά από την φασαρία της πόλης.

1681 Τα Ισπανικά είναι η πιο διαδεδομένη γλώσσα μεταξύ των Εβραίων και ο Aaron ibn Hayyin γίνεται ο Αρχιραββίνος της Χίου.

1780 Χαραγμένος τάφος του Φερδινάνδου Ντιάζ.

1845 Ένας Χιώτης ονομαζόμενος Καστάνης εκδίδει το βιβλίο, "The Jewish Maiden of Scios' Citadel", το οποίο αναφέφεται σε μια ιστοφία αγάπης μεταξύ ενός Αλβανού και μιας εβραίας. Αντίγραφο του βιβλίου υπάρχει στη βιβλιοθήκη του Εβραϊκού Κολεγίου στο Σινσινάτι.

#### Συμπεράσματα

Μετά τη σύντομη ιστορική αναδρομή συμπεραίνουμε τα ακόλουθα.

Οι Εβραίοι της Χίου είχαν τρεις προελεύσεις:

 Υπήρχαν οι εβραίοι που ζούσαν στη Χίο πολλούς αιώνες και διατηρούσαν επαφές με την Ιερουσαλήμ (Ο Ηρώδης γνώριζε την ύπαρξή τους και τους είχε επισκεφθεί). Από το 1049 έως το 1346 ήταν συνδεδεμένοι με τη Νέα Μονή.

2. Υπήρχαν επίσης εχείνοι που αχολούθησαν τις εμποριχές δραστηριότητες των Γενοβέζων και προέρχονταν από τη Γένοβα χαι την Ισπανία, ήταν δηλαδή έμποροι που έφθασαν στη Χίο για να χαταχτήσουν "νέες αγορές". Κάποιοι από τους Εβραίους της Χίου αφομοιώθηχαν από τον τοπικό πληθυσμό, ενώ άλλοι δούλευαν με τους Γενοβέζους ή με τους νεοαφιχθέντες Εβραίους. Όλοι ζούσαν μέσα στο Φρούριο και ήταν αναγκασμένοι να αναρτούν τη σημαία, του προστάτη των Mahonesi, Αγ. Γεωργίου, χάθε χρόνο μέχρι το 1566. Μετά απ' αυτή τη γρονολογία μεριχοί εβραίοι αχολούθησαν τους Γενοβέζους στο Πέραν της Κωνσταντινούπολης. Το ίδιο έχαναν πολλοί έμποροι Χιώτες.

 Τέλος στη Χίο ζούσαν Εβραίοι που έφθασαν από την Ισπανία το 1487-92.

Η Χίος ήταν το σημείο εισόδου από την Ισπανία προς τις χώρες της Ευρώπης και της Ανατολής. Κάποιοι απ' αυτούς παρέμειναν στο νησί, ενσωματώθηχαν με όσους ζούσαν μέσα στο Φοούριο χαι έτσι δημιουργήθηκε το χύριο τμήμα της Εβραϊκής κοινότητας Χίου (οι Εβραίοι της Χίου μιλούσαν Ισπανικά) που έζησε στο Φρούριο μέχρι το 1881. Ο φοβερός σεισμός του 1881 ανάγχασε όλους όσους ζούσαν μέσα στο Φρούοιο να φύγουν από εχεί και να εγκατασταθούν σε μια περιοχή στην οποία είχαν ήδη εγχατασταθεί Εβραίοι χαι ήταν η γειτονιά των Φρανχίς (Frankish) και του εβραϊκού νεκροταφείου. Εχεί χτίστηκε, το 1890, μια νέα Συναγωγή. Όταν η Χίος απελευθερώθηκε από τους Τούρχους, το 1912, οι λίγοι Εβραίοι που έμεναν έξω από το φρούριο εγχαταστάθηχαν στην εβοαϊχή συνοιχία μέγοι το 1941. Όταν ξεχίνησε ο Β' Παγχόσμιος Πόλεμος υπήρχε στη Χίο μόνο μια εβραϊχή οιχογένεια. Είχαν όλοι μεταναστεύσει στο Ισραήλ μέσω Αυστραλίας.

Οι Εβραίοι πρέπει να είχαν πολύ χαλές σχέσεις με τους Χιώτες. Αυτό συμπεραίνεται από το ότι είχαν εμποριχές συναλλαγές χαι επίσης διότι γίνονταν μιχτοί γάμοι. Η πιο ισχυρή απόδειξη είναι η παρουσία Εβραϊχών χαι Εβραιο-Ισπανιχών επιθέτων στο νησί: <u>Ρεζνί</u>χος, Ιαχώβ, Λεβής, Ματέ, Φιστέ, Βάγια, Μεριέ, Καταλάνος, Λαχάνο, Κροσολούδο, Γάσπαρης, Σχανδάλης και Σιγάλας. Από την άλλη πλευρά εμφανίζονται Εβραίοι να έχουν ονόματα Χιωτών, όπως Πάγχαλος και Σκυλίτσης, σε χάποια έγγραφα.

Πολλοί άνθρωποι ταυτίζουν τους Χιώτες με τους Εβραίους. Άλλοι πάλι απερίσχεπτα λένε ότι οι Χιώτες είναι Εβραίοι χαι ότι το όνομα του νησιού είναι Εβραϊχό χαι σημαίνει "συνθλίβω με τα δόντια" ή "μαστίχα". Είναι αλήθεια ότι οι εβραίοι χαι οι Χιώτες έχουν ίδια γούστα: χαλό φαγητό, εμπόριο, χαι μάθηση.

Η παφοιμία που λέει ότι επτά Γενοβέζοι κάνουν ένα εβραίο και επτά Εβραίοι κάνουν ένα Χιώτη ή η άλλη που λέει πως "Εβραίος και Χιώτης είναι όπως το πουκάμισο με το σώμα", κάτι πρέπει να σημαίνουν.

[Άρθρα για την Εβραϊχή Κοινότητα της <u>Χίου</u> έχουν δημοσιευθεί στο περιοδιχό μας στα τεύχη: 110 σελ. 23, 114 σελ. 9, 134 σελ. 11, 139 σελ. 7, 142 σελ. 32.]

#### ΕΒΡΑΪΚΗ ΚΟΙΝΟΤΗΤΑ ΤΗΣ ΧΙΟΥ

XPONIKA TITTT . MAIOE - IOYNIOE 1998

## Στοιχεία για την Ισραηλιτική Κοινότητα Τρικάλων

- Από το βιβλίο της χας ΜΑΡΟΥΛΑΣ ΚΛΙΑΦΑ

Από το εξαιφετικά ενδιαφέφον βιβλίο της κας Μ. Κλιάφα "Τφίκαλα: Από τον Σεϊφουλλάχως τον Τσιτσάνη" (Τόμος Β' 1911-1940) - Εκδόσεις "Κέδφος", 1998 παφαλαμβάνουμε τα παφακάτω διάσπαφτα στοιχεία που αναφέφονται στη συμμετοχή των Εβοαίων των Τφικάλων στην τοπική ζωή:

- Το 1911. "Η απόφαση των αστών Τοιχαλινών να δημιουογήσουν εχτός από τη Φιλαομονική και Μανδολινάτα, αντί να προάγει τον πολιτισμό, κατέληξε στην πιο φοικτή κακοφωνία, αφού μεταξύ των δύο σωματείων ξέσπασαν έριδες. Αν και ως αιτία των ποοστοιβών ποοβάλλονταν λόγοι οικονομιχοι ήταν χοινό μυστιχό πως τη διαμάχη είχαν προχαλέσει τα προσωπικά πάθη και οι μωροφιλοδοξίες των ιθυνόντων. Ζητήσατε την χαχεντρέχεια, χαι υπεοβάλλοντα εγωισμόν, έγραφε το "Θάρρος" (16/4). Η διένεξη των δύο πολιτιστιχών σωματείων απορρόφησε τους Τριχαλινούς τόσο πολύ που, προς στιγμήν λησμόνησαν να συνδράμουν το μόνο εν Ελλάδι σχολείον Ισραηλιτικής χοινότητος, το οποίο χτιζόταν την εποχή εκείνη και το οποίο κινδύνευε να μείνει ημιτελές λόγω έλλειψης οιχονομιχών πόρων. Χάρη όμως στη συνηγορία του τοπικού τύπου, τη συνδοομή του Δήμου και των πολυταλάντων Ισραηλιτών, το χτίριο αποπερατώθηκε" (σελ. 24).

 Το 1912. "Ο νέος νόμος πεφί Δήμων και Κοινοτήτων, τον οποίον συνέτασσε την εποχή εκείνη η Κυβέρνηση, έγινε αιτία να ξεσπάσει στα Τοίχαλα αληθινή χαταιγίδα. Η ιδέα αποφυγής των διαπυλίων τελών θα δημιουργήση Δήμους με αχτίνα περιφερείας επαρχιαχήν, προειδοποιούσε η εφ. "Θάρρος"

| - 0              | ۵PPO      | 12                         |  |
|------------------|-----------|----------------------------|--|
| 1793 C. 444. 804 | @ TP/T110 | 18 Tana 10 ' Angeline 1911 |  |
|                  |           |                            |  |

XPONIKA TUTTI . MAIOZ - IOYNIOZ 1998

18

(3/3) και οι προβλέψεις της επαληθεύτηκαν. Εχατοντάδες χωριχοί για να αποφύγουν τη φορολογία ωνίων και εμπορευμάτων κατά την είσοδό τους στην πόλη, ποοθυμοποιήθηκαν να εγγραφούν στα δημοτολόγια του Δήμου Τρικκαίων, γεγονός που καθόλου δεν δυσαφεστούσε το Δήμαργο Κανούτα. Αντιτιθέμενο στην προοπτική αυτή το "Θάρρος" υποστήριζε πως με τον τρόπο αυτό τον  $\Delta \dot{\eta}$ μαρχο Τριχχαίων θα τον εχλέγουν τελιχά οι χωριχοί, ενώ συγγρόνως χαλούσε τους Τριχαλινούς να δημοσιοποιήσουν τις απόψεις τους. Η πρόσκληση αυτή βρήκε πολλούς αποδέχτες μεταξύ των οποίων ήταν χαι ο Δήμαρχος Κανούτας, ο οποίος υποστήριξε ότι ναι μεν η σχετιχώς μεγαλυτέρα μάζα του πληθυσμού είναι γηγενής (ή ελληνόφωνος). αλλά, όπως τόνιζε, εις την πόλιν διαβιούν χαι άλλαι φυλαί με ειδιχά γνωρίσματα χατά την γλώσσαν, τα ήθη και έθιμα και αφού εφερε ως παράδειγμα τους βλαχόφωνους. βουλγαρόφωνους, αλβανόφωνους και Ισραηλίτες, κατέληγε με τη διαπίστωση πως ο πληθυσμός της πόλεως δεν είναι ούτε ομοιόμορφος ούτε ομόφυλος ("Θάορος" 5/6). Οι θέσεις αυτές του Δημάρχου Κανούτα προχάλεσαν σάλο. Οι αντιδράσεις των θιγομένων ήταν άμεσες. Δεν είμαι αλλόφυλος. ούτε επιδρομεύς ούτε πανσπερμία παρά είμαι Έλλην, διαχήρυσσε ο εχ Μετσόβου χαταγόμενος βλάχος Σ. Κ. Παλαιός. Με ανάλογη διαμαρτυρία ο Παμμαχεδονικός Σύλλογος κατηγορούσε το Δήμαργο Κανούτα ότι τους αρνείται τον Εθνισμόν. Οι συζητήσεις, αντεγκλήσεις και σχόλια του τύπου συνεχίστηχαν επί πολλές ημέρες δημιουργώντας τεταμένη ατμόσφαιρα. Η απόφαση του Δημοτικού Συμβουλίου της 14ης Ιουνίου να χάνει αποδεχτές τις 26 από τις 30 αιτήσεις των ενδιαφερομένων γωριών, έδωσε τέλος στις διαμάχες και αύξησε τον πληθυσμό των Τριχάλων χατά λίγες εχατοντάδες" (σελ.36).

 Το 1919. Στα τέλη Ιουνίου η θεατοική παφάσταση με το έργο "Υψηλάντης", που ανέβασαν οι μαθητές του Γυμνασίου στο καφενείο "Πορτ Αφθούς", απέσπασε τα συγχαοητήρια του κοινού. Το φόλο του Αλέξανδοου Υψηλάντη υποδύθηκε ο μαθητής Αλέκος Κλειδωνάς, τον Ξάνθο ο Αλέξανδοος Μάντζαφης και τον Καποδίστρια ο Δ. Τσιαχτσίφης. Τους γυναικείους φόλους υποδύθηκαν επίσης αγόρια. Εντυπωσιακή ήταν και η εμφάνιση της μαθητικής μαντολινάτας την οποία διηύθυνε ο μουσικός Παπαϊωάννοι ("Θάρρος" 28/6). Από τις υπόλοιπες εκδηλώσεις εκείνου του καλοκαιριού άξιες να μνημονευθούν είναι και δύο διαλέξεις που οργάνωσαν το σιωνιστικό τμήμα Τρικάλων στην εβραϊκή Συναγωγή και ο Εμπορικός Σύλλογος" (σελ. 134).

Το 1920. Το διχαστικό κλίμα θα διατηοηθεί και τους επόμενους μήνες. Με στόχο την άλωση του Δήμου και οι δύο παρατάξεις ενισχύουν την πόλωση. Θύματα του έντονου κομματισμού θα πέσουν οι Ισραηλίτες, οι οποίοι έχοντας τα τέλη Δεκεμβοίου τις κοινοτικές εκλογές τους χωρίζονται σε δύο παρατάξεις. Οι λόγοι οι εξωθήσαντες εις τα άκρα τους συμπολίτας μας Ισραηλίτας δεν οφείλονται εις στενής κοινοτικής φύσεως ζητήματα αλλά εις γενικότερα τοιαύτα εισερχόμενα εις του κύκλου της εκλογικής διαπάλης και επικρατήσεως κατά τας προσεχείς δημοτικάς εκλογάς του Δήμου Τρικκαίων, έγραφε η "Αναγέννησις" (29/12).

Αν χαι δεν γνωρίζουμε τον αχριβή αριθμό των εγγεγραμμένων Ισραηλιτών στον χοινοτικό κατάλογο, εικάζεται πως κατά την ψηφοφορία -ήτις διεξήχθη μετ' αντεγκλήσεων και υπό απειλήν σκηνών- υπήρξε αποχή\*. Νικητές της εκλογικής αναμέτρησης αναδείχθηκαν οι Αβραάμ Σαμπεθάι, Γιαχαέλ Γιακουλέλ, Ιωσήφ Σαμουήλ, Δαυίδ Δευή και Σαμουήλ Καμπά. Περιχαφής η "Αναγτννησις" σχολιάζει πως η αποτυχία των Δημάρχου εις τας Ισραηλιτικάς εκλογας ειναι προάγγελος της γενικής ήττης του σημερινού Δημοκρατικού καθεστωτος (29/12)" (σελ. 151).

Το 1923. "Στις 20 Μαφτίου, ο χαθηγητής του γυμνασίου Αθανάσιος Στασινός, δίνει στο χαφενείο "Κέντφον" διάλεξη με θέμα "Η επανάστασις του 1922 εθνιχή ανάγχη", την οποία παφαχολούθησε πληθος όλων των χοινωνιχών τάξεων συνωθούμενον [...]. Η μνεία του ονόματος τοι Νιχολάου Πλαστήφα υπήφξεν αφοφμή απεφιγράπτου ενθουσιασμού ("Θαφφος" 21/3). Δέχα μέφες αφγότεφα γίνεται στο Μητφοπολιτικό Μέγαφο η ετήσια κλήφωση για την επιλογή των πέντε απόφων νεανίδων -τομών χριστιανών χαι δύο Ισφαηλιτισσών- που σύμφωνα με τους όφοις του κληφοδοτήματος Μεγής προικοδοτούνταν με το ποσό των 500 δραχμών η καθεμιά. ("Θάρφος" 31/3)" (σελ. 193).

 Το 1925. Εχτός από την αναστάτωση που επέφερε στην πόλη η αιματηρή αυτή διαδήλωση, ήσθε στο φως της δημοσιότητας και ο υποβόσκων αντισημιτισμός. Το γεγονός πως στη διαδήλωση είχαν ενεργό συμμετοχή και πολλοί Ισραηλίτες έκανε το βουλευτή Τριχάλων Παναγιώτη Καραλή να δημοσιεύσει στο "Θάρρος" ένα άρθοο κατά της εβοαϊκής φυλής η οποία φέοουσα βαφέως την επιχφάτησιν της χοιστιανικής θοησκείας, εκράτησε κεκρυμμένον εις τα βάθη της ψυχής της άγριον μίσος. Συνδέοντας άμεσα τους Εβραίους με τον χομμουνισμό, ο εχπρόσωπος του τριχαλινού λαού στο Κοινοβούλιο χαλεί τους Έλληνες να δυσπιστούν προς τους Εβοαίους διότι, χατά τα γραφόμενά του, είναι εχθοοί του ελληνιχού εμπορίου, της ελληνικής φυλής, της ελληνικής Δημοκοα-Tius (6/2).

Το άφθρο αυτό γίνεται δεχτό χωρίς χαμία αντίδραση από την τριχαλινή χοινωνία. Αχόμα χαι η Ισραηλιτιχή Κοινότητα εσιώπησε περιορισθείσα να δηλώσει δημοσία στεντορεία τη φωνή ότι αποδοχιμάζει μετά αποτροπιασμού τας ταραχάς ενώ συγχρόνως διαγράφει από μέλη της τους



Δαβίδ Φελούς και Σολομών Καπέτα\* οι οποίοι είχαν πρωτοστατήσει στη διαδήλωση ("Θάρφος" 7/2). Οι μόνες αντιδφάσεις για τις αντισημιτικές θέσεις του βούλευτή Καφαλή, που καταχωφήθηκαν στον τοπικό τύπο, ήταν εκείνες του Ααφών Ι. Ατούν και ενός "Ισφαηλίτη" ο οποίος έσπευσε να τονίσει πως το τοιούτον ανθεβφαϊκόν πάθος εκτοξευόμενον υπό ενός πληφεξουσίου [...] δυνατόν να πφοκαλέση ου μόνον τοπικάς πεφιπλοκάς αλλά και διεθνείς τοιαύτας, δεδομένου ότι ούτω καταστφατηγείται αυτή η υπόσχεση της Κυβεφνήσεως πεφί πφοστασίας των εβφαϊκών μειονοτήτων ("Θάφοος" 7/2).

Αν όμως κατά των Εβραίων υπήρχε απλώς μία υποβόσκουσα εχθρότητα, κατά των κομμουνιστών θα υπάρξει τις αμέσως επόμενες ημέρες δημόσια κατακραυγή (σελ. 217).

 Το 1928. Στις δημοτικές εκλογές "Κατά το "Θάορος", από τους 3.000 εχλογείς στο Δήμο Τρικάλων οι 1.200 ήταν γηγενείς Τριχαλινοί, οι 750 Ασπροποταμίτες, οι 230 Σαμαριναίοι, οι 250 Περιβολιώτες, οι 100 Ισραηλίτες, οι 130 Τζιουρτζιώτες και Γαρδικιώτες, οι 750 χωρικοί πεδινοί και οι 750 ποόσφυγες εκ των οποίων όμως ψήφιζαν μόνο οι 80. Σύμφωνα με την ίδια εφημερίδα οι πρόσφυγες, οι Ασπροποταμίτες και οι Ισραηλίτες υποστήριζαν τον Χατζηγάχη, οι Σαμαριναίοι τον Κόπανο, οι πεδινοί με την παρότουνση του Παγχούτσου, τον Καραλή, ενώ η δύναμη του Ευαγγέλου υπολογιζόταν σε 200 ψήφους (28/3)" (σελ. 250).

- 1940. Κατά τον Πόλεμο, η είδηση την επομένη πως ο ελληνικός στρατός προελαύνει προς την Κορυτσά προχαλεί έχρηξη ενθουσιασμού. Στον έρανο υπέρ του αγώνα που διεξάγεται στις 6 Νοεμβρίου οι Ισραηλίτες προσφέρουν το ποσό των 22.000 δραχμών ενώ τρεις οιχογενειάρχες, οι Δημήτριος Παπαδημητρίου, Κωνσταντίνος Οικονόμου και Ν. Μαλέτσας, προσφέρουν τις βέρες τους ("Θάρρος" 7/11)" (σελ. 391).

[Στοιχεία για την Ισραηλιτική Κοινότητα Τρικάλων έχουν δημοσιευθεί στο περιοδικό μας στα Τεύχη 68/ σελίδα 35, 98 αφιέρωμα, 102/ σελίδα 9, 127/ σελίδα 23, 135/ σελίδα 26, 142/ σελίδα 23 και 149/ σελίδα 26.]

## Οι Έλληνες που τιμήθηκαν με τον τίτλο του "Δικαίου των Εθνών"

Τις 29 Μαφτίου 1999 έγινε στην αίθουσα "Αντώνη Τφίτση", του Πνευματιχού Κέντφου του Δήμου Αθηναίων, η τελετή της απονομής των τίτλων χαι μεταλλίων του "Διχαίου των Εθνών" σε 14 Ελληνες Χφιστιανούς οι οποίοι με αυτοθυσία βοήθησαν ομοθφήσχους μας να διαφύγουν τη σύλληψη χατά τη διάφχεια των ναζιστιχών διωγμών στην Ελλάδα. Η τελετή οφγανώθηχε από την Πορεσβεία του Ισφαήλ στην Ελλάδα χαι το Κεντφιχό Ιωφημών στην Ελλάδα. Η τελετή οφγανώθηχε από την Πορεσβεία του Ισφαήλ στην Ελλάδα και το Κεντφιχό Ιωφημών στην Ελλάδα. Η τελετή συγανώθηχε από την Πορεσβεία του Ισφαήλ στην Ελλάδα και το Κεντφιχό Ιωφημών στην Ελλάδα. Η τελετή συγανώθηχε από την Πορεσβεία του Ισφαήλ στην Ελλάδα και το Κεντφιχό Ιωφημών στην Ελλάδος.

Το Γιάντ Βασέμ έχει μέχοι σήμερα βραβεύσει 150 περίπου Έλληνες "Διχαίους", μεταξύ των οποίων περιλαμβάνονται εχπρόσωποι της Εχχλησίας, της Αστυνομίας, Δήμαρχοι, αλλά χαι πολλοί απλοί πολίτες, αφανείς ήρωες της Κατοχής.

| (Χρονολογία Βε                         | αβεύσεως) | Γοργίας Λεωνίδας και Δέσπω            | 1989 |
|----------------------------------------|-----------|---------------------------------------|------|
| Αγγελόπουλος Γιώργος                   |           | Δαμασκηνός Αρχιεπίσκοπος              | 1969 |
| Αγγελοπούλου Παρασχευή                 |           | Διαμαντής Σταύρος                     | 1987 |
| Αγνιάδου Μαρίνα                        | 1995      | Έβερτ Αγγελος                         | 1969 |
| Αναγνωστόπουλος Κωνσταντίνος           | 1988      | Εφραίμογλου Αθανάσιος                 | 1985 |
| Αναγνωστοπούλου Αγγελική               | 1990      | Ζάννας Δημήτρης                       | 1989 |
| Ανδοιοπούλου Νίτσα και Ιωάννης         | 1994      | Ζερβός Σπύρος                         | 1986 |
| Αξιόπουλος Πέτρος                      | 1995      | Ζοζέφ (Αδελφή)                        | 1987 |
| Αποστολόπουλος Τηλέμαχος               | 1997      | Ζωγράφος Πέτρος και Ειρήνη            | 1971 |
| Αποστολοπούλου Τούλα                   |           | Θέμελης Τάσος και Ζωή                 | 1990 |
| Βαμβαχάρης Ιωάννης και Φρόσω           | 1994      | Ιωαχείμ Μητροπολίτης Δημητριάδος      | 1997 |
| Βασάτης Αναστάσιος                     | 1989      | Ιωαννίδης Θέμος και Ασπασία           | 1994 |
| Βασιλειάδης Γρηγόρης                   | 1998      | Καβουνίδης Φίλιππος και Κατερίνα      | 1987 |
| Βεζερίδης Παναγιώτης και Αικατερίνη    | 1997      | Καζικτσής Σωτήρης                     | 1990 |
| Βέλλιου (Πατσουράχη) Αλίχη και Γιάννης | 1995      | Καλλιδόπουλος Περιχλής και Αλέξανδρος | 1989 |
| Βλαστάρης Δημήτριος                    | 1969      | Καλλινικίδης Παντελής και Σαπφώ       | 1986 |
| Βουδούφογλου Μαρία και Αντώνης         | 1994      | Καλογεφομήτρος Γεώργιος               | 1987 |
| Βρανόπουλος Δημήτριος                  | 1969      | Καπάρη Ελένη (Αδελφή)                 | 1969 |
| Γενάδιος Μητροπολίτης Θεσ/κης          | 1969      | Καφαφωτάχης Ιωάννης και Ελένη         | 1984 |
| Γεωργιάδου Ευαγγελία                   | 1986      | Καργάδος Ανδρέας                      | 1993 |
| Γιαννόπουλος Ηλίας και Πόπη            | 1971      | Καρρέρ Λουχάς                         | 1978 |
| Γιαννοπούλου Ντίνα-(Μελπομένη)         | 1995      | Καστεχίδης Αριστείδης                 | 1968 |
| Γκοτζίλη Αναστασία                     | 1990      | Κατιοζόγλου Μαρίνα                    |      |
| Γλύχας Μιχαήλ                          | 1969      | Καψωμένος Στυλιανός και Αγγελική      | 1990 |
|                                        |           |                                       |      |

#### ΚΑΤΑΛΟΓΟΣ ΤΙΜΗΘΕΝΤΩΝ

XPONIKA DICTO MAIOS - IOYNIOS 1999



Από την τελετή απονομής των βραβείων. Οι "Δίχαιοι των Εθνών" με τον πρέσβη του Ισραήλ στην Ελλάδα ×. Ρ. Κουριέλ και τον πρόεδρο του ΚΙΣ ×. Μ. Κωνσταντίνη.

| Κεφαλάς Αθανάσιος και Βασιλική     | 1979   |
|------------------------------------|--------|
| Κεφαλάς Κωνσταντίνος και Κατερίνα  | 1988   |
| Κεφαλίδης Ηλίας                    | 1989   |
| Κηλαϊδίτης Γεώργιος                | 1981   |
| Κλαουδάτος Ιωσηφ και Δήμητρα       | 1998   |
| Κοθοης Εμμανουήλ                   | 1989   |
| Κονιδοδος Εμμανουήλ                | 1993   |
| Κορφιατής Στέφανος και Μαγδαληνή   | 1981   |
| Κοφωνέος Πετφος                    | 1998   |
| Κοσμίδης Ξενοφών και Φιφή          | 1989   |
| Κοτσοβού Μαρία                     | 1987   |
| Κοαφίτης Βασίλης                   | 1970   |
| Κοετοπούλου-Βουδούοογλου Μαίοη     | 1993   |
| Λεμπέσης Γεωφγιος και Λίτσα        | 1998   |
| Λέπουρας Χρήστος                   | 1998   |
| Δεωνιδάχης Ιωάννης και Σωτήφης     | . 1997 |
| Διουδαχη-Σωτηφίδη Αφιστέα          | 1990   |
| Λούφης Μήτσος και Αθηνά            | 1997   |
| Μαχόπουλος Κώστας χαι Αγγελα       | 1997   |
| Μαντούδης Μιχαήλ και Αδαμαντία     | 1982   |
| Μαφτυφίδης Αγαμέμνων και Εύδω      | 1989   |
| Μαύφος Γεώφγιος                    | 1996   |
| Μαχαίρας Πάνος                     | 1981   |
| Μετζελιώτης Γιώργος και Μαγδαληνή  |        |
| Μίνου Κλεοπάτρα                    | 1967   |
| Μιχαλόπουλος Πάνος και Κούλα       | 1987   |
| Μίχαλος Ηλίας χαι Κατεφίνα         | 1984   |
| Μοφίzης Χαφάλαμπος -Χφυσάνα        |        |
| και Επαμεινώνδας                   | 1989   |
| Μπέτσου Βασιλική και Νικόλαος      | 1993   |
| Μώφου Ζωή                          | 1998   |
| Νιχολάου Κώστας                    | 1987   |
| Νομικός Μιχαήλ                     | 1987   |
| Ξανθοπούλου (Γιαννοπούλου) Ευθυμία | 1989   |
| Ομηρίδης Παύλος                    | 1988   |
| Ορφανός Ευάγγελος και Μαρία        | 1985   |
| Παιανάς Γεώργιος                   | 1987   |
| Παλουμπής Γεράσιμος                | 1983   |
|                                    |        |

| Ē. | Παναγιώτου Μαρία                       | 1990   |
|----|----------------------------------------|--------|
|    | Παναγιώτου Νιχόλαος                    | 1990   |
| Ľ  | Παναγιώτου-Καψομένου Αντωνία           | 1990   |
|    | Παναγοπούλου Κωνσταντίνα               | 1997   |
|    | Παπαδαντωνάχη Μαρίχα                   | 1997   |
|    | Παπαδημητρίου Χρυσάνθη                 | 1997   |
|    | Παπαδόπουλος Αντώνης                   | 1984   |
|    | Παπαδόπουλος Ισαάκ και Ευθυμία         | 1995   |
|    | Παπαδοπούλου-Μελίδου Μιμίτσα           |        |
|    | Παπαδούχα Ολυμπία                      | 1985   |
|    | Παπαστεργίου Χρήστος                   | 1968   |
|    | Παπαστρατής Σωτήρης                    | 1988   |
|    | Παφαβάντης Ευάγγελος                   | 1990   |
|    | Παρασχευαΐδης Στράτος                  | 1989   |
|    | Πασχαλίδης Οφέστης                     | 1968   |
|    | Παυλίδου-Καντόγλου Δανάη               | 1998   |
|    | Παφίλης Νικόλαος                       | 1993   |
|    | Παχάχης Δημήτριος                      | 1989   |
|    | Περσίδης Βασίλης                       | 1997   |
|    | Πετφάχης Μανώλης και Αντιγόνη          | 1976   |
|    | Πετφοπούλου Εύη, Κων/νος,              |        |
|    | Ολγα, Χριστίνα                         | 1995   |
|    | Ποντίκης Βασίλης και Βασιλική          | 1990   |
|    | Ποταμιάνου-Κοντοπούλου Αντέλα          | 1993   |
|    | Πουρής Δημοσθένης                      | 1994   |
|    | Σανίχος Νίχος και Έλλη                 | 1985   |
|    | Σαφόγλου Πόπη                          | 1984   |
|    | Σχαφαμαγχάς Πέτρος χαι Άφτεμις         | 1987   |
|    | Σκλαβούνος Θωμάς                       | 1985   |
|    | Σκουλάτος Μιχαήλ                       | 1978   |
|    | Σούμπαση (Γιαννοπούλου) Βηθλεέμ        | 1995   |
|    | Σπανόπουλος Χρήστος και Σοφία          | 1988   |
|    | Σπηλιάχος Δημήτρης                     | 1987   |
|    | Σταμπέλλου Τέα                         | 1988   |
|    | Στασινόπουλος Ανδρέας                  | 1990   |
|    | Τζώρτζας Παναγιώτης                    | 1989   |
|    | Τοχατλίδου Ευλαμπία                    | 1989   |
|    | Τριανταφύλλου Μιχαήλ κοι Περσεφόνη     | 1988   |
|    | Τριανταφύλλου Αύρα-Όλυμπος-Περσέας     | 1988   |
|    | Τουπούλας Αλέξανδρος                   | 10 0.0 |
|    | Τσαμανδάς Δημήτρης & Αντιγόνη          | 1998   |
|    | Τσαπουοής Ηλίας-Σοφία-Γεώργιος         | 1987   |
|    | Τσαφίδου Βασιλική                      | 1988   |
|    | Τσάτσου Ιωάννα                         | 1989   |
|    | Τσιοιγκάzης Παναγιώτης                 | 1988   |
|    | Τυπάλδος Ειφηναίος (ιεφέας)            | 1969   |
|    | Χάλα Ελένη                             | 1969   |
|    | Χαλδέζος Πάνος                         | 1995   |
|    | Χαμηλοθώρης Ενάγγελος                  | 1995   |
|    | Χατζηγιάννη (ή Κατσιγιάννη) Καίτη-Νανά | 1990   |
|    | Χιώτης Μιχάλης-Καλλιόπη                | 1995   |
|    | Χολέβα Μαρία                           | 1968   |
|    | Χουσόστομος Μητροπολίτης Ζαχύνθου      | 1903   |
|    | Ψαροπούλου Μαρία-Ιωάννης-              | 12/10  |
|    | Χαράλαμπος                             | 1993   |

## PAUL CELAN: διασχίζοντας το σχοτάδι

Με την ευχαιρία της συγκέντοωσης των ποιημάτων του Paul Celan, την μετάφοαση και την παρουσίασή τους στα Γαλλιχά από τον Jean -Pierre Lefebre (Εχδόσεις Gallimard), o Patrick Kéchichian έγραψε στην Monde (5.2.1999) ta παραχάτω για τον Εβραίο ποιητή της γερμανικής γλώσσας που μαχόταν μέχοι την αυτοχτονία του, το 1970, με όλη τη δύναμη της στυφής, παράξενης γλώσσας του που σπάζει τους εξαναγχασμούς για ν' αχουστεί ένας λόγος όπως "ένα μπουχάλι που ρίχτηκε στη θάλασσα", ένας λόγος δυνατόςαδύνατος που θ' αντιμετώπιζε την χαταστροφή.



Εξώφ νλλο και λεπτομέρεια εσωτερικού από την έκδοση, εργο του Lorenzo Mattoti

άνθφωπος. Ο Paul Pessach Antschel, που από το 1947 υπογφάφει ως Paul Celan γεννήθηχε στις 23 Νοεμβφίου 1920 στο Τσέφνοβο, στη Bucovine, αυστφοουγγφιχή επαφχία που έγινε φουμανιχή πφιν πφοσαφτηθεί στην Ουχφανία το 1939 χαι χυφιευθεί από τα χιτλεφιχά στφατεύματα το 1941 χαι τέλος από το στφατό του Στάλιν το 1944. Μοναδιχό παιδί μιας γεφμανοεβφαΐχής οιχογένειας αχολουθεί μια τφιπλή παιδεία: εβοαϊχή και σουμανική σε γες μανιχό ίδρυμα. Οι γονείς το πέθαναν εχτοπισμένοι σε στος τόπεδο συγκεντρωσης. Η μητι οα του πιθανόν εχτελεστηκε. ( ίδιος ο ποιητής στρατολογηθη κε σε στρατόπεδο εργασία: Μετά τον πόλεμο βρεθηκε στ Βουχουφέστι, όπου εμφανιστη χαν τα πρώτα του ποιηματα μετά στη Βιέννη, όπου συνδέι tat us tov Ingeborg Bachman Το 1948 βρίσχεται στο Παρίσ Από τότε διαμένει EXE Παράλληλα έχει μια έντον

δραστηριότητα μεταφραστή και ενώ εργάζεται ως λέκτορας στην ανώτατη Ecole Normale κυκλοφορούν πολλές ποιητικές του συλλογές στα γερμανικά.

Στα γρόνια του '50 δίνει πολλές διαλέξεις στη Γεομανία και αποκτά μια κάποια αναγνώριση: το βραβείο της πόλης της Βρέμης το 1958 και το βραβείο Buchner το 1960 που επιφέρει τη θαυμάσια ομιλία του τιτλοφοσούμενη "Ο Μεσογειαχός"... Τον Ιούλιο του 1967 ο Paul Celan συναντά τον Martin Heidegger στο Todnauberg. Θα ξανασυναντηθεί με τον φιλόσοφο στο Fribourg στις 26 Μαρτίου 1967 κατά τη διάφκεια μιας ιδιωτικής διάλεξης. Τα λόγια που δεν θα πάσει από τον Heidegger σγετικά με το Ολοχαύτωμα, το ποίημα που γράφτηκε πάνω στα συντοίμμια αυτού που αναμφίβολα υπήσξε μια ζωτιχή ελπίδα, έδωσαν στη συνάντηση αυτή έναν χαοαχτήρα εμβληματικό, μυστικό -δεν πρέπει να βιαστούμε να τον εομηνεύσουμε...- άπειρα επίπονο. Στη Γαλλία ωστόσο ο Celan από το 1968 συμμετέχει στην περιπέτεια της επιθεώρησης L' Ephemere στο πλευοό των Bouchet, Bonnefoy και Dupid. To 1969 πηγαίνει στο Ισοαήλ. Στο τέλος Αποιλίου 1970 πέφτει στο Σηχουάνα, χωρίς αμφιβολία από τη γέφυοα Mirabeau. Το πτώμα του βρέθηκε την 1η Μαΐου. "Φυγή/Με κάθε τρόπο φυγή/Το μικρό μαχαίρι της παλίοροιας του νερού θα σταματήσει το λόγο" (Henri Michaux). Και ο Yves Bonnefoy γράφει: "Το χαμόγελό του, αχόμη χι αν χλέβει συχνά την οομή της πληγωμένης μνήμης, ήταν η ίδια η τουφερότητα".

Η ποίηση. Την παρουσίασαν εξ ολοχλήρου σα μια διάψευση της πολύ διάσημης και της τόσο επαναλαμβανόμενης φόρμουλας του Adorno σχετιχά με την αδυναμία της ποίησης μετά το Άουσβιτς. Στην πραγματικότητα, δουλεμένο και διαπερασμένο απ' αυτό το εφώτημα, το έφγο του Celan, στη γενιά των Holderlik, Trakl, Rilke, στην τραγική συντροφιά της φίλης του Nelly Sachs, αντιτάσσει στην χαταστροφή ένα λόγο πιθανό-απίθανο: "Εχείνη, η γλώσσα, κατοχυρώθηκε, ναι, μολαταύτα. Αλλά έπρεπε να περάσει μέσα από την ίδια της την έλλειψη απαντήσεων, να περάσει μέσα από μια αποτρόπαια αφωνία, να διασχίσει τα χίλια σχοτάδια των φονιχών λόγων. Πέρασε μέσα απ' όλα αυτά χαι δε βρήχε λέξεις γι' αυτό που συνέβαινε, αλλά διέσχισε αυτό το πέρασμα και μπόρεσε στο τέλος να βγει στο φως, εμπλουτισμένη με όλα αυτά." (απόσπασμα από την ομιλία στη Βοέμη).

Στο συγχλονιστικό διάλογο των δύο Εβραίων του Gesprac με τον Gebing (Συζήτηση στο βουνό) ο Celan στοχάζεται πάλι το φοβερό ερώτημα: "(...) Γιατί ρωτώ και ξαναρωτώ, ποιος λοιπόν, αφού ο Θεός τον έκανε να γεννηθεί Εβοαίος, έρχεται μ' ένα αγαθό που του ανήχει σαν ιδιοχτησία...;"

Δεν πρέπει να το χρύβουμε: Η ποίηση του Celan είναι δύσχολη, σχοτεινή. Αλλά η σχοτεινότητά της εχφράζεται στο βάθος του πηγαδιού που πρέπει να σχάψει για να έρθει στο φως, μιλά, γίνεται δεχτή σα "μια μποτίλια οιγμένη στη θάλασσα, εγχαταλειμμένη στην ελπίδα -σίγουρα συχνά εύθραυστη- που θα μπορούσε μια μέρα, χάπου να περισυλλεγεί, σε μια παραλία, στην παφαλία ίσως της χαφδιάς". Φοφτωμένη με αναφορές και αναμνήσεις, παίζοντας επίσης με την κοινή γλώσσα, επέφερε μια πληθώρα γλωσσημάτων - Szondi, Derrida, Gadamer, Broda, Bollack... Δεν τίθεται θέμα παράβλεψης αυτών των σχολιασμών που φωτίζουν τη δυσχολία, ίσως χαι την ίδια τη σχοτεινότητα. Αλλά πρέπει επίσης να πούμε ότι το να διαβάσει κανείς Celan απαιτεί λιγότερο προετοιμασία χαι περισσότεοο προδιάθεση, του πνεύματος σίγουρα, αλλά επίσης χαι της "χαρδιάς".

#### Φούγκα θανάτου (Todesfugue) Απόσπασμα

Μαύοο γάλα της αυγής το πίνουμε το βράδυ το πίνουμε το μεσημέρι και το πρωί το πίνουμε τη νύχτα, το πίνουμε και το πίνουμε σχάβουμε στον ουρανό ένα τάφο όπου χανείς δε σιμώνει Ένας άνθρωπος χατοιχεί στο σπίτι παίζει με τα ερπετά, γράφει γράφει πότε θα σχοτεινιάσει στη Γερμανία Μαργαρίτα τα χρυσά σου μαλλιά γράφει αυτές τις λέξεις προχωράει στο κατώφλι και τ' άστρα χοροπηδούν σφυρίζει στα μεγάλα του σχυλιά σφυρίζει και βγαίνουν οι Εβραίοι και σκάβουν στη γη ένα τάφο μας διατάζει να πάμε να παίξουμε για να χορέψουν Μαύοο γάλα της αυγής σε πίνουμε τη νύχτα σε πίνουμε το πρωί ύστερα το μεσημέρι σε πίνουμε το βράδυ πίνουμε και πίνουμε Ένας άνθρωπος χατοιχεί στο σπίτι παίζει με τα εφπετά γράφει γράφει πότε θα νυχτώσει στη Γερμανία Μαργαρίτα τα χρυσά σου μαλλιά Τα γχοίζα σου μαλλιά Σουλαμίτ σχάβουμε στον ουρανό ένα τάφο όπου δε σιμώνει χανείς

(Συλλογή ποιημάτων, σελ. 53-55)

## COMMON ELEMENTS IN JEWISH-SEPHARDIC AND GREEK FOLK SONGS

- By Mr. M. PH. DRAGOUMIS, Musicologist

n an article I wrote some 20 years ago, on the songs of the so-called "rebetes", I demonstrated that an important part of this music is old and belongs to the common heritage of the peoples of the Balkans and the Eastern Mediterranean. And in an example I gave to support this view I showed that there exists a close relationship between the "Judentanz" of the sixteenth century German composer Hans Neusiedler and the instrumental introductions of two songs of the leading "rebetis" Markos Vamvakaris1. Some years after the publication of this article, I received a letter from Martin Schwartz, a distinguished professor at the department of ancient Iranian and Indo-European studies, at the University of California in Berkeley, who had found my address from a common friend and wanted to share with me his ideas on the relationship between Jewish and Greek "rebetiko" music. His remarks were penetrating and showed quite convincingly with the help of a cassette, that a whole series of rebetika and "Yiddish" songs are related or in certain cases almost identical2.

Besides this he pointed out that the folk song "Tsopanakos" (i.e. Little Shepherd) which was used for many years as a signature tune by the Greek national radio was also sung in "Yiddish" and could well be of Rumanian origin. Another tune, he added, which was sung not only in Greek but also in Yiddish and Turkish was a Hassapikos dance which had just been resurrected by the well known Greek folk singer Domna Samiou under the title "Ehe yia Panayia"-Exe yia Παναγιά (Farewell Madonna)3.

These remarks subsequently reminded me of a Greek fiddler from the Macedonian town of Naousa, who in 1930 had been recorded by the M.F.M.A.4 playing a beautiful dance tune which, as he attested, was performed at weddings and was entitled the "Evreikos" (i.e. the "Hebraic")5. The original version of this tune has not yet been discovered, but Schwarz was able to trace down some of its motifs in well known Jewisł traditional melodies.

> 889 di ......

Let us turn now to some discoveries I made on this su during the last few years. At the fifth Congress of the International Musicological Society, which was held in April 1992 in Madrid, I met the distinguished Israeli ethnomusicologist Susana Weith-Shahak, who ki offered me a copy of her book on the Judeo-Spanish Moroccan Songs for the Life Cycle6 and a cassette fre record of her's entitled "Sephardi songs from the Balkans'7. When on the last day of the Congress 1 congratulated Mrs Shahak on her record (1 had been a to listen to it on a small cassette-player I was carrying around with me) I told her that the style of the singing sounded quite familiar to me and that I was sure that i time I would be able to trace some elements of the mu itself in folk songs from my own country. My remark aroused the interest of Mrs Shahak and we agreed that would examine the matter more closely in Athens and I would write to her. And indeed in early May I rough transcribed the melodies from the record and then use transcriptions as a basis to discover parallel motifs (et Greek folk songs that were known to me from publish or unpublished sources. The result of this investigation immediately posted to Mrs Shahak in Tel Aviv and fo the basis of the remaining part of this paper.

...

From a total of 22 songs, which are included on the record of Mrs Shahak, I was able to find in seven different songs, seven instances of startling similari with Greek Folk songs. I shall proceed by listing the cases I found on Side A.

The language used by the singers on both sides of the record is Judeo-Spanish.

a) Example A2 is sung before the wedding when the bride displays her dowry. The variant recorded here performed by a small group of Jewish Bulgarian fer singers. The melody contains three phrases which succeed one another in the following order: AABCBC. Of these phrases A sounded very familiar and it was not long before I found it in a wedding song called "To Perivoli" (The Orchard) which was collected by Baud-Bovy8, some sixty years ago, in the Dodecanesian island of Nisyros.



b) Example A3 is sung on the same occasion (display of dowry) as the previous one by a similar group of Jewish Bulgarian singers. It is divided into two sections. The first section has something in common with the opening of a melody I recorded in 1962 on the island of Aegina9. I discovered later that this melody was well known in many other villages in Greece, both in the islands and on the mainland. Its lengthy text recounts the Passion of Christ, and it is sung solely by women in Churches on Good Friday (Megali Paraskevi), while the effigy of the dead Christ is lying in the "tomb" and being decorated with flowers.



c) Example A5 is sung by the same group of women as in Example A2. It was performed on the day of the wedding when the bride bade farewell to her parents and left them to go to her husband' s house. It is composed of three phrases of which the first is more prominent as it is the only one that is always sung twice whenever it occurs. This very same motif was used as an opening phrase for a similar parting song that was sung by the bride, before the Second World War in the village of Avlonari on the island of Euboea10.



d) Example A9 is a romance expressing the despair of a young woman whose husband is migrating to a distant country and fears that he will never be able to return to his homeland. It is sung here in 4/4 time, by Matilda Abayu, who was born in Turkey. This song corresponds almost note by note to an unpublished dance from the island of Samothrace in 9/8 time which belongs to the collection of the MFMA11. The nine beats here are arranged as in many Turkish, Bulgarian and Greek Folk dances of the Karsilama type (2+2+2+3). The Greek text consists of a series of loosely connected couplets in which a young man charmingly complains or teases his beloved.



Let us examine now the similar cases on Side B: e) Example B2 in 2/4 times is sung by Haim Dassa of Salonica and belongs to the circumcision ceremony. If we take its refrain and compare it to the second half of a melody from the Dodecanesian island of Kasos known as "Zandanikos"12 we shall see that the two excerpts agree in spite of the fact that the Sephardi version contains more notes than the Greek one. The Zandanikos is a "mandinada" i.e. a long drawn out melody in free rhythm attached to all sorts of 15 syllable rhyming couplets often of an improvisatory nature.



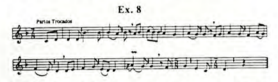
f) Example B4 is sung by the cantor Jacob Sadicario of Salonica, after the marriage ceremony, after the guests accompany the newly wedded couple to their bedroom. Each stanza is concluded by six-bar refrain on a series of nonsense syllables. The same music appears in the refrain of a Greek Folk song notated by Phardys in the E. Aegean towards the end of the nineteenth century 13.



g) Example B5 is a Saturday prayer familiar to the Sephardi Jews all over the Balkans. It is made up of four phrases which could easily belong to a Greek Folk song. I was able to find the Greek equivalent for only one of these phrases. It comes from a dance song from the Dodecanesian island of Kastellorizo published in 1935 by Baud-Bovy 14.



would like now to make a few further remarks on Mrs Shahak's record, but also on certain Sephardi songs I happen to know from other sources. a) Ex. A8 follows the 9/8 meter of the karsilamas (see above) which is more frequent in Turkey than in Greece. The 7/8 meter which is highly characteristic of Greek Folk music does not appear in the Shahak record. It is used however for a Ballad I Judeo-Spanish entitled "Partos trocados" (The mixed up new-borns) which appears in the first record of an anthology of European music devoted to a variety of Balkan musical dialects and other European Folk song traditions 15.



b) Example A10 does not seem to have an exact Greek equivalent as far as its music is concerned, though the general style is that of a Greek "amanes" or a Turkish ghazel. But its text is almost identical to a song recorded in 1962 by the MFMA on the island of Euboea16. In both songs there is a dialogue between a man and a woman. The man warns the woman not to walk down to the seaside because she might be snatched away by the waves. But the woman answers that the storm does not frighten her and that she knows perfectly well how to deal with it.

c) A cassette that was issued recently in Spain under the title "Nochada de Salonica" (An evening in Salonica) includes on Side B (track 4) a song composed for the



1873 festivities connected with the inauguration of a Jewish school (*Schola de la Alianza*) in Salonica17. This melody some thirty years later was reset to a Greek patriotic text urging the Greeks to fight against the enemies of Macedonia18.

d) In the ballad "Partos trocados" (see above) the slave gives birth to a son, the mistress to a daughter and the witch midwives substitute one child for the other. The result is a whole drama of motherhood19. A song with a more or less similar theme is sung up to the present day in the Macedonian village of Kostarazi. The exchange there is carried out by the wicked mother who wants her daughter to acquire the pretty son and for the ugly one to be taken by the daughter in law. But her plan fails as the pretty son speaks inspite of his age and uncovers the trick20.

e) The Sephardic folk also enjoy singing recapitulatory songs. In such songs the singing of each new verse is accompanied by the repetition in reverse order of all the earlier verses. A recorded example of such a song in Judeo Spanish appears in the anthology of European folk music mentioned above21.

Similar songs appear in other parts of the world as well as in Greece. Perhaps the best Greek examples available on record were published by the MFMA22. f) A favourite song among the Balkan-Sephardic people is "La rosa inflorece'23, which employs the chromatic a mode (i.e. a-b flat -c sharp -d-e-f-g-a'). Structurally the melody is divided into four two meter sections in common time starting with an upbeat. Sections A, C and D end on a, while section B concludes on e. All the above characteristics except for the repetition of the second part (phrases C and D) are present in a greek dance song from Smyrna known as "Smyrneikos Ballos'24. A more detailed examination of these two tunes will of course reveal certain differences in the range, number and sequance of the notes. However in section D the unfolding of both melodies is almost identical.



In her Introduction to her "Sephardi" record25, Mrs Shahak devotes a paragraph to the question of the

XPONIKA TILITZI • MAJOE - IOYNIOE 1999

origin of its songs. "In some songs, she writes, the medieval Spanish source can be recognised, and in others the influence of the singer's actual birthplace predominates. A Turkish base can be seen in some richly ornamented melodies and Greek and Bulgarian elements are perceptible in the compound rhythms characteristic of the Balkan countries".

But from the examples that have been brought forward here, it seems likely that the Greek influence was stronger, than what was previously assumed and that it had a direct effect not only on the rhythm but also on the melodies and the subject matter of the texts. On the other hand it is now almost certain that the Jews too exerted a certain musical influence on the Greeks, especially in Sallonica, where until 1912 almost half the population was Jewish26.

Furthermore we should bear in mind that some of the similarities we mentioned in this paper could be attributed to the independent adoption by the Greeks and the Sephardic Jews of melodic or rhythmic models from a third source, such as Turkish or Rumanian folk music. At any rate what is important is not so much who borrowed from whom (usually the person who gives also takes and vise versa) as the fact that beauty (especially in music) is stronger than prejudice and often succeeds to attract what appears to be unattractable.

Reprinted by Aaoyoaqia, Vol. 38 (1995-1997)

#### Υποσημειώσεις

 M. Dragoumis, "The Music of the Rebetes" in "Rebetika: Songs from the Old Underworld", ed.= K. Butterworth and S. Schneider (Athens 1975), 16-25 and 150-157.

2. The melodies which enabled Schwarz to claim that the rebetika are closely related to a type of song popular among the Ashkenazi Jews have mainly come down to us without names of composers (neo Melachrino, Skertsopetachto, Nina), or belong to composers of the older rebetic generation such as Toundas (Garsona - Pali Apópse tha methiso Hariklaki mou), Vamvakaris (Adika me Katakrinoun) and Yovan Tsaous (Paraponiounte i mangues).

3. "Ehe yia Panayia", Columbia SCXG 115, Athens 1974, Side A track 1.

 The Merlier Folk Music Archives (MFMA) are attached to the Center for Asia Minor Studies and are housed together with the Center in 11 Kydathineon Str., 105 58 Athens.
This solo was issued in a limited number of copies by the

MFMA in 1930 (78 rpm series, no 70b).

 The Jewish Music Research Centre et. al., Jerusalem 1989.
Anthology of Musical Traditions in Israel: Sephardi Songs from the Balkans, ed. The Hebrew University of Jerusalem et. al., Recordings and Commentaries: Susana Weich-Shahak, Jerusalem 1980.

8. "Chansons du Dodecanese", 2, Athens 1938, 195.

9. Tape 204 B7 of the MFMA collection .

 M. Dragoumis; "Mia Anekdoti Sillogi Dimotikon Tragoudion tou Avlonariti Daskalou Yianni Gizeli" in Aggeiov Ευβοϊκών Μελετών 23:294 (Athens, 1980).
Cassette 871.

12. S. Baud-Bovy, op. cit., 360.

 M. Dragoumis, "Ogdonda-pende Dimotikes Melodies apo ta katalipa tou Nikolaou Phardy, (85 δημοτικές Μελωδίες, από τα κατάλοιπα του Ν. Φαρδύ), Athens 1991, 86-7.
"Chansons du Dodecanese", 1, Athens 1935, 360.

15. World Collection of Recorded Folk Music, established by Constantin Brailoiu (1951-1958), Disque III, Europe I, International Archives of Folk Music of the Geneva (Ethnographic Museum), VDF 30-427, Geneva 1984, Side B track 7.

16. Tape 76 A3.

17. The full title of the cassette is : "Nochada de Salonica", Cantos Judeo-espanoles de Salonica, Saga Sec. 10.581, Madrid 1992.

 Mousikon Parartima Phormingos (Μουσικόν Παράρτημα "Φόρμιγγος"), Series B, 4, 1908, p. 13.

19. See commentary, by Leon Algazi, on the jacket of the record "Europe 1", mentioned in note 15.

20. Tape 104 A4 of the MFMA collection.

21. "Europe 1", Side B track 5.

 "Dimotika Tragoudia tis Sillogis Melpos Merlier" (Δ. Τραγούδια της Συλλογής Μέλπως Μερλιέ), Polydor
2421079, Athens 1976, Side B track 8; also "Houliarades", AF
114, Athens 1988, Side A track 1.

23. "Europe 1". Side B track 3.

24. "Τφαγούδια και χοφοί από τα Αλάτσατα και την Εφυθφαία Μ. Ασίας" Δίσχος LP αφ. LCGW 108 του Αυκείου Ελληνίδων, Αθήνα 1991, B2.

25. See enclosed leaflet p. 1.

26. For a full discussion of the correspondence between Sephardic and Hellenic balladry, see S. G. Armistead, Greek Elements in Judeo-Spanish traditional Poetry, Laographia, vol. 32: 134-164, Athens, 1979-1981 [1982].

#### זכרונות אססאואסאא

ΙΔΙΟΚΤΗΤΗΣ: ΚΕΝΤΡΙΚΟ ΙΣΡΑΗΛΙΤΙΚΟ ΣΥΜΒΟΥΛΙΟ ΤΗΣ ΕΛΛΑΔΟΣ

ΕΚΔΟΤΗΣ - ΔΙΕΥΘΥΝΤΗΣ: Ο Ποδέδοος του Κ.Ι.Σ. ΜΩΫΣΗΣ ΚΩΝΣΤΑΝΤΙΝΗΣ

ΔΙΕΥΘΥΝΣΗ ΓΡΑΦΕΙΩΝ:

Bovλής 36 • 105 57 AΘHNA Τηλ. 32.44.315-8 E-mail: hhkis@hellasnet. gr Internet site: http://www.hellasnet. gr /jews/kis.html

ΤΕΧΝΙΚΗ ΕΠΙΜΕΛΕΙΑ: Πολιτικά Θέματα ΕΠΕ, Υψηλάντου 25 Αθήνα, τηλ.: 72 18 421

Διανέμεται Δωρεάν

XPONIKA TILITE: • MAIOE - IOYNIOE 1999

### Ο εβραϊκός και ο ελληνικός πολιτισμός βάση του ευρωπαϊκού

#### Συνέχεια από τη σελ. 2

μόνο ανάμεσα στους Εβραίους, αλλά ανάμεσα σ' όλους τους λαούς της γης.

- Η ΥΨΗΛΟΤΕΡΗ και κεντοική έννοια της πατοιαοχικής εξέλιξης στην Παλαιά Διαθήκη βοίσκεται φυσικά στην έννοια του Θεού. Ο Θεός αντιποοσωπεύει την ενοποιητική αρχή που ενυπάρχει πίσω από την πολυπλοκότητα των φαινομένων. Ο άνθρωπος έχει δημιουργηθεί "καθ" ομοίωσιν του Θεού". Έτσι όλοι οι άνθρωποι είναι ίσοι -ίσοι ως προς τις κοινές τους πνευματικές ιδιότητες, την κοινή τους λογική και την ικανότητά τους για αδελφική αγάπη.
- ΣΤΟ ΧΡΙΣΤΙΑΝΙΣΜΟ των πρώτων χρόνων αναπτύσσεται αχόμη περισσότερο το πνεύμα αυτό, όχι τόσο με την έμφαση της ιδέας της αγάπης, που την έχφρασή της συναντάμε σε πολλά σημεία της Παλαιάς Διαθήχης, αλλά με την έμφασή της στον υπερφυσιχό χαραχτήρα της θρησχείας. Καθώς οι προφήτες πρόσβαλαν την εγχυρότητα του χράτους τους, γιατί δεν ανταποχρινόταν στις απαιτήσεις συνείδησης, έτσι χαι οι πρώτοι χριστιανοί πρόσβαλαν την ηθιχή νομιμότητα της Ρωμαϊχής αυτοχρατορίας, γιατί παραβίαζε τις αρχές της αγάπης χαι της διχαιοσύνης.
- ΕΝΩ η ιουδαιοχριστιανική παράδοση τόνιζε περισσότερο την ηθική άποψη του πατριαρχικού πνεύματος, η ελληνική σκέψη βρήκε τη δημιουργικότερη έκφρασή της στην πνευματική του άποψη. Στην Ελλάδα, όπως και στην Παλαιστίνη, συναντάμε έναν πατριαρχικό κόσμο που, και ως προς την κοινωνική και ως προς τη θρησκευτική του άποψη, είχε ξεποοβάλει νιχηφόρα από μια παλαιότερη μητριαρχική κοινωνική διάρθρωση. Όπως η Εύα δεν είχε γεννηθεί από μήτρα γυναίχας, αλλά πλάστηκε από το πλευρό του Αδάμ, έτσι και η Αθηνά δεν ήταν γέννημα γυναίχας, αλλά βγήχε από το χεφάλι του Δία. Οι επιβιώσεις ενός παλαιότερου μητριαρχικού κόσμου εύχολα διαχρίνονται, όπως έδειξε ο Μπαχόφεν, στα πρόσωπα των θεαινών που είναι υποταγμένες στον πατριαρχικό κόσμο του Ολύμπου. Οι

Ελληνες έθεσαν τα βάθρα της πνευματικής εξελιξη του δυτικού κόσμου. Εθεσαν τις "πρώτες αρχές της επιστημονικής σκέψης, ήταν οι πρώτοι που ανε δειξαν τη "θεωρία" ως βάθρο της επιστήμης και α νέπτυξαν μια συστηματική φιλοσοφία σε βαθμι που δεν υπήρχε σε κανένα προγενέστερο πολιτισμό Διατύπωσαν τη θεωρία του κράτους και της κοινω νίας με βάση την εμπειρία τους από την ελληνικι πόλη-κράτος, που συνεχιστής της ηταν η Ρωμη, πα νω στην κοινωνική βάση μιας απέραντης ενιαία. αυτοκρατορίας.

Η ΑΝΙΚΑΝΟΤΗΤΑ της Ρωμαϊκής αυτοκρατορίας να εξασφαλίσει μια συνεχή χοινωνιχή χαι πολιτιχή ε ξέλιξη, οδήγησε σε αποτελμάτωση γύρω στον τέταρ το αιώνα, αφού όμως πρώτα είχε εμφανιοθεί ενα: νέος πανίσχυφος θεσμός, η Καθολική Εκκλησία. Ε νώ ο Χριστιανισμός των πρωτων χρόνων ηταν πνευματικό επαναστατικό κίνημα των στωχών και των απόχληρων που αμφισβητούσαν την ηθική ναμιμότητα του υφιστάμενου χράτους, μέσα σε απιστευτο βραχύ διάστημα, η πίστη της μειονότητας που τα μέλη της αποδεχονταν τους διωγμούς και τε θάνατο ως μάρτυρες του Θεού, μετατράπηχε σε επίσημη θρησχεία του ρωμαϊχού χρατους. Ενώ η χοινωνική διάθθρωση της Ρωμαϊκής αυτοκρατορία; μετασχηματιζόταν βαθμιαία σε φεοιδαρχικό συστημα που επέζησε στην Ευρώπη πάνω από χιλια χρονια, μετασχηματισμοί άρχισαν να σημειώνονται επίσης και στην κοινωνική διάρθρωση της Καθολικής θρησκείας. Η προφητική στάση που ενθαρρινή την καταγγελία και την επίκριση της παραβίασης από τις χοσμιχές δυνάμεις των αρχών της αγαπης και της δικαιοσύνης έχασε την σπουδαιότητα της. Η νέα στάση απαιτούσε τη δίχως επιφυλάξεις υποστηριξη της εχχλησιαστικής εξουσίας ως θεσμού. Στις μάζες δόθηκε μια τέτοια ψυχολογική ικανοποιήση. ώστε αποδέχτηχαν με αυταπάρνηση την εξάρτηση χαι την αθλιότητά τους, χανοντας ελάχιστες προσπάθειες για τη βελτίωση των κοινωνικών τους συνθηκών.

[Απόσπασμα από το βιβλίο "Η Υγης Κοινωνια". (Εκδόσεις Μποιπουμάνη, Αθήνα, 1973) σελ. 74 κ.ε. Μετοιγραση Δ. Θεοδωχοκατου]

XPONIKA TITTT . MAIOS - IOYNIOS 1999

## Βιβλίο

\* ΓΙΩΡΓΟΥ ΚΑΦΤΑΤΖΗ: Το Ναζιστικό Στρατόπεδο Παύλου Μελά Θεσσαλονίκης (Εκδόσεις "Παρατηφητής", Θεσσαλονίκη 1999):

Οι Γερμανοί κατά την περίοδο της κατοχής στη χώρα μας ίδρυσαν 36 στρατόπεδα συγκέντρωσης. Τα πιο φοβερά μεταξύ αυτών ήταν του Χαϊδαρίου, του Χατζηκώστα στη Λάρισα και του Παύλου Μελά στη Θεσσαλονίκη. Σ' αυτά άλλοι βασανίστηκαν, άλλοι εξοντώθηκαν και άλλοι έζησαν για να κουβαλούν στη μνήμη τους το πιο απάνθρωπο κομμάτι της Ιστορίας.

Απάνθρωπο γιατί ποδοπατήθηχε η αξιοπρέπεια, η ανθρωπότητα γνώρισε τον εξευτελισμό της αθετώντας νόμους ανθρώπινους χαι θείους. Σ' αυτό το βιβλίο αναφέρεται το ημερολόγιο ενός ομήρου του Λεωνίδα Γιασημαχόπουλου.

Χάφη στην τόλμη αυτού του ανθρώπου μαθαίνουμε όλα τα συμβάντα zαθ' όλη τη διάρχεια του εγχλεισμού του στο Ναζιστιχό Στρατόπεδο.

Καταχωφούνται μέσα σ' αυτό μέφα με τη μέφα, στιγμή πφος στιγμή όλα τα απάνθφωπα και φρικαλέα βασανιστήφια, εκτελέσεις, εκβιασμοί, δφαπετεύσεις έτσι όπως τα είδε και τα έζησε αυτός ο άνθφωπος.

Διαβαζοντας χομμάτια από αυτό το ημερολόγιο ο ανθρώπινος νους σαλεύει με την χτηνωδία χαι τη φοιχαλεότητα των χαταστάσεων. Είναι μπεοδεμένα τα συναισθήματα με τη λογική μη μπορώντας ο συγγραφέας σ' όλη αυτή τη δίνη να τοποθετήσει τις σχέψεις του με αχοίβεια. Το βιβλίο όμως αυτό αποτελεί μια πηγή ιστορικής μαφτυφίας γιατί έχουμε την ευχαιοία να δούμε τις χαταστάσεις που επιχρατούσαν άμεσα έγοντας ολοχλησωμένη άποψη.

Το ημεφολόγιο αυτό αξίζει να διαβαστεί από όλους χαι ιδιαίτεφα από τους νέους για να μην ξεχνούν την ιστοφία τους και τους ανθφώπους που θυσιάστηκαν για τα εθνικά ιδεώδη και το όνομα της ελευθεφίας.

Και απλά πρέπει να μάθουν όχι για να μισήσουν μα για να χαταλάβουν.

\* ΝΕΣΤΟΡΑ ΜΑΤΣΑ: Αυτό το παιδί πέθανε αύφιο (Εχδόσεις Ελευθεοουδάχη, τρίτη έχδοση):

Ένα μιχοό παιδί ζει τη φρίχη του πολέμου... Την πείνα χαι τις δοχιμασίες της Κατοχής... Την αιχμαλωσία του πατέρα χαι την εξορία του στα Γερμανιχά στρατόπεδα... Την χαθημερινή αγωνία του τετράχρονου Κατοχιχού χειμώνα... Κι αισθάνεται την ανάγχη να γράψει ένα Ημερολόγιο. Ένα απλό ημερολόγιο των χαθημερινών βιωμάτων του σα μια μεγάλη έχθεση για το σχολείο.

Αυτό το "Ημεφολόγιο της Κατοχής", με τον τίτλο "Αυτό το παιδί πέθανε αύφιο", είναι το νέο βιβλίο του Νέστοφα Μάτσα, που οι τφεις πφοηγούμενες εχδόσεις του είχαν εξαντληθεί από το 1993 χαι επαναχυχλοφοφεί τώφα αναθεωφημένο χαι με πλούσια ειχονογφάφηση.

#### \* ΛΙΝΑΣ ΦΩΛΙΝΑ: Αλμπέρτο Ερρέρα: Ωδή σ' έναν ήρωα (Λάρισα 1998).

Η πρώτη της ποιήτιχή συλλογή αφιερωμένη στον Λαρισαίο Εβραίο Αλμπέρτο Ερρέρα χαι στις "Ανθρώπινες υπάρξεις που γίναν στάχτες/ χαμένης σάρχας μυρωδιά/ στον Μπιργχενάου τις αράχνες/ τα εβραιόπαιδα στου χάρου τα φιλιά".

Λάβαμε επίσης:

\* Ι.Μ. ΚΟΝΙΔΑΡΗ: Εχελησιαστικά άτακτα (Αθήνα: Εκδόσεις Αντ. Σάκκουλα, 1999). Συλλογή άφθρων του της πεφιόδου 1993 - 1998. Πφόλογος Αρχιεπισκόπου κ. Χριστόδουλου.

\* ΠΑΝΑΓΙΩΤΗ ΒΛΑΧΟ-ΠΟΥΛΟΥ: Το έργο του Πυθαγόρα (Αθήνα, 1999). Αναφορά στο έργο του μεγάλου Έλληνα φιλοσόφου.

\* ΓΙΩΡΓΗ ΧΑΛΑΤΣΑ: Ψυχή βαθειά (Αθήνα 1999). Ιστορία από την Κατοχή και την Αντίσταση.

\* ΓΙΑΝ. Α. ΚΑΡΑΜΗ-ΤΣΟΥ: Ύδρα – Νήσος εντελής Δρυόπων (Έχδοση Δήμου Υδραίων, 1998).



Επιστολές στα "Χοονικά"

Από την ιστορία της Κατοχής: Ο κ. Ιωσήφ Βεντούρας, Αθήνα, σε επιστολή του σημειώνει:

«Στο τελευταίο τεύχος του περιοδιχού "Χρονιχά" (ag. 160) δημοσιεύθηχε απόσπασμα από το βιβλίο "Τις Κυριαχές φορουσαμε τα χαλά μας", της Μαριέλλας Σφαχιανάχη - Μανωλίδου. Στο απόσπασμα αυτό η συγγραφέας αναφέρει αναμνήσεις από την παιδική της ηλικία κατά την περίοδο της Κατοχής χαι τη μεταπολεμιχή. Γράφει για τους χαλούς γείτονες Εβραίους, τα παιδικά παιχνίδια με το Σήφη και την Υβέτ στη γειτονιά, την χυρία Μπιάνχα που μάθαινε πιάνο στην αδελφή της αλλά και τη φιλοξενία που τους προσέφερε η οιχογένειά της στη διάρκεια της Κατοχής. Η οικογένεια αυτή υπήρξε η διχή μου».

XPONIKA IST . MAIOE - IOYNIOE 1999

# Summary of the contents of Issue No 161, Vol. 22

#### May - June 1999

Jewish and Hellenistic civilizations constitute the basis of Western civilization, according to Erich Fromm, in his book "The healthy society", a section of which is being published. In particular, Fromm writes, "while Judeo-Christian tradition placed more emphasis on the moral view of the patriarchic spirit, Hellenistic thought was more creatively expressed through its spiritual view".

David Ben Gurion was declared Doctor of Philosophy with a thesis on Plato. In 1958 he had published an article in a Greek newspaper, where he had analyzed Plato's point of view on the subject of slavery.

Mrs M. Xyda, architect, mentions data on the Jewish community of Chios, since their first settlement, the era of Succession, until the modern days.

We publish a section of Mrs. M. Kliafa's book, referring to **Trikala** during the period 1911-1940, with data on the local Jewish Community.

We publish the names of 150 Greek citizens who have been awarded the title "Righteous among the Nations" by Yad Vashem Institute, for their contribution in saving Greek Jews during the Holocaust.

P. Kéchichian presents Paul Celan and his work on the occasion of the release of the latter's poems in French. (Republication from the French newspaper "Monde")

The issue closes with letters to the editor and book presentations.

(Translation: Rebecca Kamchi)

XPONIKA TITTT . MATOE - IOYNIOE 1999

