

TOMOE 10 PAP, UMALOY LAS B NORMBPIOE - LENEMBPIOE 1996 D KIZAEB - TEBET 5757

ΣΤΗ ΘΕΣΗ ΑΥΤΗ ΣΤΙΣ 24 ΜΑΡΤΙΟ 1944 ΟΙ ΝΑΖΙ ΣΥΓΚΕΝΤΡΩΣΑΝ ΤΟυΣ 1000 ΕΡΑΙΟυΣ ΤΗΣ ΚΑΣΤΟΡΙΑΣ JOUS ΜΕΤΕΦΕΡΑΝ ΣΤΑ ΣΤΡΑΤΟΠΕΔΑ ΘΑΝΑΤΟΥ ΤΟΥ ΑΟΥΣΒΙΤΣ ΕΠΕΣΤΡΕΨΑΝ ΜΌΝΟΝ 35 ΕΠΗΖΗΣΑΝΤΕΣ

IN THIS PLACE ON THE 24

## Ολοχαύτωμα

### Του Σεβασμιωτάτου Μητροπολίτου Κώου κ. ΑΙΜΙΛΙΑΝΟΥ

Ε ΘΛΙΜΜΕΝΕΣ ΨΥΧΕΣ που τις πνίγει ο μυστικός πόνος και το παφάπονο που ανέρχεται από τα Κφεματόφια του Άουσβιτς, όπου η απανθφωπιά και η βαφβαφότης της Χιτλεφικής Γεφμανίας ωδήγησε χιλιάδες αθώων Ιουδαίων αδελφών, στον πειό απαίσιο θάνατο και εξαφανισμό, συναθφοίσθημεν, τη ευγενεί πφωτοβουλία των αδελφών μας Ιουδαίων, για να αναμνησθούμε εκείνους που εχάθησαν και εξηφανίσθησαν εις το θλιβεφό ολοκαύτωμα του Δευτέφου Παγκοσμίου Πολέμου.

ΚΑΙ ΤΗ ΣΤΙΓΜΗ αυτή αχούω το θλιβερό παράπονο του παιδιού, που ανέρχεται μέσα από το τάφο, και που μας περιγράφει ο Μεγάλος Έλληνας ποιητής, ο Όμηρος, που τις λέξεις του μεταφράζω στη δημοτική:

«ΜΑΝΟΥΛΑ, πώς δε στέχεσαι να σε σφιχταγχαλιάσω χι αγχαλισμένοι τουφεοά μέσα στον Άδη οι δύο μας το θοήνο να χοοτάσουμε τον χουοπαγωμένο». «Μήτεο εμή, τι νυ μ' ου μίμνεις ελέειν μιμαώτα, όφοα και ειν Αΐδαο φίλας πεοί χείοε

- βαλόντε αμφοτέοω κουεοοίο τεταοπώμεθα γόοιο...».
- ΚΑΙ ΔΥΣΤΥΧΩΣ ο απόχοσμος αυτός θρήνος του Ολοκαυτώματος, που έχει τις ρίζες του στη αντισημιτική κουλτούρα της Γερμανικής Ελίτ του 19ου αιώνος και τις αρχές του 20ού αιώνος, συνεχίζεται σ' όλη τη γη και την ακούν τα εκατομμύρια των ανθρώπων για τους αδικοσκοτωμένους αδελφούς Ιουδαίους, που εχάθησαν από το μίσος, τη κακία και βαρβαρότητα της Χιτλερικής απανθρωπιάς.

ΓΙ' ΑΥΤΟ ΤΟΝ ΘΡΗΝΟ ήλθαμε και αχούομε και

συμμετάσχουμε οι Έλληνες χάτοιχοι της Ιστοριχής Νήσου Κω, γιατί και ημείς οι Έλληνες θρηνούμε για τους αδιχοσχοτωμένους Έλληνας των διαφόρων πόλεων και χωρίων, που τα έχαψαν αφού εξετέλεσαν απάνθρωπα πολλούς των κατοίχων των. Οι δύο λαοί, ο Ελληνιχός και Ιουδαϊχός, στο χύλισμα των αιώνων συναντήθηχαν και πολύ επόνεσαν και αγωνίσθηχαν για τη απόχτησι της ελευθερίας και της ανεξαρτησίας των.

Ο ΧΩΡΟΣ ΑΥΤΟΣ σήμεφα μοσχοβολάει όχι από λιβάνι και αγιοκέφι, αλλά από το ψυχικό άφωμα όλων μας που συμμετέχουμε στην ιεφά αυτή σπονδή, που πλούσια με αγάπη φαίνουμε και σκοφπάμε στη μνήμη των χιλιάδων αδελφών Ιουδαίων που εχάθησαν στα κφεματόφια του Άουσβιτς και της Πολωνίας από τον Αντισημιτισμό. Όσα κι αν πουν και γφάψουν οι διάφοφοι, ο Αμεφικανός Χφίστοφεφ Μπφάουνιγκ και Ντάνιελ Τζόνα Γκολντχάγκε δικαιολογώντας τις Χιτλεφικές θηφιωδίες, ο εξαφανισμός χιλιάδων Εβφαίων εις το Άουσβιτς, στη Πολωνία και αλλαχού θα καταδικάζουν την Γεφμανία.

ΠΡΟΣΕΥΧΟΜΕΝΟΙ δε όλοι μαζί για την εν ειgήγη ανάπαυσι των αδιχοσχοτωμένων αδελφών Ιουδαίων, παραχαλούμε όπως ο Άγιος Θεός δώση το θείο Του Φως χαι καταυγάση με άγιες σχέψεις τους Κυβερνήτας των διαφόρων Κρατών χαι τους λαούς, για να ανθίση χαι χυριαρχήση η ειρήνη στην πονεμένη γη.

Η ΜΝΗΜΗ των του Ολοχαυτώματος ας είναι αιωνία!

> [Ποοσφώνηση κατά τη συμβολική επαναλειτουογία της Συναγωγής της Κω, στις 17 Άυγούστου 1996]

#### εικονα εδοφγλλογ: Το Μνημείο Θυμάτων Ολοκαυτώματος της Καστοριάς.

ΧΡΟΝΙΚΑ ΠΙΣΤΟΣ: • ΝΟΕΜΒΡΙΟΣ - ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 1996

# Οι Εβραίοι της Ρόδου

Του Καθηγητή κ. ΖΑΧ. Ν. ΤΣΙΡΠΑΝΛΗ



Μέφος από την Οβφιαχή στον βούφγο της Ρόδου (Ζωγφαφιχός πίναχας από το βιβλίο του Albert Berg, Die Insel Rhodus (α' μέφος), Braunschweig 1862, έναντι της σ. 138)

του ψυχέι τις ο ντα ο οισμα Αν τίας, λή τα νησί εδώ ο θρήσ  ετά τους Έλληνες, οι Εβραίοι είναι οι πιο πολυάριθμοι ανάμεσα στις ξένες εθνότητες της Ρόδου, χατ' εξοχήν στην πόλη. Τη διαμονή τους εδώ τη βεβαιώνουν μαρτυρίες από τα βυζαντινά χοόνια; χατά το β' μισό

του 12ου αι. υπολογίζονται σε 400 ψυχές!. Κατά την ιπποτική περίοδο, παφά τις οποιεσδήποτε υποθέσεις, τα υπάρχοντα στοιχεία δεν βοηθούν στον προσδιοοισμό του αριθμού τους.

Αναφέφεται πως ο πρίοφας της Βενετίας, μεταξύ 1320-1330, ύστεφα από εντολή του ΜΜ, φρόντισε να σταλούν στο νησί 37 Εβφαίοι με τις οικογένειές τουςεδώ συνάντησαν και προϋπάρχοντες ομοθρήσκους τους, με τους οποίους συμβίωσαν στη ξεχωριστή, δική τους, συνοικία<sup>2</sup>. Αυτή, γνωστή ως Juifrie ή Giudecha i Οβριαχή, εχάλυπτε τη νοτισανατολικη γωνιά του βούργου της πόλης<sup>3</sup>.

Σε ένα από τα δημοσιεινόμενα εγγραφα (του 1453) της παρούσας συλλογής ανιχνεύω την πληροφορία ότι το Τάγμα από παλαιά είχεν επιβάλει στην Οβοιαχή (ετήσιο) φόρο 50 φιορίνια από αυτά, τα τέσσερα αφαιρούνται γαριστικά υπέρ μια: εβραϊχής οιχογένειας (αρ. 296). Αν δεχθούμε, με επιφύλαξη βέβαια, ότι σε χάθε οιχογένεια αντιστοιχούσε το ποσέ των 4 φιορ., για να ολοχληρωθεί ο αριθμός των 50 φιορ., τότε τα εβραϊχά νοιχοχυριά θα πλησίαζαν τα 12-13. Αυτά, μι οευστούς πάντα υπολογισμούς ως ποος τη σύνθεση χάθε οιχογενείας (4-5 μέλη;). οδηγούν στον ελάγιστο αριθμό των 48 χαι στον μέγιστο των 65 ατόμων. Αν οι παραπάνω μετοήσεις εμπεριέγουν ποσοστό λάθους αχόμη χαι 100% τότε οι Εβραιοι της πόλης δεν πρέπει να ξεπερνούσαν τελιχά, τις 100 ή 120 ψυγές. Έξω από την πόλη, επισημαίνω στο γωριό Τριάντα τον Έσδοα Μποριπασία με τη γυναίχα τοι Καλή του Κυριάχου και τον αδελφό τοι Νιχόλαο (αρ. 211). Το βαστιστιχό και το επώνυμο πείθουν για την εβοαϊκή καταγωγή δεν μπορώ όμως να χρίνω αν έγει μεσολαβήσει μιχτός γάμος ή αν υποχρύπτεται χάποιας μορφής αφομοίωση.

Οι αναφερθέντες αριθμοί δεν είναι εντυπωσιαχοί. Δεν λειτουργούν όμω; υποτονιχά στη δραστηριότητα της εβραϊχής χοινότητας, σύμφωνα με τα έγγραφό μας, όπως θα δούμε.

Αξίζει αχόμη να διευχοινίσω ως προς την προέλευση των μελών της κοινότητα; αυτής, ότι, χατά την εξεταζόμενη περίοδο υπάρχουν Εβραίοι στη Ρόδο, μόνιμο χάτοιχοι, χαταγόμενοι από τη Μασσαλία (αρ. 75), τη Χίο<sup>4</sup> (αρ. 229, 242, 281) και από τον Χάνδαχα της Κρήτης<sup>6</sup> (αρ. 232).

**ΧΡΟΝΙΚΑ** JCTICIC · NOEMBPIOΣ · ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 1996

## Οι Εβραίοι της Ρόδου

Η καταγοαφή των αμοιβαίων υποχοεώσεων και δικαιωμάτων Εβοαίων-Ιπποτών θα διευκόλυνε κάπως την αναπαφάσταση μέφους της καθημεφινής ζωής στη μεσαιωνική Ρόδο. Για το ποώτο πάντως και σπουδαιότεφο ζήτημα, τον χώφο δηλ. όπου διέμεναν οι Εβοαίοι, διαθέτομε τις ενδιαφέφουσες, νομίζω, πληφοφορίες του εγγο. υπ' αφ. 9.

Διαπιστώνεται, λοιπόν, για πρώτη φορά, ότι η Οβοιαχή διαχοινόταν στην Επάνω και στην Κάτω συνοικία. Καθεμιά είχε τη συναγωγή της: συνολιχά δηλ. έχομε δύο συναγωγές. Η Επάνω γειτονιά έφτανε ως την ανατολική άκρη του εμποριχού λιμανιού, προς την πύλη της. Αγίας Αιzατερίνης. Η Κάτω Οβριαχή, πάντα στην ανατολική γωνία, αλλά νότια, εφαπτόταν με τα τείχη, στην πύλη της Αχαντιάς (ποβλ. αο. 281, 311). Στην Επάνω Οβοιαχή επισημαίνεται χαι η συνοιχία της Αγίας Βαρβάρας: εδώ επίσης υπήρχαν σπίτιο, ισόγεια ή ανώγεια. του Δραγονίνου Κλαβέλλη (ποβλ. πιο χάτω), όπως χαι οιχόπεδο ή αυλή του γνωστού μως Saffredo Calvo (αο. 12).

Στα χρόνια του MM Philibert de Naillac (1396-1421) η Επάνω συνοιχία, για λόγους που δεν γνωρίζω, εχχενώθηκε. Υποχοεώθηκαν έτσι οι Εβραίοι να συμπτυχθούν στο Κάτω τμήμα της Οβοιαχής. Η χατάσταση αυτή δεν πρέπει να χράτησε για πολύ. Η έρημη συνοιχία γρήγορα γέμισε σχουπίδια, χατάντησε χώρος δύσοσμος, μολυσμένος, επιχίνδυνος, γιατί συγχέντρωνε εγχληματιχά στοιχεία (βλ. λεπτομέρειες σε επόμενο χεφάλαιο). Λόγοι περιβαλλοντιχοί χαι υγειονομιχοί υπογοέωσαν τον νέο ΜΜ Αντώνιο Fluvia, χατά τα τέλη του 1422 αρχές 1423, να αναχαλέσει την απόφαση του προχατόχου του (αρ. 9, όπου χαι βιβλιογραφία).

Η δόμηση στην Οβριαχή δεν πρέπει να ήταν πυχνή. Ιδιαίτερα στην Κάτω γειτονιά, εχεί όπου παλαιά βρισχόταν η πόρτα χαι ο πύργος της Αχαντιάς, υπήρχε το 1452 αχάλυπτος χώρος, ο οποίος παραχωρήθηχε σε επιφανή Εβραίο με διχαίωμα να χτίσει σπίτια για τον εαυτό του χαι τα παιδιά του (αρ. 281, 311). Μου είναι δύσχολο να ταυτίσω σήμερα, στην Οβριαχή της Ρόδου, τα σημεία που με τοπογραφιχή αχρίβεια μνημονεύονται στα έγγραφά μας. Πρέπει να προηγηθεί η αρχαιολογιχή σχαπάνη.

Ποιοι οι περιορισμοί και ποιες οι επιβαρύνσεις των ροδίων Εβραίων; Από

τις χαριστικές διατάξεις του ΜΜ σε μεριχούς από αυτούς, συνάγω τις αχόλουθες διαπιστώσεις για το σύνολο. Ετσι, εχτός από τα 50 φιορίνια που η χοινότητα, όπως είδαμε, επλήσωνε ως φόρο τον χρόνο, οι εβραϊκές οικογένειες ήταν υποχρεωμένες να προσφέρουν στο Τάγμα στοώματα, σπεοβέρια, λινά στρωσίδια6 και κουβέρτες αυτά προορίζονταν ως δώρα για τους πρεσβευτές. των απίστων (Τούοχων-Αιγυπτίων) που έσχονταν στη Ρόδο (αφ. 252). Το βράδυ, εξ άλλου, με το χτύπημα της χαμπάνας7, οι Εβραίοι δεν επιτοεπόταν να χυχλοφορούν έξω από τα σπίτια τους· δεν μπορούσαν τότε ούτε στη συναγωγή να πάνε, ούτε σε λουτρά, ούτε σε αναζήτηση γιατρού και φαρμακοποιού. Η μετακίνηση από τη μια γειτονιά στην άλλη. ανάμεσα δηλ. στην Επάνω ή Κάτω Οβοιαχή, απαγορευόταν (αρ. 229, 296). Αναφέρονται επίσης πιέσεις, εχ μέρους των υπευθύνων του δημόσιου Ταμείου, προς Εβραίους για προσφορά (αναγχαστιχού) δανείου τέτοιες πιέσεις θεωρήθηχαν ότι ποοσβάλλουν την ελεύθερη βούληση του ανθρώπου και του πολίτη (ap. 296).

Η εύνοια του Τάγματος εχδηλώνεται απέναντι στους Εβραίους εχείνους, των οποίων η οικονομική και κοινωνική επάρχεια υπερχαλύπτει τις χρατιχές απαιτήσεις. Έτσι στον χοηματοπιστωτιχό τομέα διαχοίνεται η μοοφή του δοαστήφιου Ιεζεχιήλ Μαυφιστήφη. Το όνομά του συνδέεται το 1437 με δάνειο, χωρίς τόχο, στο δημόσιο Ταμείο ύψους 1.152 οοδίτιχων φιορινίων, ισοδύναμων προς 720 χουσά ροδ. δουχάτα· χαι τούτο, γιατί ο Μαυριστήρης αισθάνεται εχτίμηση και σεβασμό (contemplatio) προς τον ΜΜ και το Τάγμα (αρ. 63). Δεν αναφέρεται το επάγγελμα του Εβραίου αυτού. χαραχτηρίζεται πάντως dilectus noster (αφ. 63 στ. 10· πρβλ. και αφ. 296 στ.2) από τους Ιππότες. Διατηρώ εξ άλλου μερικές επιφυλάξεις, αν το ίδιο έτος (1437) ο Ιεζεχιήλ προέβη και σε δεύτερο χαριστικό δάνειο προς το Τάγμα, ανερχόμενο σε 11.500 χουσά φιορίνια (βλ. αφ. 63, όπου βιβλιογραφία). Και πριν όμως από το 1437 είχε χοηματικές συναλλαγές με τον ΜΜ, από τον οποίο αγόρασε προς 70 τρέχοντα ροδ. φιορίνια μεριχά σπίτια, ισόγεια ή ανώγεια, στην Επάνω Οβοιαχή τα σπίτια αυτά ανήχαν άλλοτε στον Δραγονίνο Κλαβέλλη (αρ. 12).

Η ευμενής συμπεριφορά του Τάγματος προς τον πιστωτή του διαφαίνεται σε δικαστική υπόθεση με «περίεργη» κατάληξη. Συγκεκριμένα, ο Μαυριστήρης κατηγοφήθηκε ότι δεν πλήρωσε χρηματικό ποσό που χρωστούσε στον Γενοβέζο Αμβρόσιο Grillo του συμπατριώτες του τελευταίου και πληρεξούσιοί του στη Ρόδο Ραφαήλ de Vivaldis και Όθων Grillo προσέφυγαν στην τοπική δικαιοσύνη, η οποία στην ουσία απάλλαξε τον κατηγορούμενο μετά την ένσταση που προέταξε ο ίδιος, ότι δηλ, δεν καταλάβαινε καλά τη λατινική γλώσσα (quod non intelligebat linguam latinam)<sup>8</sup>.

Στα 1453 ο Ιεζεχιήλ δεν ζούσε πια υπολογίζω να πέθανε μετά το 1442. Η χόφη του όμως Ρεβέχα χαι ο γαμπρός του Έσδρας, χαι τα παιδιά τους, απολαμβάνουν την ευγνωμοσύνη του Τάγματος που δεν ξεχνά τις χαλές υπηρεσίες του εβραίου δανειστή. Ο ΜΜ τους περιβάλλει με συμπάθεια, τους απαλλάσσει από έχταχτες χοηματιχές απαιτήσεις χαι από την ταχτιχή ετήσια εισφορά, τους επιτρέπει ελεύθεφη διαχίνηση τη νύχτα στις δύο γειτονιές της Οβριαχής (αφ. 296). Και όλα αυτά χάρη στην αγαθή μνήμη που άφησε ο Ιεζεχιήλ.

Μια τέτοια προνομιαχή μεταχείριση είναι φυσικό να συμβάλλει στη διαμόοφωση χοινωνιχών διαφοροποιήσεων μέσα στην εβοαϊκή κοινότητα, όπως άλλωστε και ανάμεσα στους Έλληνες (ποβλ. πιο πάνω). Το φαινόμενο παρατηρείται με ιδιαίτερη έμφαση και στις οικογένειες των εβραίων γιατρών. Είναι γνωστό ότι το Τάγμα υπηρέτησε από τα πρώτα βήματά του την ιατρική και τους λειτουργούς της, για την χαλύτερη απόδοση του φιλανθρωπιχού έργου του9. Και οι Εβραίοι γενιχά, είτε ως πραχτιχοί είτε ως θεωρητικοί γιατροί, είχαν σημαντικές επιδόσεις στην τέχνη του Ασκληπιού10. Θα ήταν, επομένως, λογικό να τους δεχθούν οι Ιππότες με φιλικά αισθήματα. Πραγματικά, μέσα στην τριακονταετία που καλύπτουν τα έγγραφά μας οι εβραίοι γιατροί της Ρόδου φτάνουν τους τρεις. Είναι ο Vitali Gratiani<sup>11</sup> (αρ. 23, 241, 242, 252), ο Σαμουήλ Ορφανός, από τη Χίο (αρ. 229, 281, 311) και ο Μωυσής Gratiani (αρ. 232, 242). Ο τελευταίος, συγγενής (γιος;) πιθανώς του πρώtov.

Από άλλη πάλι πηγή γνωρίζομε ότι στα 1445 ειδική επιτροπή αποτελούμενη από «universos et singulos dominos et universitates atque locorum principes» διενήργησε αυστηρές εξετάσεις με βάση θεμελιώδη συγγράμματα (super libris testualibus) και στάθμισε τις ιατρικές πρακτικές εμπειρίες του φοδίτη Εβραίου Jacuda Granati (:), ο οποίος και έλαβε έπειτα, με επαίνους, την άδεια άσκησης του επαγγέλματος του γιατρού<sup>12</sup>. Η πληροφορία έχει ευρύτερη σημασία: δηλώνει τον τρόπο του ελέγχου των ιατρικών γνώσεων στη Ρόδο, σε θεωρητικό και πρακτικό επίπεδο.

Αν τελιπά ο Granati δεν ταυτίζεται με πάποιον από τους Gratiani, τότε έχομε τη μαφτυφημένη παφουσία στην πόλη της Ρόδου τεσσάφων<sup>13</sup> εβφαίων γιατφών πατά το χφονιπό άνοιγμα 1421-1453. Ο αφιθμός δεν είναι ευπαταφφόνητος. Και οι τφεις εξάλλου που αναφέφθηπαν πιο πάνω έχουν την ιδιότητα του «medicus fisicus» (αφ. 23 στ. 2, αφ. 229 στ. 2, αφ. 232 στ. 3), ήταν δηλ. πάτοχοι πανεπιστημιαπού διπλώματος<sup>14</sup>.

Ο πρώτος από αυτούς, ο Vitali, υπησετησε με λαμπρή επιτυχία στο Νοσοχομείο των Ιπποτών χαι στον ίδιο τον ΜΜ προσωπιχά, τον Αντώνιο Fluvia, χαι στο Τάγμα, αλλά και στους χριστιανούς της Ρόδου, στάθηκε χρησιμότατος χάρη στις ιχανότητές του. Αναγνωρίζοντας το μεγάλο έργο του στον τομέα της υγείας, το Τάγμα του παραχώρησε, διά βίου, το 1433, ένα αμπελοχώραφο στην περιοχή της δικαιοδοσίας της Καστελανίας της Ρόδου (αφ. 23, 241) μετά τον θάνατό του, η γυναίχα του Καλή και τα παιδιά του περιβάλλονται με προνομιαχά διχαιώματα και απαλλαγές από δοσίματα, ύστερα από εντολή του MM Jean de Lastic (αφ. 252, ETOUS 1452).

Και οι υπόλοιποι δύο γιατροί διατηρούν άριστες σχέσεις με τους χρατούντες. Eτσι ο Σαμουήλ, burgensis («αστός» κάτοικος του βούργου και «διακεκριμένος πολίτης») της πόλης της Ρόδου, εχτιμώμενος από όλους, χαταξιωμένος επίσης γιατρός του ιπποτιχού Νοσοχομείου (αφ. 311), με σπίτια χαι αχίνητα στην Επάνω και κυρίως στην Κάτω Οβριακή (αρ. 229, 242), όπου διαμένουν ο ίδιος, η γυναίχα, η χόρη του χαι τα πεθεριχά του (αρ. 229), χαλύπτεται από την εμπιστοσύνη του ΜΜ, εξασφαλίζει άνεση χινήσεων νύγτα χαι μέρα, χαι παίρνει από το Τάγμα, με τη χαριστική μέθοδο της συνεχούς «εμφύτευσης», οιχόπεδα χατάλληλα για χτίσιμο σπιτιών χοντά στην πρώην πόρτα και τον πύργο της Ακαντιάς (αρ.

## Οι Εβραίοι της Ρόδου

## Οι Εβραίοι της Ρόδου

242, 281, 311). Είναι ο μόνος Εβραίος της Ρόδου που αναφέρεται ότι μπορεί να έχτελεί στη συναγωγή την πολύ τιμητιχή λατρευτιχή πράξη του rimmon ή rimmonim (αρ, 229, όπου σχόλια).

Για τον τοίτο γιατοό, τον Μωυσή (ή Μωσέ) Gratiani γνωοίζομε λιγότερα: είναι χι αυτός «burgensis» της Ρόδου· έχει γαμποό τον Ιωσήφ Μεσσήνη, εβοαίο Κοητιχό, ο οποίος, ύστερα από άδεια του ΜΜ το 1451, έρχεται με τους γονείς του για μόνιμη εγχατάσταση στη Ρόδο (αρ. 232).

Από τα ταπεινά μέλη της εβραϊκής κοινότητας, που δεν είναι επιχειρηματίες ή χρηματιστές ή γιατροί, δεν σώθηκαν σημαντικές μαρτυρίες.

Μας είναι γνωστός π.χ. ο Δαβίδ Σύλλας, που, μετά την φυγή του από το νησί, προφανώς λόγω χρεών, πετυχαίνει άδεια επιστροφής για τρεις μήνες, για να μπορέσει να συνδιαλλαγεί με τους πιστωτές του (αρ. 75).

Κάποια πτυχή, εξ άλλου, της συμπεριφοράς της ροδίτισσας Εβραίας διαφαίνεται μέσα από την επιβεβαίωση μιας διχαστικής απόφασης (αρ. 129). Δυό γυναίκες, η Fustera και η μητέρα της Me(i)lcha - η πρώτη, σύζυγος του burgensis Αντωνίου de Murro - αμφισβητούν τις εις βάρος τους καταδικαστικές αποφάσεις, τόσο του πρωτοδιχείου όσο χαι του εφετείου. Δεν αναφέρονται οι διεχδιχήσεις τους. Έχουν πάντως σημαντικές διαφορές με τον Αντώνιο, τον οποίο δεν άφηναν ήσυγο, νύγτα και μέρα· οι ενογλήσεις ποέπει να ήταν εξοντωτικές, γιατί ο Αντώνιος (σε διάσταση μάλλον με τη γυναίχα του) αναζητεί και πετυχαίνει την προσωπιχή παρέμβαση του ΜΜ, ο οπόίος με αυστηρότητα επιχυρώνει τα δεδιχασμένα. Αν και οι προαναφερθείσες Εβραίες υποβλήθηκαν σε ποινές χρηματικές και σωματιχές, δεν «το βαλαν χάτω»· περιφρόνησαν το «silentium perpetuum» (τη διασχή σιωπή) που θέλησαν να τους επιβάλουν τα διχαστήρια.

Δεν μας παφαδίδονται οι λεπτομέφειες της υπόθεσης· με σιγουφιά, ωστόσο, διαπιστώνει κανείς την επιμονή, το απείθαφχο πείσμα, το αίσθημα αμφισβήτησης και ανεξαφτησίας των δύο αυτών γυναικών. Από την άλλη μεφιά, οφείλομε να δεχθούμε ότι τέτοιου είδους συμπεφιφοφά εξηγείται και από το πνεύμα ελευθεφιότητας που επικφατεί στην πόλη, ή από κάποιον ελαστικό τφόπο απονομής της δικαιοσύνης (βλ. πιο κάτω).

Κορυφαίο γεγονός, νομίζω, της εισηνικής συμβίωσης και συνεργασίας της εβραϊκής κοινότητας και του Τάγματος στη Ρόδο υπήθξε η «αυθοφμητη» εισφοφά 1.000 φιορινίων έχ μέρους των χατοίχων της Οβοιαχής, στα 1452, για το γτίσιμο του πύργου του μόλου και του νέου προμαχώνα στο λιμάνι (αφ. 251). Η σγετική μαρτυρία υποδηλώνει τα αμοιβαία αισθήματα «εχτίμησης» υπηχόων - αργόντων, τα όρια της χρηματικής εξάρτησης των πρώτων από τους δεύτερους, τις δυνατότητες παροχής της χρατικής ασφάλειας. Παρά τις επιφυλάξεις που αφήνει διχαιολογημένα, στην περίπτωση μας, το επίσημο έγγραφο του ΜΜ, με τη διαβεβαίωση πως το παραπάνω ποσό το πρόσφεραν οι Εβραίοι όχι εχ χαθήχοντος αλλά από την αγάπη τους προς την πόλη και για τη σωτησία της, αφού είναι και δικιά τους πατρίδα, ένα ας θεωρηθεί βέβαιο: ότι το Τάγμα, εχφράζοντας την ευαρέσχειά του προς τους Εβραίους, δεν τους αντιμετωπίζει σαν ξένο σώμα τους βλέπει σαν ένα  $\mu$ έρος της πόλης (ipsius [civitatis] pars: αο. 251 στ. 14), που δεν ζουν χωριστά απ' αυτήν, μα συμβιώνουν με αυτήν ( ... remaneant cum civitate: up. 251 or. 18).

Συμπερασματικά, η θέση της εβραϊκής χοινότητας της Ρόδου, χατά το πρώτο μισό του 15ου αι. διέπεται από χανόνες που διασφαλίζουν την ομαλή λειτουργία της και εμπνέουν αισιόδοξες ποσοπτικές. Διαθέτει ιχανά στελέχη, επιχειοηματίες χαι γιατρούς, που διαχρίνονται στη οοδιαχή χοινωνία, με σημαντιχές προσβάσεις στα χέντρα εξουσίας χαι μάλιστα σε άμεση επιχοινωνία με τον ίδιο τον αρχηγό του χράτους. Υπόχεινται, αναμφισβήτητα, οι Εβραίοι σε περιοριστικά ή καταπιεστικά μέτρα. Δεν διστάζουν όμως να φωνάξουν δυνατά τη διαμαρτυρία τους, όταν συμπιέζεται η βούληση και η αξιοπρέπειά τους από υπερβολικές απαιτήσεις. Είναι χαραχτηριστική η αντίδρασή τους στην προσπάθεια επιβολής αναγκαστικού δανείου από τους ανθρώπους του δημόσιου Ταμείου η παφέμβαση τότε του ΜΜ υπέρ των διαμαρτυρομένων Εβραίων διασώζει ένα χομμάτι της ελευθερίας τους, ενώ ενισχύει την έννοια του χράτους διχαίου (αρ. 296).

Το ειφηνικό και αισιόδοξο κλίμα της συμβίωσης, όπως το περιγράψαμε, διαρκεί, με ελαφρές μάλλον μεταπτώσεις, και κατά τα επόμενα πενήντα χρόνια. Το σκηνικό θα αλλάξει ριζικά στα 1502, όταν, οπως είναι γνωστο, θα διαταχθούν όι Εβραίοι να φύγουν από τη Ρόδο<sup>15</sup>.

#### Σημειώσεις

 Malamut, Les îles, σ. 169 Marc D. Angel, The Jews of Phodes. The History of a Sephardic Community, New York 1978, σ.
 Μαφία Ευθυμίου, Εβραίοι zαι Χριστιανοί στα του χο z ρατούμενα νησιά του νοτιοανατολι zού Αιγαίου: οι δύσχολες πλευρές μιας γόνιμης συνύπαρξης, Αθήνα 1992, σ. 19.

 Berthold Waldstein-Wartenberg, Die Vasallen Christi. Kulturgeschichte des Johanniterordens im Mittelalter, Wien-Köln-Graz 1988, σ. 49 (με επιφιλαξη ως προς την αξιοπιστία της πηγής).

3. Sommi Picenardi, Itinéraire, σ. 106-107<sup>.</sup> Gabriel, τ. 1, σ. 14.

4.Π<u>ρ</u>βλ. την ειδιχή μονογραφία του Philip P. Argenti. The Religious Minorities of Chios. Jews and Roman Catholics. Cambridge 1969, σ. 100-146 (για την περίοδο της γενουατοχρατίας).

6. Ανάμεσα σε άλλα, ποβλ. την παλαιά αλλά χρήσιμη μελέτη του Στέφανου Ξανθουδίδη. Οι Εβοαίοι εν Κρήτη επί ενετοχρατίας, επανεχτ. στον τόμο του ίδιου: Μελετήματα. Ηράχλειο 1980, σ. 112-126.

 Για την επίδοση στην υφαντουργία των Εβραίων της Ρόδου πρβλ. Angel, ό.π. σ. 42-43· για τα σπερβέρια χαι άλλα υφάσματα βλ. πιο χάτω σ. 143.

6. Για τη χρήση της χαμτάνας στην πόλη της Ρόδου και τον ρόλο της στην καθημερινή ζωή πρβλ. Caoursin, Stabilimenta, De fratribus, άρθρο LIJ (campana prandii = χαμπάνα για το μεσημεριανό· campana coene = για το βραδινό φαγητό)· πρβλ. χαι το χείμενο (στα γαλλικά) που παραθέτει ο Gabriel, τ. 2, σ. 37 σημ. 1.

8. Η ένσταση του χατηγορουμένου έφερε χαι την άρνηση των εναγόντων να υποβάλουν εγγράφως το αίτημά τους. Έτσι ανεστάλη η διαδιχασία: «quod darent petitionem eorum in scriptis ipsi vero procuratores negantes, quod non intelligebant dare petitionem nec libellum...» το χείμενο στης Jona, Genova e Rodi, σ. 107 (έγγο, του 1442)

 Ανάμεσα σε άλλα βλ. Waldstein-Wartenberg, ό.π., σ. 357-367.

10. Evorpiov, o.r., o. 56, 70.

11. Ασχεί την ιατριχή στη Ρόδο από την 13.2.1427. τότε ο πάπας Μαρτίνος Ε' έδωσε άδεια στον Vitali, «ut artem medicinae... inter christianos exercere ac ipsis christianis... mederi libere et licite valeas....»: Aloysius L. Tautu, Acta Martini P.P.V. (1417-1431), στη σειφά: Fontes (της Pontif. Commissio Codici Iuris Canonici). series III, vol XIV, t. II, Romae 1980, σ. 846-847 αφ. 329b.

12. Waldstein-Wartenberg, ό.π. σ. 49, 362· διατηφώ επιφυλάξεις ως πφος την αχφίβεια της μαφτυφίας· δεν μποφώ να ελέγξω την πηγή. Υποψιάζομαι ότι το όνομα Jacuda δηλώνει γενιχά τον Εβφαίο (πφβλ. Yahoodi Mahala: η εβφαϊχή συνοιχία) χαι ότι το Granati είναι εσφαλμένη απόδοση του Gratiani.

13. Να προσθέσω ότι σε παπικό έγγραφο της 18.8.1428 συνάντησα και τον εβραίο γιατρό Λάζαρο, από την Κρήτη, ο οποίος είχε ασκήσει το ιατοικό επάγγελμα επί επτά χρόνια στη Ρόδο. Το έτος 1428 βρισκόταν στην Αλεξάνδρεια, όπου του επιτρέπεται να προσφέρει τις ιατρικές γνώσεις του στους βενετούς εμπόρους και στον πρόξενό τους: Tautu, ό.π., σ. 847-848 αρ. 329c.

14. Για τη διάχριση ανάμεσα στους πραχτιχούς χαι στους διπλωματούγους γιατρούς βλ. Τσιοπανλής. «Κατάστιχο». σ. 92 xau σημ. 2. Giovanni Marangoni, Le associazioni di mestiere nella Repubblica Veneta, Venezia 1974, o. 192-200, Sta Stabilimenta tov Caoursin πεοιλαμβάνεται ειδιχό τμήμα από 21 άρθρα, αναφερόμενο στη λειτουργία του Νοσοχομείου της Podov (De Hospitalitate). To appoo VIIIJ αναφέρεται στην επιλογή και τα καθήκοντα των γιατρών του Νοσοχομείου· ο αριθμός όμως των γιατοών που έποεπε να υπηρετούν σ' αυτό δεν μνημονεύεται. Αντίθετα, το άρθρο ΧV χάνει λόγο για δύο πραχτιχούς γιατρούς (chirurgici) που διορίζονταν στο Νοσοχομείο. Βλ. επίσης χαι όσα ενδιαφέροντα προσχομίζει ο Gabriel, 2, 0, 34-36.

 Ποβλ. Angel, ό.π. σ. 17-18 βλ. zaι το άρθρο Rhodes, The Jewish Encyclopedia, τ. 10, new edit., New York and London 1925, σ. 400-401.

[Ο κ. Ζαχαφίας Ν. Τσιφπανλής είναι Καθηγητής της Μεσαιωνικής και Νεότεφης Ευφωπαϊκής Ιστοφίας στη Φιλοσοφική του Πανεπιστημίου Ισαννίνων. Το παφαπάνω άφθρο είναι απόσπασμα από το βιβλίο του Ανέκδοτα Έγγραφα για τη Ρόδο και τις Νότιες Σποφάδες από το αφχείο των Ιωαννιτών Ιποτών 1421-1453 (Εκδοση Γφαφείου Μεσαιωνικής Πόλης Ρόδου, Ρόδος 1995].

## Οι Εβραίοι της Ρόδου

**ΧΡΟΝΙΚΑ ΙCONTRA · NOEMBPIOE - ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 1996** 

# Αναμνήσεις από τη διάσωση Ελλήνων Εβραίων στην Κατοχή

#### Του Καθηγητή κ. ΔΙΟΝ. ΒΑΡΩΝΟΥ

Ο Καθηγητής της Ιατοιχής αναφέρεται στην περίοδο της

του Πανεπιστημίου Αθηνών Κατοχής και στο «Πέρασμα στην

χ. Διον. Βαρώνος στο βιβλίο του «Μιχρές Ιστορίες» (Αθήνα, 1994). το οποίο αφιερώνει «στα δύο αγόρια (εγγόνια) που το διχαιούνται περισσότερο, στον Μωρίς και τον Ντένη Ναχμίας,



Ο αείμνηστος πρόεδρος του Κ.Ι.Σ. Ιωσήφ Λόβιγγες

να άλλο πέρασμα ήταν μια διαφορετική ιστορία. Την έμαθα χάπου το 1985.

Είχε έλθει στην Αθήνα ο Ούγγρος πρέσβης που ήταν στην Ελλάδα ποιν από τον πόλεμο. Είχε χαταφέρει να διαφύγει

στην Κατοχή, μαζί με μεριχούς Έλληνες στην Τουοχία. Τα πρώτα χρόνια η ομάδα που διέφυγε παρέμενε αγνώστων στοιχείων. Είχαν συνταξιδέψει διατηρώντας όμως ανωνυμία, για λόγους ασφαλείας. Ο πρέσβης κατάφεσε να μάθει τους συνεπιβάτες του και όταν ήρθε για επίσχεψη στην Ελλάδα, έδωσε δεξίωση στην Πρεσβεία χαλώντας ιδιαιτέρως έναν-έναν τους επιζώ-VTES.

Μεταξύ των καλεσμένων ο τέως υπουργός Μανώλης Κοθρής και ο αείμνηστος πρόεδρος του Κεντριχού Ισραηλιτικού Συμβουλίου Ιωσήφ Λόβιγγεο. Σε μια στιγμή και καθώς ο Κοθοής έπινε αμέριμνος ένα αραιό διάλυμα λεμονιού αχούει πίσω του:

«Μανώλη το χουβά, το χαχά μου

θέλει». Ήταν η φωνή του Λόβιγγεο. Κόχαλο ο Κοθοής. Ποτέ δεν είχε αναγνωρίσει ο ένας τον άλλον, παρόλο που γνωριζόντουσαν στη μεταπολεμική Αθήνα.

Και η ιστορία ολόχληση:

Ο Λόβιγγεο, εβραίος στο θοήσχευμα, πραγματικός Έλληνας Ουγγρικής καταγωγής με μεγάλες πέριπέτειες, βγήχε από τις φυλαχές Αβέρωφ (εχεί που σήμερα είναι το μέγαρο του Αρείου Πάγου). Αμέσως ήλθε σε επαφή με οργάνωση που δρούσε κατ' εντολή του αρχηγείου της Μέσης Ανατολής.

Αυτό έγινε με τη μεσολάβηση του αστυνομιχού Διευθυντή Αθηνών, Άγγελο Έβερτ, με τον οποίο ο Λόβιγγεο είχε επαφή και από την περίοδο προ του πολέμου. Ο Έβερτ προσέφερε μεγάλες υπηρεσίες στην αντίσταση. Εργάστηκε μεθοδικά για τη διάσωση αντιστασιαχών χαι Εβραίων που τους φυγάδευε στην Τουοχία χαι την Αίγυπτο.

Εφοδίασε με ταυτότητα τον Λόβιγγερ και έστειλε δύο άνδρες της «ομάδας διασώσεως» οι οποίοι τον παρέλα-

ελευθεοία», που γινόταν τότε από την Ελλάδα στην Μέση Ανατολή. Στο συγκεχοιμένο χεφάλαιο, ο χ. Βαρώνος, περιγράφει χαι τα παραχάτω (σελ. 34 χ.έ.) τα οποία αφορούν τη διάσωση ομοθοήσχων:

> βαν και τον οδήγησαν σε ένα λιμανάκι στο άχοο του βραχώδη όγχου του Σχοινιά. Τον περίμενε η γυναίχα του, που είχε φθάσει εχεί άγνωστο πώς, γι' αυτόν. Η ταυτότητά της χι αυτή σταλμένη από τον Έβερτ, χαμία σχέση δεν επέτρεπε να φανταστεί χανείς ότι είχε με τον άνδοα της. Στο ταξίδι δεν ανταλλάξανε ούτε μια λέξη. Τους μετέφεραν χάπου στις ανατολιχές αχτές της Εύβοιας, απέναντι από τη Σχύρο. Εχεί μέσα στο σχοτάδι επιβιβάστηχαν σε ένα χαΐχι μαζί με μεριχές σχιές που ερχόντουσαν αριστερά-δεξιά από τα βράχια.

> Μόλις ξεχίνησαν ο χαπετάνιος πρόσταξε ότι ξημερώνοντας έπρεπε να σχεπαστούν με μια νιτσεράδα. Να μην ξεσκεπαστούν ή κουνηθούν, ακόμη και αν θέλανε τις ανάγχες τους. Κάτι μιχρά ονόματα αχούστηχαν, αληθινά ή ψεύτιχα. Του Μανώλη Κοθοή απεδείχθη το πραγματικό. Ήταν ξαπλωμένος δίπλα στον Λόβιγγερ που τον πείραζε η θάλασσα. Με τη γαραχτηριστιχή του φωνή ζήτησε «το χουβά». Τον χουβά που αποχάλυψε μετά 35 χρόνια στους

ανθοώπους που πέρασαν μαζί το κατώφλι του θανάτου.

Διηγήθηzαν, το βφάδυ της δεξίωσης, τους φόβους για τα Γερμανιχά αεφοπλάνα που πέφασαν από πάνω τους, για τα βαπόφια που συνάντησαν, για την υποδοχή που τους έγινε στην Τουφχία. Με την αποβίβασή τους χώφισαν απότομα χαι χανείς δεν ήξεφε με ποιον είχε συνδέσει την τύχη του δύο μέφες που ήταν ένας ατέλειωτος χφόνος. Ο Λόβυγγεφ είχε αναγνωφίσει τον Ούγγφο πφέσβη στην Τουφχία, γιατί μίλησαν Ουγγαφέζιχα στην αποβίβασή του, με την ευχαιφία που τον παφέλαβε χάποιο μέλος της πφεσβείας στην Τουφχία.

«Μανώλη το χαχά μου θέλει». Ποτέ ο Μανώλης Κοθοής δε θέλησε το χαχό χανενός. Σχόοπαγε και σχοφπάει μέχοι τώφα τόση αγάπη γύφω του. Τώφα, σε πολύ πεφασμένη ηλιχία, θαλεφότατος, με πλήφη χαι θαυμαστή εγχεφαλιχή λειτουφγία, έφχεται ώφα που νομίζεις ότι είναι ένα ζωντανό βιβλίο ιστοφίας. Ξεχινώντας από αναμνήσεις με τον Ελευθέφιο Βενιζέλο, φθάνει να μιλάει για τις επαφές του με τον ποδεδφο των Ηνωμένων Πολιτειών Ρέιγχαν χαι σε χάνει να τον θαυμάζεις.

«Η Ελλάς έπρεπε να είχε χαλύτερη τύχη», μου έλεγε προ χαιρού. «Οι πολιτιχοί μας όμως της την στερούν».

Προσπάθειες διάσωσης Εβραίων δεν έγιναν όμως με προορισμό μόνο τη Μέση Ανατολή. Έγιναν προς χάθε κατεύθυνση μέσα στην Ελλάδα. Πολλοί τα χατάφεραν, οι άλλοι χατέληξαν στα Γερμανιχά στρατόπεδα συγχεντρώσεως. Για πάντα.

Σήμερα οι ιστορίες αυτές είναι «απλές διηγήσεις». Ό,τι και να περιγράψει κανείς, δεν μπορεί να δώσει το μέγεθος της τραγωδίας.

Παφεχάλεσα τη μητέφα του Χατμ, του συζύγου της χόφης μου, τη Νέλλη Ταμπάχ-Ναχμία, να μου πει εχείνη πώς επέζησε. Μεταφέφω τα παφαχάτω από τη διήγησή της.

«Πολλές λεπτομέφειες τις έχω ξεχάσει. Αναζήτησα εξομολογώντας τον εαυτό μου, αν η απώλεια της μνήμης ήταν επιθυμητή ή την προχάλεσε ο χρόνος. Δεν είμαι σε θέση να σας πω. Σε στιγμές μεγάλου φόβου ή δυστυχίας, είναι βέβαιο ότι δεν μνημονεύεις. Αργότερα επιθυμείς να ξεχάσεις.



Η παφέα που τα πιο πολλά της μέλη δεν υπάγχουν. Καθισμενος με τα γταλιά ο Ι. Λοβιγγιρ. Όρθιοι ο «συγγραφέας», ο γιατρός Γρηγοριάδης, ο Θεόφιλος Σαφίχας, ο Ιωαχειμιδής κ.α.

Ο Πατέρας μου και ο αδελφός μου. Μάσχος, ένα πρωί δεν ήταν στο σπίτι. Η Μητέρα μού εξήγησε πως έφυγαν στα βουνά. Δεν ήξευε που. Μετά από λίγες μέρες χάποιος φαίνεται της έφερε νέα. Και τότε φύγαμε από το σπίτι που χαθόμαστε και πήγαμε σε ένα σπιτάχι στους πρόποδες του Υμηττού. Ήταν ένα δωμάτιο, στο οποίο ζούσε ένας γεράχος. Ποτέ δεν έμαθα το όνομά του. Φιλοξενηθήχαιε εχεί περίπου δύο εβδομάδες. Δεν μπορώ να περιγράψω το δωμάτιο. Κάθε στιγμή ήταν γεμάτη αγωνία. Θυμάμαι έντονα «το φαγητό μας». Συνεχώς ψωμί άγνωστης ποιότητας και ελιές θρούμπες. Και σήμερα η γεύση τους είναι τόσο χαραγμένη στη μνήμη μου και αντίστροφα κάθε φορά που τρώω μια τέτοια ελιά, σαν χινηματογραφική ταινία γυρίζουν στο μυαλό μου εχείνες οι HÉOES.

Ήταν Οχτώβρης, αλλά το χρύο ήταν τσουχτερό. Ένα βράδυ ήρθαν στην χρυψώνα μας δύο άνδρες. Αργότερα μας εξήγησαν πως ήταν σταλμένοι από τον πατέρα μου. Μας έφεραν δύο ταυτότητες, με ονόματα χαθαρά ελληνιχά. Όπως μετά από μήνες έμαθα, είχαν ετοιμαστεί πριν από χαιρό από το Διευθυντή της Αστυνομίας Αθηνών.

Φύγαμε από την χαλίβα μας το ίδιο βράδυ. Ο γέροντας έλειπε. Δεν τον ευχαριστήσαμε. Ίσως έτσι έπρεπε από το πρόγραμμα. Οι δύο άντρες προχωρούσαν, Εμείς οι δύο σε απόσταση. Δε θυμάμαι αν χρατούσαν χάτι. Μας οδήγησαν σε ένα σπίτι στο Παγχράτι. Κοιμηθήχαμε και πρωί-πρωί πάλι με τα πόδια, αυτοί μπροστά, εμείς πίσω, φθάσαμε μετά από πολλές ιωρες κάπου στην Αχαρνών. Νέα στάση το βραδυ. Σε άγνωστο σπίτι. Κανείς δεν εμφανιστηκε. Οι συνοδοί μας μας εδωσαν κάτι να φάμε, Ποτέ δε μάθαμε τα ονοματά τους. Αυτοί μας συμβούλευσαν να αποστηθίσουμε καλά τα στοιχεια της νέας ταυτότητάς μας.

Το πρωί μας πηγαν έχει κοντά σε ένα «λεωφορείο», που μέχρι σήμερα διερωτώμαι πως εκινείτο. Μας είπαν πως πηγαίναμε προς την Πελοπόννησο. Που όμως: Θα φθαναμε έκει, Τη διαδρομή δεν την ξέχασα και δε θα την ξεχάσω ποτέ. Κρύωνα συνεχώς. Ηταν η αγωνία; Ηταν τα συνεχή μπλοκά των Γερμανών, ήταν η πείνα;

Η μάνα μου ήταν μια χαλοπεφασμενη γυναίχα. Ο πατέφας μου ποτέ δεν της άφηνε πρωτοβουλίες. Την αγαπουσε πολύ. Τα ελληνικά της δεν ήταν τόσο χαλά. Είχε πάει σε Γαλλικό Σχολείο και έλεγε πως ήταν Ελληναγαλλαδα παντφεμένη με Ελληνα.

Το ταξίδι ήταν ατελειωτό. Κάποτε φθάσαμε σε ένα ψαφοχωφι, στον Ψαθόπυφγο. Ήταν απόγευμα. Μάς πεφίμενε μια μεγάλη «σχεδία» άτην οποία ήταν στοιβαγμένοι άνθρωποι. ζώα, μπόγοι με φοίχα, καλάθια και ό,τι κανείς μποφεί να φονταστεί. Επβιβαστήκαμε και προχωφήσαμε στο βάθος. Οι δύο άντφες κάθισαν χάμω στη μέση του σκάφους. Μίλαγαν μεταξύ τους. Κανά δύο δίπλα μας χάνανε το σταυφό τους. Παφαχαλούσαν την ανώτεφη δύναμη να τους βοηθήσει. Και εγώ έχανα μέσα μου το ίδιο. Ένας ξεφαχιανός με μαύφα φούχα - ναύτης θα ήταν - έλυνε τα σχοινιά.

Εχείνη αχοιβώς τη στιγμή αχούστηχαν σειδήνες αυτοχινήτων. Ήταν Γεομανοί. Η προσπάθεια του απόπλου σταμάτησε. Οι Γεομανοί μπήχαν στο σχάφος. Η Μητέφα μου με έσφιξε στην αγχαλιά της. Έτοεμε.

«Εμάς γυφεύουν», μου είπε. «Μην κουνιέσαι». Έβλεπα και τις άλλες γυναίκες ακίνητες. Πεφπατούσαν με βαφιά βήματα (κανείς δεν μποφεί να ξεχάσει το ήχο από τις μπότες τους) πάνω στο κατάστφωμα. Ζήτησαν ταυτότητες από τους άνδφες. Κοίταζαν αφιστεφά-δεξιά. Ο ένας κατέβηκε κάτω στο κύτος από κάτι σκάλες. Βγήκε, Κάτι είπε στον άλλον και αποβιβάστηκαν στη στεφιά.

«Ήταν χάτι το συνηθισμένο», μας είπε μια γυναιχούλα που χαθόταν αριοτερά πλάι μας. Βράδιασε. Οι συνοδοί μάς είχαν δώσει μεριχά παξιμάδια χαι πάλι ελιές. Δεν ήταν θρούμπες. Η γυναιχούλα πλάι μας παρατηρούσε το φαΐ μας. Της έδωσα ένα παξιμάδι χαι μεριχές ελιές. Αντέδρασε, θυμάμαι τη σχηνή, με αμηχανία, αλλά τα πήρε τελιχά.

Πηγαίναμε στη Ναύπαχτο. Φθάσαμε σχεδόν βοάδυ. Αχολουθήσαμε πάλι τους δύο άνδοες. Μας πήγαν σε ένα σπίτι, μάλλον στο χέντοο της πόλης, χοντά στο λιμάνι. Μείναμε εχεί το βοάδυ.

Ποωί ξημερώματα πάλι ταξίδι. Βγήχαμε με τα πόδια, χάπου έξω από την πόλη, που αχόμη δεν είχε ξυπνήσει. Μας περίμεναν στην άχρη ενός γωματόδρομου, χοντά σε ένα μεγάλο δέντοο, τέσσερα μουλάρια. Κοντά τους δύο χωριάτες. Ήταν αγωγιάτες. Μίλησαν με τους δύο άνδρες, οι οποίοι στη συνέχεια, σηχώνοντας τα χέρια τους, για να μας γαιδετήσουν έφυγαν ποος την πόλη. Τα μουλάοια έμειναν αχίνητα. Τα βλέπαμε χαι αναλογιζόμαστε με τη μητέρα μου τι μας περίμενε. Οι αγωγιάτες μάς βοήθησαν να χαθίσουμε στα σαμάρια. Αφού χαβαλίχεψαν, πήραν τα σχοινιά των μουλαοιών, χάτι φώναξαν χαι ξεχινήσαμε. Ήταν 12 Οχτωβοίου 1943.

Βαδίζαμε το ένα μουλάοι πίσω από το άλλο προς το βουνό. Προσπάθησα να ισορροπήσω πάνω στο ζώο. Σιγά σιγά αισθανόμουνα πως τα χατάφεονα. Τα μονοπάτια ολοένα χαι στένειναν χαι χαθώς φώτιζε όλο χαι πιο έντονα. με έπιανε πανιχός. Τα ζώα πήγαιναν άχοη-άχοη στον γχοεμό. Και χαθώς πάταγαν στη γη το πόδι τους, οι πέτρες υποχωρούσαν και νόμιζες ότι όπου να ναι θα τσαχιστείς χάπου στη γαράδοα. Η μητέρα μου ερχόταν τελευταία. πίσω από τον αγωγιάτη που χράταγε το σχοινί. Αχουγα τα βήματα του μουλαοιού της. Δε νομίζω πως γύοισα ποτέ το βλέμμα μου ποος τα πίσω. Πολλές φορές δεν έβλεπα χαν. Όσο ανεβαίναμε τόσο και πιο τσουχτερό ήταν το χούο. Ανεβαίναμε χαι χατεβαίναμε μονοπάτια. Μαχάρι να ανεβαίναμε μόνον. Η χατηφόρα ήταν χάτι το απεφίγφαπτο. Έλεγες πως θα γαθείς χάθε στιγμή, στη χαράδρα που ανοιγόταν μπροστά σου. Γύρω δάσος, ατελείωτο δάσος. Πουθενά σπίτια.

Σε χάποια στιγμή νωοίς το απόγευμα το χομβόι σταμάτησε. Οι αγωγιάτες ανήγγειλαν:

 Τώρα βρισχόμαστε στην Ελεύθε- οη Ελλάδα! Εδώ χυβερνούν οι αντάρ-τες.

 Οι Γερμανοί δεν μπορούν να περάσουν τα μονοπάτια και τα φαράγγια. Δρόμοι δεν υπάρχουν. Υπάρχουν όμως παντού αντάρτες. Ας μην τους βλέπετε.

Παφάξενο συναίσθημα. Χαιφόμουνα, φοβόμουνα... Θα βοούμε τον Πατέοα χαι το Μάρχο; Πού πηγαίναμε; Μια γυναίχα 40 χρονών χαι ένα χορίτσι με δύο ξένους, μέσα στην εφήμιά, στους γχρεμούς χαι στις χαφάδρες. Βουνά, ατέλειωτα βουνά. Πουθενά άνθρωποι, πουθενά χωριά. Ούτε ζώα. Όλη την ημέρα ανεβαίναμε χαι χατεβαίναμε βουνά. Η φύση ήταν χαταπληχτιχή, παντού έλατα, πηγές χαι φυάχια. Πέρναγε από τα μάτια μας, χωρίς να φθάνει στο μυαλό. Ο φόβος έσβηνε όλες τις ειχόνες.

Νυχτώνοντας φθάσαμε επί τέλους σε ένα «χτίφιο». Στο χάνι του Λόη απ' ό,τι θυμάμαι. Το χφύο ήταν αβάσταχτο. Το χάνι ήταν ένα μεγάλο «δωμάτιο». Ευτυχώς ένα τεφάστιο τζάχι. Όλο άνδφες γύφω. Άγφιοι, αξύφιστοι, αχούφευτοι. Μας δώσανε να φάμε, ζεστό φαϊ, φασόλια με ψωμί. Μας στοώσαμε βελέντζες και ξαπλώσαμε να κοιμηθούμε. Η Μάνα μου με πήφε αγκαλιά. Κοιμηθήκαμε. Την άλλη μέφα η Μάνα μου μου ομολόγησε ότι όλη τη νύχτα δεν έκλεισε μάτι. Μέσα σε τόσους άγνωστους αγφιωπούς άνδφες που πίνανε συνεχώς.

Ξεκινήσαμε πάλι. Μόλις άρχιζε να χαράζει. Η φύση πιο άγρια, γκρεμοί πιο απότομοι χωρίς δέντρα, βράχοι. Στο βάθος γυάλιζε ένα ποτάμι. Έκανε τόσο κρύο. Πρέπει να ήμαστε πολύ ψηλά. Φύσαγε, Ένας εφιάλτης, Μου έμεινε για πάντα στη μνήμη αυτή η εικόνα. Μετά από ώρες μπήκαμε σε δάσος από έλατα. Και ξάφνου μέσα στο ξέφωτο σπιτάκια. Σπαρμένα εδώ και εκεί.

Δυο μέρες πάνω στα ζώα. Όταν για λίγο πατάγαμε στη γη, ήταν αδύνατο στην αρχή να βηματίσουμε. Το σώμα μου πόναγε. Ζητήσαμε να μη σταματήσουμε. Πιστεύαμε ότι χάπου φθάναμε. Και όπως χατεβαίναμε σε μια πλαγιά...

— Μαμά! Νέλλη!!

Αχόμη χαι τώδα που διηγούμαι αυτή τη σχηνή με πιάνουν τα χλάματα. Ένας χόμπος χάθεται στο στήθος μου.

Μας περίμεναν εχεί, ο Πατέρας μου και ο αδελφός μου, κρυμμένοι τρεις μέρες τώρα, από το πρωί ως το βράδυ. Δεν ξέρανε αν θα τα καταφέρναμε. Πέσαμε στις αγκαλιές τους. Αξέχαστες στιγμές. Ήταν το τέλος μιας περιπέτειας ή η αρχή;

Φθάσαμε τέλος στο χωφιό που έμελλε να ζήσουμε ένα χφόνο. Την Πεφδικόβφυση. Οι γέφοι τη λέγανε Σινίστα. Ένας χφόνος ήφεμος. Ποτέ δεν είδαμε Γεφμανό. Η στέφηση και οι δυσκολίες ξεπεφνιόντουσαν εύκολα. Πιστεύαμε ότι θα ζήσουμε.

Τι να 'χαν γίνει οι συγγενείς και οι φίλοι μας στην Αθήνα;

Καθώς η Νέλλη διηγείται τη «φυγή της» από το θάνατο, την παφαχολουθώ χαι βλέπω να ατενίζει προς το βάθος του χήπου τα εγγόνια της, τα εγγόνια μας, τον Μωρίς χαι τον Ντένη, που παίζουν ανέμελα. Ασφαλώς θα εύχεται να μην τους συμβεί ποτέ αυτό που η γενιά της «είδε».

Εχείνη μπορεί να σχέφτεται τι «είδε». Οι άλλοι φίλοι της και συγγενείς της που μείναν στην Αθήνα, δεν σχέφτονται τι «είδαν». Δε μένουν στην Αθήνα, Δε μένουν πουθενά...».

# A la Kazika de Malta

## Η ξεχασμένη εβραϊκή συνοικία της Μάλτας στη Θεσσαλονίκη

Του Δοα ΕΥΑΓΓΕΛΟΥ Α. ΧΕΚΙΜΟΓΛΟΥ

συνοικία της Μάλτας αναφέρεται από διάφορες πηγές, αλλά με αποσπασματικό τρόπο. Αποτελεί ένα από τα τοπογραφικά μυστήρια της Θεσσαλονίκης, διότι δεν είναι γεωγραφικά οριοθετημένη. Στο κείμενο αυτό θα προσπαθήσουμε να οριοθετήσουμε τη συνοικία, ιχνηλατώντας εμμέσως την ιστορία της.

### Η οδός Μάλτα

ΤΟ ΑΝΕΚΔΟΤΟ χτηματολόγιο της Οφθοδόξου Χριστιανιχής Κοινότητος Θεσσαλονίχης, που χρονολογείται στα 1895, το οιχόπεδο στη μεσημβρινή πλευφά της εχχλησίας του Αγίου Μηνά αναφέρεται ως ευρισχόμενο στα «Παλαιά Ψαράδιχα». Πρόχειται για το οιχόπεδο το οποίο βρίσχεται σήμερα στον αριθμό 11 της οδού Αγίου Μηνά.

Ο Β. Δημητριάδης, στη μελέτη του «Τοπογραφία Θεσσαλονίχης» γνωρίζοντας την ανωτέρω πληροφορία, συνάντησε, σε τουρχιχά αρχεία των αρχών του αιώνα μας, στη συνοιχία Τοπ Χανέ τα, συναφή προς τα Παλαιά Ψαράδιχα, τοπωνύμια Eski Baluk Hane χαι Eski Baluk Pazari. Το πρώτο ερμήνευσε ως «ψαραποθήχη» χαι το δεύτερο ως «ψαραγορά». Τα τοποθέτησε το ένα δίπλα στο άλλο, απέναντι από το οιχόπεδο της οδού Αγίου Μηνά 11. Συγχεχριμένα, η «ψαραποθήχη» τοποθετήθηχε σε μιχρό χάθετο δρόμο, νοτίως της οδού Αγίου Μηνά, ενώ η «φαραγορά».

Στην ταύτιση που επιχείφησε ο Β. Δημητριάδης, η μεν θέση «ψαφαποθήκη» πφέπει να γίνει δεκτή, εφόσον πφόκειται για συγκεκομιένο κτίφιο, σε συγκεκομιένο επίσης δφόμο. Η τοποθέτηση όμως της «ψαφαγοφάς» είναι μαχητή, διότι δεν στηφίζεται σε καμία άλλη πηγή, παφά μόνον στην πφοαναφεφθείσα είδηση του κτηματολογίου, η οποία όμως μποφεί θαυμάσια να αφοφά την ψαφαποθήκη.

Όπως μας πληφοφόρησε ο καθηγητής Ortayli του Πανεπιστημίου της Άγκυφας, η λέξη Eski Baluk Hane σημαίνει όχι απλώς ψαφαποθήκη αλλά το χώφο στον οποίον γίνεται η ζύγιση και η φοφολόγηση των αλιευμάτων. Πφόκειται δηλαδή για ειδικό κτίφιο με διοικητικό σκοπό. Αντιθέτως, η αγοφά των αλιευμάτων Eski Baluk Pazari δεν καταλαμβάνει ένα περιορισμένο τόπο αλλά μία ευφύτερη έκταση ή και έναν ολόχληφο δρόμο.

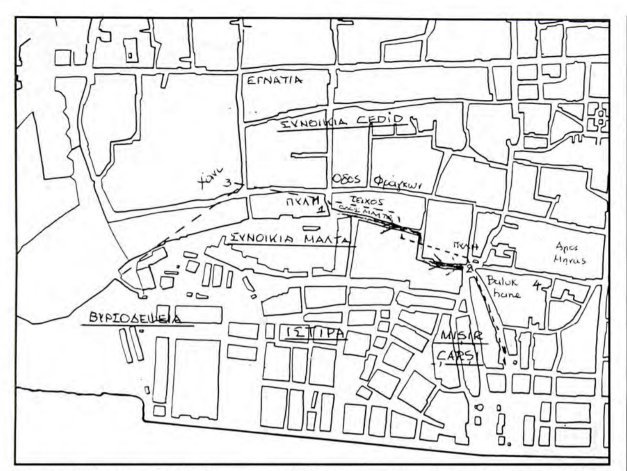
Άρα, γνωρίζουμε με βεβαιότητα την θέση του Eski Baluk Hane, όχι όμως και τη θέση της ψαραγοράς.

Ο Χατζή Ιωάννου («Αστυγραφία Θεσσαλονίχης», 1880) μας χατατοπίζει εμμέσως πλην σαφώς για τη θέση των «Παλαιών Ψαράδιχων» που βρίσχονταν σε έναν ολόχληρο δρόμο. Δεν πρόχειται ασφαλώς για το Eski Baluk Hane του οποίου η θέση είναι ήδη γνωστή και επιπλέον δεν χαταλάμβανε έναν ολόχληρο δρόμο αλλά για Eski Baluk Pazari. Πού βρίσχονταν αυτά τα Παλαιά Ψαράδιχα;

 Προσπαθώντας να ταυτίσει τις πύλες της πόλης. σημειώνει: Και μιαν μεν των πυλών αυτού ηξευφομεν [εννοεί αυτήν στη γωνία της οδού Λέοντος Σοφού] ήδη, η δε άλλη βεβαίως πρέπει να τεθή αντιχού τω χατερχομένω εχ της οδού των παλαιών ιχθυοπωλείων, εν τη ανατολυκή πλευρά του λιμένος, ένθα χαι τις πλατεία μετά παλαιάς χρήνης διατελεί εισέτι σωζομένη. (σελ. 36).

Προφανώς ο Χατζή Ιωάννου αναφέρεται στην Πύλη του Γιαλού, που βρισχόταν επί της πλατείας Εμπορίου. Αυτήν την πύλη είχε απέναντί του ο «χατερχόμενος» εχ της οδού των Παλαιών Ψαφάδιχων. Άφα η οδός αυτή κατέλητα στην Πύλη του Γιαλού, από ποιαν όμως κατεύθυνση: Η λέξη «χατέρχομαι» μπορεί να έχει μόνον την έννοια της πορείας από υψηλότερο προς χαμηλότερο σημείο ή προς τη θάλασσα.

2. Περιγράφοντας τη θέση του βυζαντινού λιμένα, ο ίδιος συγγραφέας σημειώνει: Λοιπόν η θέσις του αρχαίου λιμένος και το σχήμα αυτού κάλλιστα διατηρείται εισέτι. Είναι τετράγωνον και την μίαν πλευράν αυτού σχηματίζει η πλευρά των οικοδομημάτων των αρχομένων από της



Το τείχος μεταξύ Misir Carsi και Balukhane ήταν «η ανατολική πλευφά του λιμένος» «και ταύτην έχει κατέναντι ο κατερχόμενος από τα παλαιά φαφάδικα...».

κοηπίδος και ληγόντων μέχοι του Φοαγκομαχαλά. Αύτη είναι ή ανατολική πλευφά και ταύτην έχει κατέναντι ο κατερχόμενος από τα «παλαιά ψαφάδικα» (σ. 36).

Με το απόσπασμα αυτό διευχοινίζεται ότι ο «χατερχόμενος από τα παλαιά ψαράδιχα» βάδιζε εχ δυσμών προς ανατολάς, αφού είχε απέναντί του την ανατολιχή πλευρά του λιμένος, «από της χρηπίδος μέχρι του Φραγχομαχαλά». Άρα, βάδιζε προς την ευρισχομένη στην πλατεία Εμπορίου Πύλη του Γιαλού, ερχόμενος από δυτιχά. Δεδομένου δε ότι ήταν «χατερχόμενος», μπορούμε να υποθέσουμε αχριβέστερα κατεύθυνση από ΒΔ προς ΝΑ. Αυτή ήταν η κατεύθυνση της, απολήγουσας στην πλατεία Εμπορίου, οδού των Παλαιών Ψαράδικων.

3. Τέλος, αναφερόμενος σε παλαιά τοπωνύμια, ο Χατζη Ιωάννου σημειώνει: Οδός Μάλτα. Ούτω χαλείται η οδός εν η ήσαν τα παλαιά ιχθυοπωλεία. Σώζεται μάλιστα χαι η πιναχίς εν η υπάρχει γεγραμμένον το όνομα της οδού, Υπάρχει χαι χάνιον ονομαζόμενον Μάλτα.

Μαθαίνουμε έτσι ότι το παλαιότερο όνομα της οδού των παλαιών ιχθυοπωλείων ήταν «οδός Μάλτα». Ταυτώνυμο χάνι υπήρχε επί της οδού Φράγχων, λίγο δυτιχότερα από το κτίριο της Οθωμανιχής Τραπέζης. Μνημονεύεται από το Χατζή Κάλφα, χατά τον 17ο αιώνα. Υπήρχε αχόμη το 1916 και φωτογραφήθηκε από τη φωτογραφική υπηρεσία της Στρατιάς της Ανατολής. Δεν ασχολούμαστε προς το παρόν με την τοπογραφική σχέση ανάμεσα στην οδό και το ταυτώνυμο χάνι.

Συνοψίζοντας τα συμπεράσματα από τα τρία παραπάνω αποσπάσματα, χαταλήγουμε στο εξής συμπέρασμα: Η οδός των Παλαιών Ψαράδιχων απέληγε στην πλατεία Εμπορίου, με χατεύθυνση εχ ΒΔ προς ΝΑ (άλλως από Α προς Δ) χαι ονομαζόταν παλαιότερα οδός Μάλτα. Άγνωστο είναι αν ονομαζόταν έτσι όταν ήταν ψαραγορά ή χαι πριν από αυτό.

Άρα, αποχλείεται η οδός παλαιά Τσιμισκή - νυν Αγίου Μηνά να ήταν η οδός των Παλαιών Ψαράδικων, για δύο λόγους:

Πρώτον, δεν ταυτίζεται με τα προεχτεθέντα ο προσανατολισμός της οδού Αγίου Μηνά. Αν χάποιος βαδίσει επί της Αγίου Μηνά προς την πλατεία Εμπορίου δεν «χατέρχεται». Δεν χινείται από υψηλότερο σε χαμηλότερο σημείο, ούτε από Β προς Ν, ούτε από το εσωτεριχό προς τη θάλασσα. Αχριβώς το αντίθετο πράττει, δηλαδή «ανέρχεται».

Ας επαναλάβουμε τις εχφράσεις του Χατζή Ιωάννου:

 - αὐτην [την ανατολικήν πλευφά του λιμένος] έχει κατέναντι ο κατερχόμενος από τα «παλαιά ψαφάδικα»

 - [η πύλη πρέπει να νοηθεί] αντιχρύ τω χατερχομένω εκ της οδού των παλαιών ιχθυοπωλείων. οος) αλλα απο πισω. Ολες οι τοπογραφικές περιγραφές του Χατζή Ιωάννου είναι ακριβείς και συγκεκριμένες. Δεν υπάρχει κανένας λόγος να υποθέσουμε ότι ο συγγραφέας έκανε δύο λάθη στην ίδια σελίδα, ένα λεκτικό και ένα λογικό: αφενός να χρησιμοποίησε αδοκίμως τη λέξη «κατερχόμενος», αφετέρου να προσδιόρισε τοπογραφικώς την ανατολική πλευρά του παλαιού λιμένος με την κατεύθυνση πορείας περιπατητή, κινουμένου μεν προς την ανατολική πλευρά άλλά εκ των όπισθεν, δηλαδή από ανατολικά (οπότε θα μπορούσε να βλέπει την υποτιθέμενη δυτική πλευρά του βυζαντινού λιμανιού).

Δεύτεgoν, η οδός των ιχθυοπωλείων ονομαζόταν οδός Μάλτα αλλά δεν φαίνεται να υπάρχει χαμία σχέση μεταξύ της

οδού Αγίου Μηνά και του τοπωνυμίου Μάλτα. Η οδός Αγίου Μηνά: Πρώτον απείχε αφκετά από το χάνι, δεύτερο δεν κατέληγε σ' αυτό, τρίτο, πουθενά δεν αναφέρεται ως οδός Μάλτα.

Πέφαν όμως από αυτά, υπήοχε και ολόκληφη συνοικία καλούμενη Μάλτα, πφος την πλευφά του Φφαγκομαχαλά, και δεν είναι δυνατόν να δεχθούμε ότι η ταυτώνυμη οδός θα ήταν έξω από αυτή τη συνοικία. Η οδός Αγίου Μηνά βφισκόταν στην συνοικία Τοπ Χανέ, σαφώς διακφινομένη από τη συνοικία της Μάλτας, πεφί της οποίας θα επανέλθουμε.

Αφού αποχλείουμε ότι επρόχειτο για την οδό Αγίου Μηνά, ας αναζητήσουμε πλέον την οδό της Παλαιάς Ψαραγοράς, με δεδομένο ότι χατέληγε στη σημερινή πλατεία Εμπορίου.

Πράγματι, στους χάρτες

του 1878 (Wernieski), 1880 (Eyice) και του 1913 (Δημητριάδης) διακρίνουμε ότι στην οδό πλατείας Εμπορίου (και άφα στην Πύλη του Γιαλού) κατέληγαν, πλην της αποκλεισθείσης οδού Αγίου Μηνά, και άλλοι τρεις δρόμοι:

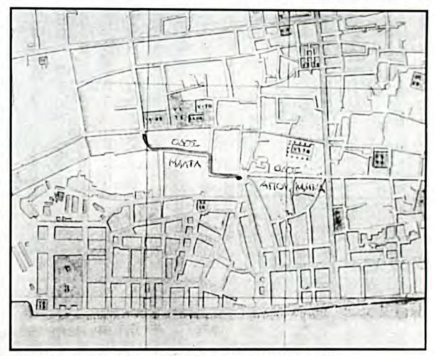
— Η οδός Γιαλή Καπού

- Η οδός Κατούνη
- Η οδός Βεροίας-Εδέσσης

Κανείς από τους δύο πρώτους δρόμους δεν μπορεί να είναι τα Παλαιά Ψαράδιχα διότι δεν έχουν αντίχου την ανατολική πλευρά του λιμένος, όπως την περιέγραψε ανωτέρω ο Χατζή Ιωάννου.

Αντιθέτως, η οδός Βεροίας-Εδέσσης συγχεντρώνει όλες τις προδιαγραφές από τις προαναφερθείσες περιγραφές. Συγχεχριμένα, αυτός που την «χατέβαινε» είχε απέναντί ας συνοιχίας Malta-Cedid, σύμφωνα με τα τουρχιχά χατάστιχα των αρχών του Κ' αιώνα που μελέτησε ο Β. Δημητοιάδης.

Καταλήγουμε λοιπόν στο συμπέρασμα ότι τα Παλαιά Ψαράδικα του Χατζή Ιωάννου ή το Eski Baluk Pazari των τουρχικών εγγράφων ταυτίζονται με την οδό Βεροίας-Εδέσσης. Σ' αυτήν πρέπει να βρισκόταν η ψαραγορά σε εποχή πριν από το 1880, αφού ο Χατζή Ιωάννου διασώζει το τοπωνύμιο. Ας θυμηθούμε ότι μόλις το 1873 κατεδαφίσθηκαν τα τείχη επί της οδού Φράγκων και προέκυψε η ρυμοτομία της περιοχής όπως την γνωρίζουμε από το χάρτη του Wernieski και τους μετέπειτα. Άρα, ο δρόμος Εδέσσης-Βεροίας υπήρχε και προς της κατεδαφίσεως των



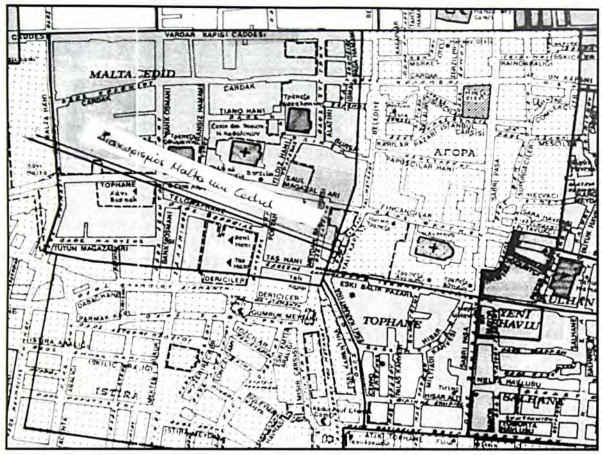
Χάρτης Wernieski. Δημοσιεύτησε από την Α. Γερόλυμπου (Θεσσαλονίκη 4 - 1994).

τειχών, αφού χάποτε σ' αυτόν ήταν η ψαφαγοφά και υπηρχε αχόμη στα 1880 πιναχίδα με την ονομάσια του, ως οδού Μάλτας.

Δε γνωρίζουμε βέβαια την αχριβή διάταξη του τειχους που υφωνόταν παραλλήλως, με την οδό Φράγχων, Καθ΄ όλες όμως τις ενδείξεις, ίχνη του έχουν βρεθεί επί της οδου αυτής. Κατά συνέπεια, η οδός Εδέσσης-Βεροίας έχειτο εχτός του τείχους. Η οδός Φράγχων δηλαδή ήταν παρατείχιος δρόμος μέσα από το τείχος, ενώ η Εδέσσης-Βεροίας (Μάλτας) παρατείχιος δρόμος έξω από το τείχος. Και εκτί ήταν η ψαραγορά.

Η ύπαιξη της ψαφαγοφάς σε extra muros πεφιοχή, κοντά σε πύλες, συμβαδίζει με το γεγονός ότι και η οφνιθαγοφά βοισκόταν έξω από την πύλη της Καλαμαφιάς.

**ΧΡΟΝΙΚΑ** :CONTRA : NOEMBPIOS - ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 1996



Διαχωρισμός Malta zat Cedid.

Σύμφωνα με όλους τους χάρτες που προαναφέρθηκαν, η αρχή της οδού Μάλτας (Βεροίας-Εδέσσης) βρισχόταν στη συμβολή των οδών Λέοντος Σοφού και Φράγκων, δηλαδή στο σημείο όπου βρισκόταν η Πύλη του Δακτύλου (Parmak) και το τέλος της στην Πύλη του Γιαλού. Δυτικώς της Πύλης του Δαχτύλου, οι χάρτες του Wemieski χαι του Eyice δείχνουν αχάλυπτο χώρο. Άρα, η οδός Εδέσσης-Βεροίας (Μάλτας) είχε σχηματισθεί στο απώτατο παρελθόν, όταν οιχοδομήθηκε ο έξω του τείχους διάδρομος, μεταξύ των δύο πυλών, του Δακτύλου και του Γιαλού. Στο σχέδιο της Θεσσαλονίκης που σχεδιάσθηκε για λογαριασμό του πλοιάρχου Gravier d' Ortieres το 1685/1687 αποτυπώνεται με σαφήνεια μια δομημένη λωρίδα γης έξω και κατά μήχος του τείχους του λιμανιού (το παράλληλη με την οδό Φράγχων). Άρα, από τα τέλη του 17ου αιώνα υπήρχε δρόμος που μπορεί να ταυτισθεί με τη μετέπειτα οδό Μάλτας.

Αλλά το χάνι της Μάλτας υπήρχε στα τέλη του 17ου αιώνα. Δεν ξέρουμε την αρχική θέση του και αν συνέπιπτε με αυτήν που είχε στις αρχές του 20ού αιώνα. Τον 18ο αιώνα μνημονεύεται σε αναφορά του Βενετού προξένου, ως ευρισκόμενο εντός των τειχών, στη συνοικία που κατοικούσαν πρόξενοι, πιθανότατα στην οδό Φράγκων. Δεν έχουμε άρα λόγο να αμφισβητήσουμε ότι το χάνι της Μάλτας μετακινήθηκε από την εποχή του περιηγητή Χατζή Κάλφα μέχρι το 1916, οπότε και φωτογραφήθηκε η είσοδός του επί της οδού Φράγχων. Η ταυτόχρονη ονομασία του παρατείχιου δρόμου της ψαραγοράς και ως οδού Μάλτας φαίνεται πως συνδέεται με το χάνι, αφού πήγαινε κανείς από τη συνοικία του λιμανιού (Μισίο Τσαρσί, Ιστηρά) στο χάνι Μάλτα από το δρόμο της ψαραγοράς.

#### Η συνοιχία της Μάλτας

Και τώφα ερχόμαστε στο ερώτημα: Ποια ήταν αχριβώς η συνοιχία της Μάλτας; Στα τουρχιχά αρχεία, όπως εξηγεί στο έργο του ο Β. Δημητριάδης, αναγράφονται δύο εβραϊχές συνοιχίες «που ονομάζονταν η μία Malta χαι η άλλη Cedid (=Νέα)». Τα όρια όμως των δύο αυτών συνοιχιών δεν ξεχώριζαν χαι γι' αυτό πολλές φορές αναφέρονται σαν μία, με την ονομασία Malta-Cedid. Βρίσχονταν νότια από την Εγνατία χαι έφταναν ως το δρόμο Dabaghane (=Βυρσοδεψείου, Ολυμπίου Διαμαντή)». Η οδός του Βυρσοδεψείου βρισχόταν έξω από τα όρια των συνοιχιών Malta-Cedid, σύμφωνα με το χάρτη που παραθέτει ο ίδιος συγγραφέας (σελ. 172, 173).

Ο χώφος που καταλαμβάνουν οι δύο συνοικίες χωφίζεται γεωγραφικά σε δύο μέρη: το ένα βρίσκεται μέσα στο τείχος (της οδού Φράγκων) και το άλλο εκτός. Είναι λογικό να υποθέσουμε ότι οι δύο αυτές γεωγραφικές περιοχές, μία μέσα στο τείχος και η άλλη έξω από αυτό, αντιστοιχούν σε δύο διαφορετικές συνοικίες, οι οποίες ενώθηκαν σε μία όταν έπεσε το τείχος της οδού Φράγκων, μια και η διάκριση δεν είχε πια νόημα. Όσο όμως υπήρχε το τείχος, η ανάγκη να υπάρχουν δύο διαφορετικές ονοματοθεσίες ήταν προφανής. Η extra muros περιοχή είχε διαφορετικό καθεστώς (λ.χ. το βράδυ οι πύλες έκλειναν).

Αν λοιπόν η οδός ψαφάδιχων-Μάλτας βρισχόταν έξω από το τείχος, πρέπει να υποθέσουμε ότι η extra muros περιοχή ήταν η συνοιχία Μάλτα χαι η εντός των τειχών ήταν η Cedid.

Υπάρχουν άλλωστε και έμμεσες ενδείξεις ότι η Cedid (=Νέα) ήταν νεότερη συνοικία:

Πρώτον, οι συναγωγές που συναντούμε στα τέλη του 19ου αιώνα στις συνοιχίες Μάλτα χαι Cedid ήταν από τις νεότερες συναγωγές, ως προς το χρόνο της ίδρυσης. Θα ήταν μεγάλη σύμπτωση να βρίσχονταν όλες αλλού χαι να μεταφέρθηχαν στη Cedid. Κατά πάσα πιθανότητα χτίσθηχαν από την αρχή στη συνοιχία αυτή, που εποιχίσθηχε από τις τελευταίες με εβραϊχό πληθυσμό. Οι συναγωγές βρίσχονταν στο βόρειο τμήμα της ενιαίας περιοχής Μάλτα-Cedid χαι χαμία έξω από το τείχος.

Δεύτεφο, στην πεφιοχή έξω από το τείχος της οδού Φφάγχων εντοπίζονται μεφιχά από τα παλαιότεφα μουσουλμανιχά τεμένη που χατέγφαψε ο Β. Δημητφιάδης. Τα τεμένη αυτά (Σαλού Κούφδου και Υψηλό Τέμενος) ήταν σχεδόν ή ολοχληφωτιχά κατεστφαμμένα στις αφχές του Κ' αιώνα, ένδειξη ότι είχε απομαχφυνθεί ο μουσουλμανικός πληθυσμός. Πφάγματι, η συνοιχία της Μάλτας καταγφάφεται πλέον ως εβφαϊχή.

Αν συνοψίσουμε τα παφαπάνω, καταλήγουμε ότι πρώτα χρησιμοποιήθηκε η εκτός των τειχών περιοχή, η οποία ήταν μουσουλμανική συνοικία. Γι' αυτό έχει και παλιά τεμένη. Αργότερα η σύνθεση του πληθυσμού της άλλαξε υπέρ του εβραϊκού στοιχείου και πήρε το όνομά της από το χάνι στο οποίο κατέληγε. Ταυτόχρονα, κατοικήθηκε από Εβραίους και η περιοχή μέσα από τα τείχη και γι' αυτό οι μουσουλμάνοι την ονόμασαν «Νέα».

#### Η προέλευση της ονομασίας Μάλτα

Ορία των Εβραίων της Θεσσαλονίχης, διασώζει την παράδοση ότι υπήρχε στα 1570 μία φυλαχή για όσους είχαν χρέη, στη συνοιχία της Μάλτας. Ο ίδιος χάνει λόγο για την ειχόνα ενός πύργου της ίδιας συνοιχίας που υπήρχε σε κάποια από τις παλιές συναγωγές. Τα πιο ενδιαφέροντα στοιχεία που παραθέτει, όμως, αφορούν τις συναλλαγές της Θεσσαλονίχης με τη Μάλτα χατά τον 16ο αιώνα. Οι Μαλτέζοι ιππότες ασχούσαν συστηματιχή πειρατεία σε βάρος των Εβραίων που ταξίδευαν στη Μεσόγειο, τους οποίους συνελάμβαναν ως αιχμαλώτους χαι τους αντάλλασσαν με βαριά λύτρα.

Οι εβραϊκές κοινότητες, και μεταξύ αυτών η κοινότητα της Θεσσαλονίκης, εξαγόραζαν τους ομοθρήσκους τους αιχμαλώτους, όταν μαλτέζικα καράβια τους έφερναν στην πόλη. Οι απελεύθεροι να μείνουν στη Θεσσαλονίκη για όσο χρονικό διάστημα χρειαζόταν ώστε εργαζόμενοι, ή με άλλο τρόπο, να ξεπληρώσουν το χρέος τους στην ποινότητα (IV: 71, ΙΙΙ: 121 π.ε.).

Δεν είναι γνωστή η γεωγραφική θέση του σελαβοπάζαφου της Θεσσαλονίκης, μποφούμε όμως να υποθέσουμε ότι βρισκόταν έξω από τα τείχη και ότι θα ονοματοδότησε την περιοχή του. Μια τόσο σοβαρή, με τα μέτρα της εποχής αγορά, δεν ήταν δυνατόν να μην αφήσει ίχνη ονόματος. Τόσο η ανταλλαγή των αιχμαλώτων, όσο και η διαμονή των Μαλτέζων, αλλά και η εν συνεχεία προσωφινή διαμονή των απελεύθερων χρειαζόταν τόπο, όπως άλλωστε και η καθεαυτού αγορά των δούλων. Ο Εβλιγιά Τσελεμπή δεν αναφέρεται στο σκλαβοπάζαρο. Περιγράφει όμως τη συνοικία (varos) του λιμανιού με τέτοια λεπτομέρεια ώστε πρέπει να αποκλείσουμε την πιθανότητα να γινόταν εκεί το εμπόριο των δούλων.

Ο πιο πιθανός τόπος για την παραπάνω οικονομική λειτουργία ήταν η στενή οιχοδομημένη λωρίδα έξω από χαι μπροστά στα τείχη της οδού Φράγχων, για την οποία δεν γίνεται λόγος σε χανένα από τα παλαιότερα χείμενα που διαθέτουμε για τη Θεσσαλονίκη της Τουοκοκρατίας. Βρισχόταν χοντά στην αποβάθρα χαι ανάμεσα σε δύο πύλες. Αλλά αχριβώς αυτή η περιοχή ήταν η συνοιχία της. Μάλτας! Δηλαδή των Μαλτέζων. Δεν έχουμε υπόψη μας τίποτε για την προέλευση του ονόματος. Ο Χατζή Ιωάννου υποθέτει απλώς ότι η ονομασία προέρχεται από Μαλτέζους ψαράδες, για τους οποίους όμως χαμία άλλη πηγή δεν μνημονεύει κάτι. Εξάλλου, είδαμε ότι η συνοιχία ήταν αρχιχώς μουσουλμανική και έπειτα έγινε εβοαϊχή. Μήπως λοιπόν χάτω από την περίεργη ονομασία Μάλτα λανθάνει η ανάμνηση της δουλεμπορίας Εβραίων ναυτιχών χαι εμπόρων από τους Μαλτέζους πειρατές: Μήπως αυτή ήταν η λειτουργία που στο απώτερο παρελθόν (16ο αιώνα) φιλοξενούσε αυτή η συνοιχία; Και μήπως τελικά εκεί βρισκόταν το σκλαβοπάζαρο της Θεσσαλονίχης; Μήπως μ' αυτό έχει σχέση ο πύργος για τα χρέη χι ο πύργος που ειχονιζόταν στην παλιά συναγωγή; Μήπως αυτές τις φοιχαλέες αναμνήσεις, που στο μεταξυ ξεχάσθηχαν, απηγούσαν αυτά τα λεχτιχά χαι ειχονογραφιχά σύμβολα;

Όπως είχε την χαλοσύνη να μου υποδείξει ο φίλος Αλπέρτος Ναο, οι Σεφαραδίτες Εβοαίοι της Θεσσαλονίκης λένε την έχφραση a la kazika de Malta. Kazika είναι το μιχού σπιτάχι και μεταφοριχώς το αποχωρητήριο. Ο Νεχαμα στο ισπανοεβραϊκό λεξικό του αποδίδει την έχφραση στο γεγονός ότι το δημόσιο αποχωρητήριο της συνοικίας Μάλτα ήταν από τα πιο βρώμικα της πόλης, λόγω του πλήθους των επισχεπτών που δεχόταν σ' αυτήν την πολυσιζναστη περιοχή. Ο ίδιος προσθέτει όμως ότι η έχφραση λέγεται με πείσμα για τόπο ανύπαρχτο αλλά απεχθή. Τοως η έχφραση στην αρχική της έννοια, όταν το σπίτι που στέγαζε το δουλεμποριο να ήταν αχόμη υπαρχτό, να είχε διαφορετική έννοια: Να εξέφραζε την απέχθεια γι' αυτό το ξεχασιμένο πια δεινό των Εβραίων της Θεσσαλονίκης, την αιχιαλωσία από τους Μαλτέζους, τα λύτρα, την εξαγορά.

[Ο Δο. Ευάγγελος Α. Χεκίμογλου είναι Διευθυντής του Πολι τιστιχού Κέντρου Βορείου Ελλάδος της Εθνικής Τραπέθης



# Το Μνημείο του Ολοκαυτώματος στην Ουάσιγκτον

To United States Holocaust Memorial Museum στην Ουάσιγχτον D.C. άνοιξε τις πόστες του στο χοινό τον Αποίλιο του 1993. Το Μουσείο, είναι αναμφισβήτητα ένα από τα πιο ενδιαφέροντα χτίρια που ανεγέοθηχαν στην Αμεοιχή το τελευταίο τέταρτο του αιώνα. Σχεδιάστηκε από το James Ingo Freed του αρχιτεχτονιχού γραgeiov the N.Y. Pei Cobb Freed και Σια.

TOU Z. BRENDAN GILL

οίσχεται μεταξύ της 14ης οδού, ανατολιχά, της πλατείας Ραούλ Βάλλενμπεογχ (τέως 15η οδός) (ο Βάλλενμπεργκ ήταν ο Σουηδός διπλωμάτης ο οποίος χατά τον Β' Παγχόσμιο Πόλεμο χατόρθωσε να σώσει τις ζωές εχατοντάδων Ούγγοων Εβραίων εχδίδοντάς τους σουηδικά διαβατήρια. Εχτελέστηκε από τους Ρώσους) και το νότιο τετράγωνο της Independence Avenue zou tou National Mall. To EEωτεριχό του πενταόροφου χτιρίου είναι από ασβεστόλιθο και τούβλο και αποτελεί μια ανεξάρτητη παρουσία, άρρενωπή και αυστηφή. Πρόθεσή του είναι να διδάξει και όχι να γοητεύσει. Η είσοδος από την 14η οδό, όπου φτάνει η πλειοψηφία των επισχεπτών, αποτελείται από ένα έντονα τοξοειδούς σχήματος λίθινο παραπέτασμα, ανοιχτό προς τον ουρανό, που χρησιμεύει στο να τραβήξει την προσοχή μας πριν χοιτάξουμε την καταπληκτικά επιμήκη και μονότονη πρόσοψη του γραφείου χαράξεων και εκτυπώσεων.

Στη βόζεια πτέςυγά του το πτίςιο συνοζεύει με πυβεςνητικό πτίςιο το οποίο λόγω της ιστοςιπότητός του δεν μποςούσε να πατεδαφιστεί. Η πυβέςνηση το παζαχώζησε στο Μουσείο παι μετατράπηχε σε Γραφείο διοιχήσεως.

Ένα πλαχόστρωτο μονοπάτι διαχοσμημένο με ένα απειλητιχό μαύρο ατσάλινο γλυπτό του Joel Shapiro γεμίζει το χώρο μεταξύ του κτιρίου διοικήσεως και του Γραφείου χαράξεων. Η άποψη του κτιρίου είναι ευχάριστη, σχεδόν επιβλητική αλλά είναι τυπικό του αρχιτέκτονα το ότι δεν έχει κάνει κανένα συναισθηματικό σχέδιο.

Μία πτέρυγα του Μουσείου πεντάπλευφη στο ύψος του εδάφους και ένα ημιανεξάφτητο εξάγωνο στο επάνω μέφος της, πφοεκτείνεται σε μια αυλή αλλά δεν δίνει κανένα οφατό σημείο υποδοχής. Αυτά που θα μποφούσαν να ήταν πόφτες και παφάθυφα είναι σκοτεινές εσοχές και αναγνωφίζει κανείς αμέσως σ' αυτές την ομοιότητα με τάφο ειδικά με εκείνους τους επιβλητικούς τάφους των αρχαίων χρόνων οι οποίοι αποτελούσαν την μετά θάνατον κατοικία, εκτιμάται όχι σαν ένα τέλος ο ίδιος αλλά σαν μέσον πεφάσματος μεταξύ των δύο μορφών ύπαφξης.

Το μονοπάτι της προσόψεως είναι επίτηδες αινιγματικό. Πάνω από το επίπεδο της εισόδου η επένδυση από ασβεστόλιθο δίνει τη θέση της σε γυαλί, τούβλο και ατσάλι χρησιμοποιημένα με την πρακτική πεζότητα μερικών μεγάλων βιομηχανικών επιχειρήσεων. Έτσι μας υπενθυμιζουν οτι η προθεση των Ναζί ήταν να χειριστούν τα στρατόπεδα του θανάτου σαν επιχείρηση. Η πρώτη ύλη: άντρες, γυναίχες χαι παιδιά. Το προϊόν: στάχτη. Το υποπροϊόν: χαπνός. Τούβλινοι, με μελαγχολική σχεπή πύργοι πορεύονται χατά μήχος της βόρειας πλευράς του χτιρίου χαι θυμίζουν την πύλη της εισόδου του στρατοπέδου Μπιρχενάου. Γυάλινα γεφυφώματα μεταξύ αυτής της σειράς των ενωμένων πύργων χαι του επάνω τμήματος του χτιρίου μιμούνται τις γέφυρες που στο γχέτο της Βαρσοβίας χαι αλλού είχαν σαν σχοπό, όπως είπε ο αρχιτέχτων Freed σε συνέντευξή του που δημοσιεύθηχε πριν μεριχά χρόνια, «να απομονώσουν τον χόσμο από το μιχρόβιο του Ιουδαϊσμού».

Ποοσπεφνώντας το λίθινο παφαπέτασμα της 14ης οδού μέσα στον πουθάλαμο του πτιοίου δοπιμάζουμε την εμπειρία του πρώτου από διάφορους προπαταφπτιπούς (μυητιπούς) διαδρόμους δεξιά παι αριστέρα, που επτός από την αρχική τους λειτουργία να βοηθούν στον έλεγχο του συνωστισμού του πλήθους, έχουν επίσης σποπό να μάς «αποσυνδέσουν» από τον παθημερινό πόσμο. Υποσυνείδητα οι διάδρομοι αυτοί μπορεί επίσης να πάνουν τους επισπέπτες να σπεφθούν τη θηριώδη δραστιπότητα με την οποία μέλη οιπογενειών που έφταναν ως αιχμάλωτοι στα στρατόπεδα, συχνά χωρίζονταν οδηγούμενοι σε αγέλες δεξιά ή αριστερά στην πορεία προς το θάνατό τους.

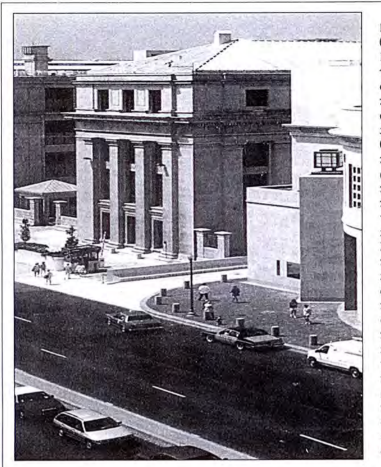
Από τον ποοθάλαμο έχεις τη δυνατότητα να ποοχωρήσεις στη μόνιμη έχθεση, τις αίθουσες χινηματογοάφου, τη βιβλιοθήχη χαι άλλες εγχαταστάσεις χαι πεονώντας από το ένα ή το άλλο από τα πολλά χατώφλια του προθαλάμου συλλαμβάνουμε πόσο χαθοριστιχά ο Freed έχει βάλει τη σφααγίδα του στο σχέδιο. Και ποέπει να πω πόσο επιτυχώς πέτυχε το σχοπό του να μην χατασχευάσει αυτό που ο ίδιος ονομάζει ένα «ευχάριστο» χτίριο. Αντιθέτως πρόχειται για ένα «αυστηρό» χτίριο που επιβάλλει τις αξιώσεις του σε επισχέπτες, που δεν συναντάται συχνά σε θεσμούς που προσπαθούν να ελχύσουν τουρίστες.

Τυπικά, ο πελάτης του Freed ήταν το United States Holocaust Memorial Council που αποτελείται από πολλά μέλη και που βοήθησε να συγκεντφωθεί σχεδόν όλο το ποσόν των 168.000.000\$ που χρειάστηκε για την κατασκευή του κτιρίου. Δεδομένου του άδικου γεγονότος που ενέπνευσε τη δήμιουργία του Μουσείου το πρόγραμμα της κατασκευής του ήταν αναπόφευκτο να είναι φοβερά περίπλοκο. Έπρεπε το Μουσείο να είναι μια έκθεση που θα δώσει δραματική διάσταση στα εκατομμύρια εγκλήματα που έγιναν στο όνομα της «τελικής λύσης» - μια δραματοποίηση που έχει σκοπό να προκαλέσει στους επισκέπτες αισθήματα θυμού και λύπης



χαι αχόμη ίσως (αργοπορημένα ωστόσο χαι συνειδητά καταπιεσμένη) μια επιθυμία για ανταπόδοση του χαχού (απονομή διχαιοσύνης); Η έπρεπε να είναι χάτι «φυχραιμοτερο», χατι λιγότέφο εμπαθές και πεφισσότεφο συμβατικό σε ιστορικές χρονικές περιόδους - ένα αργείο ονομάτων, ημερομηνιών και τόπων στο οποίο μαθητές και απόγονοι των θυματων του Ολοκαυτωματός θα μπορούν να προστρέχουν για να βρουν πληροφορίες: Έπρεπε να γρησιμεύσει σαν ένα είδος ναού, αφιερωμένος στα αισθήματα αλλά όχι συνδεδεμένος με χάποιο ειδιχό χοινό; (εχατοντάδες χιλιάδες μη Εβραίων-Τσιγγάνων, ομοφυλόφιλων, ανάπηρων και αδύναμων ανθρωπων-χάηχαν επίσης στους ναζιστιχούς φοιφνους). Αδοά τοποθετημένο, έποεπε να είναι μια αφορμή για ανάμνηση που προχαλεί οδύνη για τους ηλιχιωμένους ή όπως λέγεται στην χαθομιλουμένη μία «διδαχτιχή εμπειρία» για τους VÉOUC:

Το περίπλοχο του σχοπού μεταφρασμενο σε αρχιτεχτονικό πρόγραμμα προχαλεί έλλειψη συνέπειας στο σχέδιο. Αλλά ο Freed επέβαλε στο αρχιτεχτονικό σχέδιο συνέπεια και τη δική του άποψη που κατέληξε να είναι σε υψηλό βαθμό συγχινησιαχή. Μόλις ανέλαβε το έργο ο Freed



επισκέφθηκε έναν αριθμό στρατοπέδων συγκέντρωσης και στρατοπέδων θανάτου. Γεννημένος στο Έσσεν ο ίδιος δραπέτευσε από την «τελική λύση» των Ναζί το 1939, λίγο ποιν ξεσπάσει ο πόλεμος. Ήταν εννέα ετών. Μέσω της Ελβετίας και της Γαλλίας η οικογένειά τους (ο ίδιος, οι γονείς και η αδελφή του) έφτασαν στην Αμερική και βρήκαν καταφύγιο σε συγγενείς στο Σικάγο. Παρότι ο Freed δεν υπήρξε ποτέ ένας συντηρητικός Εβραίος (χαραχτηρίζει τον εαυτό του άθεο) κατά τη διάρκεια που σχεδίαζε το Μουσείο ένιωσε να του ξαναγεννιούνται μνήμες από την πολιτιστική κληφονομιά της παιδικής του ηλικίας και μερικούς από τους παράλογους φόβους - περιλαμβανομένης και της αιματηρής νύχτας και Κουστάλλων το 1938, οι οποίες την χυρίευσαν. Οι μνήμες αυτές τον έχαναν να δημιουργήσει αυτό που φαίνεται τόσο μεταφορική έννοια στο κτίοιο. Φοβήθηκε ότι ανάγκαζε το κτίριο να μιλήσει με τη δική του φωνή και τέλος το άφησε να μιλήσει μόνο του. Υπήρξε επιφυλακτικός με τα σύμβολα. Λέει ότι οι επισκέπτες θα είναι ελεύθεφοι να βρουν ή να μη βρουν μεταφορικές έννοιες.

Καθώς προχωρούμε μέσα στο επίτηδες μη ελκυστικό κτίριο νύξεις δέους μας χτυπούν σαν χαστούκι στο πρόσωπο. Με αυτό το χαστούκι ο Freed τοαβά βίαια το Ολοχαύτωμα από το παοελθόν, το αποσπά, μπορεί να πει κανείς, από την Ιστορία και μας προετοιμάζει να το δούμε εκ νέου σαν αυτό που είναι και που ήταν πάντα: η συνέπεια ενός αρχέγονου ελαττώματος στο χαρακτήρα, για το οποίο κολακεύουμε τον εαυτό μας από χαιοού εις χαιοόν ότι έχουμε βρει τη θεραπεία αλλά που απ' ό,τι φαίνεται δεν υπάρχει θεραπεία. Για περίπου μισό αιώνα οποτεδήποτε και οπουδήποτε οι άνθρωποι πρότειναν ένα κτίοιο για το Μουσείο του Ολοχαυτώματος, μεριχοί καλοποραίρετοι (μη εξαιρουμένων των παιδιών και των εγγονιών των θυμάτων του Ολοκαυτώματος) επιχειοηματολόγησαν ότι τέτοια Μουσεία δεν πρέπει να κτίζονται και συχνά μια από τις αιτιολογίες που δίνονται ήταν ότι το γεγονός (του Ολοκαυτώματος) ήταν ένας μοναδικός παραλογισμός που δεν πρέπει να επαναληφθεί. Τώρα ξέρουμε ότι δεν υπήσξε τίποτε παράλογο σχετικά με το Ολοκαύτωμα. Ο τερατώδης «εθνικός καθαρμός» που συμβαίνει τώρα στα Βαλχάνια μάς χαθιστά έντονο χάθε μέσα πόσο λίγο τολμάμε να ξεχάσουμε το παφελθόν και πόσο κινδυνεύουμε αν, πασχίζοντας τίμια να μην το ξεγάσουμε, ταλαντευόμαστε στο καθήκον που το Μουσείο του Ολοκαυτώματος μας ενθαρούνει να εκπληρώσουμε: το να αντιμετωπίζουμε και να καταπολεμούμε τις περιστάσεις στις οποίες ολοχαύτωμα του ενός ή του άλλου είδους εξαχολουθούν να αναδύονται μέσα στη δομή των χυβερνήσεων σ' όλο τον χόσμο.

Κάτω από τη σφοδοή πεποίθηση ότι η ύπαοξη ενός Μουσείου Ολοχαυτώματος ποτέ δεν ήταν τόσο ενδεδειγμένη όσο τώρα ο Freed δημιούργησε ένα κτίριο που, παρότι ενσαρχώνει ένα ειδικό γεγονός του παρελθόντος, είναι επίσης η ενσάρκωση πιεστικών συγχρόνων ανησυχιών. Πρόθεσή του δεν είναι να είναι εύχολος για τους επισχέπτες αλλά ειλιχοινής. Εχτός από μια ηλιόλουστη β-βλιοθήχη στο επάνω πάτωμα, η οποία προορίζεται χυρίως για τους μαθητές, δεν μας απαλλάσσει σε κανένα άλλο σημείο από την ψυχολογική ένταση που προχαλείται με τη χρήση συμβατιχών οιχοδομιχών υλιχών-τούβλων, ατσαλιού, πέτρας και γυαλιού- κατά τρόπο σχεδόν πάντοτε αντίθετο απ' ό,τι περιμέναμε. Η μεγάλη Αίθουσα των Μαρτύρων δεν είναι, για παράδειγμα, η απλή αίθουσα ορθογώνιου όγχου όπως νομίζουμε εχ πρώτης όψεως. Υπάρχουν ανεπαίσθητες, αποπροσανατολιστικές διαγώνιες γραμμές απ' άχρου εις άχοον: στο πάτωμα, που μοιάζει να έχει σπάσει από κάποια προηγούμενη καταστροφή, φυσική η προκληθείσα από τον άνθρωπο, σε ένα αχανές κλιμακοστάσιο που στενεύει ανησυχητικά καθώς ανεαβαίνεις, στους τούβλινους τοίχους που μοιάζουν με σωφρονιστήριου και στον φεγγίτη που αποτελεί την χορυφή του χτιρίου. Ο σχελετός του φεγγίτη είναι ένα υπερβολικό παραβολοειδές εκ περιστροφής που ελίσσεται από τη μια άχοη της σχεπής ως την άλλη σαν τη ραχοχοχαλιά κάποιου τεράστιου ψαριού και τα χαρρώ τζάμια που συνδέονται μ' αυτόν τον σχελετό σε ανώμαλες γωνίες, μοιάζουν με λέπια ψαριού αφύσιχα στραβά.

Το αίσθημα του να μη νοιώθεις άνετα στο οποίο εισαχθήχαμε στην Αίθουσα των Μαρτύρων πολλαπλασιάζεται χαθώς προχωρούμε στη μόνιμη έχθεση, που χαταλαμβάνει το μεγαλύτερο μέρος των β', γ' και δ' ορόφων. Συνοδευόμενη από ταινίες επιχαίρων χαι φωτογραφίες που σε αροωσταίνουν σήμερα όπως και όταν πρωτοήλθαν στο φως, η έχθεση περιλαμβάνει εχατοντάδες αληθινά αντιχείμενα, όπως πέτρες πλαχόστρωτου από το Γχέτο της Βαρσοβίας, βαγόνι μεταφορών ενός από τα τρένα θανάτου που μετέφεραν Εβραίους στην Τρεμπλίνκα, κίτρινο άστρο του Δαυίδ και πορφυρά τρίγωνα για τους μάρτυρες του Ιεχωβά. Σε πανομοιότυπο της πύλης εισόδου στο Άουσβιτς αναπαοίσταται το μήνυμα που χαιρέτιζε τα θύματά του «Arbeit Macht Frei» (η εργασία σε απελευθερώνει). Σε μία τετράγωνη αίθουσα ύψους τριών ορόφων σε μια γωνιά της έχθεσης είναι τοίχοι χαθ' ολοχληοίαν χαλυμμένοι από περισσότερες από χίλιες φωτογραφίες των κατοίκων του μικρού λιθουανιχού shtetl (τυπιχή Εβραϊχή Κοινότητα της Ανατολικής Ευρώπης) του Ejszyszki. Οι φωτογραφίες δείχνουν τους κατοίκους του χωριού στη δουλειά και το παιχνίδι, σε picnic, σε μπαο μιτσβά και σε μαθητικές τάξεις το Πουρίμ. Το 1941, μέσα σε δυό μέρες, οι Ναζί πολυβολιστές τους εξόντωσαν (οι φωτογραφίες συλλέχτηκαν με μεγάλη δυσκολία επί σειφά ετών από την Yaffa Sonenson Eliach, τώρα καθηγήτρια στο Κολλέγιο του Μπρούκλιν. (Στα τέσσερά της χρόνια ήταν ένας από τους 29 επιζήσαντες της σφαγής).

Αφήνοντας το σχοτεινό σπήλαιο της μόνιμης έχθεσης αναφωτιέται χανείς πού να στραφεί για ψυχική ανακούφιση. Σ' αυτό το σημείο ο Freed εκτέλεσε το πιο αξιοσημείωτο δεξιοτέχνημά του: την Αίθουσα Μνήμης, μία θολωτή αίθουσα από ασβεστόλιθο που καταλαμβάνει τη μεγαλύτερη αναλογία του εξαγώνου που υψώνεται στην Πλατεία Ραούλ Βάλλενμπεργκ. Ο θόλος της αίθουσας αποτελείται από έναν απέραντο φεγγίτη. Άλλοι φεγγίτες, που βρίσκονται πάνω από έναν στενό διάδρομο, ή στεγασμένο χώρο περιπάτου, περικλείοντας την περίμετρο της αίθουσας, ρίχνουν ένα έμμεσο, αιθέριο φως πάνω στους τοίχους και στο πάτωμά της. Κάτω από το θόλο, οι έξι πλευφές της αίθουσας μοιάζουν να μην αγγίζουν η μια την άλλη. Στενές κάθετες γυάλινες σχισμές, ορατές από τριγωνικές εγκοπές, τις χωρίζουν κάνοντάς τις να φαίνονται ότι αποτελούνται από επιπλέουσες πλάκες. Παρότι είναι λευκές θυμίζουν τη θέση που οι πλάκες του Νόμου κρατούν στην αρχαία εβραϊκή παράδοση του Κόσμου. Πέτρινα σχαλοπάτια περιστοιχίζουν την αίθουσα και χρησιμεύουν επίσης



σαν χαθίσματα - για μια αχόμη φορά χάτι που μας θυμίζει συνήθειες αρχαίων χαιρών.

Αναμένεται ότι οι επισχέπτες θα θελήσουν να αφιερώσουν σημαντικό χρόνο στην Αίθουσα διαλογιζόμενοι ή προσευχόμενοι. Δεδομένου ότι πρέπει επίσης να εκπληρώσει το σχοπό για τον οποίο τη σχεδίασε ο Freed, η αίθουσα έχει έναν απόχοσμο αέρα του ιερού, του όσιου που παρότι είχε σχεδιαστεί με την πρόθεση να υπηρετήσει έναν μη δογματικό θυησκευτικό σκοπό, είναι σίγουρα ένας ναός, μια λέξη της οποίας η έννοια της φίζας, όπως μας έρχεται στη μνήμη, είναι «σχηνή», χαι συγκεκοιμένα εκείνη η σκηνή την οποία ο Εβοαϊχός λαός χουβαλούσε στην έφημο χαι χρησιμοποιούσε σα ναό. Η Αίθουσα Μνήμης είναι η χορωνίδα του επιτεύγματος του Freed στο σχεδιασμό αυτού του κτιφίου. Δεν έχει κανένα λόγο να φοβάται ότι οι επισκέπτες δεν θα επιτύχουν να βρουν σ' αυτό μεταφορές απώλειας και παρηγοριάς ανάλογων με τις ανάγχες τους.

<sup>[</sup>Το άφθρο zαι οι φωτογραφίες αναδημοσιεύονται από το περιοδιχό Dialogue, τεύχος 103-1/94. Ο Brendam Gill είναι πολυσύνθετος θεατριχός συγγραφέας, διηγηματογράφος, δοχιμιογράφος, βιογράφος χαι δραματιχός χριτιχός. Συγγραφέας του με μεγάλη χυχλοφορία βιβλίου «Here at the New Yorker», συνεργάζεται επί σειρά ετών με το περιοδιχό «The New Yorker». Η μεταφραση έγινε από την χα Μπέλλα Λαφών].

## Ένα Γιαννιώτιχο Προιχοσύμφωνο (Κετούμπα) του έτους 1866

Το παφαχάτω Γιαννιώτιχο Πφοιχοσύμφωνο του 1866 έχει δημοσιευθεί στο πεφιοδικό «Σαφιδόν Παλίτ» («Απομεινάφι») από τον αείμνηστο Αφχιφαβίνο Αλεξανδφείας Ιαχώβ Τολεδάνο, μεταφφάστηχε δε στα ελληνιχά από τον χ. Ισαάχ Μπατή.

 $\ll M^{\epsilon}$  χαλή τύχη, στο γαμβοό χαι τη νύφη χαι σε όλους <br/> τους Ισραηλίτες, Αμήν.

Την παφασχευή του Σαββάτου του έτους 5620 από κτίσεως κόσμου και 1798 χρόνια από την καταστοοφή του Μπεθ-Αμιηδάς (Ναού) που είθε να ξαναχτιστή στις ημέφες μας και στις ημέφες όλων των Ισφαηλιτών, εδώ στην αγία Πόλι των Ιωαννίνων, εδφευομένη από τα νεφά της λίμνης και των πηγαδιών, πιστοποιούμε οι κάτωθι υπογεγφαμμένοι, πως ο εκλεκτός νεαφός Ματαθίας γυιός του Μακαφίτου Μιχαήλ Ματαθία, εδήλωσε στην αγαπημένη του Παφθένα Σλάμω κόφη του αξιοτίμου Ελία Μάτσα, ο Θεός να τον έχει καλά.

Έσω σύζυγός μου κατά το θρήσκευμα του Μωυσέως και του Ισραέλ και εγώ αναλαβαίνω με τη βοήθεια του Θεού να σε εξυπηρετώ, τρέφω, ντύνω κ.λπ.

Αυτή είναι η προίχα (Μόαρ) που έφερε η νύφη στο γαμβοό σε μετοητά ρούγα και κοσμήματα, τα οποία εξετίμησαν οι εχτιμητές της χοινότητος (για να πληρωθεί ο φόρος). Μετοητά: 120 γρόσια, 3 δώρα αξίας 380 γρόσια, για την πρώτη φορεσιά 599 γρόσια, 1 μαντήλι χουσοχεντημένο 20 γρόσια, εσώβραχα 40 γρόσια, 1 σενδόνι μπιμπιζάρενα 30, μια χεντημένη μαξιλάρα 75 γρόσια, μία μαξιλάρα άσπρη χωρίς μαλλί 6 γρόσια, ένα πάπλωμα Σύρου 50 γρόσια, 6 φορέματα 150 γρόσια, ένα φόσεμα από ινπάνα 5 γρόσια. 2 με μαντζουράνα 100 γρόσια, 1 πιπλέ (γιλέχο) ασημοχεντημένο 70 γρόσια, ατμάνια (Σαλβάρια) ιντιάνα 35 γρόσια, 1 τμάν 80 γρόσια, Ι ντλαμά ιντιάνα 35 γρόσια, ένα από φανέλλα 75 γρόσια, 2 ποδιές μαντζουράνα 220 γρόσια, 1 σάχο με γούνα 200 γρόσια, Ι φλοχοτή (προσόψιο), ένα ζευγάρι παπούτσια, 5 μαντήλια, 3 ζευγάρια τσουρέπια (χάλτσες), 2 ζώνες χουσοχεντημένες 100 γρόσια, μια χασέλα (μπαούλο) 100 γρόσια, ένα τσόλι (χαλί) δώρον και την ευλογία του Θεού. Εν όλω η προίχα ανέρχεται σε 1930 γρόσια σε νόμισμα της του υψηλότητος βασιλέα μας Σουλτάνου Αβδούλ Αζίζ».

Έπονται οι υπογραφές των μαρτύρων: Ματαθία Μωσέ Δαβίδ χαθαφός Σεφαραδί, Σαμουέλ Ισχάχ Επαχολουθεί δήλωσις του γαμβοού, ενώπιον μαρτύρων ότι βρήχε την σύζυγον «χήπον χλειδωμένον, πηγάδι εσφραγισμένο» όπως όλες οι χόρες των Ισραηλιτών, οι χσερώθ χαι οι ηθιχές. Να δώσει ο Θεός σπέρμα χαι να ζήσουν πολλά χρόνια χαι στις ημέρες τους χαι στις ημέρες μας να έλθει ο ελευθερωτής να μας λυτρώσει Αμήν. Τούτο βεβαιώθηχε ως έγγυρο χαι ασφαλές. Οι μάρτυρες: Ματαθία Μωσέ Δαβίδ, Γεούδα Μωσέ.

Την επομένη του γάμου και εφόσον, επισφραγισθεί οι πλησιέστεροι συγγενείς (συνήθως γυναίκες) το διεπίστωσαν, καλούσαν τους συγγενείς να γιορτάσουν το κόψιμο της μπακλαής (Μπακλαβά) και ο γαμβρός και οι μάρτυρες υπέγραφαν.

(Τούτο για να μη δώσουν στο γαμπρό το δικαίωμα να ζητήσει διαζύγιο παφθενίας. Σε μερικούς γάμους αφγοποφούσε, το κόψιμο του μπακλαβά, έως ότου, επισφραγισθεί ο γάμος).

### זכרונות XPONIKA

ΟΡΓΑΝΟ ΤΟΥ ΚΕΝΤΡΙΚΟΥ ΙΣΡΑΗΛΙΤΙΚΟΥ ΣΥΜΒΟΥΛΙΟΥ ΤΗΣ ΕΛΛΑΔΟΣ

Υπεύθυνος σύμφωνα με το Νόμο:

Ο Πρόεδρος του Κ.Ι.Σ. ΝΙΣΗΜ ΜΑΙΣ Σουρμελή 2 • 104 39 ΑΘΗΝΑ

Διανέμεται Δωρεάν

Τα αποχαλεπτήρια του Μνημείου από τον δημαρχεύοντα αντιδήμαρχο κ. Ν. Μπαλλή



Ο Εβραϊσμός της Ελλάδος

# τίμησε τη μνήμη των Εβραίων της Καστοριάς

Την Κυριαχή 13 Οχτωβρίου 1996 έγινε στην Καστοριά τελετή των αποχαλυπτηρίων του Μνημείου Θυμάτων Ολοχαυτώματος, με τη συνεργασία του Δήμου Καστοριαίων. Το Μνημείο ανηγέρθη στην οδό 15ης Μεραρχίας, τόπο που αποτέλεσε την αρχή του τέλους των Εβραίων της Καστοριάς. Εκεί, οι Ναζί, στις 24 Μαρτίου 1944, συγχέντρωσαν τον εβραϊκό πληθυσμό πριν από την εχτόπισή του στα στρατόπεδα εξοντώσεως. Εχεί, ο Εβραϊσμός της Ελλάδος, 52 χρόνια μετά, τοποθέτησε το Μνημείο του Ολοχαυτώματος ώστε το μήνυμα των αδιχοχαμένων Εβραίων της Καστοριάς να μείνει άσβεστο στην Ανθοωπότητα: «Ποτέ πια».

Το Μνημείο Θυμάτων Ολοχαυτώματος

TELETI SERVINOE HE ETHμνημόσυνη δέηση στη μνήμη των θυμάτων του Ολοχαυτώματος από τον θρησκευτικό λειτουργό της Ισραηλιτιχής Κοινότητας Βόλου κ. Μωρίς Φρανσές. Αχολούθησε ο χαιρετισμός του δημαρχεύοντος αντιδημάρχου χ. Νίχου Μπαλλή και στη συνέγεια οι οιιλίες της χας Μπέρους Ναγμία, προέδρου της Ένωσης Ομήσων Ισραπλιτών Ελλάδος, η οποία κατάγεται από την Καστοριά, του γεν. γραμματέα του Κεντριχού Ισραηλιτιχού Συμβουλίου Ελλάδος χ. Μ. Κωνσταντίνη, του Νομάρχη Καστοριάς κ. Γεω. Καπαχτσή, του πρέσβη του Ισραήλ (ομιλία την οποία ανέγνωσε η κα Στ. Μποφμπόλη), και τέλος του υπουργού Μακεδονίας-Θράχης χ. Φίλιππου Πετσάληχου. Ο χ. υπουργός, που ήρθε από τη Θεσσαλονίχη στη γενέτεισα του Καστοριά, μίλησε για τη σημασία της ανέγερσης Μνημείων, για το μήνυμα που ο Εβραϊσμός της χώρας και η γενιά του Ολοχαυτώματος οφείλουν να μεταδώσοιν στη νέα γενιά, ενώ με ιδιαίτερη συγχίνηση αναφέψηκε στον εχτοπισμό των Εβραίων της πόλης, αλλά και στην τοαγική εμπειοια της κας Μπ. Ναγμίας και στο βιβλίο της.

Για να τιμήσουν το γυγονός, 350 Εβραίοι απ' όλες τις Ισραηλιτικές Κοινότητες της Ελλάδος, αλλα και Εβραίοι Καστοριείς που ζουν στο εξωτερικό, ταξίδεφαν στην Καστοριά προχειμένου να παραστούν στα αποχαλυπτήρια του Μνημείου. Προς τιμήν των εχπροσώπων του Ελληνιχού Εβραΐσμού, το απόγευμα του Σαββάτου 12.10.96, ο Δήμος Καστοριάς οργάνωσε εχδήλωση στο Πνευματικό Κέντρο.

Την αποχάλυψη του Μνημείου έχανε ο δημαρχεύων αντιδήμαρχος κ. Ν. Μπαλλής και ακολούθησε καταθεση στεφάνων από τον υποιφγό Μακεδονίας-Θράκης, το Νομάρχη Καστοφιάς, τον αντιδήμαρχο, εκ μέροις του πρέσβη του Ισραήλ, τον πρόεδρο του Κεντφικού Ισραήλιτικού Συμβουλίου Ελλάδος κ. Ν. Μαΐς, το Δήμαρχο του Άργους Ορεστικού ιατρό κ. Ζάχο, τον κ. Δεωνίδα Γκουγκουλίτσα από την

## Ο Ποόεδοος της Δημοχοατίας στο Άονσβιτς

Τις 23 Οκτωβοίου 1996 ο Ποδεδοος της Δημοκοατίας κ. Κων. Στεφανόπουλος, επισκέφθηκε το Άουσβιτς. Ο κ. Στεφανόπουλος ξεναγήθηκε στις αίθουσες με τα όργανα των βασανιστών, στους φούονους, αλλά και τον τοίχο των εκτελέσεων. Εκεί, φανερά συγκινημένος, κατέθεσε ένα δάφνινο στεφάνι ως ελάχιστη απόδειξη της ευγνωμοσύνης του ελληνικού λαού.

Στο βιβλίο των επισχεπτών έγραψε:

«Ένας φοιχτός τόπος. Ένας τόπος ψυχιχού χαι σωματιχού βασανισμού. Τόπος εξαθλίωσης χαι θανάτου. Τόπος μαοτυρίου, τόπος ιερός. Αιώνια χατάρα χαι χαταδίχη των ενόχων, αιώνια η μνήμη των αθώων θυμάτων. Υποχλινόμεθα με χατάνυξη, μπροστά στις σχιές των όσων βασανίστηχαν χαι πέθαναν σ' αυτόν τον χώρο».



Στο Άουσβιτς. «Τόσοι πολλοί άνθρωποι, έχαναν τόσα πολλά χαι φριχτά εγκλήματα» δήλωσε χατά την επίσχεψή του στο στρατόπεδο συγχέντρωσης ο Πρόεδρος της Δημοχρατίας χ. Κωστής Στεφανόπουλος.



Από αφιστεφά: ο αντιδήμαφχος ×. Ν. Μπαλλής, ο πρόεδφος του Κ.Ι.Σ. ×. Ν. Μαΐς, ο υπουφγός Μαχεδονίας-Θράχης ×. Φ. Πετσάλνιχος, ο νομάφχης Καστοφιάς ×. Γεωφ. Καπαχτσής.

Πανελλήνια Ένωση Αγωνιστών Εθνικής Αντίστασης, τον κ. Μπένυ Ελάιας εκ μέφους των Ισφαηλιτών Καστοφιαίων του εξωτεφικού, ο οποίος είναι γιος του τελευταίου πφοέδφου της Εβφαϊκής Κοινότητας Καστοφιάς Καλέφ-Ελιάου και σήμεφα ζει στις ΗΠΑ, καθώς και τους κ.κ. Καφολίνα Καμχή και Μίνω Μοφδοχάι εκ μέφους του Συλλόγου Απογόνων Θυμάτων Ολοκαυτώματος. Τηφήθηχε ενός λεπτού συγή στη μνήμη των θυμάτων χαι αχολούθησε η ανάχοουση του εθνιχού ύμνου από τη μπάντα του Δήμου.

Το μαομάρινο μνημείο, το οποίο φιλοτέχνησε ο γλύπτης κ. Γιώργος Χουλιαράς, έχει την επιγραφή «Στη θέση αυτή, στις 24 Μαοτίου 1944, οι Ναζί συγχέντρωσαν τους 1000 Εβραίους της Καστοριάς. Τους μετέφεραν στα χρεματόρια θανάτου του Άουσβιτς (Πολωνία). Επέστρεψαν μόνο 35 επιζήσαντες». Και δίπλα από το Μνημείο, με χουσά γράμματα, σε μια πλαχέτα, αναγράφονται τα λόγια της Ρεγγίνας Κοέν η οποία δεν γύοισε ποτέ πίσω. Για την ιστορία της επιγραφής αυτής, διαβάζουμε από το βιβλίο της Μπέρους Ναχμία «Κραυγή για το αύριο» (σελ. 47): «... Σ' αυτές τις φριχτές στιγμές η πρώτη μου εξαδέλφη, Ρεγγίνα Κοέν έγραφε στον τοίγο του Γχέττο μας ένα μήνυμα στη συμμαθήτριά της Τασίτσα Βαλαλά (αυτή χαθόταν στο διπλανό σπίτι χι οι Βαλαλά ήσαν χάτοχοι του χτιρίου του Γχέττο τότε που το 'χαν επιτάξει οι Γερμανοί). Κι έλεγε το μήνυμα τα εξής: «Τασίτσα μου, όταν διαβάσεις αυτά τα λόγια, δε θα υπάρχω πια στη ζωή. Θα μ' έχει φάει η ξενιτιά. Χύσε για μένα ένα δάχου. Αν ζω ή αν πεθάνω».

Αυτό μου το διηγήθηzε η Τασίτσα η ίδια, τώφα πρόσφατα. Η Τασίτσα το 'χει μάθει πλέον απ' έξω το μήνυμα της Ρεγγίνας, χι απ' ό,τι μου είπε η ίδια, δεν άφηνε επί χρόνια τη μάνα της να βάψει τον τοίχο αυτόν, για να τον βλέπει χαι να θυμάται τη Ρεγγίνα, που δεν επέστρεψε ποτέ πια...».

## ΠΑΝΕΠΙΣΤΗΜΙΟ ΘΕΣΣΑΛΟΝΙΚΗΣ 70 χρόνια από την ίδρυσή του

Από ένα ανέχδοτο χείμενο του ΓΙΩΡΓΟΥ ΙΩΑΝΝΟΥ

Εβδομήντα χοόνια από την ίδουση και ενενήντα χοόνια από τη λειτουογία του Πανεπιστημίου Θεσσαλονίκης έκλεισαν το 1996. Στο περιοδικό «Πνευματική Ζωή» (τεύχος Νοέμβοη-Δεκέμβοη 1996) δημοσιεύτηκε ένα ανέκδοτο κείμενο του λογοτέχνη της Θεσσαλονίκης, του αείμνηστου Γιώργου Ιωάννου, από το οποίο αναδημοσιεύουμε μερικά αποσπάσματα:

ἰδουση του Πανεπιστημίου στη Θεσσαλονίχη το 1926 δεν ήταν υπόθεση, που μπορούσε να ενδιαφέφει ζωηφά εχείνη τη στιγμή, τους πολυάφιθμους πρόσφυγες. Στοιβαγμένοι αχόμα οι πιο πολλοί σε σχολεία, εχχλησίες ή χαι σε παφαπήγματα έχαμναν αγώνα για χανένα σπιτάχι του εποιχισμού ή ανταλλάξιμο. Καλά-χαλά δεν είχαν τόπο για να πλυθούν χαι να μαγειφέψουν, όχι για να βάλουν τα παιδιά τους να διαβάσούν χαι να γφάφουν. Μα χαι οι επιφυλαχτιχοί Μαχεδόνες της υπαίθρου δεν ήταν σε χαλύτεση μοίφα. Μένουν οι εντόπιοι Θεσσαλονιχείς, οι ονομαστοί «μπαγιάτηδες» χαι οι Εβφαίοι. Οι πφώτοι ανταποχρίθηχαν χάπως. Τους δεύτεφους τους ενδιέφεφαν μόνο τα ξένα σχολεία χαι το εμπόφιο.

Ήταν άλλωστε κι εκείνα τα φοβερά δίδακτρα, τα σπάνια και πανάκριβα βιβλία, το πήγαινε-έλα στην άλλη θέση της πόλης. Βέβαια, κοντά στη βίλλα Αλλατίνι, όπου στεγάστηκε το πρώτο Πανεπιστήμιο, τερμάτιζε το τραμ της κάτω γραμμής. Εκεί βρισκόταν το περίφημο Ντεπώ, η αποθήκη δηλαδή των τραμ. Τα εισιτήρια όμως ήταν ακριβά για φοιτητές και η απόσταση μεγάλη. Παρόλα αυτά συγκεντρώθηκαν μερικές δεκάδες - ανάμεσά τους και ο μετέπειτα ιστορικός Απόστολος Βακαλόπουλος - που χώρεσαν άνετα στις αίθουσες της ιστορικής βίλλας όπου οι Νεότουρκοι είχαν φυλακίσει το 1909 το φοβερό και τρομερό σουλτάνο Αβδούλ Χαμίτ, που εκτός των άλλων, είχε και τη συνήθεια να τρέφει κότες μέσα στις αίθουσες.

Στις αίθουσες αυτές λειτούφγησε την πρώτη χρονιά το Πανεπιστήμιο. Απ' τον άλλο χρόνο όμως μεταφέφθηzε στο επί της οδού Εθνιχής Αμύνης ωραιότατο χτίριο, όπου στεγάζεται σήμερα μέρος μόνο της Φιλοσοφιχής Σχολής.

Με την εισήνη άρχισε κι η ανοικοδόμηση του νέου Πανεπιστημίου πάνω στο εβραίικο νεκροταφείο. Η θέση του

παλιού χτιρίου ήταν, θαρρείς, εξεπίτηδες διαλεγω σχόταν στο χέντρο της πόλης χαι συγγρόνως συ τα εβραίτχα μνήματα, μια έχταση τεράστια, που θο σε άνετα να χτιστεί μια μεγάλη επαρχιαχή πόλη. Ο δεν ξεθάβουν τους νεχρούς. Αιώνες απλωνόταν ταφείο τους έξω ατ' τα τείχη τα ανατολικά, εκεί ο της Καλαμαφιάς, στο Συντριβάνι. Η τεράστια απ περιβαλλόταν από έναν όχι ψηλό μαντρότοιχο. μιχρό σινιχό τείχος, που ανέβαινε δεξιά όλο τον για τις Σαφάντα εχελησιές, χατηφόφηζε ωτ' τους Χ δες, του Πετζίχη και τη Δόξα κι έκλεινε από κατ Αγία Φωτεινή. Αφαιά και που υπηρχαν φανοστάτε ζόλαμπες. Οι τάφοι, ύστερα από τόσα χρόνια, ¿ τίποτε το αποχρουστικό. Οι ταφοπετρες ήταν όλο με γλυχούς χρωματισμούς. Όταν ήταν ωραίος ε πολύς χοσμος έχαμνε τη βόλτα του έχει πέσα. Τη ζευγαράχια μαζεύονταν χυρίως, στο πίσω μέρος τ πιστημίου, όπου ήταν χάτι ιδιότροπα μνήματα. Οι την περιοχή αυτή την έλεγαν «γολερά». Αλλο είν αυτό να το διαβάζεις, χι άλλο να σου το λένε οι Εβραίοι. Εχεί ήταν θαμμένοι όλοι οι Εβραίοι π πάει από χολέρα το '11 και το '13. Αλλά αυτό π ξέφουν τα αθώα ζευγαφάχια: Πάνω στη «Χολεφ τώρα χτισμένη η Νομική Σχολή. Εκεί, παλι, που βο Φυσιχομαθηματική και η Ιατοική, με το πλαχόστοι αύλιο, ήταν το γήπεδο του «Ησαχλή». Από την χαι χολλητό χι αυτό, βρισχόταν το γηπεδο του ΠΑΟΚ. στηχε η Θεολογική Σχολή. Σπανια αντίθεση. Διν δηλαδή, από δω χι οι εχεί, σαν φτερούγες, στη Πανεπιστήμιο και πίσω απ' όλα αυτά η απεραντη ' λη. Όταν είχε ποδόσφαιρο, πετούσαμε μπ' τις φε ουράνια. Τελιχά όμως το Πανεπιστήμιο απλώθης έσβησε όλα.

Αλλά προτού αρχίσει να χτίζεται η Πανεπιστημ στην άλλη άχρη του νεχροταφείου θεμελιώθηκε το μείο ΑΧΕΠΑ. Ήμουν ανάμεσα στους φοιτητές, στο χάπως νερώνεια αναχήρυξη του προέδρου της ελί ριχανιχής αυτής οργανώσεως σε επίτιμο διδάχι Φιλοσοφιχής. Όταν διαβάστηκε το ψήφισμα, μ' ε «Έδοξε τη των φιλοσόφων Σχολή...» φρίξαμε, Ωο ήταν οι δημοτιχιστές δάσχαλοί μας. Τώρα, ακούω τα έγγραφα θα τα συντάσσουν στη δημοτική. Στη δημοτική, ας ευχηθούμε, Πάντως το νοσοκομείο i μαζί με το παλιό πανεπιστημιακό χτίριο αποτή άξονα γύρω απ' τον οποίον διαμορφώθηκε η Πανε ούπολη.

### Η επίσχεψη του Ρ. Γχαροντί στην Ελλάδα

Στις 7.11.96 επισχέφθηχε την Αθήνα ο Ροζέ Γχαροντί για να παρουσιάσει το βιβλίο του «Οι θεμελιώδεις μύθοι της ισραηλινής πολιτιχής», με το οποίο παρουσιάζει το Ολοχαύτωμα ως μύθο χαι υποστηρίζει ότι οι διχαστές στη Δίχη της Νυρεμβέργης χαχώς κατεδίχασαν την ύπαρξη θαλάμων αερίων στα χιτλεριχά στρατόπεδα.

το πλευφό του Γπαφοντί, ο οποιος στα 80 χρόνια του από βασικό στέλεχος του Κ.Κ. Γαλλίας προσεχώρησε στην Αχοοδεξιά (στα γαλλιχά έντυπα «Krisis χαι Nationalism et Republique» της οποίας συνεογάζεται) και ασπάστηκε τον Μωαμεθανισμό (διαδοχιχά πίστευε στον Καθολιχισμό και στον Προτεσταντισμό), δεν στάθηχε χανένας στη Γαλλία, μα ούτε σε ολοκληση την υφήλιο. (Ούτε οι Νεοναζί χαλά-χαλά δεν υιοθέτησαν τα μυθεύματά του γιατί γνωρίζαν ότι δεν αντέχουν στη βάσανο της απλής λογικής). Στάθηκε μόνον ένας στη Γαλλία, ο επίσης γηραιός αββάς Πέτρος, η θουλική αυτή μορφή που είχε συγκλονίσει τη γαλλική κοινωνία στη δεκαετία του '50 για τη μέριμνα του για τους αστέγους. Μετά την χαταχοαυγή, όμως, που σημειώθηχε στη Γαλλία χατά του Γχαροντί και την ευθεία αποδοκιμασία τού χατά τα άλλα σεβαστού αββά Πέτρου, ο τελευταίος απομονώθηκε κι αποσύρθηχε από τα χοινά δηλώνοντας. «Στάθηχα στο πλευοό του Γχαροντί όχι για τις απόψεις του αλλά γιατί είναι παλιός φίλος! Προσωπικά μου είναι ανυπόφοοο να ζήσω με την ιδέα ότι με θεωρούν αντισημίτη. Θεωσώ ότι το Ολοχαύτωμα δεν ήταν και δεν θα είναι ποτέ θέμα του πασελθόντος».

Σχετικά επίσης, στις 29.4.96 το Γαλλικό Συμβούλιο Χοιστιανών Επισκόπων δημοσίευσε μια κατηγορηματική άρνηση και απόφοιψη των απόψεων του Αββά Πέτρου και ως αποτέλεσμα και αυτών του Γκαροντί, δηλώνοντας ότι «Η γενοκτονία των Εβραίων και οι θάλαμοι αερίων αποτελούν αποδεδειγμένα γεγονότα».

Η επίσχεψη του Γχαροντί στην Ελλάδα συνοδεύθηχε από γενιχή χαταχραυγή του ελληνιχού Τύπου (Απογευματινή: «Ντροπή σας χ. Γχαραντί», Ελεύθερος Τύπος: «Υπερασπιστές του Χίτλερ», Εξουσία: «Πολύ χαχό για το τίποτα», ενώ ο συντάχτης της Αυγής κατέληξε με τα λόγια: «Μια πραγματικά θλιβερή κατάληξη για τον άνθρωπο, που μέσα από τα αριστερά του κείμενα κάποιοι είχαν την πρώτη τους επαφή με τις κομμουνιστικές ιδέες...».

Οι πνευματικοί άνθρωποι της Ελλάδος κατεδίκασαν το ψευδολόγο βιβλίο του Γκαφοντί με τις παφακάτω δηλώσεις:

• «Οι απόψεις του Roger Garaudy δεν είναι χαινούογιες. Απηχούν το βαθύ οεύμα αντισημιτισμού που υπάργει από τον περασμένο αιώνα στη Γαλλία. Το εξωφοενικό με την περίπτωση του εν λόγω χυρίου, που είχε ταλαιπωρήσει χαι τα νιάτα μας ως θεωρητικός ανανεωτής του μαρξισμού, μας είχε συγχύσει και στην ωριμότητά μας ως θεωρητικός του χλασσιχού χορού (μπαλέτο), είναι ότι τώρα ξεπερνά, με το βιβλίο του αυτό, τα όρια της αντοχής μας. Ελπίζω να μη δημιουργηθεί θόρυβος γύρω από το βιβλίο του, γιατί χάτι τέτοιο, θα αποβεί προς όφελός του. Ελπίζω το βιβλίο να βουλιάξει στην αφάνεια εχεί που είναι και η πραγματική του θέση».

#### Βασίλης Βασιλικός

 «Ματαιοπονεί όποιος αμφισβητεί το Ολοχαύτωμα, γεγονός που το είδαμε με τα μάτια μας χιλιάδες άνθρωποι. Και διαψεύδεται αχόμη χι από τους ίδιους εχείνους που το σχέφθηχαν χαι το προγραμμάτισαν, που και το ομολόγησαν και ήταν και υπερήφανοι γι' αυτό. Το Ολοχαύτωμα έγινε, δυστυχώς. Είναι το μεγαλύτερο έγχλημα στην παγχόσμια ιστορία χαι όποιος το αργείται απλώς επιχειρεί να συλλαβίσει το μεγαλύτερο ψεύδος που ειπώθηχε ποτέ. Το ότι χαι ο Γχαροντί συμμετέχει σ' αυτήν την ενοςχηστρωμένη από χάποιους παραμόρφωση της ιστορίας δεν δηλώνει τίποτα περισσότερο από το ξεπεσμό του ίδιου του Γχαροντί»!

Ιάχωβος Καμπανέλλης

 «Αυτό που μου χάνει εντύπωφη σ' αυτή την αποτφοπιαστιχή ιστοφία είναι ότι είμαι σίγουφος ότι ο χύφιος Garaudy γνωφίζει την αλήθεια. Τί ή ποιόν εξυπηφετεί με αυτά τα απαίσια ψέματα το γνωφίζει χαλύτεφα ο ίδιος. Επέλεξε να πφοδώσει την αλήθεια χαι τον εαυτό του. Επέλεξε να ζει στη ντφοπή».

#### **Jules Dassin**

 «Είναι γνωστή η ταχτιχή των αρνητών του Ολοχαυτώματος οι οποίοι για να παρουσιάζουν τα ψεύδη τους ως δήθεν τεχμηριωμένα παραπέμπουν ο ένας στον άλλο ώστε να δημιουργούν βιβλιογραφία. Όταν οι ίδιοι οι Γερμανοί ομολογούν χαι ντρέπονται για το Ολοχαύτωμα χρειάζεται να αναρωτηθεί χανείς ποιές σχοπιμότητες εξυπηρετεί χαι ποιά αξία μπορεί να έχει ύστερα από 50 χρόνια, η αμφισβήτησή του από τον Γχαροντί».

#### Χάγκελ Φλάϊσερ

 «Ο Ρ. Γχαφοντί αμφισβητώντας τη μαζιχή εξόντωση των Εβραίων στη διάρχεια του Β' Παγχοσμίου Πολέμου από τους Ναζίδες, δείχνει σε τί χαμηλό επίπεδο σχέψης χαι πολιτιχής στάσης έχει ξεπέσει.

Αποτελεί ένα θλιβεφό παφάδειγμα του μεταμοντέφνου σχετικισμού. Η ιστοφική γνώση για τη Shoa, το Ολοκαύτωμα των Εβφαίων, είναι σήμεφα παγκοσμίως παφαδεκτή από όλους τους σοβαφούς καιτικούς, ιστοφικούς και δημοσιογφάφους των δημοκφατικών χωφών, όπου δεν κυφιαφχεί ο εθνικισμός και ο θφησκευτικός φονταμενταλισμός. Η κφιτική στάση των επιστημόνων και της κοινής γνώμης αποτελεί σήμεφα καθολικής σημασίας κατάκτηση του ανθφώπινου πνεύματος.

Η αμφισβήτησή της αποτέλεσε και αποτελεί πάντα έναν από τους στόχους των ανοφθολογικά και σκοταδιστικά σκεπτόμενων. Ο Ρ. Γκαφοντί δεν υπήφξε ποτέ κριτικός, διανοούμενος και δημοκράτης. Παλαιότεφα ως Σταλινικός απέφριπτε εξ' ίσου την κριτική σκέψη όπως και τώφα που έχει πεφάσει στον ισλαμικό σκοταδισμό και τον άντισημιτισμό».

Θάνος Λιποβατς

### ΙΣΤΟΡΙΚΑ ΑΝΑΛΕΚΤΑ

# Η εχχλησιαστιχή σχολή του Ζαγοριού

ΤΗΝ ΕΦΗΜΕΡΙΔΑ «ΑΚΡΟΠΟΛΙΣ», της Τετάοτης 6 Οχτωβρίου 1893 (Έτος ΙΓ', Αφιθμός 4195). δημοσιεύονται πληροφορίες για την Εχχλησιαστιχή Σχολή Ζαγορίου (Νέον πρόγραμμα μαθημάτων. εισιτήριοι εξετάσεις. στρατολογικός νόμος σπουδαστών κ.λπ.). Η Σχολή αυτή είχε «ως αποκλειστικόν σχοπόν την αναγχαίαν επιστημονιχήν εχπαίδευσιν χαθ' όλους τους κλάδους της θεολογίας εις τους μέλλοντας να περιβληθώσι το ιερόν σχήμα της ιερωσύνης». Στο δημοσίευμα της «Αχοοπόλεως» αναφέρονται χαι τα παραχάτω για την διδασχαλία της Εβραϊχής γλώσσας: «Η διδασχαλία της

εβραϊχής γλώσσης ως ενός των πρωτευόντων μαθημάτων από της πρώτης της σχολής τάξεως υπαγορεύεται ήδη υπό της χατηγορηματιχής της διαθήχης διατάξεως. (εδάφ. Θ' άρθο. 76). Επειδή δε η εφμηνεία της Παλαιάς Διαθήχης θα γίνεται επί του εβραϊχού πρωτοτύπου εν αντιπαραβολή προς την μετάφοασιν των Ο' χαι την Βουλγάταν και θα διαρκή επί τέσσαρα σγεδόν έτη. έπρεπεν η διδασχαλία της εβοαϊχής εξ ανάγχης να χαθιερωθή από της πρώτης τάξεως. Τούτο βεβαίως θα συντελέση συν τοις άλλοις χαι εις την απόχρουσιν ευθύς εν αρχή εχ της σχολής παντός μαθητού, χαταταττομένου εις αυτήν με την πρόθεσιν ν' ασεβήση εις την ιεράν θέλησιν του ιδουτού αυτής χαι ναποδυθή είτα εις άλλο στάδιον».

## 

## Εβραίοι στη Σφαγή του Κομμένου Άρτας

ΤΙΣ 16 ΑΥΓΟΥΣΤΟΥ 1944 οι Γεφμανοί κατέστφεψαν και λεηλάτησαν το χωφιό Κομμένο της Άφτας. Σύμφωνα με τα στοιχεία που πεφιέχονται στο βιβλίο του Στ. Β. Παππά, «Η Σφαγή του Κομμένου» (Αθήναι, 1976) μεταξύ των σφαγιασθέντων 317 χατοίχων περιλαμβάνονται και οι Ισραηλίτες: Ιερεμίας Ζακίνος (ετών 42), Ευτυχία Ζακίνου (ετών 37) και Καίτη Ζακίνου (ετών 5).

## Εκδόσεις

\* Πάουλ. Τσέλαν: Του zανενός το Ρόδο (Εχδόσεις Αγρα)

Είναι πασίγνωστο αυτό που είχε γφάψει ο Αντόφνο το 1955: «Μετά το Άουσβιτς δεν είναι δυνατόν να γραφτούν ποιήματα».

Αυτή η εχτίμηση του χορυφαίου στοχαστή της Σχολής της Φρανχφούοτης (αν χαι ανασχεινάστηχε από τον ίδιο μια δεχαετία αργότερα) αποτυπώνει το αδιέξοδο της σύγχοονης συνείδησης απέναντι στο Ολοχαύτωμα. Ωστόσο, ένας ομόφυλος του Αντόρνο, ο Πάουλ Τσέλαν, απέδειξε έμπραχτα, γράφοντας ποιηματα δηλαδή, το αντίθετο. Οτι με άλλα λόγια την απόλυτη φρίχη της Ιστορίας μόνο η τέχνη μπορεί να την εξορχίσει. Ο Π. Τσέλαν

Ο Π. Τσελαν γεννήθηzε στο Τσεφνόβιτς το 1920. Μια πολυεθνική πεφιοχή στα όφια της Κεντφικής και Ανατολικής Ευφώπης που διεκδικήθηκε από πολλούς γειτόνους. Μια μιχοή βαβέλ, στην οποία, όπως χαφαχτηφιστιχά έλεγε ο ίδιος, «κάποτε υπήρχαν άνθφωποι και βιβλία».

Εβραίος και από τα διο σιχογενειαχά devida, he hutoixy γλώσσα τα γεραανιχά ως γυμνασιόπαις, ο Τσέλαν διδασχεται τα ρουμάνιχα. ΕΞ atalov ovigov μαθαίνει γαλλιχά χαι αγγλιχά, χάτι που ota zoovia tov σποιθων του στη Γαλλία τον στρέφουν στη μεταφραστική pathyteia. Μεταφοάζει: Μπλοκ. Ρεμπό, Σαρ, Μαντελσταμ (στον οποίο αργότερα θα agreeooder zar thy ποιητική συλλογή nov ba παροινσιασοιμε). Βαλερί, Γεσένιν, Μισό, Σαιξτης. Ouvyzapeti z.a. XAVEL ZOL TOUS DID YOVEIS TOU DE στρατόπεδο OUTXEVIQUIDEUX OTHY Ουχρανία: τον πατέρα του από τις χαχουχίες, τη μητέρα του με μια σφαίρα στον αυχένα. Αλλά 2010 10105 EXTORIZETON OF στρατόπεδο χαταναγχαστιχής εργασιας, από το

### Εχδόσεις συνέχεια...

οποίο γλιτώνει το 1944.

Η αλυσίδα όμως των διώξεων δεν σταματάει εδώ. Καθώς στην πατρίδα του τη σχυτάλη των ναζιστών την παίρνουν οι σταλινιχοί. Αναζητώντας λοιπόν μια

αξιοπρεπέστερη ζωή, ο ποιητής καταφεύγει στη Βιέννη το 1947, για να εγκατασταθεί τον αμέσως επόμενο χρόνο στο Παρίσι (όπου και αυτοκτονεί πέφτοντας στα νερά του Σηκουάνα).

Ήδη ο ψυχισμός του έχει στιγματιστεί αφενός από την πολυγλωσσία (που στο βάθος υποχούπτει μιαν αμετάχλητη γλωσσιχή ανεστιότητα) και αφετέδου από τις ζοφεφές μνήμες της «τελιχής λύσης».

Δεν είναι τυχαίο φυσικά που όλη η ποιητική διαδορμή του (που καλύπτει το διάστημα 1948-1979) στοιχειώνεται από τα φαντάσματα που βίωσε τη δεκαετία του '40. Φαντάσματα που σε υφολογικό επίπεδο αποτυπώνεται από μια μη-γλώσσα.

Καθώς 🤉 Τσέλαν έγραψε στη γλώσσα των διωχτών του. Γι' αυτό την εξάρθρωσε χαι αχρωτηρίασε σε τέτοιο βαθμό την επιχοινωνιαχή λειτουογία της. Γιατί υπήρξε «μάρτυς»: δηλαδή «επιβιώσας» και ταυτόχοονα το υποχείμενο που χανείς γι' αυτόν δεν μπορεί να προσχομίσει «μαρτυρία», όπως καίρια υπογράμμισε ο Ζαχ Ντεοιντά στην ομιλία του, πέρσι, στο Γαλλικό Ινστιτούτο. Η συλλογή «Του

κανενός το φόδο. Die Niemandrose» (Μετάφφαση: Χφήστος Γ. Λάζος, εκδόσεις «Αγφα») έχει απομακφυνθεί τόσο από τους υπεφφεαλιστικούς απόηχους, όσο και από τους κώδικες των Γεφμανών μεταφομαντικών ποιητών, αποζητώντας τον υψηλότεφο δείκτη δφαματικής μυχιότητας μέσα από μια απογυμνωμένη γοαφή. Ένας χόσμος χαθημαγμένος από την ενοχή χαι την εγχατάλειψη, αυτό είναι το πολιτιχό σύμπαν που συναντάμε στην παρούσα συλλογή. Ειχόνες μεταεσχατολογιχές χαι ένα φρόνημα ποιητιχό, που μας λέει σε όλους τους τόνους ότι εμπειρία είναι αυτό αχοιβώς που δεν μεταδίδεται στον άλλο.

Η εφγασία του Χφήστου Λάζου αξίζει ειδικής μνείας. Ο μεταφααστής συνένωσε τη νηφαλιότητα του μελετητή με το πάθος του εφαστή της λογοτεχνίας. Κατατοπιστική εισαγωγή και ανάγλυφη μετάφααση.

> Μισέλ Φάις Ελεύθερος Τύπος 9.9.96

\* Judith Lewis
Herman: Βία επαχόλουθα Ψυχικά τραύματα Θεραπεία
(Εχδόσεις Θετίλη,
Αθήνα 1996)

Στο βιβλίο αυτό της Χαθηγήτοιας του Χάοβαοντ Judith Lewis Herman εξετάζονται οι μοοφές βίας που υφίστανται άνθοωποι χάθε ηλιχίας. Βία υπάοχει παντού: στον πόλεμο, στο δοόμο, στα στρατόπεδα συγχεντρώσεως. Υπάρχει χαι στις μιχρές, αθέατες φυλαχές χωρίς συρματόπλεγμα, που δημιουργούν τύραννοι μέσα στο σπίτι τους.

Συνέπειες της βίας είναι τα ψυχικά τοαύματα.

Το βιβλίο αποτελεί χαφπό μαχροχρόνιων εφευνών. Μέσα από αυτές τις έφευνες διαπιστώθηχε ότι τα συμπτώματα από τα ψυχιχά τφαύματα που υπέστησαν οι επιζώντες από τα στφατόπεδα συγχεντφώσεως του Ολοχαυτώματος χαι οι βετεφάνοι πολεμιστές του Βιετνάμ έχουν ομοιότητα με εχείνα των χαχοποιημένων γυναιχών, των χαχοποιημένων παιδιών.

Οι αναλύσεις και τα συμπεράσματα της συγγραφέως αποτελούν πρόχληση για τις μέχρι σήμερα χαθιερωμένες αντιλήψεις. Με τον όρο «μετατραυματιχό στρες» δίνεται όνομα σε συμπτώματα που ανέχαθεν βασάνιζαν χιλιάδες άτομα, άνδρες χαι γυναίχες. Συμπτώματα όπως η βουλιμία, η χρόνια υπερδιέγερση, η σεξουαλική δυσλειτουργία και η αίσθηση αποξένωσης, έχαναν πολλούς ανθρώπους να νιώθουν «διαφορετιχοί» από το περιβάλλον τους. Και όμως, για πολλούς, η ρίζα της δυσχολίας βοίσχεται σε ψυγιχά τραύματα που τα έχουν σβύσει από τη μνήμη τους αλλά όμως αυτά εξαχολουθούν να εχδηλώνονται με σωματιχά συμπτώματα μετά από πολλά χρόνια. Η συγγραφέας επιχειρεί

μιά βαθύτερη χατανόηση της ψυχολογίας ανδρών χαι γυναιχών χαι προτείνει ένα νέο πλαίσιο θεραπείας για το ψυγικό τραύμα. Τονίζει πόσο αρνητική επίδραση έχει το να αποδίδονται τα εγχλήματα του θύτη στο χαραχτήρα των θυμάτων. Τονίζει την ανάγχη να χαραχτηρίζονται οι βιασμοί ως «έγκλημα» και όχι ως «σεξουαλιχή ποάξη». Τονίζει την ανάγκη να ειπωθεί φανερά όλη η αλήθεια για τη βία, να μην υπάρχει πλέον ο πέπλος της μυστικότητας.

Το βιβλίο, το οποίο χυχλοφορεί στα ελληνιχά σε μετάφοαση Εύης Νάντσου, είναι λεπτομερώς τεχμηριωμένο, χοησιμοποιεί την χλασιχή βιβλιογραφία χαθώς χαι αποσπάσματα από αναφορές των ίδιων των θυμάτων, από ημερολόγια φυλαχής, από αναφορές επιζώντων του Ολοχαυτώματος. Αποτελεί δυνατό και πρωτότυπο έργο, μια επανάσταση για τον μέχοι σήμερα χαθιερωμένο τρόπο σκέψης.

# ENGLISH SUMMARY

OF THE CONTENTS OF ISSUE No 146

### November · December 1996

In the main article, Mr Emilianos, Metropolite of Kos in the Dodecanese, discusses the «inhumanity and barbarism of Nazi Germany, which led thousands of our innocent Jewish brothers to the most horrific death and destruction, during the Holocaust».

Professor Z. Tsirpanlis writes about the Jews of Rhodes during the period of the Knights, when the Jews were the most numerous among the foreign ethnicities of Rhodes, especially in the city its self.

Professor D. Varonos relates his memories of the German Occupation and the salvation of certain Jews of Athens, among whom the president of the Central Board of Jewish Communities in Greece Joseph Lovinger, of blessed memory.

The history of a Jewish area of Thessaloniki, known as Kazina de Malta is presented by Mr. E. Hekimoglou M.D.

Mr. Brendan Gill, american author, presents the Holocaust Memorial Museum in Washington. A ketubah (marriage contract) of the Jews of Ioannina in northern Greece, of the year 1866, reveals social facts of those times.

The unveiling of the Monument for the Holocaust Victims, which took place in the Municipality of Kastoria (Macedonia), on October 13, 1996, is described in this story on the day's events.

In the 24th of March, 1944, the Nazis gathered together 1000 Jews of Kastoria and deported them to Auschwitz. Only 35 returned alive.

The President of the Hellenic Republic Mr. K. Stefanopoulos, visited in October 1996 the concentration camp of Auschwitz. This is what he wrote in the visitor's book: «A horrific place. A place of spiritual and physical torment. A place of misery and death. A place of martyrdom, a holy place. An eternal curse and condemnation of the perpetrators, an eternal memorial of the innocent victims. We devoutly bend our knee before the ghosts of those who were tortured and put to death in this place».

Book reviews are the last item in this issue.

Στην οδό Όθωνος 8, θα μπορούσατε να θαυμάσετε τη συλλογή Γαΐτη, ενώ περιμένετε στην ουρά... αλλά στη EUROBANK δεν υπάρχουν ουρές.



Γιατί εδώ, η ταχύτατη εξυ-

πηρέτηση των πελατών και η εργονομία του χώρου δεν επιτρέπουν τη δημιουργία συνωστισμού. Και βέβαια αυτό δεν είναι το μοναδικό πλεονέκτημα του καταστήματος της Eurobank στην οδό Όθωνος 8, στη: πλατεία Συντάγματος.

Αν δεν προσέφερε τις πιο πρωτοποριακές και αποδοτικές τραπεζικές υπηρεσίες, θα μπορούσε να είναι ένα μικρό μουσείο σύγχρονης τέχνης.

Γιατί τους χώρους του κοσμεί μια αυθεντική έκθεση έργων του Γιάννη Γαπη. Αλλωστε η διάδοση της τέχνης και η σύνδεσή της με την καθημερινή ζωή είναι ένας από τους σημαντικότερους πολιτιστικούς στόχους κάθε εξελιγμένης κοινωνίας. Είναι ο στόχος μιας Τράπεζας Αξιών, της Eurobank.



KATATTHMA AOHNON: OOONOE 8, 105 57 AOHNA, THA.: 3237000, FAX: 3222095