## XPONIKA הונות XPONIKA

ΟΡΓΑΝΌ ΤΟΥ ΚΕΝΤΡΙΚΟΥ ΙΣΡΑΗΛΙΤΙΚΟΥ ΣΥΜΒΟΥΛΙΟΥ ΤΗΣ ΕΛΛΑΔΟΣ

ΤΟΜΟΣ ΙΗ • ΑΡ. ΦΥΛΛΟΥ 139 • ΣΕΠΤΕΜΒΡΙΟΣ - ΟΚΤΩΒΡΙΟΣ 1995 • ΤΙΣΡΙ - ΧΕΣΒΑΝ - 5756



## ΟΙ ΔΥΟ ΚΟΣΜΟΪΣΤΟΡΙΚΟΙ ΛΑΟΙ:

# O IZPAHA KAI OI EAAHNEZ

Του κ. ΧΡΗΣΤΟΥ ΜΑΛΕΒΙΤΣΗ

παράδοση, που ορίζεται από τη Σουμερία και εντεύθεν, άρχισε με τις αποχαλύψεις των ποοφητών του Ισραήλ. Δεν είναι αυτό το θέμα μας, αλλά είναι απαραίτητο να συνειδητοποιήσουμε τη σημασία αυτής της αποκάλυψης, προκειμένου να εχτιμήσουμε δεόντως και αυτό που συνέβη με τους Έλληνες. Διότι μόνο δύο κοσμοϊστορικοί λαοί υπήρξαν στην Οιχουμένη, ο Ισοαήλ και οι Έλληνες. Επειδή μόνον αυτοί οι δύο έρρηξαν τον κλοιό του μύθου κατά τρόπο ριζικό και αποφασιστικό. Μόνον αυτοί έθεσαν την ύπαρξη υπό εντελώς νεοφανή ορίζοντα, ο καθένας με τη δική του ιδιο - φυΐα. Το πεφαλαιώδες είναι ότι η ρήξη συνέβη από πρόσωπα, και όχι από τη συλλογική συνείδηση. Θα λέγαμε πως η συλλογική συνείδηση ένιωσε την ανάγκη για την ιστορικοποίηση του μύθου (Ένα άλλο αίνιγμα στην

υπέρβαση του μύθου). Πράγμα που

δυνάμεων του συνειδητού έναντι των

δυνάμεων του ασυνείδητου έγινε από

ισχυρές προσωπικότητες, όταν ήρθε ο

σημαίνει πως η ενίσχυση των

καιφός τους. Στο Ισφαήλ η

ΕΠΟΧΗ του πνεύματος, για τη δυτική

ιστορικοποίηση συνέβη με την Πεντάτευχο και στην Ελλάδα με τα ομηρικά έπη.

ΣΤΟ ΙΣΡΑΗΛ η εποχή του πνεύματος άρχισε με την αντικατάσταση της τάξης της φύσεως με τη βούληση του προσωπικού Θεού, ο οποίος μιλάει μέσω των προφητών και παρεμβαίνει στις ιστορικές διαδικασίες. Αυτό από την άποψη του Θεού. Από την άποψη του ανθοώπου, η εγκόσμια διατριβή του τελευταίου νοήθηκε ως έκπτωση από παράδεισο. Ο κόσμος νοήθηκε ως δημιούργημα αυτής της εξωχοσμιχής βουλήσεως και ο άνθοωπος ως εικόνα και ομοίωσή της. Πρόκειται για οηξικέλευθες αποκαλύψεις ή συλλήψεις από τις μεγαλύτερες και σημαντικότερες της ανθοώπινης ιστορίας, με κοσμοϊστορικές επιπτώσεις. Και αν κανείς απορρίψει τη θρησκευτικότητα αυτών των συλλήψεων, καθόλου δεν παύει να ισχύει τούτη η νεοφανής εννόηση της ανθρώπινης κατάστασης στον χόσμο. Όμως είναι από τη φύση τους θοησκευτικές.

[Απόσπασμα από ομιλία του χ. Χο. Μαλεβίτση στο Ε.Μ. Πολυτεχνείο, στις 9 Μαρτίου 1994. Δημοσιεύτητε με τίτλο «Η χοσμοϊστορική σημασία της αρχαίας ελληνικής φιλοσοφίας», στη Νέα Εστία, 1.9.1994]

ΕΙΚΟΝΑ ΕΣΟΦΥΛΛΟΥ: Από την τελετή στη Συναγωγή Χανίων, το Εχάλ, το Ιερό όπου 50 χρόνια πριγ, φυλασσόταν η Τορά.

# H ANABIOZH THE ISTOPIKHE SYNAPOPHE XANION

ΕΤΑ ΑΠΟ 50 ΧΡΟΝΙΑ η Συναγωγή των Χανίων, η μόνη που διατηρήθηκε στην Κρήτη μετά το Ολοκαύτωμα, λειτουργήθηκε στις 11 - 12 Αυγούστου 1995.

Στην επίσημη ιεφοτελεστεία του Σαββάτου 12 Αυγούστου, την οποία ετέλεσε ο Ραβίνος χ. Ισαάχ Μιζάν, στη μνήμη των 300 Εβφαίων που πνίγηχαν στις 9 Ιουνίου 1944 με την καταβύθιση του πλοίου «Τάναϊς», μαζί με Χριστιανούς της Μεγαλονήσου, παφέστησαν, εκτός των άλλων: Εκπρόσωποι του Μητφοπολίτη Κυδωνίας και Αποκοφώνου κ.κ. Ειφηναίου, εκπρόσωπος της Καθολικής Εκκλησίας, ο βουλευτής Χανίων του ΠΑΣΟΚ κ. Σ. Μιχελογιάννης, ο αναπλ. Νομάφχης κ. Γ. Κλωνιζάκης, ο πρόεδφος του Δημοτικού Συμβουλίου Χανίων κ. Γ. Νικολακάκης, ο πρό-

εδος της Νομαρχιαχής Επιτροπής Προνοίας κ. Π. Ροζάκης, εκπρόσωποι των αστυνομικών Αρχών, κ.ά.

Η τελετή της συμβολικής αναβίωσης της Συναγωγής έγινε με πρωτοβουλία της Εβραϊκής Νεολαίας Ελλάδος, ο πρόεδρος της οποίας κ. Δ. Φρανσές, σε ομιλία του εξήγησε τη σημασία της τελετής.

Μιλώντας εκ μέφους του Κεντοικού Ισφαηλιτικού Συμβουλίου Ελλάδος ο γεν. γραμματέας κ. Μ. Κωνσταντίνης, είπε, μεταξύ των άλλων: «... Μετά 50 χρόνια, ύστερα από μισό αιώνα σιγής στον ιερό αυτό χώρο της ιστορικής Συναγωγής των Χανίων, όπου βρισκόμαστε σήμερα, ξανακούγονται προσευχές και ύμνοι στο Θεό. Προσευχές για εκείνους που άδικα κι απάνθρωπα χάθηκαν, ύμνοι γιατί μας βοήθησε να

βρισχόμαστε εδώ σήμερα. Η χυριότερη όμως παράχληση προς το Θεό είναι να προστατεύει τους αθώους, ώστε να μην έχουμε «Ποτέ πια πόλεμο», «Ποτέ πια Ολοχαυτώματα.

»Με την ευλογία του Θεού στην ψυχή μας και τις μνήμες των αδικοχαμένων στο μυαλό μας, το καθήκον όλων μας πρέπει να είναι ο αδιάκοπος αγώνας για την διατήρηση των ανθρωπίνων δικαιωμάτων και της αξιοπρέπειας...».

Η Συναγωγή «Ετς Χαϊμ» των Χανίων - κτίφιο Ενετικού φυθμού - χφονολογείται από τον 14ο αιώνα. Τότε στέγαζε μια Καθολική Εκκλησία. Το οικοδόμημα παφαχωφήθηκε στην Εβφαϊκή Κοινότητα κατά τον 17ο αιώνα και μετετφάπη σε Συναγωγή. Είναι πιθανόν η μοναδική πεφίπτωση στην παγκόσμια ιστοφία Εκκλησίας που μετατφέπεται σε Συναγωγή.

Η Εβραϊκή Κοινότητα των Χανίων είχε δύο Συναγωγές εκ των οποίων η Συναγωγή «Ετς Χαϊμ» είναι η παλαιότεοη. Η δεύτερη, που χτίσθηκε το 1880, καταστράφηκε ολοκληρωτικά κατά τη διάρκεια του βομβαρδισμού της πόλης από τους Γερμανούς το 1941. Η Συναγωγή «Ετς Χαϊμ», η οποία επίσης υπέστη σοβαρές ζημιές κατά τον βομβαρδιομό, δεν χρησιμοποιήθηκε ποτέ ξανά από το 1941 μέχρι τον περασμένο Αύγουστο, που λειτούργησε συμβολικά.

### Οι Εβραίοι στα Χανιά

Σε αφιεφώματα της Καθημερινής (2 Ιουλίου 1995) για τα Χανιά γίνονται οι παφακάτω αναφορές στους Εβραίους κατοίκους της πόλεως:

### Η Μάλμειος Βιβλιοθήκη

(Της Χούσας Κακατσάκη)

«Οτη μυθιστορηματική βιογραφία, διέθετε το αλαθητο συλλεκτικό ένστικτο που του είχε χαρίσει το παρατσούκλι «χαρτοποντικός». Είναι χαρακτηριστικό ότι παραφύλαγε την υπηρέτρια του Βενιζέλου πότε θα βγάλει τα σκουπίδια για να πάρει σημειώματα, επιστολές, αντύγραφα διπλωματικών εγγράφων. Πάνω από 6.000 τόμοι σπάνιων βιβλίων που αφορούσαν την Κρήτη και άλλα τόσα εβραϊκά, περιζήτητα σήμερα στη διεθνή βιβλιογραφία, χωρίς να υπολογίζονται τα βιβλία με άλλα θέματα, οι γκραβούρες και οι χάρτες ήταν το αποτέλεσμα του

συλλεκτικού του πάθους. Το 1972 παραχωρήθηκε στη Δημοτική Βιβλιοθήκη αλλά δυστυχώς ο Δήμος την κακομεταχειρίστηκε. Δεν υπογράφηκε καν πρωτόκολλο παραλαβής και πολλά βιβλία χάθηκαν στη μεταφορά».



Η Συναγωγή Χανίων λειτούργησε συμβολικά και πάλι, ύστερα από 50 χρόνια

#### Η πόλη μου τα Χανιά

(Της Βικτώρας Θεοδώρου)

Αναφερόμενη στη Μάχη της Κρήτης σημειώνει;

«Τρεις δυνάμεις σφυροχοπούν το λιμάνι της Σοιδας και τα Χανιά. Οι Ιταλοί, οι Γερμανοί και οι Άγγλοι. Στεναξαν τα επικά όρη. Οι κάτοιχοι, οι δημόσιοι υπάλληλοι που έπρεπε να συνεχίσουν τη δουλειά τους (και η μητέρα μας στο κλειστό σχολείο της) έτρεχαν αλλόφρονες στα "καταφύγια" με το ουρλιαχτό της σειρήνας. Η Οβριακή ερήμωσε. Οι Εβραίοι συμπολίτες χάθηκαν, για μια "εξορία" χωρίς επιστροφή».

## Η απελευθέρωση των Αθηνών από τους Γερμανούς

Του κ. ΡΕΝΟΥ ΑΠΟΣΤΟΛΙΔΗ



Δώδεκα Οκτωβρίου 1944. Οι τελευταίοι Γερμανοί στρατιώτες έχουν αποχωρήσει. Γυναίκες και άνδρες στους δρόμους γιορτάζουν

Ι εχεί, άλλο τφελό: Πλήθος πολύ, μα δεν ανέβαινε και στο τιμητικό άβατο μποος στο μνημείο, παφά τσακωνόντουσαν μεταξύ τους όλοι, «Όχι!», φώναζαν οι μεν, «Είναι τιμή! Είναι τιμή!» - ανάμεσά τους κι ένας που τον ήξερα και ήτανε της Ιντέλιτζενς Σέρβις, υπάλληλος της Τφάπεζας της Ελλάδος, δεξιός, στο τμήμα εκτυπώσεως χαφτονομισμάτων (κι επί Κατοχής βέβαια, που διάταζαν μόνο οι Γερμανοί να τυπώνονται, για να μας ληστεύουν μεθοδικά) - κι οι άλλοι: «Σκίστε το! Σκίστε το!», μα κανείς δεν τόλμαγε να σαλτάφει τα τφία βήματα, ν' τ' αφπάξει να το σκίσει που θέλανε... παφά τσιφίζανε μονάχα, σαν γυναικούλες, άπραγα...

Κι αυτό άστραφτε χει, προχλητικά, πράσινο - καταπράσινο ένα δάφνινο στεφάνι, ντυμένο πάνω του σαν αυτοχρατορική χλαμύδα, κατακόχχινη, σωστή πορφύρα, τη μεταξωτή παντιέρα με την κατάμαυρη σβάστικα λοξή πάνω της να τφέχη πάντα μπρος στο θάνατο... να πάφη ο διάολος, τι την κοιτάνε; τι την αφήνουμε να τφέχη ακόμα, να φαντάζη κει μπρος μας;

Κι ώρμησα, τ' άρπαξα, το 'χανα κομμάτια το στεφάνι - απ' αληθινή δάφνη - μα εκείνη δε σχιζότανε. Το τρομερό μεταξωτό της - «ερζάτς» ήτανε, χι άντεχε τόσο; τα χέρια μου είχανε χάσει τη δύναμή τους; εγώ σίδερα έστιβα, μα χείνη άντεχε - χαι την τράβαγα, τη στριφογύριζα, ζοριζόμουνα, δε σχιζότανε.

Αυσσασμένος την πέταξα καταπάνω στο πλήθος που άφριζε!.. Και μύρια χέρια την άρπαξαν, την τράβαγαν τετανικά όλα, να την πάρει δικιά του ο καθένας, μα κανείς δεν κατάφερνε, αυτή άντεχε, δε σκιζότανε, δεν κουρελιαζόταν!..

Τέλος είδα που 'γινε τοία χομμάτια - μα τώρα και μικρότερα περισσότερο άντεχαν!

Τότε σπέφτηκα: «Εγώ, γιατί δεν πράτησα πανένα;». Και χύμηξα πι εγώ ν' αρπάξω ένα!.. Κλώτσαγα, έριχνα γροθιές άγριες με το 'να πέρι ολοένα - πατάφερα να διώξω πέντε, δέπα, δεπαπέντε... Μα ένας ήταν γαντζωμένος όλος πάνω στο πουρέ-

λι, και με τα δυο του τα χεράκια τρελά κρεμασμένος, αφρίζοντας, και μου φώναξε, καθώς τον σήκωνα ολάκερο, μισό μέτρο στον αέρα, κι αυτός εκεί σαν ξέφτι, απ' το κομμάτι της μαύρης σβάστικας στο καταπόρφυρο φόντο π' ακόμα έτρεχε η αναθεματισμένη, και μου φώναξε σπαρακτικά:

- Ασε μου την! Ασε μου την εμένα!.. Είμ' Εβοαίος σου λέω! Είμ' Εβοαίος!

 Ε, άντε, πάο την! του είπα, μην μπορώντας να τον τινάξω από πάνω της, έτσι υστερικά που 'χε γραπωθεί και δεν ξεκόλλαγε!..

Αυτή ήταν η 12η Οκτωβοίου 1944 για μένα, με το λόγο της τιμής μου.

Και με ντροπή μου - για μένα. Δε λέω για χανέναν άλλο.

[Απόσπασμα από αναμνήσεις που δημοσιεύτηχαν στην Καθημερινή, 9.10.1994]

# ZYZHTHZEIZ

## Πάνω σε εβραϊκά θέματα

ΤΟ ΤΕΛΕΥΤΑΙΟ ΔΙΑΣΤΗΜΑ ήφθαν στη δημοσιότητα από διαχεχομμένους παφάγοντες της πνευματικής ζωής (τον καθηγητή κ. Δ. Λουκάτο και το γνωστό συγγοαφέα κ. Ν. Δήμου) γενικότερα θέματα που αφορούν τους Εβραίους. Αναδημοσιεύουμε τα σχετικά κείμενα, τα οποία δίνουν τις πρέπουσες απαντήσεις στα θέματα που τα ίδια θίγουν.

## Το έθιμο για το «κάψιμο του Ιούδα»

Σε λιγοστές μιχρές περιοχές της Ελλάδος εξακολουθεί κατά την Μεγάλη Εβδομάδα των Χριστιανών το έθιμο να καίνε ομοίωμα του Ιούδα. «Η βάρβαρη αυτή παρακολούθηση ενός μακάβριου θέματος» δεν μπορεί να θεωρηθεί στη χαραυγή του 21ου αιώνα, ως εθιμική συμβολή στον «ψυχικό, πνευματικό και καλλιτεχνικό πολιτισμό» του ελληνικού λαού, όπως τονίζει στην παρακάτω επιστολή του («Καθημερινή» 5 Ιουλίου 1995) ο πρύτανης της Ελληνικής Λαογραφίας καθηγητής κ. Δημήτριος Σ. Λουκάτος.

το ενδιαφέρον ένθετο των «Επτά Ημερών» της «Κ» (Κυριαχή, 25 ■ Ιουνίου '95), με την πολύπλευρη συνθετική ύλη: της ιστορίας, τέχνης. αργαιολογίας, οιχονομίας και σύγχρονων βιωμάτων του ωραίου νησιού της Μήλου, με εξέπληξε, από την πλευρά της λαογραφίας, η έμφαση που εδόθηκε, με λεπτομερή περιγραφή, σε ένα παλαιότατο (χαι άλλων αντιλήψεων) πασχαλινό έθιμο, το «χάψιμο του Ιούδα», που, ενώ μεταπολεμικά επήγαινε να σβήσει, με κάποια λαϊκή ωριμότητα, τώρα (και σε πολλούς τόπους) το ποοβάλλουμε «τουοιστικά». Στην περίπτωση της Μήλου, το άψογο - γραμματικά και συντακτικά κείμενο του «σκεπτικού» της καταδίκης, στη φωτογραφία του απαγχονισμένου, δείχνει λόγιον και διαφημιστικό «αναπαλαιωτή» του εθίμου αυτού.

Η «Κ» έχει δημοσιεύσει, παλαιότερα, επιστολή μου (28.4.90), όπου υπεύθυνα σημειώνω ότι το «κάψιμο του Ιούδα», γεννημένο συμβολικά στα χρόνια της Τουρκοκρατίας και των αντιεβραϊκών φανατισμών, σήμερα δεν έχει λόγον υπάρξεως, η δε «τουριστική» του προβολή μάς εκθέτει, αντίθετα, για μια βάρβα-

οη παρακολούθηση ενός μακάβριου θεάματος.

Με τη φετινή επέτειο των πενήντα γρόνων, από τη λήξη του Β' παγκοσμίου πολέμου, θυμηθήχαμε με βδελυγμία τα «ολοχαυτώματα» των Εβραίων κ.ά. Πώς τώρα θα «διδάξουμε» και στα παιδιά μας, την «εορταστική» και πυροκροτική επανάληψη παρόμοιας εκτέλεσης, για οποιοδήποτε ανθοώπινο ομοίωμα; Μπορεί η λαογραφία να καταγράψει στις αναμνήσεις της όλα όσα έξησαν στον τόπο μας, ανάλογα με τις συνθήκες και τις προλήψεις των εποχών που επέοασαν, δεν τα προβάλλει όμως και για παραδειγματισμό ή συνέχιση, όπως δεν θα το έχανε και για θέματα ιγείας. Όσο όμως μαρτυρούν έναν ψυχικό, πνευματιχό και καλλιτεχνικό πολιτισμό, το θυμίζει και τα προσφέρει πρόθυμα και στις «τουριστικές» σκοπιμότητες.

Ο καλοπροαίζετος εκπαιδευτικός των λαογραφικών σελίδων του ένθε του της Μήλου, μπορούσε, μετά το ευχάριστα πρώτα Πασχαλινά έθιμα που μας έδωσε, ν' αφήσει (ή να ψέξει το «κάψιμο» και να γράψει κάτι για το παλιά γραφικά αρραβωνιάσματα τοι

## EYZHTHEEIE

Πάνω σε Εβραϊκά θέματα Κάστοου (Επετ. Ετ. Κυχλαδ. Μελετών, τόμ. 8/1969-70, σ. 582-8) ή κάτι από την «παφαδοσιακή αμπελουφγία και το κφασί» στη Μήλο (Μηλιακά, τομ. Α΄ 1983, σ. 145 - 93).

Ελπίζω ότι και οι Μήλιοι των Αθηνών και του νησιού θα συμφωνήσουν με την αντίφοησή μου για τον Ιούδα. Το θέμα, άλλωστε, είναι και γενικότεφα διεθνικό, γιατί πολύ συχνά ο λαός μπεφδεύει το όνομα του Ιούδα με τον Εβφαίο. Σήμεφα το εβφαϊκό κρώτος είναι ισότιμο και

φίλιο, άφα και σεβαστό. Και, για να κινηθώ, ως Κεφαλλήν, στη σύγχουνη ατμόσφαιφα των σεισμών, θυμίζω ότι, το 1953, όταν με τους τφομεφούς και πολύνεκφους σεισμούς, τα νησιά: Κεφαλονιά, Ιθάκη και Ζάκυνθος έμειναν επί ημέφες χωφίς άμεση βοήθεια (στο μακρινό τους πέλαγος), οι πρώτοι που φάνηκαν, με τον ασύφματο κι έδωσαν βοήθεια και ανθφώπινη παφηγοφιά στους απελπισμένους, ήταν οι καλόδεχτοι ναύτες του πολεμικού στόλου, του νεοσύστατου, τότε, κράτους του Ισφαήλ».



## Είμαστε όποι Εβραίοι

Του κ. ΝΙΚΟΥ ΔΗΜΟΥ

ληφοφοφήθηκα ότι ένα φασιστοειδές (ευτυχώς και οι φασίστες μας είναι γιαλαντζί!) που διατηφεί τακτική εκπομπή σε πεφιθωφιακό τηλεκανάλι, με αποκάλεσε «Εβραίο».

Φαντάζομαι πως, στο αντισημιτικό του παφαλήφημα, ο χαφακτηφισμός αποτελεί ύβφη. Σύγουφα δεν το είπε για να με κολακεύσει. Όμως δεν είχε υπολογίσει καλά τη βαφύτητα της λέξης. Διότι εγώ - καίτοι δεν έχω σχέση με τις φυλές του Ισφαήλ - αισθάνθηκα πολύ ωφαία να με αποκαλούν ομόθοησκο και ομόφυλο του Χφιστού, του Σπινόζα, του Φφόιντ και του Αϊνστάιν. (Για να μην προσθέσω μεφικά προσωπικά μου είδωλα όπως τον Κafka, τον Wittgenstein, τον Walter Benjamin και τον Paul Celan).

Κι επιπλέον με έχανε, για μία αχόμα φορά να νιώσω Εβραίος - όπως έχω αρχετές φορές στη ζωή μου αισθανθεί γύφτος, Αλβανός ή χαι μάρτυς του Ιεχωβά.

Ξέρω ότι για τα φασιστοειδή τέτοιες ταυτίσεις είναι δείγματα προδοσίας, μειοδοσίας και ανθελληνισμού. Όμως περιέργως εγώ πιστεύω πως η ικανότητα να μπαίνεις στη θέση του άλλου - ιδιαίτερα όταν αυτός διώκεται ή καταπιέζεται - είναι κατ' εξοχήν αρετή ελληνική.

Λέμε - και είναι αλήθεια - πως ο ανθοωπισμός έχει τις οίζες του στη χώρα που ζούμε. Πραγματικά και οι Ρωμαίοι αρχικά και οι Δυτικοί της Αναγέννησης κατόπιν, που έπλασαν το ιδανικό του humanismus είχαν το βλέμμα τους στραμμένο στην ελληνική κλασική αρχαιότητα. Από εκεί άντλησαν όλο τον πλούτο μίας ανθρωποκεντρικής κοσμοθεωρίας.

Το να θεωφούμε τον άνθφωπο σαν την ύψιστη αξία - τον άνθφωπο γενικά, χωφίς διακρίσεις - είναι μία άποψη που πηγάζει από την αρχαία ελληνική σκέψη. Το να μπαίνουμε στη θέση του κάθε 'Αλλου είναι μία προέκταση χριστιανική, που όμως εναρμονίζεται απόλυτα με την ηθική των περισσότερων αρχαίων φιλοσόφων.

Το ίδιο αχομφνής Έλλην αισθάνομαι κι όταν υπερασπίζομαι τον ορθό λόγο που από τον ελληνικό χώρο ξεκίνησε. Οι φανατικοί που πολεμάνε την - δήθεν ξενόφερτη - ratio δεν αντιλαμβάνονται πως αντιμάχονται το ελληνικότερο στοιχείο της δυτικής σκέψης.

Αναφωτηθήκατε ποτέ ποιοι είναι οι αυθεντικοί Έλληνες; Αν για κοιτήφιο χοησιμοποιήσατε τις αξίες του ελληνικού πολιτισμού, θα καταλήξετε πως ΔΕΝ είναι οι πατοιδοκάπηλοι, εθνικιστές, αασίστες, νεο - οφθόδοξοι φονταμενταλιστές και άλλοι ζηλωτές μιας διεστομημένης και παφαμοφφωμένης ελληνικότητας - αλλά μερικοί κατά καιφούς επονομαζόμενοι «ανθέλληνες».

Πιστεύω πως εγώ ο «Εβραίος», είμαι πολύ πιο Έλληνας από αυτόν που με χαρακτήρισε έτσι. Γιατί η ελληνικότητά μου πηγάζει από την οικουμενικότητα του λόγου - κι όχι από τη μισαλλοδοξία του παρα - λόγου.

Και η ιδιότητα που έχω να ταυτίζομαι με τον συνάνθοωπό μου - ναι, ακόμα και με τον Σκοπιανό και με τον Τούοκο - είναι αφετή ελληνική, που οι κήφυκες ενός επαφχιώτικου και κομπλεξικού απομονωτισμού δεν δύνανται ούτε να εννοήσουν.

Κι όπως εγώ είμαι Εβοαίος, άλλο τόσο Έλληνας ήταν ο Γερμανοεβοαίος Daniel Cohn - Bendit, που το Μάιο του '68 άχουσε τους Γάλλους φοιτητές να φωνάζουν: «Είμαστε όλοι Γερμανοεβοαίοι».

Καθημερινή, 25 Ιουνίου 1995

## «Όλα τα κάστο' επήγα, κάστο' εγύοισα, σαν της Εβοιάς το κάστοο, κάστοο δεν είδα...»

Του Γυμνασιάοχη κ. ΧΡΙΣΤΟΦΟΡΟΥ Γ. ΓΑΤΑΝΑ

«Όλα τα κάστο' επήγα, κάστο' εγύοισα, σαν της Εβοιάς το κάστοο, κάστοο δεν είδα...» Έτσι τοαγουδούσαν στο χωοιό Καμπιά της Β. Χίου ποιν τα 1903.

Το τραγούδι διέσωσεν ο Γάλλος περιηγητής Ε. Περνό. Είναι τραγούδι όμορφο, δημοτικό, μελωδικό, αφού ο ίδιος ο Περνό διέσωσε και τη μουσική του σε φωνόγραφο. Πλούσιον ήταν το κάστρο. Του ζήλεψαν οι Τούρκοι και οι Σαρακηνοί. Το πολιόρκησαν. Το κάστρο με δόλον έπεσε... Παρατίθεται όλο για τους γλωσσικούς ιδιωματισμούς:

Όλα τα κάστο' επήγα, κάστο' εγύοισα σαν της Εβοιάς το κάστοο, κάστοο δεν είδαν γύοου τοιγύοου ασσήμι κι όλομ μάλαμμα, Τούοχοι το τοιγυρίζζου χρόνους δώδεκα κι άλλους δεκατεσσάρους οι Σαρακηνοί. Και μιας Οβοιάς κουλλούκι, μάισσας παιδί, τον πύργον τοιγυρίζζει, κλαι και δέρνεται «Αννοιξετέ μου νάμπω τόβ βορειόμοιρο, πούμαι και γγαστρωμένο και στοιμόγεννο». Όσο να καλονοίξου, χίλι' εμπήκανε, κι ώστα καλοσφαλίσου, (το) κάστοο γέμισε. Κ' η κόρη που το κάστοο έξω γκρέμισε ούτε σε πέτρα δώκεν ούτ' εις μάρμαρο, μόνο σ' αγούρ' αγκάλες πήεν κ' έππεσε

Το χάστρον ετούτο της Εβριάς - Οβριάς εχεί στα Καμπιά, χοντά είναι στο εξωχλήσι της Κοίμησης της Παναγίας, έχει χαι τείχη. Πάνω σ' αυτό είναι η εχχλησία της Αγ. Παρασχευής χαι η βασιλότουπα, που μέσα της

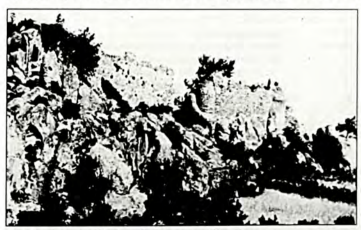
χωφούν 12 πεφίπου άτομα. Λέγεται αχόμη ετούτο χαι χάστρο των Απολίχνων. Η Εβραιοπούλα έπεσε σε άγουφου την αγχαλιάν, αφού πανέμορφη θα ήταν...

Στο χωφιό μου τα Φυτά, τραγουδούσαν προ του 1930 και μετέπειτα, τραγουδούσαν τις αποκριές, ένα τραγούδι που φαίνεται η πίστη μιας Εβριοπούλας στην θρησκεία της, εκείνη του Μωσαΐκου Νόμου. Αρνήθηκε να γίνει χριστιανή. Το τραγούδι στο χωριό τραγουδούσε με το βιολί παίζοντας ο συγχωριανός αξέχαστος σήμερα Δημήτριος Ι. Μαρωνίτης. Θυμούνται έτσι οι παλιοί στα συντά.

Ένα Σαββάτο βοάδυ, μια Κυριαχή πρωί, πήγα να συργιανίσω μεσ' στην Οβριαχή. Βλέπω μιαν Εβριοπούλα που λουζουντανε χαι με ασημένιο χτένι εχτενιζούντανε. Της λέω Εβριοπούλα γίνεσαι χριστιανή, να λούζεσαι Σαββάτο ν' αλλάζεις Κυριαχή χαι να μεταλαβαίνεις Χριστούγεννα - Λαμπρή; Κάλλιο' έχω γω να πέσω στου Τούρχου το σπαθί παρά να λούζομαι Σαββάτο ν' αλλάζω Κυριαχή χαι να μεταλαβαίνω Χριστούγεννα - Λαμπρή,

Κεφαλοχώοι της Β.Δ. Χίου είναι η Βολισσός, που εχει έγραψε τραγούδια ο σύγχρονος σχεδόν του Προφητη Ησαΐα, Όμηρος (9ος - 8ος π.Χ. αι.). Τραγούδουσαν και χόρευαν τις Αποκριές, το όμορφο δημοτικό τραγούδι, απάνω σ' ένα δώμα.

Μια Εβραιοπούλα εργατικιά, κάθεται σ' ενα δώμα και κεντά. Υπάρχει η προσωποποίηση με το χορταρί, το χορταράκι το δροσινό... ωραίες εικόνες...



Χίος: Το κάστρο της Εβριάς - Οβριάς στο χωριό Καμπιά

Απάνω σ' ένα δώμα, δώμα, δωματάχι χάθεται Εβοαιοπούλα χαι παπαδοπούλα χαι χεντά τον ήλιο χαι το φεγγαράχι.

- Βάστα, βάστα, ήλιε, βάσταξε λιγάχι ώστε να γυρίσω το περιβολάχι χορταράχι βρίσχω δροσινό λιγάχι και κοντοκαθίζω να το ανεσπασω.
- Μη με ανεσπάσεις και άνιδρος είμαι δώδεχα χρονάχια νερό δεν ήτια κι άλλους δεκατέσσαρους τον αγαπώ δεν είδα.

Υπάρχει εκεί και άλλη παραλλαγή του τραγουδιού:

Πάνω σ' ένα δώμα, δώμα, δωματάχα χάθετ' Εβραιοπούλα χαι παπαδοπούλα χαι χεντά τον ήλιο χαι το φεγγαράχα. - Βάστα, ήλιε, βάστα, βάστηξε λιγώνα ώσπου να το γυρίσω το περιβολάχα.

#### «ΟΛΑ ΤΑ ΚΑΣΤΡ' ΕΠΗΓΑ, ΚΑΣΤΡ' ΕΓΥΡΙΣΑ...»

Κι αφού γυρίσω το περιβολάχι πόρτα για να έμπω και σκαμνί να κάτσω και κοντά στην πόρτα χορτάριν εβρίσκω και κοντοκαθίζω να το ανασπάσω.
- Μη με ανασπάσεις και άνυδρος είμαι δώδεκα χρόνους νερό δεν ήπια κι άλλους δεκατέσσερις τον αγαπώ δεν είδα

Μεγαλοχώοι είναι το Πιτνός. Πολλές έχει ιδιωματικές λέξεις. Όμορφα τα τραγούδια του, όπως το παρατιθέμενο που έχει ομοιότητες, σχεδόν το ίδιο με εκείνο από τα Φυτά.

· Σαν το ποράλ ήταν τα πέρια της Εβραιοπούλας της όμορφης, που την αγάπησεν ένας Ρωμιός (Έλληνας), μα ο γάμος τους δεν έγινε, αφού δεν θέλησε η μάνα της...

Η αναφερόμενη Εβρειαχή ήταν των Εβραίων η συνοιχία μέσα στο Κάστρο στην πόλη της Χίου (Χώρα).

Ένα Σαββάτο βοά(δ)υ Μια Κυριαχή ταχύ πάω να συοιανίσω μεσ' στην Εβοειαχήν βοίσχω μιαν Οβοειοπούλα και κτενίζουνταν με χουοαλένιο γέοι εδιαλίζουντα. Λέω της Οβοειοπούλας να γείνη χριστιανή να λούετε Σαββάτο ν' αλάσση Κυριαχή χαι να λαμπροφορένη χάθε Λαμποή ταχύ. - Για να το πω της μάνας μου χι ότι μου πη(θ)α χάμω - χάλια σε διω χόρη στη γη νεχρή πέσε Ρωμιόν να πάσης Ρωμιά να βαφτιστής και μεσ' τη Παναγιά να πας στεφανωθής...

Ονόματα Εβραίων στη Χίο βρίσχονται και σε γητειές, εξορκισμούς, παροιμίες κ.λπ.

Λέγαν έτσι μέσα στην **Χώφα** για το απόχομμα (κόψιμο) της μέσης.

Αδάμ, μάρμαρον εσήχωσε και εκριατσοδάγκασε, (βούτα τα πέντε δάχτυλα στο λάδι για να γιάνεις). Αλλού 'λέγαν για το απόκομμα Αδάμ εις τομ Παράδεισον άμπελον εφύτευσε σικιάς εκαταβώλευσε μάρμαρον εσήχωσε λίτραν κρέας του 'κοψαν έλαιον από ελαίας σκόρδον από κήπον και 'χρισαν αυτόν και πήγεν εις τομ τόπον του Στην Χίο τα παλιά χρόνια το καλοκαίοι πολλοί αρρωστούσαν από θέρμη (ελονοσία). Λέγαν τότε: Στήτω ο ήλιος κατά ανατολάς και η σελήνη κατά Γαβαώθ. Στήτω και το ρίγιον τούτο από δούλον Θεού...

Αξέχαστον έτσι το γεγονός της πολιοοχίας της Ιεριχώς από τον Ιησού του Ναυή... Έπαιοναν απόμη ένα αμύγδαλο παι έλεγαν: Ανανία, Αζαρία, Μισαήλ· παι τοώγαν ένα πάθε ημέρα.

Στο χωριό **Κουρούνια** της Β.Δ. Χίου λέγαν για τους τεμπέληδες την παροιμία: 'Ητυχε του 'βριού (Οβριού) να ταξειδέψη τού 'τυχε και Σάββατο.

Σε ασθένεια των ποοβάτων, λέγαν στο νησί τον εξοφισμό:

Εξορχίζω σε χατά των Χερουβείμ χαι Σεραφείμ, εξορχίζω σε πάθος εις τους αρχαγγέλους Μιχαήλ, Γαβριήλ - Ουρουήλ χαι Ραφαήλ έξεθλε πάθος από τα πρόβατα, αιγών ή βοών χαι μελισσίων του δούλου του Θεού...

Τα Χερουβείμ αναφέρονται στο βιβλίο «Γένεσις» κεφ. Γ' 23 - 24, αφού είναι ουράνιες δυνάμεις.

Στο χωφιό Ολύμπιοι της ν. Χίου, αναφέφεται σ' ένα χρονικό προγνωστικό του έτους 1875, το όνομα του προφήτη Έσδρα, που έγραψε 2 βιβλία και ήκμασε στην εποχή του Πέρση βασιλιά Αρταξέρξη του Μακρόχειρα (Ε' π.Χ. α.).

«Περί των δώδεχα μηνών τας ευχαρίστους ημέρας τας οποίας εφανέρωσεν ο Θεός τω προφήτη Έσδρα τω ιερεί ως χατάδηλον ταύταις ποιείν τοις υιοίς Ισραήλ, του ποιείν ότι αν βούλοινται ήγουν εν ονόματι χυρίου Θεού ημών αγοράζειν, πωλείν, χτίζειν, επιδίδειν παίδας εις μάθησιν, του πορεύεσθαι εις οδόν πραγματείας χαι απλώς ειπείν εις παν έργον αγαθόν ο βούλει ποίησον εις δόξαν Θεού».

Αξέχαστο λοιπόν των Εβοαίων το πέρασμα από την Χίο αφού και το όνομά τους τραγουδήθηκε εδώ στο νησί του Ομήρου.

Λεξιλόγιο:

άγουρος: ο νέος

βαστώ: χρατώ

βοκτώ: βάζω λ.χ. το χέρι μέσα σε λάδι όλο, κολυμπώ. διαλίζομαι: συνώνυμο του ρήματος κτενίζομαι με κτένα με ψιλά κτένια την λεγόμενη διαλιστήρα.

δώμα το: η σχεπή (στέγη) του σπιτιού που ήταν από χώμα.

καταβωλέβγω: σπέρνω, φυτεύω ιδίως δέντρα και το χώμα έχει βώλους.

κουλούχι το: το σχυλάχι, μτφ. το νέο παιδί - χορίτσι. χουραλένιο: χοραλλένιο (από χοράλλι δηλ..)

πέρε: παρά

**ε**ρίγιον το: το κούο που ένιωθαν, το «τούοτουρο» όταν επάθαιναν την θέρμη που έτρεμαν κιόλας.

Ταχύ το: το πρωί.

['Αρθρα για την Ισραηλιτική Κοινότητα Χίου έχουν δημοσευθεί στα Χρονικά 110/σελίδα 23, 114/9 και 134/11]

# Μια άλλη Ισοαηλιτική Κοινότητα που έσβησε κατά το Ολοκαύτωμα

Στο τέλος της δεκαετίας του '50 ο αείμνηστος Κανάρης Δ. Κωνσταντίνης έγραψε το παρακάτω σημείωμα το οποίο βρέθηκε στο αρχείο του:

τυχαίως επληφοφοφήθημεν η Ισφαηλιτική Κοινότης Αθηνών πορέβη κατ' αυτάς εις την εκποίησην του νεκφοταφείου της διαλυθείσης ιστοφικής Ισφαηλιτικής Κοινότητος Χίου.

Όπως είναι γνωστόν η Κοινότης Χίου αφιθμούσα βίον είχοσι και πλέον αιώνων διελύθη οφιστικώς της πεφιουσίας της μεταβιβασθείσης κατά το έτος 1937 εις την Ισφαηλιτική Κοινότητα Αθηνών, όπου είχαν εγκατασταθεί πλείστοι Χίοι Εβφαίοι. Εις το νεκφοταφείο, μεταξύ άλλων αξιολόγων τάφων, ευφίσκεται και ο τάφος του διασήμου Ραβίνου, ταλμουδιστού και συγγραφέως Ιακώβ Μπεν Ασέφ, με την επιτύμβιον στήλην ήτις αναμφισβητήτως αποτελεί το αφχαιότεφον εβφαϊκό μνημείο του τόπου μας. Ο εν λόγω έξογος

Ραβίνος, αχμάσας κατά τον 14ο αιώνα, συγγραφέας του σπουδαιοτάτου έργου Μπαάλ Ατούρ επί του Ταλμούδ περιέχον τους νόμους και διατάξεις περί πάσης δημοσίας και ιδιωτικής ενεργείας παρά τοις Ιουδαίοις, και μεταβαίνων εις τους Αγίους Τόπους μετά δέκα εκ των μαθητών του διήλθεν εκ Χίου διά να επισκεφθή την εκεί αξιόλογον τότε Ισραηλιτική Κοινότητα και να αναπαυθή εκ των κακοπαθειών μακρού ταξιδίου, φιλοξενούμενος δε παρά τοις εν Χίω Ισραηλίταις απέθανε νοσήσας, συναπέθανον δε και οι μαθηταί αυτού.

Πέρί του μνημείου τούτου ο ιστορικός καθηγητής Ζολώτας αναφέρει επί λέξει: «Ο Ραβί Ιακώβ αναπαύεται υπό χονδρόν λίθον, σχήματος κορμού δένδρου, εφ' ου υπάρχει επιγραφή, της οποίας αδύνατον είναι εκ του χρόνου να διακριθώσι τα στοιχεία, φαίνεται όμως ότι ήτο επιγράμμά τι». Πέριξ του λίθου τούτου υπάρχουν και άλλοι λίθοι παλαιοί περί τους δέκα ανεπίγραφοι, ους η παράδοσις λέγει των μαθητών του. Ουδείς των ιστορικών της εβραϊκής θεολογικής επιστήμης γνωρίζει ή αναφέρει τον τάφον τούτου του Ραβί Ιακώβ. Κατ' έτος αρχομένου του θέρους, ότε οι Εβραίοι τελούσι ως γνωστόν εορτήν τινα των νεκρών παραλλήλως προς τους ημετέρους μεταβαίνουν απαραιτήτως και εις τον τάφον τούτον προσευχόμενοι και επιδαψιλεύοντες εις την μνήμη του ιερού ανδοός άπειρον σεβασμόν».

Αλλαχού δε της ιστορίας του ο εν λόγω ιστορικός αναφέρει «του Ιακώβ Μπαάλ Ατούρ ο ενυπόγραφος λίθος,



Τμήμα εγγράφου που εξέδωσε η Ισραπλιτική Κοινότητα της Χίου, με ημερομηνία 21 Μαΐου 1913, και με τις υπογραφές των μελών της Κοινότητας. Το έγγραφο αφορά στην απόφαση της Κοινότητας να ανακηρύζει τον κυβεργήτη του νποιού Απμήτριο Θεοδωράκη επίτιμο πρόεδρο της Εβραϊκής Κοινότητας. (Από το Βιβλίο του κ. Ν. Σταυρουλάκη Jewish Sites and Synagogues in Greece).

δυσδιαχοίτοις στοιχείοις απλοίς είναι πανισφαηλιτικόν προσκύνημα μετά την Ιεφουσαλήμ εις ο προσέρχονται προσκυνήσοντες τους δύο μετά το Πάσχα μήνας οι Ισφαηλίται».

Το μνημείον επεσχέφθην χατά το έτος 1953 χαι υπεδειξα έχτοτε όπως μεταφερθή εις το νεχροταφείον Αθηνών ως συνδεόμενον στενώτατα με την μαχραίωνα ιστορίαν της Ισραηλιτιχής Κοινότητος Χίου. Αλλά χαι το Κεντριχόν Ισραηλιτιχόν Συμβούλιον, μετά την απελευθέρωσιν παρά τα εχ του διωγμού σοβαρότατα προβλήματα τα οποία αντιμετώπιζε τότε δεν παρέλειψε να ασχοληθή χαι με το σπουδαιότατον αυτό θέμα απευθυνθέν εις τον αρχιφαβίνον Ιεροσολύμων χ. Μπενσιών Ουζιέλ χαι εξήτησαν οδηγίας εν σχέσει με την μεταφοράν εις Ισραήλ του τάφου.

#### Τα οστά του Ιαχώβ Μπεν Ασσέρ

Ανατοέχοντας τα πρακτικά των συνεδριάσεων του Κεντρικού Ισραηλιτικού Συμβουλίου Ελλάδος και με τμερομηνία 17 Μαρτίου 1949, βρίσκεται η παρακάτω σημείωση:

«Το υπουργείο Εθνικής Οικονομίας χορήγησε την άδεια εξαγωγής για το Ισφαήλ των οστών του αποβιώσευντος εις Χίον κατά τον 15ο αιώνα μεγάλου ταλμουδιστού και συγγραφέως τού «Αρμπά Πουρίμ», Ισκώβ μπεν Ασσέρ ή Ασσερί».

## Οι εβοαϊκές κοινότητες του Σαντζακίου του Ευρίπου

## κατά τις αρχές του 16<sup>ου</sup> αιώνα

(Αποσπάσματα από τη μελέτη της χυρίας Ευαγγελίας Μπαλτά, με τίτλο «Ο Αγροτιχός χαι "αστιχός" πληθυσμός του Σαντζαχίου του Ευοίπου - αρχές 16ου αι.», η οποία δημοσιεύθηχε στο Αρχείο Ευβοϊχών Μελετών της Εταιφείας Ευβοϊχών Σπουδών, τόμος ΚΘ΄/ Αθήνα 1990 - 1991).

Ε ΑΠΟΣΠΑΣΜΑ καταστίχου τιμαοιωτικού, που καταγοάφει τα χωριά του χασίου που ανήκουν στο Mirliva του Σαντζαχίου του Ευρίπου, Mustafa Bey, καταγράφονται δύο πόλεις (Θήβα zaι Χαλχίδα), 32 γωριά και 28 μεζοαάδες που κατανέμονται σε τοία βιλαέτια (Αθήνας, Θήβας και Ευβοίας). Βοέθηκε στο ανατολικό τμήμα της Εθνικής Βιβλιοθήκης της Σόφιας (fond 2A α.ε. 285) και αποτελείται από 3 τετοάδια των 10 φύλλων (43Χ16 СМ).

#### Ανθοωπωνύμια

Στο κατάστιχο που δημοσιεύουμε υπάρχουν ελληνικά, τουοκικά, εβοαϊκά και αοβανίτικα ανθοωπωνύμια.

Εβοαϊχά: για την ανάγνωση των εβοαϊχών ονομάτων

\* A. Galante, Histoire de Juifs de la Turquie, έχδοση Ίσις, Κωνσταντινουπολη (δεν υπάφχει χρονολογία εκδόσεως), τ. VII, σελ. 60 και Ι. Μάτσας, «Τα ονόματα των Εβραίων στα Γιέτννινα», Αφιέρωμα εις την Ήπειρον εις μνήμην Χρίστου Σούλη (1892 - 1951), Αθήνα 1956, σελ. 95 - 102, Μ.Α. Epstein, The Ottoman Jewish Communities and their Role in the Fifteenth and Sixteenth Centuries, Freiburg 1980. A. Shmelevitz, The Jews of the Ottoman Empire in the Late Fifteenth and the Sixteenth Centuries. Administration, Economic, Legal and Social Relations as Reflected in the Responsa, Leiden 1984, V. Boskov - M. Epstein - St. Andreev, Ottoman Documents on Balkan Jews, XVIth - XVIIth Centuries, Σόφια 1990. Βλέπε το συλλογικό Egyo Christians and Jews in the Ottoman Empire. The functioning of a plural society, έχδοση B. Braude - B. Lewis, Νέα Υόρχη 1982, 2 τόμοι. Βλέπε επίσης τη μελέτη της Ρέα Ντάλβιν Οι Εβραίοι των Ιωαννίνων, έχδοση Κάδμος Πρες 1990, η οποία περιέχει πλήρη βιβλιογραφία σχετικά με τους Εβραίους της Ηπείρου και άλλων περιοχών της Ελλάδος. Γ. Ζωγραφάκης «Ποσέλευση Εβοαϊχών ονομάτων», Ονόματα Revue Onomastique 7 (1982), σελ. 33 - 35. Για τους Εβραίους της Εύβοιας βλ. Μποχώφ Φόρνη «Ιστορία της Ισφαηλιτικής Κοινότητας Χαλχίδας», Αρχείον Ευβοϊκών Μελετών 3 (1955), σελ. 59 - 63. Επίσης, C. Berheimer, Document relatif aux Juifs de Negrepont, Revue d' Etudes Juives LXV (1013), σελ. 224 - 230 (έγγραφο στην εβραϊκή γλώσσα με σχόλια στα Γαλλικά), S. Schwarzfuchs, "A propos des Juifs de Crete et de Négrepont» Revue d' Etudes Juives 119 (1961) σελ., 152 - 158 και Ι. Γιαννόπουλος «Συμβολαί εις την ιστορίαν των ιουδαϊχών παροιχιών εν τη Ανατολική Ηπειρωτική Ελλάδι, Επετηρίς βυζαντινών Σπουδών 7 (1930), σελ. 263, όπου υπάρχουν και άλλες πληροφορίες για τη Θήβα.

που καταγράφονται στις συνοικίες των πόλεων Θηβών και Χαλκίδας χρησιμοποίησα όσες εργασίες ήταν προσιτές για τους Εβοαίους των Βαλχανίων χατά τη διάφκεια της οθωμανικής κατάκτησης, επίσης και εκδεδομένα οθωμανικά κατάστιγα των ελλαδικών πεοιοχών που πεοιλαμβάνουν εβοαϊκούς πληθυσμούς. Τέλος χοησιμότατο εργαλείο για την επαλήθευση της ανάγνωσης εβοαϊχών ονομάτων υπήσξε ο τηλεφωνικός κατάλογος της Θεσσαλονίκης του 1940, ο οποίος βοίθει εβοαϊκών ονομάτων\*

#### Πόλεις

Στην απογραφή αυτή, οι εβραϊκοί μαγαλάδες δεν φέρουν κάποια ιδιαίτερη ονομασία. Διακρίνονται, όπως στη Θήβα, ανάλογα με την ποσέλευσή τους, δηλαδή αν είναι ATIK (Romaniotes) ή επήλυδες.

#### Α) Θήβα

Εβοαϊκές συνοικίες

Εβοαίοι από την Ευρώπη 30 σπίτια, 2 άγαμοι, 4 χήσες Ρωμανιώτες Εβοαίοι 18 Σπίτια, 2 άγαμοι, 1 γήσα Σύνολο 48 σπίτια, 4 άγαμοι, 5 χήσες

Η αχοιβής καταγραφή των Εβραίων κατοίκων της Θήβας είναι η εξής:

Mahalle - i Yahudiyan 'an nefs - i Istefa haric - ez defter - i atik, hass - i m. 'An efrenc âmede end.

Abraham Hekim, Manda Hani, Salom Giyad, Yusuf Hayim, Ya'kob Emin, Sabbetayi Sayiya Haliki, Mordehai Haliki, Nisim Yusuf, Sasan Partos, Nisim veled - i Giyad, Lazar Askenazi, Yosif Ispanya, Salom Ragusi, Yosif veled - i Hekim, Isak pabucci, Sabbetayi pabucci, Isak Kirspi, Isak Ustruc, Sabbetayi Giyad, Yosif Sarhos, Liyon veled i Hekim, Gendalya veled - i demurci, David Sunil (;), Sabbetayi Hayin, Salomo Sabatoyi, Meyir Kalavris, Hayim Carka, Pandahayi cerrah, Baruh Dalyani, Lyon Kalavris.

Mücerredat

Samuyil Hayin, Natan demurci, Saton (;) veled - i Sasan, Natan veled - i -, Hayim veled - i Salom, Sabbetayi Orfano.

Biveha - i

Bive Kaza Marangona, bive Batiya, bibe Malkâ, bive

Hane: 30 (Σπίτια) Mücerred: 2 ('Ayanor) Bive: 4 (χήρες)

Από στοιγεία που διαθέτουμε για τον 16ο αι. σχετικά

με την πληθυσμιαχή αύξηση της Θήβας παρατηρείται ότι τα ποσοστά αύξησης είναι πολύ υψηλά στο πρώτο μισό του αιώνα. Ο Εβλιγιά Τσελεμπή περιγράφει τη Θήβα του 17ου αι. με 2.500 σπίτια που μοιράζονται σε 6 οθωμανιχούς μαχαλάδες, 17 ελληνιχούς και 1 εβραϊκό. Ο Αργύσης Φιλιππίδης στις αρχές του 19ου αι. αναφέρει ότι η Θήβα είχε πάνω από 1.000 σπίτια, μοιρασμένα σε 4 μαχαλάδες.

#### Β) Χαλείδα

Εβοαϊχή συνοιχία: 27 σπίτια, 6 άναμοι.

Η αzοιβής zαταγοαφή των Εβοαίων zατοίχων της Χαλχίδας είναι η εξής:

Cemaat-i Yahudiyan nefs - i Egriboz haric - ez - defter, der tasarruf - i mirliva.

Nisimi, Sabatayi Menahi, Mosa Baka, Abraham Aliman, Salomo Gavrina, Ilya Gavrina, Misir Isak, Sirban Zakarya, Zarahiya Sikena, Manuyil Baruh, Yuda Samarya, Yehiyel Kavi, Lyon Salomo, Yuda Samayil, Daniyil Beniyamin, Baruh Levi, Peres Yako, Isak Abraham, Yosaf Abraham, Levi Yosaf, Hayim Peres, Samuyil Estayil, Samuyil Kavas, Salom Samuyil, Avril Kavas, Kirsun Abraham, Yakob Misir.

Mücerredat

Sabatayi pabucci, Sakadya Frango, Perez Ilya, Azaril Zarahya, Natan Manuyil, Garvivil Soleman

Hane: 27 (Σπίτια) Mücerred: 6 ('Ayanor)

Η σύνθεση του πληθυσμού κατά εθνικές / θοησκευτικές κατηγορίες με βάση πάντα τα στοιχεία των τριών χαταστίχων που μας είναι προσιτά παρουσιάζονται ως εξής: στις αργές του 16ου αιώνα οι μουσουλμάνοι αποτελούν το 46.44% του συνολιχού πληθυσμού, οι γοιστιανοί το 48,22% και οι Εβραίοι το 5,34%. Τα ποσοστά σύμφωνα με τις μετοήσεις των Καούδη - Kiel, που υπολογίζουν μόνο χανέδες, για το 1529, σε σύνολο 527 σπιτιών είναι: Μουσουλμάνοι 38,5%, Χριστιανοί 58,5% και Εβραίοι 5,7%. Το 1570 και σε σύνολο 533 σπιτιών τα ποσοστά διαμοοφώνονται: Μουσουλμάνοι 37,3%, Χοιστιανοί 56,3% και Εβοαίοι 6,4%. Τον 17ο αι. σύμφωνα με πληφοσφοίες του Εβλιγιά Τσελεμπή παφατηφείται ιμα οαγδαία αύξηση. Καταγράσει στο χάστρο συνολιχά 11 μουσουλμανιχούς μαχαλάδες, 11 τζαμιά και 6 μεστζήτια. Στην Πάνω Καστρόπορτα υπήρχαν 5 ρωμιομαγαλάδες με 5 μιχοές εχχλησίες και ένας εβοσίχος μαγαλάς με μία γάβοα.



Επιτύμβια πλάκα στο παλαιό εβραϊκό νεκροταφείο Χαλκίδας. Στην ταφόπετρα αναγράφεται ως έτος ταφής το 1457.

# 50 XPONIA META TON IIOAEMO

## ΜΙΑ ΕΠΙΣΚΕΨΗ ΣΤΗΝ ΠΟΛΩΝΙΑ

Της κας ΑΘΗΝΑΣ ΠΑΝΑΓΟΥΛΟΠΟΥΛΟΥ

Οταν χαλείσαι να χάνεις τον απολογισμό ενός εξαιρετικά φορτισμένου συναισθηματικά γεγονότος, από το οποίο δεν μπορείς αχόμα να πάρεις τις απαραίτητες αποστάσεις λόγω του χρόνου και των λογικών διεργασιών φυσικής απόρροιας για την αποχατάσταση της ισορροπίας - τότε η αναφορά σου σ' αυτό θα είναι ανάλογη της συναισθηματικής σου κατάστασης. Απαραίτητος πρόλογος για την κατανόηση προσέγγιση ενός θέματος με τίτλο: «50ή επέτειος της

απελευθέρωσης από τα

εξόντωσης χατά τον Β'

Παγχόσμιο Πόλεμο».

στρατόπεδα συγκέντρωσης και

Τα γεγονότα:

ΙΑ ΕΞΑΜΕΛΗΣ ΕΠΙΤΡΟΠΗ από την Ελλάδα κλήθηκε να συμμετάσχει στο σεμινάριο για καθηγητές Ιστορίας από την Ευρωπαϊκή Ένωση, που διοργάνωσε το Ευρωπαϊκό Κέντρο Έρευνας και Δράσης κατά του Ρατσισμού και του Αντισημιτισμού (CERA) υπό την αιγίδα του Ευρωπαϊκού Συμβουλίου.

Τα μέλη της επιτοοπής: Νίχος Κατσένης, Νατάσα Καχογιαννάχη, Αθηνά Παναγουλοπούλου (ΟΙΕΛΕ), Σοφία Κατσουλάχη, Γωγώ Κανελλοπούλου, Ροζέτα Σολομών - Καπέτα (ΟΛΜΕ).

Το θέμα: Οι εβοαϊκές κοινότητες της Ευρώπης και ιδιαίτερα της Πολωνίας, ποιν και κατά τον Β΄ Παγκόσμιο Πόλεμο (Β΄ Π.Π.) με αποκορύφωμα το Ολοκαύτωμα και τα στρατόπεδα εξόντωσης.

Διάρχεια 23 - 27 Αποιλίου 1995.

Ανήμερα το Πάσχα λοιπόν, λίγο μετά την Ανάσταση, ξεκινήσαμε για το ταξίδι μας στην Πολωνία.

Η γνωριμία μας είχε προηγηθεί, όταν το Κεντρικό Ισραηλιτικό Συμβούλιο Ελλάδος (το οποίο είχε και την όλη φροντίδα της αποστολής) μας είχε καλέσει σε μια ενημερωτική συνάντηση γνωριμίας. Το δέσιμο μεταξύ μας ήταν άμεσο και αβίαστο, στοιχείο που έδινε την εικόνα μας ως ενιαίου συνόλου κι έγινε αμέσως αντιληπτό (και σχολιάστηκε ευμενώς) από τους διοργανωτές και τις υπόλοιπες αντιπροσωπείες.

Αντιπροσωπείες, λοιπόν, από δεκαπέντε χώφες της Ευφωπαϊκής Ένωσης συναντήθηκαν την Κυριακή 23.4.95 στη Βαφσοβία.

#### 50 χρόνια μετά τον πόλεμο

Μετά από μια σύντομη ξενάγηση στο Γπέτο της πόλης και τα μνημεία του - ενθυμήσεις μιας μαπράς και βασανισένης ιστορίας - καταλήξαμε στο Εβραϊκό Ινστιτούτο Ιστορίας, όπου και άνοιξαν οι εργασίες του Σεμιναρίου με εισηγήσεις ανάμεσα στις οποίες ξεχώρισαν επείνες του Γενικού Γραμματέα της CERA και του Ευρωπαϊκού Εβραϊκού Κονγπρέσου κ. Serge Cwajgenbaum, σχετικά με την Πολωνοεβραϊκή ποινότητα πριν από τον Β΄ Π.Π. - Εδώ πρέπει να σημειωθεί ότι, από τα 3,5 επατομμύρια Πολωνοεβραίων το 1939, εξοντώθηκαν τα 3 εκ. πριν από το τέλος του πολέμου, πραγματική γενοκτονία!

Κατόπιν παφακολουθήσαμε την ενδιαφέφουσα παφάσταση του έργου «Το χαμένο αστέφι» στο πολωνοεβφαϊκό θέατρο της Βαρσοβίας.

Τις επόμενες μέφες, Δευτέφα 24 και Τφίτη 25.4 ξεκινήσαμε το οδοιποφικό μας στα στφατόπεδα εξόντωσης: Τφεμπλίνκα, Μαϊντάνεκ, 'Αουσβιτς, Μπιφκενάου. Ακολουθήσαμε το μονοπάτι που τφάβηξε ο βασανισμένος εβφαϊκός λαός, καθώς και άλλοι από διάφορες χώφες της Ευφώπης: από τις πόλεις με τη ζωή γεμάτη νόημα, όνειφα, φιλοδοξίες, μέχρι τα στφατόπεδα συγκέντφωσης και εξόντωσης του ανθφώπου, όπου δεν ήταν παφά ένας αφιθμός, ένα πφοϊόν από το οποίο έπφεπε να κεφδίσουν ποικιλοτφόπως από την εφγασία σου, το σώμα σου για τα «ιατρικά» πειφάματα, από τα φούχα σου, τα παπούτσια σου, τα δόντια και τα μαλλιά σου, από το άψυχο κοφμί σου ποτέ μέχρι εκείνη τη στιγμή

δεν έγινε ο άνθοωπος τόσο «λογιχά και βιομηχάνοποιημένα» αντιχείμενο εκμετάλλευσης ποιν από τον τελικό ποοοοισμό του: την εξόντωση.

Οι χώφοι συγχέντρωσης περνούσαν από μπροστά μας ψυχροί και αποκρουστικοί, εύγλωττη περιγραφή των αθλίων συνθηκών διαβίωσης των κρατουμένων οι ατέλειωτοι χώροι με τα συσσωρευμένα παπούτσια - εκατοντάδες χιλιάδες - και άλλα προσωπικά αντικείμενα, τρομακτικές μαρτυρίες για όσους χάθηκαν οι κοτσίδες των γυναικών, τα φουχαλάκια και τα παιχνίδια των παιδιών, οι βαλίτσες με γραμμένα τα ονόματα και τις διευθύνσεις για «να τα παραλάβουν όταν θα έφευγαν» (!), τόσα και τόσα τεκμήρια της φρίκης. Και το αποκορύφωμα: οι θάλαμοι με τα «ντους», οι θάλαμοι αερίων, τα κρεματόρια, οι φούρνοι, η στάχτη από τα καμμένα σώματα βγήκε από τα κρεματόρια και έγινε λόφος - μνημείο γι' αυτούς που χάθηκαν με τέτοιο αποτρόπαιο τρόπο...

1 ΑΡΙΘΜΟΙ ΧΑΝΟΥΝ ΠΑΕΟΝ τη σημασία τους: 50.000 νεπφοί στο Μαϊντάνεκ, 1.000.000 στο 'Αουοβίτς, 750.000 στην Τφεμπλίνκα (το οποίο, σημειωτέον, ισοπεδώθηκε από τους ίδιους τους Γεφμανούς, το φθινόπωφο του 1943 και στη θέση του φυτεύτηκε ένα δάσος, για να σβηστούν τα ίχνη του εγκλήματος!).

Ένα συναίσθημα χυριαρχεί: ΦΡΙΚΗ.



υγκλονισμένοι από όσα είδαμε και ζήσαμε, απίστευτα ευαισθητοποιημένοι και ποοβληματισμένοι, συνεχίσαμε τις εργασίες του Σεμιναρίου: πρώτα στο Δημαρχείο της Κρακοβίας, όπου μετά από το χαιρετισμό του Αντιδημάρχου, παρακολουθήσαμε ταινία - μαρτυρία ενός Πολωνοεβραίου ενάντια στο αίσχος και τις τραγικές συνέπειες του αντισημιτισμού στην Πολωνία. Επίσης, την Τρίτη το βράδυ είχαμε για άλλη μια φορά να συζητήσουμε από κοντά και να ζήσουμε μέσα από μια ταινία τη συγκλονιστική εμπειρία ενός επιζώντος από το 'Αουσβιτς, του κ. Hellmuth Szprycer, ο οποίος μας συντρόφεψε σε όλη τη διάρκεια του ταξιδιού με την ανεκτίμητη προσφορά του: την κατάθεση της εμπειρίας του, εμπειρίας που σημάδεψε ολόκληση τη ζωή του.

Το τελευταίο βοάδυ την Τετάοτη 26/4, έγινε στη Βαοσοβία το κλείσιμο των εργασιών στο ξενοδοχείο Forum. Ο Πολωνός πατοιώτης κ. Zbigniew Mankowski, κάτοχος μεταλλίου από το κοάτος του Ισοαήλ για την αλληλεγγύη του προς τους Εβραίους κατά τη διάσκεια του Β΄ Π.Π., μοιράστηκε μαζί μας τις εμπειρίες του από τη διάσωση και προσφορά βοήθειας προς πολλούς κατατρεγμένους πολωνοεβραίους στη διάσκεια της κατοχής, μέσα σ΄ ένα κλίμα καχυποψίας και φόβου ότι κάποιοι συμπατοιώτες του θα τον κατέδιδαν στους Ναζί και θα εκτελούνταν επί τόπου αυτός και η οικογένειά του.

Τέλος, τα μέλη των αντιπροσωπειών ανταλάξαμε απόψεις σχετικά με τις υποχρεώσεις μας ως εκπαιδευτικών για την καταπολέμηση του ρατσισμού - αντισημιτισμού, την ιστορική γνώση και ευαισθητοποίηση σχετικά με το ολοκαύτωμα των Εβραίων, και τη διδασκαλία και παιδαγωγική της ανεκτικότητας, της αρμονικής συνύπαρξης των λαών.

Η παφέμβαση της ελληνικής αντιπφοσωπείας επικεντδώθηκε στον κίνδυνο της επανεμφάνισης των «σκιάχτοων του παφελθόντος» του νεοναζισμού και νεοφασισμού, στις χώφες της Ευφώπης. Γενικά οι εκπαιδευτικοί έχουμε τις γνώσεις και την ανάλογη υποδομή - γνωστική και συναισθηματική - για να μεταδώσουμε στους νέους. Παφόλα αυτά, ξέφουμε πόσο εύκολο είναι να διαστφεβλωθεί η αλήθεια από επιτήδειους, να παφουσιαστεί το μαύφο - άσπρο και μάλιστα σε πεφιόδους κοινωνικής και οικονομικής κφίσης, όπως η σημεφινή. Έτσι πφοβλήματα όπως η ανεφγία, αποδίδονται στους ξένους εφγάτες, τους μετανάστες και τους πφόσφυγες, οι οποίοι χρησιμοποιούνται ως τα εξιλαστήφια θύματα, μαζί με τις διάφορες μειονότητες.

Πώς λοιπόν αντιμετωπίζονται αυτά τα ποοβλήματα; Ως ελληνική αντιπροσωπεία καταθέτουμε, εκτός από τις ανησυχίες μας και κάποιες σκέψεις που μπορούν, μετά από συζήτηση, να οδηγήσουν σε λύσεις: Πρέπει να οικοδομήσουμε στη συνείδηση των νέων το πνεύμα του σεβασμού: σεβασμού προς το συνάνθρωπό μας και την διαφορετικότητά του. Το γεγονός ότι κάποιος είναι διαφοφετιχός από μας δεν τον χαθιστά ανώτεφο ή χατώτεφό μας: έχει το ίδιο διχαίωμα ύπαφξης, ανάπτυξης και συμμετοχής στα δημόσια έφγα με μας. Και για να πετύχουμε το παφαπάνω, πφέπει ο κάθε λαός να πετύχει την αυτογνωσία, να έχει να πφοσφέφει στον παγχόσμιο πολιτισμό την ιστοφία του, την αυτόνομη σχέψη του και τον τφόπο ζωής και δημιουφγίας του έτσι ώστε, σεβόμενος την ίδια την παφουσία του στην Ιστοφία, να σέβεται και την παφουσία του άλλου. Μέσα από αυτό το «δούναι και το λαβείν» ολοκληφωμένων πφοσωπικοτήτων, θα πφοκύψει η αλληλοκατανόηση και αλληλοεκτίμηση των λαών, η αμοιβαία πφοσφοφά στο κοινό καλό και την παγκόσμια πφόοδο.

Και η ελληνική αντιποοσωπεία έκλεισε την παρέμβασή της με την ευχή να γίνει το Σεμινάριο η αρχή για τη συζήτηση και κοινή αναζήτηση μιας παγκόσμιας αγωγής για την αρμονική συνύπαρξη των λαών και την εξάλειψη του αντισημιτισμού και του οατσισμού.

πίλογος: Πώς να περιγράψεις τόσο ανθρώπινο πόνο: Πώς να περιγράψεις, και πολύ περισσότερο να ερμηνεύσεις, τα ιστορικά αυτά γεγονότα: Πώς να εξηγήσεις την παράνοια, τη διαστροφή της ανθρώπινης φύσης - στο όνομα της «ανώτερης φυλής» - που οδήγησε σε ασύλληπτα για την ανθρώπινη διάνοια εγκλήματα;

Έχουμε χοέος να θυμόμαστε και να θυμίζουμε, να οίχνουμε φως στα γεγονότα, να ευαισθητοποιούμε. Μα πάνω απ' όλα, να αποτοέψουμε την επανάληψή τους και να καταδικάσουμε παρόμοια φαινόμενα, απ' όπου και αν προέρχονται. Το σύνθημα «Ποτέ ξανά» να γίνει πράξη από όλους μας, ιδιαίτερα τους εκπαιδευτικούς. Όλοι βλέπουμε πως δεν έχουμε χρόνο για χάσιμο. Η ιστορία και το ανθρώπινο χρέος μας απέναντι σ' εκείνους που χάθηκαν επιτάσσει να κινηθούμε άμεσα και αιιέσως.

[Το παφαπάνω άφθρο της κας Αθ. Παναγουλοπούλου, η οποία είναι καθηγήτρια φιλόλογος στο Αμερικανικό Κολλέγιο της Αγίας Παφασκευής, δημοσιεύτηκε στο επίσημο όργανο της Ομοσλονδίας Ιδιωτικών Εκπαιδευτικών Λειτουργών Ελλάδας (Ο.Ι.Ε.Λ.Ε.), Ιδιωτικός Εκπαιδευτικός, τ. 204]

### זכרונות XPONIKA

ΟΡΓΑΝΌ ΤΟΥ ΚΕΝΤΡΙΚΟΥ ΙΣΡΑΗΛΙΤΙΚΟΎ ΣΥΜΒΟΥΛΙΟΎ ΤΗΣ ΕΛΛΑΔΟΣ

Υπεύθυνος σύμφωνα με το Νόμο: Ο Ποόεδοος του Κ.Ι.Σ. ΝΙΣΗΜ ΜΑΊΣ Σουομελή 2 • 104 39 ΑΘΗΝΑ Διανέμεται Δωρεάν

## Η Μητέρα μου

ΗΝ ΜΗΤΕΡΑ ΜΟΥ την λέγανε Περλ. Ήταν όμορφη και ποιήτρια και όμορφη, δύο στοιχεία που πάντα ταίριαζαν τέλεια μέσα στο μυαλό μου. Όσο θυμάμαι από το παρελθόν, την βλέπω να γράφει στα γίντις και την ακούω να απαγγέλλει τα ποιήματα των άλλων στα πολωνικά, τα γαλλικά ή στα ρωσικά. Και όσο μακριά πηγαίνει η μνήμη μου την θυμάμαι να είναι ωραία.

Θα μποφούσε να έχει και άλλα χαρίσματα. Είναι γεγονός πως η Μητέρα μου ήταν αληθινά ωραία και ο θαυμασμός που της είχα μοιράζονταν δυστυχώς και με πάφα πολλούς άλλους άντρες. Ζήλευα. Ζήλευα πιότερο και από τον Πατέρα μου για τον οποίο η επιτυχία της γυναίκας του ήταν ένα είδος τιμής για το γούστο του, την ποιότητα της εκλογής του, μία μόνιμη δικαίωση της αγάπης του. Δεν γνωρίζω πολλές περιπέτειες της Μητέρας μου. Προτιμούσε την φιλολογική επιτυχία στους άντρες. Και πασέμεινε, νομίζω, μέχοι το τέλος αφοσιωμένη στον Πατέρα μου.

Η Μητέρα μου ήταν μελαχορινή. Είχε μαύρα σχιστά μάτια, συχνά χοροϊδευτικά, χαμιά φορά νοσταλγικά. Είχε κανονικά χαρακτηριστικά, μύτη ανασηχωμένη. Αλλά τα προεξέχοντα μήλα του προσώπου της θύμιζαν τον άνεμο πάνω σε πεδιάδες χωρίς ιστορία και προκαλούσαν σ' αυτούς που την πλησίαζαν μια γλυκειά ανησυχία και την επιθυμία μαχρινών ταξιδιών. Ήταν ο αρχηγός. Βλέποντάς την, δεν καταλάβαινε κανείς την δύναμη που είχε μέσα της. Την θεωρούσε εύθραυστη, ντροπαλή, μεριχοί μάλιστα φαντάζονταν πώς μπορούσαν εύχολα να την κατέχουν. Γρήγορα αναχάλυπταν πως βρίσκονταν κάτω από την δική της κατοχή. Αντέστρεφε ήπια τους ρόλους, χωρίς σχάνδαλο, με ένα χαμόγελο, χάνοντας τους άλλους να πιστέψουν πως

έτσι ήταν καλύτερα για όλους.

Μιχοό, χλωμό λουλούδι που ζει την ημέρα ανάμεσα σε πέτρες γχρίζες μιας μεγάλης πολυπληθούς αυλής της οδού Swientojorska, στην Βαοσοβία. Ένα λουλούδι που μεταφυτεύεται εύχολα και που είγε κιόλας μεταφυτευθεί πολλές φορές, λουλούδι που αναγεννήθηκε και άνθισε στο Παρίσι, η Μητέρα μου, συντηρούσε τους στήμονες και τον ύπεοο που πάνω τους χάθονταν οι πεταλούδες, λιγότερο φίνες από την ομορφιά και την φρεσκάδα των πετάλων. Ολες τις μεγάλες αποφάσεις της οιχογενείας τις είχε πάφει εχείνη. Κυρίως αυτές που μας έσωσαν τρεις φορές τη ζωή: η φυγή στην Ρωσία από το γχέττο, η αναχώρηση από την Ρωσία για την Πολωνία και η φυγή από την Πολωνία για την Γαλλία.

ΜΙΚΡΗ ΜΟΥ αδελφή, η Βεφενίχη, πέθανε από πείνα μέσα στον πόλεμο. Αυτό φαντάζομαι είχε επηφεάσει βαθιά την Μητέφα μου. Και όμως ποτέ δεν μου μίλησε γι' αυτό. Ναι, μια φοφά. Την συνόδευα με το αυτοχίνητό μου στο σπίτι της και στο φαδιόφωνο διάβαζαν οι ηθοποιοί κάποιο κείμενο. Επανέλαβαν πολλές φοφές το όνομα Βεφενίχη και δεν αναφέφονταν στην κόφη του Ηφωδη Αντύπα.

Ο θάνατος του Πατέρα μου την έκανε να χάσει τα νερά της. Τον αγαπούσε, αλλά πιότερο ήταν το ερωτευμένο του βλέμμα, ο μαγικός καθρέφτης που της έλειψε την στιγμή μάλιστα που τον είχε όσο ποτέ ανάγκη: την παραμονή ενός φθινοπώρου. Η Μητέρα μου μετέδωσε την αγάπη για την παράδοση μαζί και το γούστο στην σκηνοθεσία. Όταν το βράδυ της Παρασκευής άναβε τα κεριά για το Shabbat, απέδιδε τιμή στις γενιές που είχαν προηγηθεί και που είχαν διατηρήσει αυτό το πνεύμα σαν πρόκληση στην ζωή. Όμως

παφάλληλα χαιφετούσε την ομοφφ αυτής της χίνησης και την μοναδικ τητα της στιγμής. «Μην μετακινήσε τον ακρογωνιαίο λίθο», έλεγε ο βαι λιάς Σολομών. «Αλλά που θα τι μεταφέρουμε, Θεέ μου;» αναφωτι ταν η Μητέφα μου, «εκτός και ι θέλαμε να πάφουμε ένα εντελώς δι φορο δρόμο»,

Δεν ήταν όμως αυτό που της τε ριαζε. Αλλά δεν την εμπόδιζε ν βυθίζεται χαμιά φορά μέσα στα χι μενα του Πασχάλ ή του Σεστών Περισσότερο όμως απ' όλα τι πάθιαζε η ποίηση. Ποίηση ερωτιχώ τραγουδιών χαι αδιάχοπων επιχλ. σεων στο Θεό.

ΜΗΤΕΡΑ ΜΟΥ είχε πολλοι φίλους και όταν αρφώστη βαριά, οι φίλοι της έρχοντε πολλοί πολλοί στο νοσοκ μείο. Αλλά μόλις ένιωσε τι παρουσία του θανάτου, αυτή «τι δυσάρεστη και ειρηνική» επαφή, με ζήτησε να τους οδηγήσω έξω από εδωμάτιο. Για λίγη ώρα, την βοηθ σαν να αλλάξει, να βαφτεί, να μπ μια τάξη μέσα στο δωμάτιο.

Όταν το σχηνικό της τέλευταία πράξης ήταν επιτέλους έτοιμο και τέλικός μονόλογος είχε μαθευτε τους κάλεσε να επιστρέψουν. Γυνα κα γερασμένη, γυναίκα αδύναμη απτην αρρώστια αλλά γυναίκα πάντόμορη και πάντα με συνείδηση το καθηκόντων της, αξιοθαύμαστ θέλησε έτσι να τους αποχωριστ μέσα σε ευσχία.

Αχόμη και σήμερα, τόσα χρόνι μετά το θάνατό της, μου συμβαίν να θέλω να της τηλεφωνήσω, να τι επισχεφθώ, ξεχνώντας για κάποι δευτερόλεπτα, την οριστική της εξι φάνιση.

«Η μητέρα δεν είναι το πουλί πο γεννά το αυγό, αλλά το πουλί που ! εκκολάπτει», έλεγε ο ποιητής.

[Από την «Ευθύνη», Οκτώβριος 199

## 'Υφος και σχήματα λόγου στην αρχαία εβραϊκή - βιβλική ποίηση

Του χ. ΔΗΜΗΤΡΗ Κ. ΤΣΙΝΙΚΟΠΟΥΛΟΥ

ΑΡΧΑΙΑ ΕΒΡΑΙΚΗ - ΒΙΒΑΙΚΗ ΠΟΙΗΣΗ είναι φεαλιστική, βγαλμένη από την παφατήφηση και την εμπειφία της ζωής. Αποφεύγει τα μυθικά και φανταστικά στοιχεία, γι' αυτό και δεν αναπτύχθηκε στους κόλπους της η επική ποίησή, όπου κυφιασχούν συνήθως μυθολογικά, εξω - πραγματικά επεισόδια. Σέβεται την αλήθεια και παφουσιάζει μια ισχυφή τάση απεικόνισης της ιστοφικής πραγματικότητας.

Όπως δείχνουν χείμενα από τη γνωμιχή της ποίηση (Ιώβ, Παφοιμίες, Εχχλησιαστής), αναζητεί στα γεγονότα της ζωής, χάποιο νόημα, χάποια σημασία, ένα νόμο αιτί-

ου και αιτιατού.

Ωστόσο, ο Εβοαίος γνωμικός ή λυοικός ποιητής - σαν ποιητής συχνά αναφοιχάται με υπερλογικά στοιχεία από το έδαφος της πραγματικότητας στα σκαλιά της ποιητικής φαντασίας. Με πηγαία έμπνευση, με ζωντανά λεκτικά μέσα και πολλαπλά σχήματα λόγου, μας βοηθάει να δούμε, να ενωτισθούμε και να γευτούμε, όλα όσα αυτός βλέπει, ακούει και γεύεται. Γι' αυτό κατασκευάζει έξαιρετικής ωραιότητας οπτικές εικόνες και παραστάσεις εκπληκτικής ομοιοφιάς.

Παο' όλον που τα επίθετα και οι επιθετικοί προσδιορισμοί δεν χρησιμοποιούνται συχνά όσο π.χ. στον Όμηρο ή σ' άλλους αρχαίους κλασικούς - η βιβλική ποίηση χαρακτηρίζεται για τη ζωηρότητα και τη φρεσκάδα του λόγου της, για τον πλούτο των εκφραστικών μέσων και για την πλησμονή των σχημάτων λόγου. Χρησιμοποιεί άφθονες εικόνες, μεταφορές, παραβολές, υπερβολές, αλληγορίες και προσωποποιήσεις. Τα σχήματα λόγου, λικνίζονται μεθυστικά στην αιώρα των στίχων. «Καμιά ποίηση δεν την ξεπέρασε στις μεταφορές και στις πλήρεις ζωής εικόνες», παρατηρεί ο διάσημος ιστορικός Γουίλ Ντουράντ.

Ο Εβραίος ποιητής αντλεί τις εικόνες, τις παραβολές, τις προσωποποιήσεις και γενικότερα τα σχήματα λόγου από το ωραιότατο φυσικό του περιβάλλον. Από της Ανατολής τον λαμπερό ήλιο, τη μελιχρή σελήνη, από τον υετό, τα άνθη, το πλούσιο ζωικό και φυτικό βασίλειο, από τους βουερούς χείμαρρους, τη γαλανή θάλασσα και τα πανύψηλα βουνά - ιδιαίτερα του Καρμήλου, του

Λιβάνου και του Αερμών. Από τα γνωστά δέντρα της Παλαιστίνης, τη μηλιά, την ελιά, την άμπελο κ.λπ. αλλά και τον φοίνικα και την κέδρο, που τον εντυπωσίαζαν με το μέγεθος, το άρωμα και το μεγαλείο τους.

Οι παφομοιώσεις γίνονται με λίγες λέξεις: Η άμμος της εφήμου, μια καταιγίδα, ένα βουχώμενο λιοντάοι, μια αγοιομυρίκη, αφκούν για να μεταπλαστούν από τα επιδέξια δάχτυλα του βιβλικού ποιητή, σε ωφαιότατη παφομοίωση. Έτσι, ο ήλιος παφομοιάζεται με νυμφίο, που διατφέχει τον ουφανό (ψαλμ. ιη' 6). Ο Ισφαήλ, με νεοσσούς, που ο αετός περιθάλπει με τις δυνατές του φτεφούγες (Δευτ. λβ' 11). Ο κατερχόμενος στον Άδη (Σιεώλ) με νέφος που διαλύεται και φάσμα της νύχτας με άνθος που κόβεται και με δέντοο που μαφαίνεται (Ιώβ ζ' 9). Η ζωή του ανθρώπου παφομοιάζεται με το άνθος του αγρού που σύντομα ξηφαίνεται και με τα πλοία που πάνε κι έργονται συνεχώς.

Ωραιότατη είναι η παρομοίωση που γίνεται στους φαλμούς για τον δίχαιο. Παραβάλλεται από τον Ψαλμοδό με τον φοίνιχα και την κέδρο. «Ο δίχαιος ως φοίνιξ θέλει ανθεί... ωσεί η κέδρος του Αιβάνου πληθυνθησεται» (ψαλμ. 91. 13). Η παρομοίωση είναι επιτυχής, διότι είναι γνωστόν ότι ο φοίνιχας είναι πάντοτε θαλερός και οι ρίζες του εισχωρούν βαθιά στο χώμα αναζητώντας νερά. Και οι κέδροι του Αιβάνου ήτανε από την αρχαιότητα ονομαστοί για το ύψος, τη ζωτικότητα και την ευωδία τους. Αντίθετα, ο ασεβής παραβάλλεται με χόρτο που κόβεται, με βοτάνη χλωρή και με λεπτό άχυρο που σχορπάει ο αγέρας.

Η γυναίκα στους Ψαλμούς των Αναβαθμών παρομοιάζεται με καρπερό αμπέλι και τα παιδιά με νεόφυτα ελαιών. Το γέλιο του άφρονα είναι όμοιο με τον ήχο των αγκαθιών που καίγονται κάτω από τον λέβητα (Εκκλ. ζ' 6). Και η ταραχή των εχθρικών εθνών μοιάζει με τα κύματα της θάλασσας και το θόρυβο υδάτων πολλών.

ΑΥΜΑΣΙΕΣ ΠΑΡΑΒΟΛΕΣ και παφομοιώσεις περιέχει το εφωτικό 'Ασμα Ασμάτων, όπου η ωφαιότατη Σουλαμίτις παφουσιάζεται «καλή ως η σελήνη» και η ομοφφιά της λαμπρή σαν τον ήλιο.

Η αγαπημένη μελαμψή κόρη, παρομοιάζεται με κρίνο ανάμεσα στα αγκάθια. Τα μάτια της κατά τον ποιητή μοιάζουν με περιστέρια και με τις δεξαμενές της Εσεβών, τα χείλη της με κόκκινο σειρήτι και τα μάγουλά της με κομμάτι ροδιού. Τα μαλλιά της, με κοπάδι κατσικιών που ροβολάει από το όρος Γαλσάδ, οι μαστοί ως «δύο νεβροί δίδυμοι δορκάδος» και η κοιλιά της με θυμωνιά σταριού. Ο αδελφιδός της ποιμένας, παρομοιάζεται με βότρυ κύπρινο στους αμπελώνες του Εν - Γαδδί και με μηλιά ανάμεσα στα δέντρα του δάσους. Η κοιλιά του μοιάζει με «ελεφάντινο τεχνούργημα», οι πλόκαμοι της κόμης του με κλάδους φοίνικα «μέλανες ως κόραξ», η ομορφιά του ως Λίβανος και η λεβεντιά του με τους ορθόκορμους κέδρους.

Οι Εβραίοι ποιητές, παρατηρεί ο καθηγητής Θ. Βορέας, κάνουν χρήση των παραβολών και εικόνων με συντομία και απέριττο τρόπο, όπως και οι αρχαίοι Έλληνες λυρικοί, αποφεύγοντας τις σχοινοτενείς παρομοιώσεις.

Παραστατικότατες είναι και οι προσωποιήσεις των

άψυχων όντων, των ιδιοτήτων, των φυσιχών στοιχείων και φαινομένων.

Στον επινίχιο ύμνο της Δεββώρας (11ος π.Χ. αι.) προσωποποιούνται τα αστέρια: «εχ των ουρανών επολέμησαν οι αστέρες» (Κρ. ε' 20). Στο Κύχνειο 'Ασμα του Μωυσή, προσωποποιούνται ο ουρανός και γη και καλούνται να επιδείξουν την κατάλληλη προσοχή στα λόγια του προφήτη (Δευτ. λβ' 1). Στον προφητικό ποιητικό λόγο του Ησαΐα προσωποποιούνται η γη, και τα «έλατα και οι κέδροι χαίρονται με το θάνατο του βασιλιά της Βαβυλώνας» (Ησ. ιδ' 7 επ.). Ο 'Αδης κινείται κάτωθέν του για να συναντήσει τον καταπατούντα τα έθνη. Το 14ο κεφάλαιο του Ησαΐα βρίθει από προσωποποιήσεις και από λαμπρές εικόνες και γι' αυτό σωστά έχει θεωρηθεί ως ένα από τα αριστουργήματα της αρχαίας εβραϊκής φιλολογίας.

Επίσης, η σοφία στις Παφοιμίες, προσωποποιείται και εμφανίζεται να ευφραίνεται «δημιουργούσα», να έχει τέχνα, χαι να κράζει κοντά στις θύφες (Παφ. ή' 30, 32). Οι ποταμοί στους Ψαλμούς παφουσιάζονται να συμμετέχουν στη χαφά του Ισφαήλ, να κροτούν τα χέφια και να υψώνουν τη φωνή τους.

Η αλήθεια βλασταίνει σαν φυτό από τη γη και η δικαι, οσύνη ασπάζεται την ειρήνη σαν τη συναντήσει.

Στο βιβλίο του Ιώβ προσωποποιούνται η βροχή και η δροσιά, ο πάγος, οι αστραπές και η αυγή. Ο θάνατος έχει πύλες και τα άστρα της αυγής ψάλλουν. Η γη τρεμοσαλεύει ως ο μεθύων κ.λπ.

Αχόμα χαι ο Θεός στην εβοαϊχή ποίηση παρουσιάζεται μεριχές φορές ανθρωπομορφιχά. Περιτυλίσσεται το φως ως ιμάτιον χαι περιπατεί επί πτερύγων ανέμου. Είναι ήλιος χαι ασπίς. Αισθάνεται χαι ευφραίνεται. Μισεί «χείρας εχχεούσας αίμα αθώων». Έχει πόδια, χέρια χαι οφθαλμούς, υψώνει τα χέρια του χαι ομνύει (Ψαλμ. ογ' 2, 3, Δευτ. λβ' 40). Οργίζεται χαι αποστέλνει τα βέλη του σαν τοξότης ενάντια στους εχθρούς των δούλων του.

«Κατνός ανεβαίνει εκ των μυπτήρων αυτού και πυο κατατρώγων εκ του στόματος αυτού» (Ψαλμ. 19ος, 14). Ο Κύριος, «ο καθήμενος εν ουρανοίς γελά και εκμυπτηρίζει τα έθνη» και τους λαούς που μελετούν μάταια και αντιστρατεύονται στον άγιο σκοπό του.

Τέτοιου είδους ανθοωπομοφικές εκφράσεις, που σκανδαλίζουν και προβληματίζουν τους μη οικειωμένους με τη βιβλική - αλληγορική - παραστατική γλώσσα, είναι συνήθεις στα ποιητικά βιβλία της Βίβλου. Καθιστούν ζωηρότερο τον ποιητικό λόγο και χρησιμοποιούνται βέβαια κατά συγκατάβαση, και με συμβολική σημασία, για να γίνουν προσιτές και αντιληπτές στους αναγνώστες οι ιδιότητες, η ευαισθησία και το ενδιαφέρον του Θεού για τους ανθρώπους (Βλ. Ηλία Οικονόμου, Προλεγόμενα, εις την ερμηνείαν της Παλαιάς Διαθήκης, ΔΒΜ 1975 σελ. 12).

ΚΡΥΜΜΕΝΗ βαθιά ποιητική ουσία, τα ζωηφά σχήματα λόγου και το λαμπφό ύψος, είναι εκείνα τα στοιχεία που συναφπάζουν κάθε αναγνώστη και θέλγουν ιδιαίτεφα το λογοτέχνη κάθε εποχής. «Η ποίηση της Βίβλου - γφάφει ο Μ. Σβάφτσμπαχ - στις εικόνες και τις παφαβολές της είναι «παφαλληλισμός

ουφανού και γης», ξεπερνά τα άλλα βιβλία σε θέρμη, δύναμη και πλούτο.

Γιατί ο βιβλικός ποιητικός λόγος είναι ένας λόγος πλούσιος, κοουστός, πολύτορπος, μα και ταυτόχρονα απλός. Που κυλάει συχνά σα μέλι και μέλαει απ' ευθείας και μέσα στην καφδιά. Με ύφος άλλοτε αυστηρό, νευρώδες, λιτό και αποφθεγματικό (γνωμική ποίηση). Και άλλοτε τουφερό, ελεγειακό, μεγαλοπρεπές, ενθουσιώδες και υμνητικό (λυρική ποίηση).

Ευφράνθητι έρημος διψώσα

αγαλλιάσθω έρημος και ανθήτω ως κρίνον

θα μας πει ο μεγαλοποεπέστερος των προφητών - ποιητών, ο Ησαΐας.

Ένα ποιητικό άλσος με οργιαστική βλάστηση, όποι ακούγονται οι πολυποίκιλες φωνές αγοίων ζώων και πολύχοωμων ωδικών πτηνών. Μια όαση τουφής. Μια όαση βαθιάς θεοσοφικής σκέψης, θοησκευτικής μυσταγωγίας και τουφερού ερωτισμού.

Αληθινός ποιητικός «κήπος κεκλεισμένος» γιομάτος από αφώματα φόδων, φοδιών, κινάμωμου και σμύρνας Φωτοπεριχυμένος με το εκτυφλωτικό φως του ήλιου της Ανατολής. Να, τι είναι, η βιβλική ποίηση.

Αχόμα και η οργισμένη φωνή των ποιητών - προφητών που αντηχεί σε κάποιες βιβλικές σελίδες, τις περισσότερες φορές αχούγεται πιότερο παραπονεμένα, γεμάτη θλίψη, άφατον πόνο και τρυφερότητα, γράφει ο Π Κανελλόπουλος, στο έξοχο έργο του «Ο Χριστιανισμός και η εποχή μας».

«Και διεσπάρη τα πρόβατά μου εν παντί όφει και επί παν βουνόν υψηλόν και επί πφοσώπου πάσης της γης διεσπάρη και ουχ ην ο εκζητών ουδέ ο αποστρέφων...»

Kon Táke

«Εξήλειψα ως πυχνήν ομίχλην τας παφαβάσεις σου και ως νέφος τις αμαφτίες σου.
Επίστφεψον πφος εμέ...
Σε εγκατέλειπον διά ολίγον καιφόν:
Πλην με έλεος μέγα θέλω σε πεφισυνάξει.
Εν θυμώ μικφώ έκφυψα το πρόσωπόν μου από σου διά μίαν στιγμήν με έλεος όμως αιώνιον θέλω σε ελκύσει λέγει Κύφιος ο Αυτφωτής σου...» Και αλλού: «Είθε να ήκονες τα πφοστάγματά μου! Τότε η ειφήνη σου ήθελεν είσθαι ως ποταμός και η δικαιοσύνη σου ως κύματα θαλάσσης».

Η εβοαϊκή ποίηση αναγνωρίζεται ότι «αντιπροσωπεύει αναμφισβήτητα μια κορυφαία στιγμή της ιστορία: του πνεύματος». (Ε. Παπανούτσος). Αλλά πού βρίσκετα αυτή η ποίηση; Περιορίζεται μόνον στα αυστηρώς ποιη τικά βιβλία της Βίβλου;

«Όπως όλη θάλασσα είναι αλάτι, έτσι και ολόκληση ι Βίβλος είναι ποίηση» - θα μας πει ο Βίκτωο Ουγκώ.

«Είμαι ποιητής» γράφει στο έργο του «J' aime li Bible» και ο μεγάλος Γαλάτης Πωλ Κλωντέλ. «Αλλά τ άλλο είναι η Βίβλος, παρά ένα άπειρον ποιημα;».

## Εκδόσεις

Αλμπέο Κοέν: Καρφοχάφτης (εισαγωγή - μετάφοαση - σημειώσεις: Οντέτ Βαρών - εκδόσεις Ηοιδανός)

Φέτος στη Γαλλία γιοφτάζονται τα 100 χφόνια από τη γέννηση ενός ιδιαίτεψα σημαντιχού γαλλόφωνου συγγφαφέα, του Αλμπέφ Κοέν. Ο ίδιος αποτελεί τέχνο πολλών πολιτισμών χι η ιδιομοφτία αυτή στάθηχε χαθοφιστιχή για το έργο του. Η Ελλάδα, χαι ειδιχότεψα η ελληνοεβφαϊχή χοινότητα, έχει το διχό της μεφίδιο σ' αυτή την επέτειο, γιατί ο Κοέν γεννήθηχε σ' αυτή τη χώρα.

Ο συγγοαφέας γεννημένος στην Κέσχυσα το 1895 από πατέρα Ελληνοεβραίο και μητέρα Ιταλοεβοαία, έζησε εχεί τα πρώτα πέντε χρόνια της ζωής του και το 1900 μετανάστευσε με την οιχογένειά του στη Μασσαλία. Οι αναμνήσεις των πρώτων παιδιχών χρόνων, χαθώς και η νοσταλγία για τον λογοτεχνικό πια τόπο που γίνεται στην Κεοχυρα, αποτελούν την ποώτη ύλη αυτού του βιβλίου. Η εισαγωγή της μεταφοάστοιας, πρώτο κείμενο για τον Κοέν στα ελληνικά, είναι απόλυτα χατατοπιστική γύοω από όλα αυτά.

Ο «Καρφοχάφτης», το δεύτερο μυθιστόρημα του

Κοέν, εκδόθηκε στη Γαλλία το 1938, χώρα όπου εκδόθηκε και όλο το έργο του Κοέν που έγραψε μόνο γαλλικά. 'Ομως το μεσογειακό τοπίο, η μαγεία του ελληνικού νησιού και η εβραϊκή κοινότητα καταγωγής αρδεύουν όλο το έργο και το καθιστούν ένα πολυπολιτισμικό τελικά προϊόν.

Το μυθιστόσημα ποαγματεύεται στην ουσία τις νοοτροπίες και τις αντιλήψεις μιας εβραϊκής κοινότητας της Μεσογείου στη δεχαετία του '30. Οι ποωταγωνιστές του βιβλίου, οι πέντε θείοι, οι Γενναίοι, είναι Εβοαίοι της Κεφαλονιάς (όπως μετονομάζεται σ' όλο το έργο του Κοέν η Κέρχυρα) και εκπροσωπούν τους παραδοσιαχούς Εβοαίους της Μεσογείου ποιν από τον πόλεμο. Φυσικά μέσα από τον φαχό του συγγραφέα, ο οποίος μεγεθύνει τα πράγματα και φτάνει συχνά μέχοι το γχοστέσχο. Ο Καρφοχάφτης, ένας από τους πέντε Γενναίους, ο πιο πολυμήχανος και ο πιο φιλοσοφημένος, είναι η κεντοική φιγούρα και δίνει τον τίτλο του και στο βιβλίο.

Η γραφή του Κοέν γενικότερα, αλλά ιδιαίτερα σ' αυτό το βιβλίο αφήνεται στο παραλήρημα, στην υπεοβολή, στην έξαρση της φαντασίας. Κάι χυσίως στο γιούμος: ο ίδιος ο συγγραφέας έλεγε ότι έγραψε αυτό το βιβλίο για να κάνει την κόρη του να γελάσει. Στοίχημα του μεταφοαστή, νομίζουμε πετυχημένο, να μπορέσει να γελάσει και ο Έλληνας αναγνώστης. Εξάλλου η Οντέτ Βαρών είναι εξοικειωμένη με το ύφος του συγγραφέα, αφού είναι η μεταφοάστοια και του πρώτου του μυθιστορήματος, του «Σολάλ».

Πρώτα απ' όλα λοιπόν ένα βιβλίο ανάλαφρο, ευχάριστο, που προχαλεί το γέλιο συχνά μέσα από μια πιχοή ειρωνεία. Και βέβαια μέσα από την πένα ενός μεγάλου συγγραφέα.

> \* Λέο Περούτς: Νύχτες κάτω από την πέτρινη γέφυρα (ελληνική μετάφραση Ιάκωβος Κόπερτι), (εκδόσεις, ΠΟΛΙΣ, 1995)

ι Νύχτες κάτω από την **Ο**πέτοινη γέφυρα, μυθιστόρημα σε δεχατέσσερις ιστορίες της παλιάς Πράγας, διηγούνται όνεισα που γίνονται πραγματικότητα. Γιατί να μην μπορούν να αιωρούνται στον αέρα τα φαντάσματα νεχοών παιδιών, να χαταλαβαίνει χανείς τη γλώσσα των σχύλων, να μιλάει στα άστρα, να εμφανίζει σ' έναν τοίχο το πρόσωπο ενός ανθοώπου, γιατί τέλος (εδώ δένει η υπόθεση) να μην αγχαλιάζεται κάθε νύχτα κάτω από την πέτοινη γέφυρα που διασχίζει τον Μολδόβα το χόχχινο φόδο και το άνθος του δεντοολίβανου - η ψυχή του Ροδόλφου του Δεύτερου των Αψβούργων με την ψυχή της Εσθής. Όμως η όμορφη Εβραία είναι γυναίχα του πλούσιου εμπόρου Μορδεγάι Μάισελ που δανείζει χουσό στον αυτοχράτορα. Αχόμα και σαν όνειοο, η ερωτική επαφή των δύο τους προχαλεί την θεία οργή και τιμωρία. Η πανούκλα θερίζει τα Εβοαιόπουλα της Πράγας.

Σειφά σατιρικών πινάκων από την εβραϊκή συνοικία της πόλης, οι Νύχτες κάτω απότην πέτρινη γέφυρα είναι μια διαδοχή σκηνών από τη ζωή στο τέλος του 16ου και την αρχή του 17ου

αιώνα που φωτίζονται. συμπληφώνονται, ζωντανεύουν η μία με την άλλη. Έμποροι, υπηρέτες, γελωτοποιοί, αστρολόγοι, καλλιτέχνες, σαλτιμπάγχοι, κλέφτες, ενώ στην άλλη όχθη διαγράφεται η φιγούρα του αυτοχράτορα στο μνημειαχό του παλάτι του Ροδόλφου του Δευτέφου, βασιλιά της Βοημίας και της Ουγγαφίας, υπερήφανου και παράξενου, γαμένου στα όνεισα και τη μελαγγολία, με μεγαλύτεοο ενδιαφέρον για την αλχημεία, την αστρονομία, την τέχνη και τον έρωτα. απ' ό,τι για τα θέματα του Κράτους.

Σε ύφος απλό και ζωντανό, συχνά ποιητικό, με αιχμές από θλιμμένο και φορές - φορές σκληρό χιούμος, ο Λέο Περούτς μεταφέρει με διαδοχικές πινελιές ένα όραμα παραίσθηση για την Ιστοοία της πόλης του. Ψεύτης που πάντα λέει την αλήθεια, δεν παύει να πλέχει αυτά τα μυστικά δεσμά που ενώνουν την ατομιχή μοίοα των ηρώων του με τη μοίρα της χώρας, της πόλης, του παφελθόντος TOU.

Νικόλ Σαρνταίρ

### Λάβαμε επίσης:

\* Βασ. Ι. Λαζανά: Ερρίκος Χάινε (Ο ερωτικός - ο φιλελεύθερος - ο κοινωνικός πρωτοπόρος). Πρόκειται για κριτική ανάλυση του έργου του μεγάλου ποιητή.

\* Δημ. Πάνου: Οι Καταλανοί στη Βοιωτία (έκδοση της Κεντρικής Βιβλιοθήκης Λεβαδειάς, 1994). Αναφέρεται στους Καταλανούς μισθοφόρους και άγριους κατακτητές που εγκαταστάθηκαν στη Λειβαδιά στις αρχές του 14ου αιώνα.

# ENGLISH SUMMARY

## of the contents of Issue No 139

### SEPTEMBER - OCTOBER 1995

IN A STUDY entitled "Two peoples who have shaped history: Israel and the Greeks", the well-known essayist Mr Christos Malevitsis points out, inter alia, that: "there have been only two peoples in the world who have decisively shaped history: Israel and the Greeks, because these two peoples alone broke out of the fetters of myth in a radical and decisive way".

ON 11 & 12 AUGUST 1995, the historic Ets Hayim Synagogue in Chania, the only one remaining in Crete after the Holocaust, was brought back to life with the holding there of the Sabbath service, The synagogue dates from the 14th century and started life as a Catholic church. The building was ceded to the Jewish community in the 17th centuty, when it was converted into a synagogue. This instance of a church being converted into a synagogue is probably unique in world history.

THE WELL-KNOWN writer Mr R. Apostolidis recalls memories of the liberation of Athens from the Germans on 12 October 1944. These included the typical instance of the crowds giving the Nazi flag to a Jew, for him to tear it up.

PROF. D. LOUKATOS and the writer Mr N. Dimou, commenting in an article on various events in the life of Greece, identify themselves with the positions adopted by the Jewish community.

SECONDARY school headmaster Mr C.
Gatanas records, presents and gives a
commentary on folk songs dealing with the Jewish
community of Chios an Aegean island on which the
Jewish community ceased to exist after the
Holocaust. On a related subject is the article by

Kanaris Konstantinis on the state of that community after the War and the fate of the Jewish cemetery. This cemetery contains the tomb of the famous rabbi, Talmudic scholar and writer Jacob ben Asher (fl. 14th century), whose bones were removed to Israel in 1949.

AN EXTRACT from a study by Ms E. Balta on the Jewish Communities of Thebes (Thiva) and Chalcis (Chalkida) in the 16th century informs us that at that time there were Jewish quarters in Thiva with 48 famillies, four bachelors and five widows, while in the Jewish quarter of Chalkida there were 27 families and six unmarried men.

UNDER THE AUSPICES of the European Centre for Research and Action against Racism and Anti-Semitism (CERA) and the Central Board of Jewish Communities of Greece, five Greek teachers visited, from 23 to 27 April, the concentration camps of Auschwitz, Birkenau, Treblinka and Maidanek. Impressions from their visit are given by the secondary school teacher Anna Panagoulopoulou.

IN AN ARTICLE on «Style and figures of speech in ancient Hebrew - biblical poetry (Job, Proverbs, Ecclesiastes, Song of Songs, etc.), Mr D. Tsinikopoulos points out that ancient Hebrew poetry is realistic, drawn from observation and the experiences of life, and has a strong tendency towards the depiction of historical reality.

THE ISSUE closes with the novelette "My Mother" by Marek Halter and a review of editions of the works of Albert Cohen and Leo Perutz.

