

### Η ΓΡΑΜΜΑΤΙΚΉ ΤΗΣ ΣΥΝΩΜΟΣΙΑΣ

Του Καθηγητή κ. ΑΝΤΩΝΗ ΛΙΑΚΟΥ

Ο 1321, γράφει ένα χοονικό, «οι λεπφοί φίχτηκαν στην πυρά σχεδόν σ' όλη τη Φράντζα γιατί είχαν προετοιμάσει δηλητήφιο για να εξοντώσουν όλο τον πληθυσμό». Το 1328 επαναλήφθηκαν οι ίδιες κατηγορίες εναντίον των λεπφών αλλά τώρα συνένοχοί τους θεωρήθηκαν οι Εβραίοι. Ρίχτηκαν και αυτοί σε ομαδικές πυρές. Κάποιοι μάλιστα ομολόγησαν ότι αρχηγός της συνωμοσίας για την εξόντωση των χριστιανών ήταν ο αγαρηγός βασιλιάς της Γρανάδας.

ΤΟ 1347, ΞΕΚΙΝΩΝΤΑΣ από τη Σικελία, διαδόθηκε στην Ευσώπη η πανούκλα ο Μαύρος Θάνατος. Υπεύθυνοι θεωρήθηκαν αρχικά οι Εβραίοι. Αργότερα ενοχοποιήθηκαν οι περιπλανώμενοι φτωχοί και ζητιάνοι. Πάμπολλοι τέλειωσαν την άθλια ζωή τους στην πυρά ή στον βρόγχο. Για τους Φραντσέζους, στη θέση του υποκινητή της συνωμοσίας, αντί του αγαρηνού βασιλιά, μπήχε μια μορφή που θύμιζε τον βασιλιά της Ινχγλιτέρρας. Είχε αρχίσει άλλωστε ο εκατονταετής πόλεμος. Εξήντα χρόνια αργότερα ο κατάλογος των συνωμοτών εμπλουτίστηκε με χριστιανούς συνένοχους των Εβραίων και του Σατανά. Ήταν οι μάγοι και οι μάγισσες. Στη συνέχεια παντός είδους αιρετιχοί. Και οι κατηγορίες αυγάτιζαν. Δεν δηλητηρίαζαν μόνο τα νεφά, ούτε έσπερναν μόνο το θανατικό. Τρέλαιναν τους ανθοώπους, έχαναν τις γυναίχες να αποβάλλουν, τους άνδρες άγονους, τις αγελάδες στέρφες, τις σοδειές να καταστρέφονται. Τέλος το πιο φοβερό: στις τελετουργίες τους έτρωγαν παιδιά ή τους έπιναν το αίμα.

ΤΟ 1849, ΣΤΗΝ ΟΘΩΝΙΚΗ ΑΘΗΝΑ εχδόθηχε ένα βιβλίο με τίτλο «Φωνή ορθόδοξος και σπουδαία, περιεντική πολλών γνώσεων και τα μέγιστα περίεργος εις ανακάλυψιν της κατά των Ορθοδόξων επιβουλής...». Συγγραφέας ο Κοσμάς Φλαμιάτος από την Κεφαλονιά. Για τον Φλαμιάτο, μια τεφάστια συνωμοσία εξυφαινόταν από τον Αντίχριστο για την καταστροφή της Ορθοδοξίας. Εγκέφαλος η «λουθηροκαλβινική» Αγγλία. Οι πλόκαμοι έφταναν ως τον τελευταίο χωροφύλακα, αφού είχαν τυλίξει όχι μόνο το ελληνικό βασίλειο, αλλά και την ομόδοξο Ρωσία. Όργανα: η «φραμασωνία», ο «φωτισμός» (Διαφωτισμός), η ελευθεφία, ο «εξευγενισμός», αλλά επίσης και οι εμπορικές σχέσεις με τους ξένους, η μονοχαλλιέργεια της σταφίδας, η δημιουργία νέων καταναλωτικών αναγκών.

οι σπουδές στο εξωτερικό και η γλωσσομάθεια, η δημόσια εκπαίδευση, το σύνταγμα, η νομοθεσία κ.λπ. Ακόμη, η Αγγλία είχε δημιουργήσει «διά των Γάλλων» τη Φιλική Εταιρεία και υποκινήσει την Ελληνική Επανάσταση, ενώ η ίδια ακολουθούσε φιλότουρκη πολιτική. Σκοπός της να εξοντώσει το ελληνικό έθνος, να το περιορίσει στην Πελοπόννησο την οποία θα προσέδενε αργότερα στα Επτάνησα ως αποικία της. Το γεγονός ότι τα πράγματα δεν εξελίχθηκαν έτσι δεν εμπόδισε επανεκδόσεις του βιβλίου ως και το 1976.

ΤΟ 1993, ΣΕ ΕΝΑ ΜΟΝΟΦΥΛΛΟ που μπορούσε να βοει κανείς σε πολυσύχναστα μέρη στην Αθήνα και στη Θεσσαλονίκη, διάβαζε: Γιατί ο πόλεμος στη Σερβία; Γιατί δεν λύνεται το Κυπριακό; Γιατί η ΕΟΚ πιέζει για τις νέες ταυτότητες (μόνο στην Ορθόδοξη Ελλάδα); Γιατί ο ψευτομαχεδών Γκλιγκόροφ παίζει αυτό το παιχνίδι; Γιατί ο Πάπας, η ΕΟΚ και η Εβραιομασσωνία δεν θέλουν οι ελληνικές ταυτότητες να γράφουν Χριστιανός Ορθόδοξος; Η απάντηση δινόταν λίγες γραμμές πιο κάτω: «Διότι αν διαλυθεί ο σερβικός στρατός, η Τουρκία πλέον θα ξεθαρφέψει και θα χτυπήσει την Ελλάδα, τον αιώνιο αντίπαλό σας. Εσείς θα πουλάτε όπλα να θησαυρίζετε αιματοχυλώντας τα ορθόδοξα χυρίως χράτη γιατί αυτά έχουν την Αλήθεια (...) που σας ξεσκεπάζει το σχέδιο της παγκόσμιας κυριαρχίας σας με αρχηγό τον Αντίχριστο, τον άνθρωπο του 666 που πυρετωδώς ετοιμάζετε σαν ηγέτη της ΕΟΚ. Παμπόνηφοι αυτά σχεδιάζετε με τον Πάπα και τις λέσχες της Ρώμης και της Μπίλντενμπεογκ».

ΤΑ ΠΑΡΑΔΕΙΓΜΑΤΑ ΑΥΤΑ είναι τυχαία. Θα μπορούσαν στη θέση τους να ειπωθούν άλλες ιστορίες. Για τους Ιησουήτες και τους Πανσλαβιστές, για τη CIA και τον κομμουνιστικό δάκτυλο, για τη διεθνή της τρομοκρατίας. Οι πρωταγωνιστές, τα όργανα και οι στόχοι αλλάζουν. Η γραμματική της συνωμοσίας όμως παραμένει. Μπορεί να συνδέει ένα ετερόκλητο πλήθος από αιτίες και αποτελέσματα. Η λογική συνέπεια δεν την απασχολεί. Δεν έχει σημασία αν η πανούκλα, την οποία υποτίθεται ότι οι Εβραίοι διέδιδαν, αποδεκάτιζε και τους ίδιους. Στη συνωμοτική αντίληψη της ιστορίας δεν υπάρχουν αντιφάσεις, πολλαπλότητα αιτιών. Όλα αυτά γεφυρώνονται από τη διαβολική πανουργία. Διαφορετικά τι συνωμοσία θα ήταν;

Συνέχεια στην σελ.20

ΕΙΚΟΝΑ ΕΣΟΦΥΑΛΟΥ: ΧΙΟΣ, η είσοδος του Κάστρου, τόπου διαμονής των Εβραίων προ του 1881. (Η συνοιχία ισοπεδώθηκε στον σεισμό του 1881). Φωτ. Χρ. Μουτάφη

## ΠΕΡΙ ΤΩΝ ΟΙΚΟΝΟΜΙΚΩΝ ΙΔΕΩΝ ΤΟΥ ΜΑΪΜΟΝΙΔΗ

Του κ. ΛΑΖΑΡΟΥ ΧΟΥΜΑΝΙΔΗ

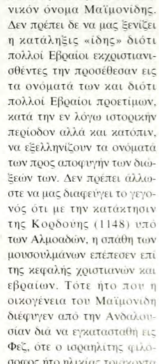
Ομοτίμου Καθηγητού του Πανεπιστημίου Πειραιώς

1 • του αραβικού κόσμου (11ος-12ος αιών) ενεφανίσθησαν εις τούτον σπουδαίοι 'Αραβες νομομαθείς και φιλόσοφοι διά να δημιουργήσουν προϋποθέσεις εμφανίσεως και ετέρων σπουδαίων στοχαστών και μετά την περίοδον ταύτην. Κατά την πρώτην περίοδον του θριάμβου του Ισλάμ διεκρίθησαν ο Abu Bakr Muhammad Al-Turtushi (1059-1126), ο Avebas (1086-1138), ο γνωστός

εις την χριστιανικήν Ευρώπη ως Αβερρόης (1126-1198) και κατά την δευτέραν περίοδον o Ibn-Jaldzùn (1332-1406), o Ibh Asim Al-Sakati (1359-1426) κ.ά. Πλείστοι όσοι συγγραφείς υποστηρίζουν ότι οι ανωτέρω 'Αραβες φιλόσοφοι μελετήσαντες τους αρχαίους Έλληνας φιλοσόφους και ιδίως τον Αριστοτέλην και δεχθέντες την επίδρασιν τούτου διέδωσαν διά μέσου της Ιβηρικής τας ιδέας του εις την Δ. Ευρώπην. Και τούτο μεν είναι αληθές όπως αληθές είναι ότι, μετά την πτώσιν του Βυζαντίου, οι Έλληνες φιλόσοφοι της αρχαιότητος και η συνεχισθείσα ελληνική κουλτούρα του Βυζαντίου κατέστησαν γνωστοί υπό των καταφυγόντων εις την Δύσιν Ελλήνων Λογίων.

Είναι όμως εξ' ίσου αληθές ότι τους αρχαίους Έλληνας φιλοσόφους και φυσικά τον Αριστοτέλην, οι 'Αραβες εδιδάχθησαν το πρώτον υπό των Εβραίων, τούτων δε σπουδαίος διδάσκαλος, υπήρξεν ο Isaak Ben Jacob, γνωστός ως Alfasi, ο οποίος το 1104 διηύθυνε την Ακαδημίαν της Lucena, καθώς και ο διαδεχθείς τούτον Jose ben Migash. Ανώτερος όμως τούτων υπήρξεν ο Asher ben Yehiel (1250-1327) εγκατασταθείς εις Τολέδον (1303) και του οποίου το έργον «Turim» υπήρξεν αφετηρία εμβοι-

θών μελετών διά να καταστή ο ακρογωνιαίος λίθος του κλασσικού εβραϊκού Κώδικος των Νόμων -μέχρι του 14ου αιώνος- του Abraham ben Salomón ben Adret, ο οποίος απέθανε αφήσας μέγα πνευματικόν έργον εις Γκερόνα<sup>(1)</sup>. Το αναφερθέν έργον τούτο υπεκατεστάθη από το «Shulhan Aruh» του José Caro de Toledo (1481-1575). Έτι όμως ανώτερος των αναφερθέντων υπήρξεν ο Moisés ben Maimon (1135-1204), ο γνωστός υπό το ελλη-



Φεζ, ότε ο ισφαηλίτης φιλοσοφος ήτο ηλικίας τριάκοντα ετών. Ένεκα όμως των γνώσεων του και δη των ιατρικών, ο Μαϊμονίδης, ανήλθεν εις το αξίωμα του ιατρού του Χαλίφου, εν συνεχεία ίδρυσε εις Φουστά, πόλιν ιδρυθείσαν υπό του Χαλίφου Ομάρ Α' (634-644), ο οποιος διαδέχθη τον πενθερόν του Μωάμεθ και διάδοχον του Αμπού-Μπεκρ (632-634) και ο οποίος Ομάρ εδολοφονήθη.

Εις την Ιβηρικήν Χερσόνησον ο ιστορικός της οικονομίας θα συναντήσει τα φώτα της κουλτούρας; ισλαμικής.



### Περί των οικονομικών ιδεών του Μαϊμονίδη

εβραϊκής και χριστιανικής. Ενταύθα δεν πρόκειται να αναφερθώ επί του θέματος αυτού, ξένου προς το αντικείμενον του παρόντος άρθρου.

2. Θας δεχθείς βεβαίως εν τινί και την επίδρασιν των δύο άλλων. Ο Μαϊμονίδης ανάπτυξε τας ιδέας του εις την Κορδούην, της οποίας το Χαλιφάτον (711-1060) ήτο και το μεγαλύτερον εκείνων του Μαρόκου και της Τυνησίας γνωρίσασα την άνθησιν των Γραμμάτων, των Τεχνών και του πλούτου. Η Κορδούη ήτο η πολυπληθεστέρα πόλις του αραβικού κόσμου εις την Δύσιν αριθμούσα πλέον των 500.000 κατοίκων, ο δε πλούτος της υπερέβαινε τα όρια και της πλέον τολμηράς φαντασίας. (2).

Όσον αφορά περί των ιδεών, κουλτούρας και 3. οικονομίας των Εβραίων αντλώμεν γνώσεις επ' αυτών εχ των ιερών βιβλίων του Talmoud (500 π.Χ.). Και αναφερόμεθα εις το Ταλμούδ διότι η εβραϊκή κουλτούρα έχει την σφραγίδα θρησκευτικού χαρακτήρος. Τούτο δε είναι ευεξήγητον εχ της προσπαθείας του λαού των να φθάσουν υπό τον ηγήτορά των και Μέγαν Μύστην Μωυσήν εις την γην της Επαγγελίας και εν συνεχεία να ανθέξουν εις τας επιδρομάς των διαφόρων κατακτητών, οι οποίοι διησχοντο δι' αυτής, βραδύτερον δε εις τας κατ' αυτών διώξεις υπό των χοιστιανών και ιδιαιτέρως της Δυτικής Παπικής Εκκλησίας. Βεβαίως χατά προέχτασιν φθάνομεν και μέχρι των ημερών μας. αφού τα ανομολόγητα ολοχαυτώματα του 20ού αιώνος καλυπτουν τα μαρτύρια τα οποία υπέστη ο λαός ούτος από της εποχής της διασποράς του. Όθεν, αι οιχονομικαι ιδέαι των Εβραίων στηρίζονται επί των εντολών του Θεού και των ακολουθησάντων ιερών κειμένων και προφορικής διδασκαλίας του Μωυσέως. Δεν πρέπει να λησμονώμεν ότι οι Εβραίοι, από γενάρχου των Αβραάμ, ο οποίος ήλθεν εκ της πόλεως Ουφ (2.200 π.Χ.) της Σουμερίας διά να εγκατασταθεί εις Παλαιστίνην, ήτο λαός ημινομάς (harirou) εισελθών εις Αίγυπτον πιθανόν μετά των νομάδων Χικσώς (1650 π.Χ.)(3) και να εγκατασταθή εις την περιοχήν Γκόχσεν. Μετά την έξοδον και τας περιπετείας των επί τεσσαράχοντα έτη, ο λαός ούτος εγχατεστάθη τελιχώς εις την γην των πατέφων του, όπου και εκ των αυτοχθόνων λαών εξέμαθε διάφορα επαγγέλματα, εν συνεχεία δε μετά την βαβυλωνιαχήν αιχμαλωσιαν (586-558 π.Χ.), ότε απηλευθερώθη υπό του Κύρου (558 π.Χ.) και επανήλθεν εις την πατρίδα του, οι Εβοαίοι ήσαν επιδέξιοι έμποροι και γνώσται πλείστων έπαγγελμάτων. Έχτοτε επίστευον και εις την αθανασίαν της

ψυχής. Εις την Βίβλον συναντώμεν χωρία καταδικάζοντα την τοκοληψίαν μεταξύ των Εβραίων, την μεταξύ των δουλείαν και του θεσμού του παροίκου αλλά και το σεβασμόν εις την εργασίαν.<sup>(4)</sup>.

Ο Μαϊμονίδης ευρίσκεται υπό την επίδρασιν του 4. Αριστοτέλους προσπαθών όπως διά της γνώσεως συλλάβη τον ύστατον λόγον των όντων, θέσις η οποία απέχει από την διά τη αποκαλύψεως σύλληψιν του Λόγου. Ο Μαϊμονίδης κατ' αυτόν τον τρόπον χωρίς να απομαχούνεται της Ιεράς παραδόσεως του Ταλμούδ εδέχετο και την επίδρασιν και φιλοσοφικών θέσεων και δη των Γνωστικών. Ένεκα τούτου ο Μαϊμονίδης προσπαθεί να συνδυάση το «Talmoud», το οποίον περιλαμβάνει γραπτόν και προφορικόν λόγον του Θεού αποκαλυφθέντα εις τον Μωυσήν και διδαχθέντα υπ' αυτού περί της Πεντατεύχου εις τον αδελφόν του Ααρών και τους εβδομήχοντα Λευίτας. Δυστυχώς με την πάφοδον των αιώνων η προφορική εκείνη παράδοσις δεν διεσώθη ως αύτη ήτο εξαρχής, αλλά περιελήφθησαν κατά πρώτον τα διασωθέντα εχ του χρόνου εις το ιερόν βιβλίον «Mishna» (το οποίον σημαίνει επανάλειψις) και το οποίον με το κατόπιν ακολουθήσαν ιερόν βιβλίον «Gemara» συνιστούν το «Ταλμούδ».

Ο Μαϊμονίδης, έγραψε πλείστα όσα συγγράματα έχων ως βάσιν το κυριώτερον του, τον «Κώδικα»<sup>(5)</sup>, ο οποίος περιελάμβανε πηγάς εκ της Βίβλου, της «Mishna», της συμπληρώσεώς της διά της «Gemara» και του «Talmoud».

Αναφερόμενοι εις τας οικονομικάς ιδέας του Μαϊμονίδη δυνάμεθα να τας ταξινομήσωμεν ως εξής<sup>(6)</sup>: α) Οικονομικαί Επιστήμαι και Δίκαιον, β) Οικονομική σκέψις και δικαιοσύνη, γ) ατομική και κοινοτική ιδιοκτησία, δ) δικαία τιμή αγαθών και υπηρεσιών, ε) χρήμα και Τράπεζαι, στ) ελευθερία της εργασίας και δουλεία.

Ο Μαϊμονίδης εξετάζει πάντα ταύτα -ως ελέγχθηυπό την σοφίαν του Ταλμούδ. Ούτος συνεπώς, ασχολείται με το Ταλμούδ. Προσέτι ο Μαϊμονίδης δέχεται το 
υπό του Αριστοτέλους λεχθέν ότι ο άνθρωπος είναι 
«κοινωνικόν ον». Διά τον λόγον τούτον αναφορικώς με 
το φαινόμενον της αξίας των αγαθών δεν εξετάζει 
πόσον είναι επιθυμητόν ή μη ένα αγαθόν διά κάποιο 
άτομον, αλλά τι η κοινωνία κρίνει περί της αξίας τούτου. Κατ' αυτόν τον τρόπον ο Μαϊμονίδης προ του 
Ferdinando Galiani (1728-1787) (Della Moneta, 1751) - ο 
οποίος αναφερόμενος εις την κοινωνική εκτίμησιν 
(νοςε) φρονεί ότι αύτη εν εσχάτη αναλύσει προσδιορίζει 
και την οικονομικήν αξίαν<sup>(7)</sup> -δέχεται την επίδρασιν του 
«κοινωνικού ελέγχου»- διά να χρησιμοποιήσω όρον του

### Περί των οικονομικών ιδεών του Μαϊμονίδη

Durkheim- προς καθορισμόν της αξίας αγαθών και υπηρεσιών. Η διαφορά όμως του Μαϊμονίδη με τον Galiani συνίσταται ότι φρονεί πως η κοινωνική εκτίμησις αύτη συνδέεται με την ποσότητα της καταβληθείσης εργασίας διά την παραγωγήν ενός αγαθού. Ούτως, ο Μαϊμονίδης, ποο του Adam Smith (1776), καταδεικνύει την σημασίαν της εργασίας, έτι και διά τον πλούτον ενός Έθνους και την απόδοσίν της κατά ποσότητα επί τη βάσει του καταμερισμού της. Η εργασία όμως -ως ισχυρίζεται ο Μαϊμονίδης- απαιτεί και δικαίαν αμοιβήν, ως είναι δικαία και η υπό της κοινωνικής εκτιμήσεως καθωριζομένη τιμή εν τη αγορά. Πρέπει δε να είναι δικαία η τιμή της εργασίας όχι μόνον διά λόγους ηθικής αλλά και διά λόγους αποδόσεώς της και διατηρήσεώς της εις καλήν ποιότητα. Παφά ταύτα, ο Μαϊμονίδης αν και επηρεάζεται υπό του Αριστοτέλους δεν ομιλεί περί «χόστους εξαστήσεως» ως ο Σταγειρίτης έθιξε και την πλευρά αυτήν (Ρητορική 1,9).

Όσον αφορά εις την ατομικήν ιδιοκτησίαν αύτη κατά Μαϊμονίδην, είναι ιερόν δικαίωμα του ανθρώπου εξ εργασίας -μόχθου του προερχόμενον, συνάμα δε δέχεται ούτος και την κοινοτικήν ιδιοκτησίαν θεσμόν υφιστάμενον ήδη παρά τοις Εβραίοι<sup>8</sup>), χάριν της γενικής ευημερίας και προόδου της κοινότητος (γαίαι ακαλλιέργητοι και απαραίτητοι όπως καλλιεργηθώσιν αλλά και πηγαί ύδατος δυνάμεναι να ποτίσουν γαίας πολλών κατόχων γης, μη επιτρεπομένης όμως της εκμεταλλεύσεώς των υφ' ενός και μόνον ιδιοκτήτου κ.λπ.).

Με την εν χρόνω επίδοσιν των Εβραίων εις το εμπόοιον και το πλήθος των συναλλαγών αι οποίαι εκάλυπτον τον διατρεχόμενον υπό των εμπόρων αραβικόν κόσμον και την δημιουργίαν πολυπληθών αγορών, αφ' ενός μεν δεν ήτο δυνατόν να διαφύγη του Μαϊμονίδη η ιδέα περί δικαίας τιμής -περί της οποίας ήδη ανεφέρθημεν- αλλά και η σημασία και διαμόρφωσις της αξίας του μέσου των συναλλαγών, καθώς και αι Τοαπεζικαί εργασίαι.(9). Όσον αφορά εις την δικαίαν τιμήν προς κατοχύοωσίν της ο Μαϊμονίδης προτείνει επιθεωρητας του εμπορίου, των οποίων καθήκον -πλην της ικανοποιήσεως του περί δικαίας τιμής αισθήματος της κοινότητοςθα ήτο και η εποπτεία της καλής οργανώσεως των αγορών και της τοιαύτης επί μέτρων και σταθμών. Ως προς δε την αμοιβήν του κεφαλαίου -τον τόκον- εδέχετο την τοχοληψίαν όχι όμως μεταξύ των Εβοαίων αχολουθών το «Ταλμούδ»... και ζήσετε ο αδελφός σου μετά σου» (37). Το αργύριον σου ου δώσεις αυτώ επί τόχω και επί πλεονασμώ ου δώσεις τα βρώματά σου», υποστηρίζει όμως το: «Και θέλεις δανείζειν εις πολλά έθνη, συ δεν θέλεις δανείζεσθαι»(10), Και αχοιβώς η δυνατότης αύτη

διά την παροχήν δανείου και αντιπαροχήν εις τόκον ενίσχυσε την ικανότητα των Εβραίων διά την επί του χρήματος εμπορίαν. Ο Μαϊμονίδης όμως δεν παραλείπει να δικαιολογήσει την τοκοληψίαν ένεκα φόβου απωλείας του δανείου, όπερ τελικώς χωρούντος του 13ου αιώνος, προδρόμου της Αναγεννήσεως, την εδέχθησαν και αυτοί οι Σχολαστικοί συγγραφείς υπό την έννοιαν του danum emergens, ενώ εις την πράξιν και προ των Σταυροφοριών, υφίστατο η τοκοληψία, καθώς και κεκαλυμμένη τοιαύτη άμα τη ενάρξει των υπό μοναστηρίων<sup>(11)</sup>.

Αξιοσημείωτον πάντως είναι ότι ενώ ο Μαϊμονίδης καταδικάζει την επί σωμάτων δουλείαν δέχεται τελικώς τον θεσμόν τούτον ως υφισταμένην κατάστασιν, τονίζων όμως την καλήν μεταχείρησιν του δούλου και την δυνατότητα λυτρώσεώς του, όταν ούτος καταστή δούλος εχ πειρατείας ή πολέμου, η δε εξαγορά του δούλου πρέπει να γίνεται -κατ' αυτόν- εις τιμήν ουχί πλέον εκείνης η οποία επιχρατεί εις την αγοράν του δουλεμπορίου. Εις το «Ταλμούδ» καταδικάζεται η μεταξύ των Εβραίων δουλεία και υποχρεώνει την οικογένειαν του υποστάντος δουλείαν να τον απελευθερώση. Προστάζει δε: «Εάν δε ταπεινωθή ο αδελφός σου παρά σοι, ου δουλεύσει σοι δουλείαν οικέτου». Οι δούλοι πάντως μετεβιβάζοντο κληφονομικώς από πατρός εις υιόν: «Και παις και παιδίσκη όσοι αν γέννονταί σοι, από των εθνών όσοι χύχλω σοι εισίν, απ' αυτών χτήσεσθε δούλον ή δούλη»(12). Αι τιμαί δε αύται εις το ιερόν βιβλίον «Ταλμούδ» ποιχίλλουν κατά ηλικίαν και γένος, ακριβωτέρας μεταξύ 20-60 ετών και χαμηλοτέρας της τιμής κάτω των 20 και άνω των 60 ετών. Το ίδιον δε υφίστατο διαγωρισμός τιμής μεταξύ άρρενος και θήλεος(13).

| Από | Ηλιχία     |      | 'Aggev |        | θήλυ |        |
|-----|------------|------|--------|--------|------|--------|
|     | 1-5        | ετών | 5      | σίκλοι | 3    | σίχλοι |
| >>  | 5-20       | 33   | 20     | »      | 10   | Me     |
| 39. | 20-60      |      | 50     |        | 30   | 30-    |
| >>  | 60 και άνω | · >> | 15     | 30     | 10   | 761    |

Πολλά θα ηδύναντο να λεχθούν ακόμη όσον αφορά εις την οικονομικήν σκέψιν του Μαϊμονίδη την οποιαν ούτος συνειδητώς υιοθέτησεν, καθώς και την επ' αυτού ασυνειδήτως επιδρασάσης εκ του περιβάλλοντός του, ο χώρος όμως ενός άρθρου είναι περιορισμένος, θα αρκεσθώμεν συνεπώς να κλείσωμεν τούτο δι' ολίγων κρίνοντες το έργον του φιλοσόφου.

5 · μέγα πνευματικόν έργον εις τον υπό των μουσουλμάνων κατακτηθέντα κόσμον και αι οποίαι πηγήν την

### Περί των οιχονομιχών ιδεών του Μαϊμονίδη

εχουν τα ιεφά κείμενα του «Ταλμούδ», ως ήδη ελέχθη, συνεπικουφούμενα όμως εν τινί και από τον Αφιστοτέλην. Και δεν πφέπει να μας διαφεύγη το γεγονός αυτό, αφού από Φίλωνος του Αλεξανδφέως (20-30 μ.Χ.) ήφχισεν η πφοσπάθεια των Εβφαίων, οι οποίοι διακφίνονται διά την εκλεκτικότητά των όσον αφοφά εις τας διαφόφους αντιλήψεις να αντλήσουν σοφίαν και εκ των Ελλήνων φιλοσόφων της αφχαιότητος. Εκείνος ο εφευνητής ο οποίος θα ασχοληθεί άνευ πφοκαταλήψεως με τοιούτου είδους θέματα θα εξεύφη πλείστα όσα σημεία κοινής συναντήσεως των λαών οι οποίοι έζησαν και ανέπτυξαν τον πολιτισμόν των εις την Νοτιοανατολικήν Λεκάνην της Μεσογείου και εις την ιστοφικήν αυτήν θάλασσαν

γενικώτερον. Τούτο δε οφείλεται, πρέπει να το ομολογήσωμεν, εις την υπό του Μ. Αλεξάνδρου διαδοθείσαν κουλτούράν και κατόπιν επί Πτολεμαίων<sup>(14)</sup>, ότε οι Εβραίοι ετύγχανον ελευθεριών, αι οποίαι συνεχίσθησαν και κατά την εποχήν του εξελληνισμού της Νέας Ρώμης, του Εβραίου Ελισσαίου διδάσκοντος ελευθέρως εις Θράκην διά να επωφεληθεί της διδασκαλίας τούτου ο Γρηγόριος Πλήθων ο Γεμιστός. Και μόνον όταν οι Σταυροφόροι εισήλθον εις την βασιλεύουσαν με την 4ην Σταυροφορίαν (1204) οι Εβραίοι κατεσφάγησαν ομού μετά των Ελλήνων και οι ναοί των εσυλήθησαν από μέρους των αυτοκληθέντων «στρατιωτών του Χριστού».

#### ΣΗΜΕΙΩΣΕΙΣ

 Marjorie Grice Hutchinson: Approximación al pensiamento economico en Andalucia: de Seneca a finales del siglo VIII edl. Libreria Agora S.A. Málaga 1990 σελ. 47-51.

2. Ιδουτής του Χαλιφάτου των Ομμεϋαδών της Κοοδούης (711-1060) ήτο ο Αμπάδ-Αλ-Ραχμάν (756), ο μόνος επιζήσας εκ της σφαγης των Ομμεϋαδών (661-750) υπό των Αββασιδών (750-1258). Περί της Οικονομίας των Αράβων εν γένει κατά τον Μεσαίωνα και της Οικονομίας του Χαλιφάτου της Κορδούης τις το συγγραμμά μου: «Οικονομική Ιστορία και η Εξέλιξις των Οικονομικών Θεωριών» εκδ. Παπάζήση, Αθήνα 1980, Τόμ. Α΄ σελ, 438 κ.επ.

Α.Θ. Χουμανίδη: op.cit σελ. 104-111.

 Περί τούτων εις Βίβλον: Λευιτικόν Κεφ. ΚΕ'/35, 36, 37, 40, 41.

 Maimonides Moses «The Code of Maimonides» (Yale 1941-1951) Βιβλίον 13 «The Book of Civil Laws (γετ. I. J. Robinovitz, 1949).

6. Marjory Grice Hatchinson op.cit. σελ. 47

7. Περί τουτων και την θέσιν μου έναντι εκείνης του Joseph Schumpeter (History of Economic Analysis ed. George Allen, Unwin Ltd, London 1963, σελ. 300-302) ο οποίος μάλλον αποκλίνει ότι κατά Galiani η εργασία ή μοχθος (fatica) προσδιορίζει την αξίαν εις L. Houmanidis: The Paradox of Value in Ferdinando Galiani «Festschrift für Hermann Kellenbenz» (Wirtchaftkrafte und Wirtschaftwege) Verlag Klett-Cotta, Band IV 1978 Stuttgard σελ. 609.

8. Ο θεσμός αύτος ανάγεται από εγκαταστάσεως των Εβοαίων εις την γην της Επαγγελίας, ότε διάγουν βίον είδος φελλάχων (λαού της τέντας) με έγγειον ιδιοχτησίαν και κατοχήν ζώων (A. Lods: Israel, des origines au milieu du XIII siècle avant notre ère ed. Albin Michel, Paris 1949, σελ. 453).

 Ονομαστοί τραπεζίται επί θριάμβου της Βαγδάτης, των Αββασιδών (750-1258) ήσαν και οι δανειοδόται Εβραίοι προς τον Χαλίφην, οι οποίοι συνεπεκόμησαν προϊόντος του χρόνου τεραστίας περιουσίας, εαν λάβωμεν υπ'όψεν ότι εις εξ' αυτών αμπευσεν τριακοσίους φοίνικας επί της ταράτσας του παλατίου του εντός ισαρίθμων χιβωτίων εχ χαθαρού αργύρου (A. Mazaheri: La Vie Quotidienne des Arabes, ed. Librairie Hachette, Paris 1951 σελ. 303, Λ. Χουμανίδη: op. cit. σελ. 463 Ε. Ashtor: A Social and Economic History of the Near East in the Middle Ages ed. W. Collins, Son, London 1971 σελ. 146 ένθα μέγας ούτος ιστοριχός της οιχονομίας διά την Μέσην Ανατολήν αναφέρει ολόχληρον γενεαλογιχόν δένδρον Εβραίων τραπεζιτών (Ε. Ashtor: op.cit. σελ. 145-146).

10. Λευιτικόν Κεφ. ΚΕ'

11. Λ. Χουμανίδη: op.cit. Τόμ. Α' σελ. 517-518.

12. Λευιτικόν Κεφ. ΚΕ' 2791-8, 44.

13. Περί τούτων και ανάλυσιν επ' αυτών εις Α. Obrenstein-B. Gordon: Quantitative Dimensions in human capital analysis in the Talmoudic Tradition εις «Fèstschrift in honour of Lazaros Houmanidis ed. University of Piraeus 1991 σελ. 275 κ. επ. Ο σίχλος αναφέρεται ως αποτιμούμενος εις χουσόν και άργυρον [Γένεσις, Γ΄ 2, ΚΔ΄ 25, Χρονικών η Παραλειπομένων (Α, 21.25)] (A. Chouraqui: La Vie Quotidienne des Hebreux aux temps de la Bible, Paris 1971 σελ. 134, 135, 136). Ο Αβοαάμ αναφέρεται ως «πλούσιος σφόδρα κτήνεσι και αργυρίω και χρυσίω» (Γένεσις ΙΓ' 2, ΚΔ' 35) ενώ ο Δαυίδ ως πληρώσας τον Ορναί διά την άμυναν αυτού 600 σίκλους χουσού διά σταθμήσεως (Χρονικών ή Παραλειπομένων Α΄, 21,25). Ως μέσον συναλλαγών, κατ' αρχήν, οι Εβοαίοι εχοησιμοποίουν σβώλους χουσού ή αργύφου και επί Νεεμία (5ος αιών), αργυρά νομίσματα βάρους 3.88 γραμ. Ως μέτρα εχοησιμοποίουν την μεγάλην παλάμην 0.525 και την μικράν 0.450 με μικροτέραν μονάδα τον δάκτυλον 0.0218 και μικρόν δάκτυλον 0.0187, ως βάρη δε το τάλαντο (34.272 kgs), την μναν (571.200 γραμ.) και τον σίκλον 11.424 γραμ. (Α. Chouraqui: Αυτόθι Λ. Χουμανίδη: op. cit, Τόμ. Α΄ σελ. 110). O Ch. Guinebert: Le Monde Juifs, Paris 1950 σελ., αναφέρει ως πρώτον κόψαντα νόμισμα Εβραίον εξελληνισθέντα ηγεμόνα ονόματι Φίλιππον του οποίου το νόμισμα ειχόνιζε το πρόσω-

Περί τούτων ιδ. και «Χρονικά», Τόμ. ΙΖ' αρ. φύλ. 132,
 1994 σελ. 3 κ. έπ.



Από τη βράβευση της μνήμης της πριγχήπισσας Αλίχης με τον τίτλο της "Διχαίας των Εθνών" από το Ίδρυμα Γιαντ Βασέμ της Ιερουσαλήμ. Στη φωτογραφία ο πρίγχηπας Φίλιππος, ο οποίος παρέλαβε το βραβείο της μητέρας του χαι η αδελφή του πριγχήπισσα του Αννοβέρου, χαταθέτουν στεφάνι στη μνήμη των θυμάτων του Ολοχαυτώματος.

## Η ποιγχήπισσα Αλίχη σώζει Έλληνες Εβοαίους

Tou RICHARD KAY

ΡΙΝ ΑΠΟ ΜΕΡΙΚΕΣ ΕΒΔΟΜΑΔΕΣ, διαχφιτιχά, μια πλάχα αποχαλύφθηκε σ' ένα τοίχο ενός Μεσογειαχού χήπου με μυφωδιά από πεύχο και ένα νέο όνομα προστέθηκε σ' έναν μιχφού μήχους και οδυνηφό κατάλογο ηφώων και ηφωίδων. Λίγοι στη χώφα μας (Αγγλία) έχουν αχούσει για εχείνη.

Επτός από ηφωίδα, η πριγκήπισσα της Ελλάδας Αλίκη ήταν η μητέφα του πρίγκηπα Φιλίππου και γιαγιά των πρίγκηπα Κάφολου, της πριγκήπισσας 'Αννας και των πριγκήπων Ανδφέα και Εδουάφδου. Ήταν ένας εξαιφετικός, άγιος χαφακτήφας. Αλλά μόνο 24 χρόνια μετά το θάνατό της (στα 84 της χρόνια) άρχισε να γίνεται γνωστή η ιστοφία του θάφφους της κατά τη διάφκεια της ναζιστικής κατοχής στην πατρίδα της, την Ελλάδα.

Είναι μια από τις γοητευτικότερες ιστορίες γενναιότητας και απροκάλυπτης αντίστασης του καιρού του πολέμου, που έκανε το Yad Vashem, το Ίδουμα Μνήμης των

Μαρτύρων και Ηρώων του Ολοκαυτώματος, στην Ιερουσαλήμ, να της απονείμει μεταθανάτια την υψίστη των τιμών του: τον τίτλο της Δίκαιας των Εθνών. Ο τίτλος αυτός απονέμεται μόνο σε μη Εβραίους που έθεσαν σε κίνδυνο τη ζωή τους για να σώσουν Εβραίους.

Για να εχτιμήσουμε το μέγεθος του θάρφους της πριγχήπισσας Αλίχης πρέπει να γυρίσουμε πίσω στην Ελλάδα του 1943, στην αναταραχή που αχολούθησε την καταρρευση του ιταλιχού στρατού κατοχής και τον πρόσθετο τρόμο που επέβαλαν τότε οι Ναζί.

Η πριγκήπισσα Αλίκη, μια βαθιά θρησκευόμενη γυναίκα, 58 ετών τότε, ζούσε σ' ένα σπίτι στο Ψυχικό. ένα προάστειο των Αθηνών. Το βασιλικό παλάτι, όπου σε ευτυχέστερες ημέρες συναγωνιζόταν τον πεθερό της. το βασιλιά, σε ποδηλατικούς αγώνες στους διαδρόμους για να ζεσταθούν, είχε καταληφθεί από τους Γερμανούς.

#### Η ΠΡΙΓΚΗΠΙΣΣΑ ΑΛΙΚΗ ΣΩΖΕΙ ΕΛΛΗΝΕΣ ΕΒΡΑΙΟΥΣ

#### Φίλοι.

Ο ΕΛΛΗΝΙΚΟΣ ΒΑΣΙΛΙΚΟΣ ΟΙΚΟΣ δεν ήταν πλούσιος. Ούτε η προσωπική ζωή της πριγκήπισσας Αλίκης ήταν εύκολη. Είχε αρχίσει να χάνει την ακοή της από την παιδική της ηλικία και στην ηλικία των οκτώ μπορούσε να διαβάσει άνετα από τα χείλη Αγγλικά, Γαλλικά και Γερμανικά. Ο γάμος της δεν της προσέφερε ευτυχία διαρκείας.

Αποξενώθηκε από τότε από τον σύζυγό της, πρίγκηπα Ανδρέα της Ελλάδος, ο οποίος είχε εξοριστεί στο Μόντε Κάρλο. Η μια κόρη της πέθανε σε αεροπορικό δυστύχημα. Οι τρεις επιζούσες κόρες της παντρεύτηκαν με μέλη της γερμανικής βασιλικής οικογένειας. Ο πρίγκηπας Φίλιππος, ο μοναδικός της γιος, ζούσε στη Βρετανία από την ηλικία των 8 ετών, όταν πήγε στο σχολείο, το 1929 και τώρα ήταν στο Βασιλικό Ναυτικό.

Με την κατοχή της χώρας της η πριγκήπισσα Αλίκη βρέθηκε μόνη. Εργάστηκε για τον Σουηδικό και Ελβετικό Ερυθρό Σταυρό, βοηθώντας τους φτωχούς με ποσά που λάμβανε κατά καιρούς από συγγενείς του εξωτερικού. Όμως δεν ήταν οι ενδεείς που χρειάστηκαν άμεσα τη βοήθειά της αλλά φίλοι που τους ήξερε όλη της τη ζωή.

Οι Κοέν, μια οιχογένεια χτηματιών από τη Θεσσαλονίχη, είχαν στενή γνωφιμία με τη βασιλιχή οιχογένεια. Η Αλίχη ήταν συχνά χαλεσμένη στη βίλα τους και είχε αναμνήσεις από την παφαμονή της εχεί με τον πατέφα της. Ο αρχηγός της οιχογένειας, ο Χαΐμ, βουλευτής στο ελληνιχο Κοινοβούλιο, ήταν έμπιστος του βασιλιά.

Έτσι, όταν το Νοέμβοιο η ποιγχήπισσα έμαθε ότι οι Ναζί προχωρούσαν με ταχύ ουθμό την καταδίωξη των Εβραίων της Ελλάδας, έστειλε μήνυμα στη Ρασέλ, χήρα του Χαΐμ Κοέν και στην κόρη της Τίλντα προσφέροντάς τους ασυλο στο σπίτι της -κίνηση που ήξερε ότι μπορούσε να έχει σοβαρότατες συνέπειες για την ίδια.

Μερικά μέλη της οικογένειας Κοέν είχαν ήδη βρει καταφύγιο σε μη κατεχόμενες χώρες. Ο Ζακ, ο Ηλίας και ο Αλφρέδος είχαν φυγαδευτεί από το ελληνικό «υπόγειο κίνημα» στην Αίγυπτο. Ο τέταρτος αδερφός, ο Μιχάλης, σχεδίαζε να πάει να τους βρει αλλά δεν μπόρεσε. Πολύ εύθραυστη για να διακινδυνεύσει μια σχεδιασμένη απόδραση με ανοιχτό πλοίο η μητέρα τους παρέμεινε στην Αθήνα με τη Τίλντα. Έψαχναν όμως απελπισμένα για ασύλο. Υπήρχαν τότε στην Αθήνα περισσότεροι από 3.000 Εβραίοι που ζητούσαν καταφύγιο.

Παφότι οι 'Ελληνες ήταν γενικά συμπονετικοί, λίγα σπίτια ήταν ασφαλή και μακφιά μεταξύ τους εξαιτίας του κινδύνου παιδιά ή θυφωφοί να πφοδώσουν την παφουσία Εβραίων.

#### Απειλές

Μ ΕΤΑ ΑΠΟ ΠΡΟΣΕΓΓΙΣΗ ενός διαμέσου (τη χήφα ενός τέως Έλληνα πρωθυπουργού) δύθηκαν οδηγίες στην Τίλντα να περπατά πάνω-κάτω στο δρόμο έξω από το διαμέρισμα της πριγκήπισσας. Μια γυναίκα της έκανε

νόημα να περάσει απέναντι. Ήταν η πουγχήπισσα Αλίχη. Η οιχογένεια έλεγε αργότερα: «Ήταν σαν ένα θαύμα».

Ένα μήνα μετά την Τίλντα μεταχόμισε και η μητέρα της σ' ένα διαμέρισμα δύο δωματίων στον τρίτο όροφο της κατοικίας της πριγκήπισσας Αλίκης και μετά τις ακολούθησε ο Μιχάλης. Μετά την αποτυχημένη προσπάθεια φυγής ο Μιχάλης είχε κουφτεί σε μια οικογένεια χωρικών στο γησί Σπέτσες πριν επιστρέψει κουφά στην Αθήνα.

Έξω, σε κάθε γωνιά του δοόμου, υπήρχαν αφίσες που εξηγούσαν τις ποινές που περίμεναν εκείνους που παρείχαν άσυλο σε Εβραίους. Μια Ιταλίδα πριγκήπισσα εκτοπίστηκε σε στρατόπεδο συγκέντρωσης γι' αυτό το «έγκλημα». 'Αλλοι εκτελέστηκαν.

Τέτοιες απειλές μόνο ενδυνάμωναν την απόφαση της πριγκήπισσας Αλίκης. Είπε ψέματα στο ίδιο της το υπηρετικό προσωπικό επιμένοντας ότι οι Κοέν ήταν Βρετανοί, παρουσιάζοντας την κυρία Κοέν ως παλιά γκουβερνάντα των παιδιών της, που είχε έρθει με το γιο και την κόρη της.

Αναπόφευκτα η πανταχού παρούσα Γκεστάπο -ενεργώντας αναμφίβολα με πληρωμένες πληροφορίες- σύντομα επισκέφθηκε την πριγκήπισσα. Πεπεισμένοι ότι η Αλίκη παρείχε άσυλο σε Εβραίους, την υπέβαλαν σε ανηλεή ανάκριση. Κάθε φορά η πριγκήπισσα μεγαλοποιούσε την αδυναμία της ακοής της και προσποιόταν ότι ήταν λίγο αφελής.

Κι αυτό δούλεψε. Για περισσότερο από ένα χρόνο οι Κοέν ζούσαν μυστικά στον τρίτο όροφο, στα διαμερίσματα που κάποτε ζούσαν οι γιοι του βασιλιά της Ελλάδος Γεωργίου του Α', πεθερού της πριγκήπισσας Αλίκης. Η πριγκήπισσα επισκεπτόταν κανονικά τους φιλοξενούμενούς της οπότε μπορούσε και περνούσαν ώρες ολόκληρες συζητώντας για τη θρησκεία, ειδικά την όλο και αυξανόμενη συμπάθειά της για τα εβραϊκά πιστεύω, η οποία αργότερα θα γινόταν πάθος.

Μόνο σ' ένα φίλο είχε εμπιστοσύνη. Ο Δημοσθένης Πουρής, υψηλής ιεραρχίας δημόσιος υπάλληλος, ήταν το διάμεσο των Κοέν, τους εφοδίαζε με ποσά που προέρχονταν από την οιχογένεια από το εξωτεριχό μέσω ενός αγγελιοφόρου και της μυστικής υπηρεσίας που διατηρούσε η εξόριστη ελληνική κυβέρνηση. Χάρις στη δική του μαρτυρία, σχεδόν μισό αιώνα μετά την απελευθέρωση της Ελλάδος από τους συμμάχους, το Yad Vashem οδηγήθηκε στη βράβευση της Αλίκης.

Μετά τον πόλεμο οι Κοέν εγκαταστάθηκαν στη Γαλλία. Όπως πολλοί που έζησαν μέσα από τέτοιους δύσκολους καιφούς θέλησαν να αφήσουν πίσω το παφελθόν τους.

Ακόμη και σήμερα, παρά τη συνεργασία τους για το θέμα του βραβείου, οι Κοέν είναι αξιοσημείωτα απρόθυμοι να συζητήσουν για τα περασμένα. Από τους τρεις που βρήκαν καταφύγιο στο σπίτι της πριγκήπισσας μόνο ο Μιχαήλ, 79 ετών, επιζεί και ζει σαν ασκητής σ' ένα πλούσιο σπίτι στη λεωφόρο Φος στο Παρίσι.

#### Η ΠΡΙΓΚΗΠΙΣΣΑ ΑΛΙΚΗ ΣΩΖΕΙ ΕΛΛΗΝΕΣ ΕΒΡΑΙΟΥΣ

#### Καταφύγιο

«Ο φείλουμε στην ποιγκήπισσα Αλίκη απέφαντη ευγνωμοσύνη», είπε, σπάζοντας για λίγο τη σιωπή του. «Πολλοί λίγοι Εβραίοι επέζησαν στην Ελλάδα. Οι περισσότεροι εκτοπίστηκαν και λίγοι έζησαν. Οι γονείς μου ήταν φίλοι της βασιλικής οικογένειας πριν από τον πόλεμο και όταν οι Γερμανοί επέβαλαν αντιεβραϊκούς νόμους μας έστειλε μήνυμα με κάποιο κοινό μας φίλο ότι ήταν πρόθυμη να μας παράσχει καταφύγιο. Χρειαζόταν μεγάλο θάρρος να αψηφήσει κανείς τους Γερμανούς».

Σε μαςτυρία που έδωσε στο Yad Vashem λίγο ποιν από το θάνατό του ο αδερφός του Μιχαήλ, Αλφρέδος, έγραψε: «'Οχι μόνο έσωσε τη ζωή της μητέρας μας, της αδελφής μας και του Μιχάλη αλλά επίσης τις ζωές όλων των υπολοίπων από μας γιατί ποτέ δεν θα είχαμε τολμήσει να εγκαταλείψουμε την Ελλάδα ξέροντας ότι η υπόλοιπη οικογένεια θα είχε μείνει πίσω εντελώς απροστάτευτη».

Η ίδια η ποιγχήπισσα Αλίκη απέφευγε τη δημοσιότητα μετά τον πόλεμο. Δεν επιζητούσε αναγνώοιση παφότι αλληλογοαφούσε με τους παλαιότερα φιλοξενούμενούς της επί πολλά χρόνια.

Στη συνέχεια, το 1949, ίδουσε ένα μοναχικό τάγμα για να εκπαιδεύονται μοναχές στη φροντίδα φτωχών και ασθενών και άρχισε να κάνει τη λιτή ζωή μιας Ελληνίδας Ορθόδοξης μοναχής. Αυτό ήταν μια φυσική προέκταση της δουλειάς που είχε αρχίσει ως νέα γυναίκα κατά τη διάρκεια του βαλκανικού πολέμου όταν περιποιόταν άρρωστους και τραυματισμένους Έλληνες στρατιώτες, δράση για την οποία παρασημοφορήθηκε το 1918.

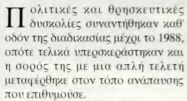
Μετά το γάμο του γιου της με την μελλοντική βασίλισσα της Αγγλίας ήφθε να ζήσει σ' ένα διαμέφισμα στα ανάκτοφα του Μπάκιγχαμ όπου ο αδελφός της, Earl Mountbatten, και η Βασίλισσα, συνήθιζαν να πίνουν τσάι μαζί της και να την πιέζουν να τους μιλά για τις εμπειφίες της τον καιφό του πολέμου. Ειδικά στη βασίλισσα άφεσε πολύ ν' ακούει τις ιστοφίες της.

Όταν η βασίλισσα και ο πρίγκηπας Φίλιππος ήταν στο εξωτερικό για βασιλικά καθήκοντα, ήταν εκείνη που, ως γιαγιά από την πλευρά του πατέρα τους, φρόντιζε τους νεαρούς Κάρολο και 'Αννα και τους έλεγε πολλές ιστορίες. Αλλά κανένας δεν ήξερε την ιστορία του θάρρους της.

Η ιστορία ήρθε στο φως πριν από μερικά χρόνια, όταν ο Ζακ Κοέν έγραψε στο Δήμαρχο της Ιερουσαλήμ προτείνοντάς του να δοθεί σε κάποια οδό το όνομα της πριγκήπισσας Αλίκης. Τόσο ο Μιχαήλ όσο και ο αδερφός του Ζακ έδωσαν τότε λεπτομερή μαρτυρία στη γαλλική Επιτροπή για το Yad Vashem.

Μετά το θάνατο της ποιγχήπισσας Αλίχης, το 1969, η σορός της κείται στον τάφο του παρεκκλησίου του Αγ. Γεωργίου του Γουίνδσορ για 20 σχεδόν χρόνια. Αλλά η τελευταία της επιθυμία ήταν να ταφεί στην Ιερουσαλήμ δίπλα στον τάφο της θείας της Ελισάβετ, ξαδέλφης του τελευταίου Τσάρου της Ρωσίας.

#### Τιμητική διάκριση



Η μεταθανάτια βράβευσή της συμπληρώνει την ιστορία. Η τιμή που της έγινε από τις Ισραηλινές Αρχές, έχει τη μορφή ενός μετάλλιου, ενός πιστοποιητικού (τίτλου) και μιας πινακίδας που τοποθετείται στο «Τιμητικό Τείχος» στον πευκόφυτο Κήπο των Δικαίων της Ιερουσαλήμ του Yad Vashem.

Ο ποίγκηπας Φίλιππος δεν παφέστη στην τελετή το Υπ. Εξωτερικών της εποχής εκείνης πάντοτε συνι-

στούσε την αποφυγή βασιλικών επισκέψεων στο Ισφαήλ. Αλλά, σύμφωνα με τον συγγραφέα βασιλικών βιογραφιών, Brian Hoey, δεν ήταν από έλλειψη υικής στοργής. Όπως γράφει, «Ήταν μια γενναία γυναίκα, εντελώς αξιόλογη. Έξυπνη και όμορφη και δικαίως σεβαστή από τη βασιλική οικογένεια».

[Από την Daily Mail, 26 Ιουλίου 1993]

«Κατά την προχθεσινήν σύντομον επίσχεψιν του εις την Ιερουσαλήμ, ο Δουξ του Εδιμβούργου, Πρίγκηψ Φίλιππος, δεν παφέλειψεν, ως ήτο φυσικόν, να μεταβή και να τελέση επιμνημόσυνον δέησιν επί του τάφου της μητρός του, Πριγκηπίσσης Αλίκη της Ελλάδος, της οποίας η σορός μετεφέρθη κατά τα τελευταία έτη και ετάφη εις τον ναόν της Μαρίας Μαγδαληνής, επί του Όρους των Ελαιών εντός του Κήπου της Γεσθημανή. Η Ποιγκήπισσα Αλίκη του Ανδρέου ήτο Γερμανίς, εκ του οίκου Μπάττενμπεργα (αδελφή του Κόμητος του Μαουντμπάττεν). αλλά προσεχώρησεν εις την Ορθοδοξίαν με τον γάμον της προς τον Πρίγκηπα Ανδρέαν της Ελλάδος και απέθανε περιβεβλημένη το μοναστικόν σχήμα. Γνωστή δια το μεγάλο φιλανθοωπικόν έργον της, παρέμεινεν εις την Ελλάδα κατά την Κατοχήν και διέσωσεν Εβραίους. Δια τούτο ετιμήθη και από το Ισοαήλ».

[Από την Εστία 1.11.94]

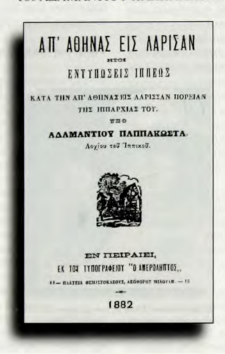


Η πριγκήπισσα Αλίκη με τον πρίγκηπα Φίλιππο στην Αθήνα πρίν από την γερμανική Κατοχή.

# Η είσοδος του Ελληνικού Στρατού στη Λάρισα και οι Εβραίοι

Του ΑΔΑΜΑΝΤΙΟΥ ΠΑΠΠΑΚΩΣΤΑ

Το 1882 τυπώθηκε στον Πειφαιά ένα μικοό βιβλίο από 54 σελίδες σε σχήμα 0.115Χ0.16 αφιεφωμένο «τους γεννέους» (sic) του στφατού υπαξιωματικούς» «εις τεκμήφιον αγάπης και αιωνίου σεβασμού». Το τομίδιο αυτό έχει τον τίτλο:



περιέχει δηλαδή τις εντυπώσεις του συγγραφέως, που υπηρετούσε τότε ως λοχίας της Ιππαρχίας, που διετάχθη να μεταχινηθεί στη Θεσσαλία για την κατάληψή της. Είναι γραμμένο σαν ημερολόγιο της πορείας από την Αθήνα στα παλιά σύνορα.

Το πολεμικό οδοιπορικό ολοκληρώνεται στην πορείακατάληψη της Λάρισας:

«Στη μία μετά τα μεσάνυχτα φτάσαν στο χωφιό Μπουχλάφ. Εχεί είχε διανυχτεφεύσει ο Γενιχός Αφχηγός του στφατού κατοχής, που ξεκίνησε στις 4 το πφωί για τη Λάφισα. Τον ακολούθησε και η Ιππαφχία του αφηγητού μας που πέφασε τφία χωφιά, και όταν ο ήλιος «ήφξατο στεφανών την γηφαιάν χιονόλευκον κόμην του Ολύμπου» αντίκφισαν τη Λάφισα και στφατοπέδευσαν όλοι σε μια θέση μισή ώφα έξω.

Εκεί τους υποδέχονται ο Πρόξενος της Ελλάδος, πολλοί κάτοικοι της πόλεως που έφθασαν έφιπποι ή πεζοί και μερικοί προύχοντες Τούρκοι:

Στας 10 το πρωί «φαλαγγηδόν βαδίζοντες» εχίνησαν για την πρωτεύουσα της Θεσσαλίας και μπήκαν κάτω από «μεγαλοπρεπή αψίδα δαφνοστόλιστον όπου τους περίμενε ο Αρχιεπίσκοπος Λαρίσης και Τυρνάβου. πάντες οι θρησκευτικοί αρχηγοί Οθωμανών και Ιουδαίων, η διδασκάλισα «μετά των λευχειμονοσών μαθητριών, των δραπετίδων τούτων του Παραδείσου, φερουσών ταινίας κυανάς εφ' ών διεκρίνετο χρυσοκέντητος επιγραφή «Ζήτω η ελευθερία» και τέλος λαός με δαφνόκλαδα. Κι όλοι αυτοί καθώς περνούσαν οι μονάδες του στρατού χάλαγαν τον κόσμο από ζητωκραυγές την ώρα που «ο υπό των Ιουδαιοπαίδων ψαλλόμενος ύμνος, και τα υπό των κορασίων ψαλλόμενα άσματα του Ρήγα, προεξαρχούσης της διδασκαλίσης των ραινούσης άμα δι' ανθέων τον προ αυτής ελαύνοντα στρατόν, καθίστων την «στιγμήν επιβλητικήν, ανωρθούντο αι τρίχες της κεφαλής τινός και επνίγετο υπό του ενθουσιασμού επί τω προ αυτό οράματι...».

[Απόσπασμα από άρθρο που δημοσιεύτηκε στο ειδικό αφιέρωμα για τη Θεσσαλία του περιοδικού Ηώς (Αριθ. 92-97, 1966)].



Χίος: Εβραϊκές στήλες στο Μουσείο

## Από την ιστορία της Εβραϊκής Κοινότητος στη Χίο

Του κ. ΧΡΙΣΤΟΦΟΡΟΥ Γ. ΓΑΤΑΝΑ, Γυμνασιάρχη

Στα αδέλφια μου τους Εβοαίους που έπεσαν θύματα των Ναζί της Γεομανίας.

Αξέχαστο στην χιαχήν ιστορία είναι το πέρασμα των Εβραίων από το νησί. Συνέβαλαν οι Εβραίοι στη Χίο, τον ξερόβραχο του Αιγαίου, πολύ στην ανάπτυξη του εμπορίου που έφερεν ευδαιμονίαν εχεί και ανάπτυξη.

... Ο βασιλέας Ηρώδης, κατά μαςτυρία του Ιουδαίου ιστορικού Ιώσηπου τον Ιο μ.Χ. αιώνα, στα 12 π.Χ. επεσκέφθη την Χίο και προσέφερε στους κατοίκους θαυμάσια δώρα. (Ιουδαϊκή Αρχαιολογία, XVI, 2, σελ. 683).

Ο αυτοχράτορας του Βυζαντίου Κωνσταντίνος Θ' ο Μονομάχος (1042-1055), σε χουσόβουλό του αποφασίζει οι Εβραίοι της Χίου να είναι ελεύθεροι αλλά να πληρώνουν τις χεφαλητιώνες (δόσεις) στην Ν. Μονή και να μη κάμνουν αγγαρείες. Ο ιστορικός της

Χίου Γ. Ζολώτας (Α1 σελ. 493), γράφει πως η Χίος είχεν Εβραίους που ήλθαν στο νησί για να χαλλιεργούν τα χτήματα στη Νέα Μονή χαι σαν έμποροι ηυξήθησαν την εποχή των Γενουατών (1346-1566), σαν άνθρωποι της αγοράς, χρηματισταί.

Κατοικούσαν στο φοούφιο της πόλεως στην συνοικία που λεγόταν Ghetto ή Giudecca: Ιουδαϊκή. Το μέφος εκείνο λέγεται Εβριακή και μετά τους σεισμούς του 1881 εγκατεστάθησαν στην πεφιοχή του Αγ. Νικολάου του Βουνού, από Φραγκομαχαλά πφος Τφουλλωτή που ονομάσθη Εβραιομαχαλάς. Εβριακή, για συνοικισμόν Εβραίων άλλοτε, ονομάζεται και συνοικία της πόλης Βροντάδου. Προς το χωριό Θυμιανά είναι η θέση «Η Βότα του Εβριού».

Οι Εβραίοι στην Χίο χρονολογούνται από τον ΙΑ' αιώνα, όπως είναι γνωστόν από περιοδείες του Εβραίου χρονογράφου Βενιαμίν από την Τουδέλη του ΙΒ' αιώνα. Η συνοιχία τους ήταν στο άριστο μέρος του Κάστρου,

μαχριά από την χίνηση της αγοράς. Υπήρχεν εχεί και συναγωγή, όπως γράφει ο M. Gustiniani στα 1607.

Το 1178 φθάνει στην Χίον ο λόγιος περιηγητής Βενιαμίν που ανεφέραμε και γράφει πως στην Χίον υπήρχε κοινότης ευημερούσα 500 Ιουδαίων, -αντί των 15 φαμελιών επί Μονομάχου- και πως αυτοί στην εποχή των αυτοκρατόρων Κομνηνών ήσαν ελεύθεροι.

Στις 20 Μαφτίου 1389 έγινε σεισμός στην Χίο, Σμύρνη, Ν. Φώκαια: γράφει σχετικά ο Χίος Λέων Αλλάτιος

«τω στ' ωzy' (1389) έτει ινδιετιώνος ιβ' μηνί Μαστίω 4η ημέρα Σαββάτω... εγένετο φοβερός σεισμός εν τη νήσω Χιω... Απέθανε δε και άλλη τις γύνη Εβραία εν τω αυτώ σεισμώ...».

Γύρω στα 1445 πανώλης πέφτει στο νησί. Η εβραϊκή παροικία της Χίου ενθυμόταν τον μεγάλο συμπατριώτη τους Θεολόγο που πέθανε στα μέσα στου 14ου αιώνα και ετάφη στο εβραϊκό νεκροταφείο και ο τάφος του έγενε προσκύνημα από τους Εβραίους. Πιθανόν αυτός να ήταν ο συγγοαφέας του Arbaa Tourim ο Rabbi Gacob, γιος του οαββίνου Rabbi Ascher.

Ο υιός ήχμασε στο α' ήμισυ του 14ου αιώνα και πλέοντας για προσκύ-

νημα στους Αγ. Τόπους ή στην Σμύονη, ποοσήγγισε με μαθητές του στην Χιο όπου προσεβλήθη από την πανώλη και απέθανε και ετάφη. Ο τάφος του σεβάσμιος ήταν στους Εβραίους ιδιαίτερα στην εορτή των νεκρών που γίνεται στην αρχή του καλοκαιριού. Κοντά εκεί ήταν οι 10 τάφοι των μαθητών του.

Στα 1488 στο νησί οι Έλληνες και Εβραίοι δεν πληρώνουν το 1% του κάθε δασμού που επλήρωναν οι Γενονάτες της εταιρείας Μαοπα.

Στα 1549 ο πρόξενος της Καταλωνίας στην Χίον, ο Galleran Albanell, προασπίζει τα συμφέροντα των Ιουδαίων που ήλθαν από την Ισπανία. (Capmany Memoria Sobra la marina de Barcelona, σελ. 65, Μαδρίτη 1792).Το ίδιο έτος (1549) ο περιηγητής Α. Theνέ γράφει:

«Εντός του Κάστφου όπισθεν άλλης μικράς πλα-

τείας όπου ευφίσκετο η καγκελλαφία, όπισθεν της οποίας διέμενον οι Εβφαίοι... Ούτοι έχουν μεφικάς συναγωγάς και σοφούς ιατφούς μεταξύ των».

Οι Εβραίοι χρηματισταί ήσαν η 5η τάξη στο νησί ζώντας καλά. Οι Εβραίοι έπρεπε να φορούν κίτρινο σκούφο με διαταγή των Γενουατών, όπως γράφουν οι περιηγητές Ν. Nicolay (1551), Ρ. Οανίτy (1637) και άλλοι. Στην εποχή της Τουρκοκρατίας στη Χίο (1566-1912) πληρώνουν στους Τούρκους 40 χαράτζια (κεφαλικό φόρο). Πλήρωναν στους Τούρκους μικρόν ενοίκιο κάθε χρόνο που έμεναν στο κάστρο αλλά μάλλον για την συναγωγή που ίδρυσαν εκεί από τα 1667.

Ο περιηγητής R. Haklut γράφει στα 1598-1600, πως στη Χίο το εμπόριο διενεργείται ταυτόχοονα και από τους Ιουδαίους. Στα 1639, κατά τον Λαυφέντιο Τομπίνι στην πόλη της Χίου ζουν 200 Εβραίοι.

Ο G. Sebastiani σημειώνει στα 1667, πως 5.000 Εβραίοι ζουν στη Χίο επί



Χίος: Εβραϊκές επιτύμβιες στήλες στο Μουσείο

συνολικού πληθυσμού 60.000 κατοίχων. Ο J. Covel, στα 1677, γράφει πως στη Χίο ζουν 300 Εβραίοι. Ο J. Tournefort, στα 1701, αναφέρει πως οι Εβοαίοι και οι Έλληνες και οι Αρμένιοι πληρώνουν στο τελωνείο για τα εμπορεύματα δασμό 5%, έναντι 3% των Τούοχων και Γάλλων. Ένας ανώνυμος περιηγητής ανάμεσα στα 1740-1758 γράφει πως «η πόλις της Χίου αρχετά πολυάνθρωπος μετά μεγάλου αριθμού Εβραίων οίτινες κατοικούσιν εις χωριστόν μέρος λεγόμενον Γκέττο μετά τριών συναγωγών ισπανικής, γαλλικής και ιταλικής, αναμείξ μετά των εντοπίων Χίων».

Ο W. Wittman γράφει στα 1800, πως εντός της πόλεως Χίου ζουν περίπου 1.000 Εβραίοι.

Στα 1811 ο M. Toucoigne γράφει

πως ζουν στο νησί 1.000 Εβραίοι. Στα 1822 τέλη Μαρτίου αρχές Απριλίου (Νισάν) γίνεται από τους Τούρχους της Χίου η καταστροφή πολλοί Εβραίοι έφυγαν ή άλλοι εσφάγησαν αφού στα 1848 κατά μαρτυρία του J. Meslin μέσα

στην πόλη ζουν 70 Ιουδαίοι...

Αξίζει να σημειωθεί απόμη πως όταν ήλθεν ο βασιλιάς Ηρώδης στο νησί, ενδιεφέρθη για την επβάθυνση παι βελτίωση του λιμένος.

Στην εποχή του Ρωμαίου αυτοχράτορα **Οκταβιανού Αυγούστου** (29 π.Χ.-14 μ.Χ.), υπάρχει πλουσία παροικία Ιουδαίων στην Χίο.

Αξιοσημείωτη είναι απόμη η μαστυσία του Β. Tubelensi στα 1159-1173, πως εδώ στη Χίο τετραπόσιοι Ιουδαίοι υπήρχαν, των οποίων οι προύχοντες είναι ο Θιμάν, ο Ηλίας παι οι Σάπθαι.

Αλησμόνητος μένει ο Απρίλιος του 1595, το έτος που η Χίος εμαστίζετο από την ανομβρία και όλοι παρεδόθησαν σε κατανυκτικές προσευχές προς τον Θεό, διοργανώνοντας λιτανείες οι Έλληνες Ορθό-

δοξοι, οι Τούρχοι, οι Εβραίοι!

Ο γράφων ενθυμείται τα Εβραϊκά μνήματα σε περιοχή Ν.Δ. της πόλεως, από τον καιρό που ήταν μαθητής (1954) και μετά.

Πολλοί ενθυμώνται τον Ααρών, που λίγο ποιν από την αρχή του Β' Παγκοσμίου Πολέμου (1939), διατηρούσε υαλοπωλείο στην πόλη της Χίου στην εμπορικήν οδό της Απλωταριάς.

Στα 1955-1960 νομίστοος στο νησί ήταν ο Δανίδ Σαρφατής, εβραϊκής καταγωγής.

Εβοαίοι σήμερα δεν υπάρχουν στην Χίο.

Υπάρχει όμως η καλή ανάμνησή τους, αφού το όνομά τους, το πέρασμα έμεινε στην χιακή ιστορία, βοηθώντας τότε ιδιαίτερα για την ανάπτυξη της οικονομίας του νησιού.

Το προτραίτο αρχίζει να διαμορφώνεται από την Αλεξανδρινά εποχή



Για να κατανοήσουμε τη σημασία της Αλεξαντρινής τέχνης, πρέπει να έχουμε υπόψη και τις κοινωνικές συνθήκες της εποχής εκείνης. 'Αλλωστε, η τέχνη, μ' όλο που ζει ανεξάρτητη στο φωτοβόλο βασίλειό της, δεν μπορεί να ερμηνευτεί δίχως την ηθική αιτία της κοινωνικής ζωής, απ' όπου γεννήθηκε και της ψυχικής κατάστασης, που τη δημιουργεί και με την οποία είναι μυστικά αλληλέγγυη.

# Η ψυχή

# της Αλεξαντοινής Τέχνης

Του ΤΖΟΥΛΙΟ ΚΑΪΜΗ

ΠΩΣ ΤΟ ΥΛΙΚΟ ΣΥΜΦΕΡΟΝ είναι δεμένο με το πνευματικό και όπως η ιδέα και ο σκοπός της ζωής είναι δεμένα με την επιθυμία και τη λαχτάρα της κατάχτησης του ωραίου, έτσι είναι δεμένη αρμονικά και η τέχνη με την αρετή. Αυτό τον πόθο για την ομορφιά, που δημιουργεί την αρμονία της γραμμής και του λόγου, μπορούμε να πούμε πως οι Έλληνες τον αναπτύξαμε σ' ένα βαθμό πιο μεγάλο από κάθε λαό. Γι' αυτό και η ελληνική ηθική, δεν περιέχει το δογματικό βάρος της Ανατολής.

Η ελληνική τέχνη είναι περισσότερο «ρεαλιστική», με το νόημα πως βγαίνει άμεσα από τη φύση, ενώ η ανατολική είναι πιο συγκεντρωμένη στην εσωτερική ψυχή, γίατί βγαίνει από ένα αξίωμα, από μια διδαχή, όπως λ.χ. η αιγυπτιακή,

ινδική, βαβυλωνιακή κ.λπ. Όλα τα σχήματα στη φύση συντελούν στο να ερμηνεύουν αυτή τη διδαχή, κάποτε αυστηρή, κάποτε μαλακή της Ανατολής, ενώ η ελληνική γραμμή εκφράζει την απλότητα μ' έναν τρόπο ακμαίο, που δίνει την ιδέα του μέτρου, της σοφίας και της αισιοδοξίας της ζωής και της φύσης. Επομένως η ελληνική ψυχή είναι τέτοια, που υποφέρει πιο πολύ από της Ανατολής. Στην τέχνη είναι πιο ανθρώπινη.

Οι Ίωνες μεταφυτέψανε από την Ανα-

τολή αυτό τον τόσο περιπλεγμένο δογματισμό, που τον εκφράσανε όμως στη δωρική Ελλάδα ελεύθερα και «ρεαλιστικά».

Να πώς από τη μυθική φαντασία του Ομήφου, φτάνουμε στην τραγική πλαστικότητα του Αισχύλου. Από το μαλακό ρυθμό, στην τέλεια γραμμή του Φειδία, από το παιδικό στο αντρίκιο. Ύστερα ακολουθεί μια δίψα της ανάλυσης για το πιο τέλειο, της γνώσης της επιστήμης, της πλαστικής ομοφφιάς της φύσης, όπως θα δούμε παρακάτω.

Αυτές οι γοργές μεταμορφώσεις της ελληνικής τέχνης, καταλήξανε σ' ένα χάος, που το τέρμα του είναι η Αλεξαντοινή εποχή, απ' όπου θα λάμψει αργότερα ο Χριστιανικός πολιτισμός και η νέα τέχνη του Μεσαίωνα.

Η ανθρωπιστική ιδέα της ενότητας των λαών αρχίζει να

ξυπνά την εποχή εχείνη σε κάθε φυλή, γιατί οι λαοί ήτανε κουρασμένοι από τις τόσες φυλετικές άμιλλες. Η φιλοσοφία του Αριστοτέλη, που κατοπτρίζει από το πάθος, αυτή την έρευνα που γεμίζει εκείνη την εποχή, που η αρετή ποθούσε ν' απολυτρωθεί από την τέχνη, το καλό από το ωραίο και η παδαγωγική από την τέρψη, φώτισε τον πιο λαϊκό και τον πιο σοφό βασιλιά που είχε η ελληνική φυλή.

Ο Μέγας Αλέξανδρος, λοιπόν,



Μέγας Αλέξανδρος. Απόσπασμα από Μωσαϊκό της Πομππίας

φωτισμένος από τη διδασκαλία αυτή, που στάθηκε θεμέλιο ίσαμε την αρχή της νεότερης εποχής μας, σκέφτηκε να πραγματοποιήσει την ενότητα αυτή των ανθρώπων και των τεχνών και όλα να τα σφυρηλατήσει μέσα στο ελληνικό μέτρο και την απλότητα της ελληνικής φύσης και κατάχτησε τότε ολόκληρο τον κόσμο με το στρατό του, που αποτελούνταν από σοφούς, επιστήμονες, τεχνίτες, αρχιτέκτονες, γραμματικούς, εξερευνητές της γης. Το όνομά του έγινε όμοιο με τους ήρωες και τους θεούς του κάθε λαού. Από τις Ινδίες και το Αφγανιστάν μέχρι τον Ατλαντικό, ανακάλυψε χώρες άγνωστες κι απροσπέλαστες, που στη φαντασία των

λαών φάνηκαν σαν μια εξερεύνηση του κόσμου, ως τα πιο μακρινά του μέρη.

Τα γεωγραφικά, φυσιολογικά και εθνολογικά περίεργα των απώτατων χωρών της Ανατολής, μεταφέρανε στην Ελλάδα και στη Δύση τον αγνώστο πολιτισμό των Ινδιών. Ίσως για τούτο αυτή η εποχή της ανάλυσης και της κοίσης δεν μπορούσε παρά να βρει σαν κατάλληλο κέντρο για να συγκεντρωθεί όχι μια χαρμόσυνη φύση, αλλά έναν τόπο μονότονο και υγρό, σαν την Αλεξάντρεια. Εδώ. στην κοιλάδα του Νείλου, η ελληνική τέχνη ενώθηκε με την αιγυπτιακή. Πολλοι, πάσα πολλοί ήταν οι Έλληνες καλλιτέχνες των διαφόρων σχολών, που έπρεπε ν' αντιμετωπίζουν τις μύριες απαιτήσεις των αιγυπτιακών μνημείων, των παλατιών, των αγαλμάτων, που ήτανε τεχνουογημένα ή σκαλισμένα στο μάλαμα, στο ελεφαντοστό ή στον έβενο. Στην αρχιτεχτονική της, η Αλεξάντρεια παρουσιαζε ένα ύφος αποκλειστικά ελληνικό.

Αυτή η ένωση του ελληνιχού και του αιγυπτιακού πνεύματος, δεν έδωσε καμιά μορφή πραγματικά πρωτότυπη, μήτε καν ένα έργο μεγάλου ουθμού, εκτός αν εξαιρέσουμε εκείνο το στοιχείο που προκάλε-

σε την χριστιανικήν έκφραση, όπως θα πούμε πιο κάτω, και μερικά ανάγλυφα της πτολεμαϊκής εποχής.

Ο πραξιτελικός ιδεαλισμός συγχωνεύεται λοιπόν με τις διάφορες μορφές της Ανατολής. Το μεγάλο άγαλμα του Νείλου με τα παιδιά του, που βρίσκεται στο Μουσείο του Βατικανού, μας δείχνει ανάγλυφα την ανάμιχτην αυτή τέχνη. Από τον στεγνό αυτόν ιδεαλισμό, βγαίνει ύστερα ένα πνεύμα διαπεραστικής παρατηρητικότητας, μια αχαλίνωτη επιθυμία να ερμηνευτεί όλη η πραγματικότητα της ζωής, μια προτίμηση για τα ιδιότροπα και grottesques θέματα.

Έτσι βλέπουμε να βγαίνουνε κεφάλια και αγαλματάκια από σύτυρους, από μαύρους, μπαρμπερίνους, νάνους και αλλους περίεργους τύπους, σκαλισμένα στο μάρμαρο, στο χαλκό, ή φτιαγμένα από πηλό. Αυτός ε ιδεαλισμός του Πραξιτέλη, θα καταλήξει λοιπόν σε «ρεαλισμό», θα απορροφήσει μέσα του την ανατολική συγκέντρωση και την αυστηρότητα και θα δώσει αρχή στην χριστιανική τέχνη.

Η τέχνη εκφράζεται με μια ψυχική ισορφοπία: με το νου και με το αίσθημα μαζί. Είναι, δηλαδή, ένας φυθμός, που ανυψώνεται και αγκαλιάζει όλα τα πλάσματα της πλάσης, έτσι που να τα κάνει άμορφα και αφηρημένα μέσα στην ιδέα και αναγκαστικά κατεβαίνει ύστερα στο είδος, που τον γέννησε, στο συμβατικό σχήμα, στη φυσιογνωμία του δημιουργού. Όταν η ελληνική λεπτότητα έφθασε σε τούτο το αφηρημένο σημείο της ιδέας και της σοφίας με τη γραμμή του Φειδία και του Αριστοτέλη και ποθούσε να μένει εκεί, η κρίση τότε επενέβηκε μέσα στην ψυχή της και την κατέλαβε ο πόθος να γνωρίσει το χαρακτήρα των πραγμάτων, τη φυσιογνωμία της μορφής.

Το ελληνικό πορτραίτο τότε επηρεασμένο απ' αυτή την

κοίση, πήφε δυο παφάλληλους δοόμους, τον ένα ποος την αναζήτηση του βαθύτε- ου νοήματος του ιδεαλισμού (μεταφυσική) και τον άλλο ποος την αναζήτηση της φυσιογνωμίας της μοοφής, μέσα σε μια συμβατική γραμμή (φυσική). Έτσι βλέπουμε την Αλέξαντοινή φυσιογνωμία στο ποφτραίτο ν' αλλάζει στις διάφοφες χώρες, όπου διαδόθηκε η ελληνική τέχνη. Και είναι πεφίεργο να λέμε, πως μέσα στην προσωπογραφία του Μεγάλου Αλεξάνδρου, καθρεφτίζεται αυτή η συμβατική ιδεαλιστική φυσιογνωμία.

Η αναζήτηση της βαθύτερης ιδέας μέσα στο πορτραίτο του Μεγάλου Αλεξάνδρου, στάθηκε για τους τεχνίτες της εποχής του ανεξάντλητο θέμα, όπως μαρτυρούνε τα πολλά εικονίσματα του Μακεδόνα βασιλιά, που ανακαλύψανε οι αρχαιολόγοι όλου του κόσμου.

Να πως στην Ιουδαία βοήκε η νέα ελληνική προσωπογραφία την ποθητή της έκφραση, που γέννησε την βυζαντινήν εικονογραφία και που οι Ιταλοί την αναπλάσανε με την απαλή τους ευγένεια.

Οι πρόσφατες ανασχαφές της συναγωγής της Δούρης στην Εύρωπο της Μεσοποταμίας, δείχνουν θετιχά αυτή την αλή-

θεια. Το αφιστοτελικό πορτφαίτο άρχισε λοιπόν να χάνει στην Ιουδαία την ιδεαλιστική του στεγνότητα και να παίρνει ένα χαρακτήρα φοβερό και γεμάτο πάθος και πίστη. Και έπειτα στη Ρώμη ξαναπλάθεται με μια πνευματική στάση, γεμάτη υπερηφάνεια.

Όστε αυτές οι δύο αντίθετες ηθικές εκφράσεις, γεμάτες αυστηρότητα, δηλαδή η ιουδαϊκή και η φωμαϊκή, δεμένες με μια λεπτή και μετρημένη γραμμή, ηδονική και γεμάτην ηρεμία, όπως τη διαμόρφωσεν ο Φειδείας, εγέννησαν τη βυζαντινή εικονογραφία. Κι αυτό είναι το πιο ευγενικό και καρποφόρο προϊόν της Αλεξαντρινής περιόδου.

[Στα τεύχη 132 και 133 του περιοδικού μας δημοσιεύτηκε η περισπούδαστη μελέτη του ασιδιμου Αρχιεπισκόπου Αθηνών Χρυσόστομου Παπαδόπουλου (Καθηγητού Πανεπιστημίου - Ακαδημαϊκού) με τίτλο: «Οι Ελληνισταί Ιουδαίοι της Αλεξανδρείας». Το παραπάνω σύντομο άρθρο του αειμνήστου Τζούλιο Καΐμη, που δημοσιεύτηκε στα Νεοελληνικά Γράμματα, το 1937, συμπληρώνει κατά κάποιο τρόπο τη μελέτη του Αρχιεπισκόπου Χρυσοστόμου].



Χαρακτηριστικό αγαλματάκι που βρέθηκε ο' ένα τάφο Αλεξανδρινής εποχής

## Αμέσως μετά το Ολοκαύτωμα



Από την επίσκεψή του στην Αρτα (22.5.1946), όπου συνέταξε τη δημοσιευόμενη έκθεσή του, ο Κανάρης Κωνσταντίνης με μέλη του Διοικητικός Κοινότατας στην είσοδο της κατεστραμμένης από τους Γερμανούς Συναγωγής «Γρέκα». Από αριστερά: Ραχαμίμ Μάτσας, Σαμπίνος Λανιήλ, Κ. Κωνστανίνης, Λάζαρος Β. Ελιέζερ και Ιεσουάς Σαμπίς.

# Η Ισραηλιτική Κοινότητα Άρτας

ΠΛΗΘΥΣΜΟΣ: Ποο του διωγμού 384 ψυχαί, σημερινός πληθυσμός 58 άτομα εξ ων 24 επανελθόντες εκ της ομηρίας.

ΚΟΙΝΟΤΙΚΑ ΚΑΤΑΣΤΗΜΑΤΑ

 ΣΥΝΑΓΩΓΗ ΚΑΤΩΘΙ ΦΡΟΥΡΙΟΥ (ΠΟΥΛΙΕΖΑ) εκ των αρχαιοτέρων και πλουσιωτέρων σε αφιερώματα και αρχεία, θρησκευτικά σκεύη και βιβλία.

Πεφιείχε σπουδαιοτάτη βιβλιοθήκη Ραμπανέ 'Αφτα. Οικοδομήθη πεφί το έτος 1300 μ.Χ. ήδη ολοσχερώς κατεστραμμένη.

Απέμειναν οι τοίχοι και επί την είσοδον επιγραφή ότι ανεκαινίσθη την 18 Μαρτίου 1882. Απαραίτητος η περίφραξις θυρών και παραθύρων διά μονίμων έργων ώστε να λείψη το άτοπον της χρησιμοποιήσεως του χώρου προς απόρριψιν περιττωμάτων κ.λπ.

 ΣΥΝΑΓΩΓΗ (ΓΡΕΓΑ) ΕΝ ΕΝΕΡΓΕΙΑ εντός της εβραϊκής Συνοικίας (οδός Κουμουνδούρου) εις κακήν κατάστασιν. Μηχανικός του οποίου εζητήσαμεν την γνώμην απεφάνθη κατόπιν εξετάσεως ότι επιβάλλεται η άμεσος γενική επισκευή ετοιμοροόπου στέγης προς αποφυγήν ασφαλούς καταρρεύσεως της.

Ειδιχοί τεχνίται υπελόγισαν την δαπάνην διά την γενικήν επισκευήν της συναγωγής ταύτης (επισχευής στέγης, γυναιχωνίτου κ.λπ. τελείως κατεστραμμένων ως και περιμανδρώσεως εφειπωθείσης πρώτης συναγωγής), εις ποσόν περίπου 3.200.000. Προ της απολύτου διαπιστωθείσης ανάγχης αμέσου ενεργείας εδώσαμεν εντολήν ενάρξεως των εργασιών τούτων σχηματίζοντες ειδικήν εξαμελή επιτροπήν διά την υπεύθυνον διαχείρισιν και παραχολούθησιν των εν λόγω εργασιών εν συνεννοήσει μετά του Συμβουλίου και υπό τον άμεσον έλεγχον αυτού εκ των κ.κ. Σαμπίνου Δανιήλ, Ιλία Ισή, Αβραμίνου Ιερεμία, Σαμουήλ Μιζάν, Βίκτως Σαμπά, Σαμουήλ Μάτσα και παρακαλούμεν όπως αποσταλή Μετά την απελευθέρωση της Ελλάδος το 1945, ο Κανάρης Δ. Κωνσταντίνης, τότε γενικός επιθεωρητής των Τ.Τ.Τ. (Ταχυδρομεία, Τηλέφωνα, Τηλέγραφοι), επεσκέφθη μερικές Ισραπλιτικές Κοινότητες που είχαν υποστεί τις τραγικές συνέπειες του διωγμού του Ολοκαυτώματος. Οι εκθέσεις, που τότε υπέβαλε ο αείμνηστος Κ. Κωνσταντίνης προς το Κεντρικό Ισραπλιτικό Συμβούλιο, περιέγουν πολύτιμα στοιχεία για τη συγκεκριμένη περίοδο της εβραϊκής παρουσίας στην

Με ημερομηνία 22 Μαΐου 1946, ο Κ. Κωνσταντίνης ανέφερε προς το ΚΙΣ τα παρακάτω σχετικά με την Ισραπλιτική Κοινότητα 'Αρτας.

Ελλάδα.



Το κατεστραμμένο τμήμα της Συναγωγής "Πουλιέζα" (22.5.94)

ποσόν έναντι της εργασίας επ' ονόματι της εργασίας.

Επ των ιεφών βιβλίων και σπευών της Συναγωγής ολίγα διεσώθησαν. Εις γωνίαν ταύτης υπάρχουν περισυλλεγέντα τεμάχια ιερών βιβλίων και σπευών π.λπ. μαρτυρούντα την έντασιν της προσφάτου τραγωδίας.

 ΣΧΟΛΕΙΟΝ ΔΙΩΡΟΦΟΣ ΟΙΚΟΔΟΜΗ ΕΙΣ ΤΗΝ ΟΔΟΝ ΦΙΛΕΛΛΗΛΩΝ ΕΝ ΤΗ ΕΒΡΑΪΚΗ ΣΥΝΟΙΚΙΑ.

'Απαντα τα διαμεφίσματα πλην ενός τελείως κατεστραμμένου επιτεταγμένα. Γενικώς η οικοδομή εις σχετικώς καλήν κατάστασιν.

4) ΝΕΚΡΟΤΑΦΕΙΟΝ. Βραχώδης ως επί το πλείστον έκτασις δέκα περίπου στρεμμάτων επί του λόφου Περάνθης δώρον της Αυτοκράτειρας Θύρας. Εκ του τοίχου σιδηράς θύρας οικίας διά στέγασιν φύλακος και νεκροθαλάμου διασώζεται μέρος τοίχου προς το ανατολικόν μέρος. Τμήμα τούτου έχει περιφραχθή διά συρματοπλέγματος και σπαρή. Εκ των τάφων δεν διασώζεται κανείς. Λείψανα ημικατεστραμμένου μνημείου είναι τα μόνα σημεία πως και πότε ήτανε εκεί το εβραϊκόν νεκροταφείον. (Δείγμα καταστάσεως δίδουν αι εσώκλειστοι ληφθείσαι στιγμιότυπου φωτογραφίαι).

ΠΕΡΙΟΥΣΙΑ ΚΟΙΝΟΤΗΤΟΣ. 1) Οιχία συνοιχία Αγίου Νιχολάου διπλοχατοιχίαι ο όφοφος εκτάσεως 15 Χ 15 εφειπωμένη. 2) Μαγαζί εν τη κεντοιχή αγοφά οδός Σκουφά με δύο θύφας εκτάσεως 7 Χ 6 ενοιχιασμένον προπολεμιχώς με βάσιν 500 δοχ. 3) Ένα τεβιλά παραπλεύρως Συναγωγής 20 Χ 3.

ΚΟΙΝΟΤΙΚΗ ΖΩΗ. Ανύπαρχτος. Λιωρίσαμεν από σήμερον ως χαζάν και διδάσκαλον τον Βαρούχ Αβραάμ Βαρούχ. Ανάγκη εξευρεθή τοιούτος διότι δι' εν εξάμηνον υπεσχέθη ότι θα παράσχη τας υπηρεσίας του. Προκειμένου να εγκατασταθή εις Κέρχυραν επίσης ως Σαμάς και ειδικόν γραμματέα της Κοινότητος δι' ημίσειαν ημέραν τον κ. Αραχαμίμ Μάτσαν εκ των παλαιών μελών της Κοινότητος προσφέραντος εις το παρελθόν αμισθί τας υπηρεσίας του εις την Κοινότητα. Η ιδιότης του

ως ταμίου της Κοινότητος φουνούμεν ότι δεν αποτελεί ουσιώδες χώλυμμα εφόσον δεν υπάρχει χαταλληλότερος.

ΠΕΡΙΘΑΛΨΙΣ. Δεν υφίσταται. Εδώσαμεν οδηγίας να δαπανηθή ποσόν μέχρι δραχ. 100.000 διά νοσήλεια κ.λπ. σαφώς ασθενούντος εκ τύφου τελείως απόρου Ιλία Ισή· την ανάγκην διεπιστώσαμεν αυτοπροσώπως επισκεφθέντες τούτον νοσηλευόμενον εις κεντρικόν νοσοκομείον, ανάγκη αποστολής φαρμακευτικών ειδών ων στερείται παντελώς και έχει απαραίτητον ανάγκην ιδίως κινίνης, αντιπυδίνης, αντιπυφικών ειβολίων κ.λπ. Επίσης ανάγκη αποστολής απαραιτήτων ειδών διά τρεις επί τόπου τελείως απόρους και εστερημένους παντός αναγκαιούντος. Ανάγκη αποστολής κλινών και κλινοσκεπασμάτων ων ως διεπιστώσαμεν επισκεφθέντες τας κατοικίας παντελώς στερούνται. Αι περισσότεραι οικογένειαι είσαι εις τρώγλας της επιτάξεως των οικιών των μη αρθείσης και εις οικτράν αυτών κατάστασιν.

ΒΙΒΛΙΑ κ.λπ. Στεφείται τελείως. Εδώσαμεν εντολήν εις Κοινότητα Ιωαννίνων να αποστείλη ανά πέντε θοησκευτικά βιβλία και ταλέθ. Επίσης ανάγκη διορθώσεως σέφερ ων γράμματα εκ μακράς εγκαταλείψεως έχουν καταστραφεί.

Συνημμένον υποβληθέν ημίν υπ' αφιθ. 41 υπό σημεφινήν ημεφομηνίαν εν σχέσει προς ανωμαλίας ως αναφοφά αποσταλέντα είδη ιματισμού υπεσχέθημεν σχετικώς ότι θα ενεφγηθώσιν δέοντα.

Αι ποοβλέψεις μας διά την κοινότητα είναι αφχετά αισιόδοξαι και εάν τύχη ποίας τινός μερίμνης ασφαλώς θα επαναχτήση μέρος της αρχαίας της αίγλης.

Εις τα παφάπονά των διά την πλήση μέχρι σήμερον εγκατάλειψίν των και διά την παφεχομένην μόνον εις τας φωνασκούσας γύρω της πρωτευούσης Κοινότητας υποστήριξιν εδώσαμεν τας δεούσας εξηγήσεις υποσχεθέντες την αμέριστον συνδρομήν μας εφόσον θα είχωμεν ωρισμένα παρά των ιδίων δεδομένα.

# ΑΚΟΥΓΟΝΤΑΣ ΤΟΝ ΗΣΑΪΑ

#### Του ΤΖΙΟΥΖΕΠΠΕ ΟΥΝΓΚΑΡΕΤΤΙ

Ο 1928 ΕΠΙΣΤΡΕΦΟΝΤΑΣ ΣΤΟ ΣΑΝ ΜΑΡΙΝΟ όπου τον καιφό εκείνο κατοικούσα, ύστεφα από παφαμονή μιας εβδομάδας στο μοναστήφι του Σουμπιάκο, κατάλαβα ξαφνικά -αυτός ο χρόνος έμελλε να είναι για μένα η χρονιά των ΙΝΝΙ- πως η ψυχή μου είχε ανοίξει στην γλώσσα της Λειτουργίας. Όχι ότι όλα αυτά τα χρόνια δεν ήμουν έτοιμος να αγαπήσω την γλώσσα αυτή με την αιώνια επικαιρότητά της.

Ακόμη από τις πρώτες μου ενασχολήσεις με την ποίηση, είχα προσπαθήσει να ψάχνω μέσα στη γλώσσα ένα μυστικό που με απομόνωνε από τα γεγονότα όσο καλύτερα θα με έδενε με την ζωή, όσο καλύτερα θα αποδεχόμουν τον πόνο. Και αν το μπαοόκ αυτό, που όφειλε αργότερα να προκαλέσει μέσα μου τα πρώτα σπέρματα του «Αισθήματος του χρόνου», με είχε προσελχύσει, ήταν αχοιβώς γιατί ποοσπαθούσε επίμονα να ξανασυνθέσει μιαν αρμονία μεταξύ μύθων που ποοέρχονταν από ευαίσθητες πλάνες, και του αιώνιου, της αλήθειας, φανερώνοντας τελικά το ανεπανόρθωτο διαζύγιό τους. (Η αντίθεση του Μιχαήλ Αγγέλου μεταξύ της «Έσχατης Κρίσης» και των τελευταίων «Πιετά»). Είναι γνωστό πως μέσα στο μπαρόκ όλα συμβαίνουν, σαν ένα μέρος της ανθρώπινής μας ιστορίας (αυτή η Αρχαιότητα που συρρικνώθηκε στη σιωπή κατά την διάρκεια αιώνων και την οποία ο Πετράρχης έμοιαζε να την έχει αποκαταστήσει μέσα στη δόξα της επιστήμης της) να βεβήλωνε το άλλο μέρος το αχόμα πιο παλιό, το κοντά στις ρίζες του είδους -και το οποίο η δική μας Αρχαιότητα είχε αποκρύψει ποιν αχόμη το πρώτο μέρος μπορέσει κάπως να ριζώσει και να κάνει να ανθίσουν τα όνειρά της, καθώς ανταγωνίζονταν για να εξασθενήσουν την αμαύρωσή της- μάλιστα, για χάρη των υποσχέσεων της πιο παλιάς Αρχαιότητας.

Και μη λησμονούμε ότι η πρώτη φάση εξελίχθηκε ξεκινώντας από ένα λάθος εναντίον της Δημιουργίας και της Αποκάλυψης και τελειώθηκε χάρη στη συγγνώμη και την αθωότητα ενός θύματος, ανθρωπίνου και συγχρόνως θείου. Ενώ η δεύτερη φάση γεννήθηκε από λήθη, από πάθος επιβολής, από ηδονή, από αλαζονεία και από την ανάμνηση και την μελαγχολία

(Πετράρχης) σαν ένα θάμβος που το αχολούθησε μία φοενίτιδα χωρίς μέτρο. Ενώ ο χώρος συνενώνονταν σε ηπείρους και οι γήινες αποπλανήσεις και η προγονική θέληση της δύναμης παρουσιάστηκαν ως επείγοντα συμπτώματα, συγχρόνως όμως και αναχρονιστικά, ενός δραματικού κακού. Αυτές οι ειδωλολατρικές φόρμες δεν μπορούσαν παρά να παρουσιαστούν ως επιτυχημένες φόρμες της ιστορίας μας, κιόλας απόμακρες, χωρίς

αμφιβολία, αλλά που δεν είχαν λιγότερο ενσαρχώσει τους μύθους μας, τους μύθους που ο ενθουσιασμός της σαρχιχής μας ζωής θα δόξαζε για πάντα, μύθους που εγγράφονταν μέσα στο αίμα μας. Και αυτές τις φόρμες με τα αγαπημένα χαρακτηριστικά, αστραφτερές μέσα σε απότομα κενά σύννεφων παντοτινών, δεν θα μπορούσε κανείς να παύσει να τις αγαπάει. Αχόμη και αυτές τις μοοφές της απληστίας, που πιο φοβερή από κάθε τι, φανερώθηκε τώρα μέσα στην αποκάλυψη της ολικής ματαιότητας των προσπαθειών της: το άνοιγμα των ατλαντικών δρόμων σήμαινε ότι η φθορά η καλυμμένη κάτω από κινήσεις πολιτικής φιλοδοξίας ήταν πια ορατή απ' όλα τα μάτια.

Έτσι μέσα στη συσσώρευση των μεταμορφώσεων τους, οι βιβλικές φόρμες

Αν το μπαρόκ, με είχε προσελκύσει, ήταν ακριβώς γιατί προσπαθούσε επίμονα να ξανασυνθέσει μιαν αρμονία μεταξύ μύθων που προέρχονταν από ευαίσθητες πλάνες, και του αιώνιου, της αλήθειας, φανερώνοντας τελικά το ανεπανόρθωτο διαζύγιό τους.

φάνηκαν να συμπτύσσονται σε τύπους λαμπερούς: «Και ελάτε τότε σε συμφιλίωση, είπε το Αιώνιο». «Αυτό το ξύλο θα χρησιμεύσει στον ανθρωπο ως καύσιμος ύλη. Γίνεται ομοίως ένας Θεός ενώπιον του οποίου προσπίπτει κανείς... Αυτοί οι ανθρωποι δεν γνωρίζουν και δεν καταλαβαίνουν τίποτε». «Αν κάποιος σας το πει: Συμβουλευτείτε αυτούς που επικαλούνται τους νεκρούς και τους μάντεις, αυτούς που ψιθυρίζουν και μουρμουρίζουν, απαντείστε: Δεν ποέπει ένας λαός να συμβουλεύεται τον Θεό του: Θα απευθυνθεί στους νεκρούς για χάρη των ζωντανών;» «Μας γεννήθηκε το μικρό παιδί, ο Υιός μας δόθηχε, ο Πατέρας της Αιωνιότητος, ο Πρίγχηπας της Εισήνης», «Είσαι ο χουμμένος Θεός, ο Σωτήρας». Οι μορφές του εφήμερου: σχόνη που το ελάχιστο φύσημα του ανέμου σχορπίζει. Η ιστορία. Το μηδέν. Η ανθρωπότητα. Αληθινή μόνον μέσα στην ταπείνωση, μέσα στην αναζήτηση της συμφιλίωσης με το Αιώνιο, και της απελευθέρωσης.

Τέτοιες είναι οι δύο παράλληλες κατευθύνσεις, ανάμεσα στις δύο, το μπαρόκ παραληρώντας δεν μπορεί να διαλέξει. Αλλά το να αποτύχει να κάνει μια μόνο συνεχόμενη γραμμή «όπως φαίνεται να το έχει καταφέρει ο Πετραρχης- έμοιαζε καταστροφή. Μέσα στο μπαρόκ, όπως μέσα σε κάθε άλλη τάση, δεν είναι οι φόρμες (που επιτρέπουν τους πιο δύστροπους μανιερισμούς) οι οποίες παρουσιάζουν το πιο μεγάλο ενδιαφέρον, ούτε και εδώ στη Ρωμη ακόμη, όπου μέσα σε μια αντιπαράθεση και σ' ένα απεριόριστο ανακάτεμα εποχών, όλα περνούν αδιάκοπα από την καταστροφή στη προσπάθεια ανακάτεμα εποχών, όλα περνούν αδιάκοπα από την καταστροφή στην προσπάθεια της αρμονίας, από την προσπάθεια της αρμονίας στην καταστροφή, δημιουργωντας ένα κλίμα μπαρόκ συνεχούς ενθουσιασμού.

Αλλά συνειδητοποίησα -από την εποχή του «Αιοθήματος του χρόνου»- το πνεύμα που από την ολοκλήρωση των τοιχογραφιών της Σιξτίνα μέχρι τα πρώτα μεγαλειώδη έργα του ΧΥΠου αιώνα (στην ποίηση με τον Τ. Τάσσο) πάλλεται μέσα στην γλώσσα κάποιων τέλειων μεγαλοφυών.

Είναι η καταστροφή που την μαντεύει κανείς, συναφης με την ίδια γλώσσα που θα εμπνεύσει τις υψηλότερις αναζητήσεις του Ρομαντισμού, και που εμπνέει τις σοβαρότερες αυτού του αιώνα. Αυτό που χωρίς αμφιβολία, προκαλεί περισσότερο ή λιγότερο ενσυνείδητα τέτοιες σύγχρονες συζητήσεις γύρω από το Μπαρόκ, είναι ότι φέρνουμε μέσα μας σήμερα, όπως άλλοτε, το αίσθημα της καταστροφής.

Μέχοις εδώ, το είδαμε, δεν ανέφερα παρά λόγια του Ησαΐα. Όταν τον ξαναδιαβάσει κανείς, του έρχονται στο μυαλό παράξενες παρατηρήσεις, κυρίως ότι η ποίηση του αιώνα μας, περισσότερο παρά όποια άλλη δημιουργία, επιχειρεί να μιμηθεί την δημιουργία του πιο ποιητή των προφητών: στις εισαγωγές της ψαλμωδίας, στις έντεχνες αναφορές, στον τρόπο της προβολής, της τροποποίησης, της εξαπλωσής του χώρου στο άπειρο. Στη ρυθμική συμμετρία που απορρέει από την αντιθετική σύζευξη, βαθιμαία ή συνθετική, των εικόνων ή της

επιστορφής στην επωδό, με μια έννοια κάθε φορά ελαφρά διαφορετική.

Από την αίσθηση ότι έχει πέσει κανείς στο μέσο ενός πλήθους και ότι αναγνωρίζει τον έναν μετά τον άλλον (στο επάγγελμα, στο είδος του πνεύματος, στο λειτούργημα) αυτούς που το συνθέτουν. Τέλος, και μάλιστα από το γεγονός ότι βρίσκεται κανείς σε μεγάλη θύελλα ουφλιάζοντας χωρίς να ακούγεται, μέσα σε θύελλα που ερημώνει την καρδιά.

Μόνο που σήμερα δεν πρόκειται σχεδόν ποτέ για ποίηση με περιεχόμενο θρησκευτικό. Κυρίως οι μοντέρνοι ποιητές, σε περιπτώσεις ιδιαίτερα αξιοσημείωτες, δέχονται την γοητεία των παραδοσιακών μουσικών ρυθμών που το αυτί έχει συνηθίσει: τον αλεξανδρινό, τον ενδεκασύλλαβο ή κάθε άλλο θεμελιακό στίχο, ανάλογα με την γλώσσα.

Την ονομάζω γοητεία, θέλγητοο, και είναι μια λέξη διαβολική, μια λέξη φύσης ειδωλολατοικής, υπεοβολικής λατοείας ή αν το ποστιμάτε, ηδονική. Και ιεροσυλία πιο σοβαρή: έφθασε κανείς στο σημείο να καρπώνεται την βιβλική γλώσσα για σκοπούς ηδονιστικούς.

Υπάσχει πράγματι, μέσα στο τραγούδι αυτών των μοντέρνων ποιητών ή καλύτερα: παράλληλα με τις μετατονίσεις του τραγουδιού τους, υπάρχει μία αντίληψη του ιερού με τέτοια παραλλαγή που να θεωρείται βαθύτατα ξένο στο άγιο.

Και πώς θα μπορούσε κανείς πίσω από το γράμμα κάθε ποίησης, εφ' όσον είναι ποίηση, να μην ακούσει, όσο τεράστια και αν είναι η απουσία, τον φοβερό ρόγχο της αγωνίας και της προφητείας που χρησίμευε ως ζύμη στις κραυγές του μεγάλου Ιουδαίου; Για μας, είναι η απουσία μιας απουσίας. Τέτοια είναι η οδύνη μας.

[Ο Τζιουζέππε Ουνγκαφέττι (1888 - 1970) γεννήθηκε στην Αλεξάνδρεια. Κορυφαίος Ιταλός ποιητής, αρχηγός της Σχολής του «ερμητισμού». Έργα: «Αίσθημα του χρόνου», «Η χαρά», «Μια κραυγή και τοπία», «Γη της επαγγελίας» κ.ά. Μεταφραστής του Σαίξπηρ, Μπλαίικ, Μαλλαρμέ, Γκόνγκορα, κ.ά. Το παραπάνω δοκίμιο δημοσιεύτηκε στην Ευθύνη, Αυγούστου 1994, σε μετάφραση Σούλας Νικολοπούλου].

#### זכרונות XPONIKA

ΟΡΓΑΝΟ ΤΟΥ ΚΕΝΤΡΙΚΟΥ ΙΣΡΑΗΛΙΤΙΚΟΥ ΣΥΜΒΟΥΛΙΟΥ ΤΗΣ ΕΛΛΑΛΟΣ

Υπεύθυνος σύμφωνα με το Νόμο; Ο Ποοέδοος του Κ.Ι.Σ. ΝΙΣΗΜ ΜΑΪΣ Σουρμελή 2 • 104 39 ΑΘΗΝΑ

Διανέμεται Δωρεάν

# Πρόταση για ανέγερση Μνημείου αφιερωμένου στους Εβραίους της Θεσσαλονίκης

Η Πανεπιστημιακή Κοινότητα της Θεσσαλονίκης υπεβαλε αϊτημα για την ανέγερση του Μνημείου στο χώρο του Α.Π.Θ.

«Όσοι υπογράφουμε το πείμενο αυτό», πολίτες όλοι της Θεσσαλονίκης και επιστήμονες που εργαζόμαστε ή έχουμε εργαστεί στις διάφορες Σχολές του Πανεπιστημίου της, απευθυνόμαστε σε όλη την πανεπιστημιακή κοινότητα του Αριστοτελείου και ιδιαίτερα στις Αρχές της, και ζητούμε να αναλάβουν, όσο είναι νωπή ακόμη η επέτειος μνήμης των 50 χρόνων από το Μαρτύριο των Εβραίων συμπολιτών μας, συντονισμένη προσπάθεια για την ανέγερση, μέσα στο χώρο του Πανεπιστημίου, ενός Μνημείου αφιερωμένου στους άδικα και τραγικά χαμένους αυτούς συμπατριώτες μας, ενός μνημείου που θα απότελει, ευρύτερα σύμβολο της συλλογικής μνήμης και συνείδησης της πόλης μας απέναντι στους Εβραίους συμπατριώτες μας, που έξησαν πολυάφιθμοι επί αιώνες εδώ, που οδηγήθηκαν από τον κατακτητή σε τόπους μαρτυρίου και εξόντωσης (αφήνοντας συγκλονιστικές μαρτυρίες της αγάπης τους προς την Ελλάδα), και που σήμερα συνεχίζουν -ολιγαφιθμότεροι, αλιφονό- και θα συνεχίζουν πάντοτε να μοιφάζονται μαζί μας τη ζωή της μητέφας πόλης και τα προβλήματα και τις προοπτικές της πατρίδας. Την ανέγερση του Μνημείου αυτού τη θεωρούμε οφείλή της μεταπολεμικής Θεσσαλονίκης και ιδιαίτερα της πανεπιστημιακής της κοινότητας, που οι συνθήκες της ιστορίας και οι συγκυρίες της ζωής έφεραν να εργάζεται σήμερα στο χώρο όπου οι συμπατρίωτες μας επι αιώνες και ως την Κατοχή εθαβαν τους νεκρούς των».

Αποίλιος 1994

\* |Το χείμενο αυτό μετά τη συμβολική συγκέντουση αρχετών υπογραφών θα σταλεί στις Πρυτανικές Αρχές και τη Σύγκλητο].

#### Οι υπογραφοντες:

Αλεξοπούλου Α. Πολυτεχνική Σχολή, Αμπατζοπούλου Φ. Φιλοσοφική Σχολή, Αναστασιάδη - Συμεωνίδη Α. Φιλοσοφική, Ανδοιόπουλος Δ.Ζ. Φιλοσοφική, Αποστολοπουλος Β. Φιλοσοφική, Αργυροπούλου Π. Ιατρική, Αυγελής Ν. Φιλοσοφική, Βασιλειάδης Α. Φιλοσοφική, Βασιλειάδης Π. Θεολογική, Βασιλείου Π. Φιλοσοφική, Βελούδης Ι. Φιλοσοφική, Βέττας Α. Πολυτεχνική, Βιρβιδάχης Σ. Φιλοσοφική, Βούρτσης Ι. Φιλοσοφική, Γεφολύμπου Α. Πολυτεχνική, Γέσιου -Φλατσή Π. Νομική, Γεωργιάδη Κ. Φιλοσοφική, Γεωργουδάκη Α. Φιλοσοφική, Γουνελάς Χ. Φιλοσοφική, Δεληβογιατζής Σ. Φιλοσοφική, Δημητοιάδης Ε. Πολυτεχνική, Δημόπουλος Σ. Φιλοσοφική, Διδασκάλου Α. Πολυτεχνική, Δόικος Δ. Θεολογική, Ζαγαριάδης Α. Πολυτεχνική, Ζαχαροπουλος Ν. Θεολογική, Ζησιάδης Β. Νομική, Ζιάκας Γ. Θεολογική, Ζιώγου Σ. Φιλοσοφική, Θωμαΐδου Μ. Φιλοσοφική, Καζάζης Ι. Φιλοσοφική, Καΐσης Α. Νομική, Καλογήφου Ν. Πολυτεχνική, Καφαβιδοπουλος Ι. Θεολογική, Καραλέτσου Κ. Πολυτεχνική, Καραναστάσης Α. Φιλοσοφιχή, Καράογλου Χ.Λ. Φιλοσοφική, Κατσαρός Β. Φιλοσοφική, Κατσόβσκα - Μαλιγκούδη Γ. Φιλοσοφική, Καυκούλα Κ. Πολυτεχνική, Κελπανίδης Μ. Φιλοσοφική, Κεσελόπουλος Α. Θεολογική, Κιουτούκας Γ. Φιλοσοφική, Κοκόλη Μ. Ινστιτούτο Νεοελληνικών Σπουδών, Κοκόλης Ξ.Α. Φιλοσοφική. Κόντης Β. Φιλοσοφική, Κοντογιάννη Μ. Φιλοσοφική, Κοντογιάννης Α. Φιλοσοφική, Κόντος Ν. Φιλοσοφική, Κοπιδάκης Μ. Φιλοσοφική, Κορνηλάκη Π. Νομική, Κόρτη -Κόντη Σ. Φιλοσοφική, Κούκουρα Δ. Θεολογική, Λαδάς Π. Νομική, Αυκούργου Ν. Φιλοσοφική, Αυπουρλή Α. Φιλοσοφική, Αυπουολής Δ. Φιλοσοφική, Μανιός Δ. Φιλοσοφική, Μανιτάκης Α. Νομική, Μανωλεδάκης Ι. Νομική, Μαργαφίτη - Ρόγκα Μ. Φιλοσοφική,

Μαρτινίδης Π. Πολυτεχνική, Μαυρουδής Α. Φιλοσοφική, Μήττα Δ. Φιλοσοφική, Μικέ Μ. Φιλοσοφική, Μουλλάς Π. Φιλοσοφική. Μπάνου - Τσιάμη Θ. Φιλοσοφική, Μπόκλουντ - Λαγοπούλου Κ. Φιλοσοφική, Μώρος Γ. Ινστιτούτο Νεοελληνικών Σπουδών, Νικητας Δ. Φιλοσοφική, Ξωχελλης Π. Φιλοσοφική, Οικονόμου Ι. Φιλοσοφικη, Παπαγεωργίου Ρ. Πολυτεχνική, Παπαδοπουλος Ε. Φιλοσοφική, Παπαδόπουλος Δ. Πολυτεχνική, Παπαϊωάννου Ν. Ινστιτούτο Νευελληνικών Σπουδών, Παπακώστας Γ. Πολυεχνική, Παπαμίχος Ν. Πολυτεχνική, Παπαστάθης Χ. Νομική, Παπούλια Β. Φιλοσοφική, Παρασχευόπουλος Ν.Α. Νομική, Παράσογλου Γ. Φιλοσοφική, Πάρκιν Ρ. Φιλοσοφική, Πάσχος. Γ. Νομική, Πατακας Δ. Ιατοική, Παυλίδης Θ. Φιλοσοφική, Παχής Π. Θεολογική, Πετριδής Π. Νομική, Πίστας Π. Φιλοσοφική, Πλαγγεσης Ι. Φιλοσοφική, Πλαστήσα - Βαλκάνου Μ. Φιλοσοφική, Προκόβα Κ. Ινστιτούτο Νεοελληνικών Σπουδών, Σακελλαφίδου Α. Φιλοσοφική, Σαγανά Χ. Πολυτεχνική, Σετάτος Μ. Φιλοσοφική, Σιάσος Λ. Θεολογική, Σιμώτα Α. Ινστιτούτο Νεοελληνικών Σπουδών, Σχουτέρη - Διδασχάλου Ε. Φιλοσοφική. Σκουφης Π. Φιλοσοφική, Σταμάτης Κ. Νομική, Σταυρακοπούλου Σ. Φιλοσοφική, Σταυφου Μ. Φιλοσοφική, Συμεωνίδης Χ. Φιλοσοφική, Σφήκα - Θεοδοσίου Α. Φιλοσοφική. Τάχος Α. Νομική, Τεοζής Ν. Φιλοσοφική, Τζιβανοπούλου Α. Ινστιτούτο Νεοελληνικών Σπουδών, Τζιτζιλής Χ. Φιλοσοφική, Τουσπτσάγλου Β. Πολυτεχνική, Τοομάσας Α. Φιλοσοφική, Τσιάμης Σ. Θεολογική, Τσιοιμώχου Ε. Φιλοσοφική, Τσιτιοίδου Σ. Πολυτεχνική, Τσιτσικλή Δ. Φιλοσοφική, Τσοχατζιδης Σ. Φιλοσοφική, Φαρίνου Γ. Φιλοσοφική, Φραντζη Α. Φιλοσοφική, Φωτίου Ν. Ινστιτούτο Νεοελληνικών Σπουδών, Χασιώτη Β. Φιλοσοφική, Χασιώτης Ι. Φιλοσοφική,

Χαστασγλου Β. Πολυτεχνική, Χατζηκωνσταντίνου Γ. Νομική, Χατζηκονσταντίνου Κ. Νομική, Χατζημιχάλης Κ. Πολυτεχνική, Χατζητάκη - Καψωμένου Χ. Φιλοσοφική, Χέλιστης Α. Φιλοσοφική, Χριστίδης Α.Φ. Φιλοσοφική, Χριστοφορίδης Β. Θεολογική, Χρυσανθόπουλος Μ. Φιλοσοφική, Χρυσή Γ. Φιλοσοφική, Ψευτογκάς Β. Θεολογική

Το παφαπάνω εγγραφο κατετέθη στην Πουτανεία του Α.Π.Θ. καθώς και τη Σύγκλητο, τον περασμένο Οκτώβριο «με τη βέβαιη ελπίδα ότι η πρόταση - αίτημα θα υλοποιηθεί όσο γίνεται ταχύτερα», όπως αναφέρουν χαρκτηριστικά στην επιστολή τους οι καθηγητές, διευκρινίζοντας ότι «Επειδή αυτή η πρόταση - αίτημα αφορά μια οφειλόμενη πράξη που πιστευσιμε ότι αποτελεί επιθυμία όλων των μελών της Πανεπιστημιακής Κοινότητας του Αριστοτελείου, η συγκέντροση των σχετικών υπιγραφών είναι συμβολική και περιοριστηκώ σε μερικές από τις Σχολες του».

Το έγγραφο αυτό ποινοποιηθηπε παι στην Ισφαηλιτική Κοινότητα Θεσσαλονικής. η οποία με επιστολή της προς τους υπογραφοντες καθηγητές ευχαριστησε «υλιπες όσους συνυπέγραψαν το ιστορικό αυτό εγγραφο». Μεταξύ άλλων η Ι.Κ. Θεσσαλονικης αναφερεί στην επιστολή της: «Νιώκκαμι ιδιαίτερη συγκίνηση από την πρωτοβουλία σας, η οποία τιμά το συνολο της Πανεπίστημιακής Κοινότητας, που απέδειξε ότι π πνευματική ηγεσία της πόλης μας τίνης θεματοφυλακας των υψηλών πνετματικών και ηθικών αξιών και πρωτοπόρος οι καθίν πρωτοβουλία διαφυλάξης της ιστορικής μνημης». Σημειωνεται στι κι αίλοι καθησητες ήθελαν να υπογράφουν το επομνημααίτημα αλλά δεν ποολάβαν λόγω γρόγους.

#### Η γραμματική της Συνωμοσίας

Συνέχεια από την σελ. 2

ΜΠΟΡΕΙ ΝΑ ΑΠΟΔΙΔΟΥ ΜΕ στον συνωμοτικό τρόπο αντίληψης των πραγμάτων απλούστευση και απλοϊκότητα. Αλλά η διάδοσή του είναι πολύ πιο εκτεταμένη από ό,τι φαντάζομαστε και πολύ μεγαλύτεση από την εμβέλεια των πολιτικών θεωοιών. Αυτές έρχονται και παρέρχονται. Ο τρόπος αυτός σχέψης όμως έχει μαχρά αντοχή. Συνδέεται με ιδέες Αποχάλυψης, με φόβους βαθείς. Με τη δαιμονοποίηση και τον εξαγνισμό. Με τη σύγκρουση του καλού και του κακού στην απόλυτη και καθαφή διάσταση τους. Ύστερα, το να ονοματίζεις τους υπευθύνους για τα βάσανα και τους φόβους σου, δίνει την εντύπωση ότι μπορεί να γίνει κάτι για να σταματήσουν. Ούτε τις συνωμοσίες τις φοβούνται μόνο οι λαϊχοί άνθρωποι. Θα τις βοούμε διατυπωμένες σ' όλη την κλίμακα της κοινωνικής ιεραρχίας. Εμποτίζονται από τις τρέχουσες ιδεολογίες και τις εμποτίζουν. Είναι βαθύτατες εγγραφές, αφαιρέσεις του καθημερινού στη διαχρονία του. Προσωποποιούν το άγνωστο. Δίνουν συνοχή και εξηγητικό νήμα στον χαώδη κόσμο. Αποτελούν όμως ταυτόχρονα και σχήματα χειραγώγησης. Η διαχείοιση του φόβου και η δημιουργία πανικού υπήρξε πάντοτε ένα από τα σημαντικότερα εργαλεία στη δόμηση των σχέσεων εξουσίας. Μανδύας νομιμοποίησης. Και υπάρχουν πάντα πολιτιχοί, και από υπουργικές θέσεις, που ψαρεύουν σ' αυτά τα θολά νερά. Οι όροι μουσουλμανικό και ορθόδοξο τόξο, η απειλή της συορίκνωσης του Ελληνισμού, όλες αυτές οι φοβίες που διατυπώνονται στη γραμματική της συνωμοσίας και στη συνέχεια αναπαράγουν την ιδέα της πλεκτάνης, συγκροτούν τον πυρήνα της εθνικιστικής ψύχωσης τα τελευταία χρονία. Δεν πρόκειται για περιθωριακά φαινόμενα. Κινητοποιούν μάζες. Γεμίζουν πλατείες. Διαμορφώνουν δόγματα εξωτερικής πολιτικής.

Η ΣΥΝΩΜΟΤΙΚΗ ΑΝΤΙΛΗΨΗ δείχνει τα όρια της εκλογίκευσης στην κοινωνία. Η ιστορία δεν εξελίσσεται στο πεδίο των ιδεών και των συνειδητών αποφάσεων αλλά σε σχοτεινά βαθη. Εχεί όπου φόβοι, απειλές, ανασφάλειες, άγχη, προκαταλήψεις, επιβιώσεις νοητικών στάσεων που διαμορφώθηκαν εδώ και αιώνες, στήνουν έναν χορό που συμπαρασύρει τους ανθοώπους και τη ζωή τους σε ένα όνειρο (ή σ' έναν εφιάλτη), το οποίο αποδειχνύεται πραγματικότερο απ' ό,τι ορίζουμε ως πραγματικότητα,

ΜΑ ΔΕΝ ΓΙΝΟΝΤΑΙ ΣΥΝΩΜΟΣΙΕΣ; Θα ήταν εξίσου απλοίκο να το αρνηθεί κανείς. Η συνωμοσία δεν είναι παρά μια ακραία, σχηματική περίπτωση ενός φαινομένου πολύ πιο οινθετου. Της προσπάθειας να μετασχηματιστεί ή να χειραγωγηθεί η κοινωνία. Τι όμως είναι και τι μας φαίνεται συνωμοσία; Ποιο είναι το πραγματικό τους βάρος και οι διαστάσεις τους. Ποιες πετυχαίνουν, ποιες όχι, και γιατί; Όπως κάθε δράση, εται και η συνωμοσία, εισέρχεται σε ένα σύστημα δυνάμεων αντιθετικών, ετερογενών και απροβλεπτών. Εδώ, η ετερογένεια των αποτελεσμάτων, σε σχέση με τις αρχικές προθέσεις, είναι ο κανόνας. Συνέπεια αυτής της ετερογένειας είναι και το γεγονός ότι η συνωμοσιολογία βαραίνει περισσότερο από την υποτιθέμενη ή πραγματική συνωμοσία.

(Οι αναγχαίες βιβλιογραφικές παραπομπές: Carlo Ginzburg, Storia notturna, 1989 και Il giudice e lo storico, 1991).

[\* Ο κ. Αντώνης Αιάκος είναι αναπληφωτής Καθηγητής Ιστορίας στο Πανεπιστήμιο Αθηνών. - Το άφθρο δημοσιεύτηκε στο Βημα, 10.4.1994).

### Οι Εβραίοι όπως τους βλέπει η KGB

Ανέκδοτα ντοκουμέντα που δημοσιεύτηκαν στο περιοδικό «Pardes»

οια ήταν η στρατηγική της τέως KGB όσον αφορά στους Εβραίους; Η επιθεώσηση Pardes που εκδίδεται από το Le Cerí (1), παρουσιάζει μια πλευρά της ιστορίας. Η Francoise Thom, υφηγήτοια πανεπιστημίου από τη Ρωσία, συγγραφέας του βιβλίου «Η στιγμή Γκοομπατσώφ» (2), αναδημοσιεύει μεγάλα αποσπάσματα ντοκουμέντων που ήρθαν στο φως χάρι στις φοοντίδες της, από τα απόκουφα αρχεία της KGB στη Βίλνα της Λιθουανίας, και τα οποία καλύπτουν τις δεκαετίες '70 και '80 μέχρι την Περεστρόι-

Εχπλήσσεται χανείς χαι δυσανασχετεί από αυτή την παλιά νοοτροπία της αστυνομίας που καμιά φορά με κακό ερασιτεχνισμό χρησιμοποιεί μια γλώσσα αχατάληπτη. Ξαναβοίσκει κανείς στην KGB την ίδια βρώμικη προτίμηση για ενστάλλαξη ιδεών με την τεχνική του κορεσμού, είδος στο οποίο διέπρεπε η τσαρική αστυνομία, η Okhrana, εμπνεύστοια. το 1897, των πολύ γνωστών «Πρωτόχολλων των Σοφών της Σιών». Ο πραγματικός κυνισμός της «KGB» που συνίσταται στο να εχμεταλλευτεί την εύλογη και επώδυνη ανάμνηση του Ολοκαυτώματος, συναγωνίζεται την αντισημιτική μανία η οποία πέρα από τις επιταγές της χρησιμοποίησης, διαχατέχει αχόμη τη νοοτροπία του πράκτορα της KGB έστω και στα μέσα της δεκαετίας του '80.

Ένα φωτοτυπημένο εγχειοιδιο που χοονολογείται από το 1986 επανέρχεται έτσι χωρίς περιπλοκές στο παλιό τροπάριο σύμφωνα με το οποίο στη Γαλλία «οι πολυάριθμοι Εβραίοι κατέχουν σημαντικές θέσεις στις ανώτερες βαθμίδες της διοίκησης» όπως και στην οικονομία, την τεχνολογία και, όπως εξυπακουεται, στα Μέσα Μαζικής Ενημερωσης. Σύμφωνα με το εγχειρίδιο αυτό πρέπει να επωφεληθεί κανείς από το γεγονός ότι «σε μια τόσο μεγάλη αστική αφομοιωμένη εβραϊκή τάξη, μέσα στους κόλπους αυτών των διανοουμένων της αριστεράς οι οποίοι έχουν εθνικούς δεσμούς με την ΕΣΣΔ, αναπτύσσονται αντισιωνιστικές τάσεις, πράγμα το οποίο διευχολύνει τη διάδοση μέσα σ' αυτή την ομάδα οοπών που μας είναι χρήσιμες και προσφέρουν στην KGB διευουμένες πιθανότητες εχμετάλλευσης των διαστάσεων απόψεων με τους εξτρεμιστικούς σιωνιστικούς κύκλους προς το συμφέρον των σοβιετικών υπηφεσιών». Όταν τίθεται θέμα περιγραφής του πορτραίτου - ρομπότ τού προς προσηλυτισμό Εβραίου, έστω κι αν είναι ένας θρήσκος Εβραίος, οι αφμόδιοι της KGB δανείζονται τα κριτήριά τους επιλογής από τον πιο παραδοσιαχό αντισημιτισμό - αυτόν τον αντισημιτισμό που είναι αμεριχανικής προελεύσεως όπως το τραγικά θλιβερό βιβλίο ο «Διεθνής Εβραϊσμός» του Χένου Φόρντ, ο οποίος κατέχει μια καλή θέση στις βιογραφίες της KGB.

Πέρα από το σκάνδαλο που αποτελεί, στην καρδιά της μεταπολεμικής Ευρώπης, η επιμονή ενός γνήσιου κρατικού αντισημιτισμού, τα ανακαλυφθέντα από την Francoise Thom επιτρέπουν να συλλάβουμε έναν άλλον απόηχο: εκείνον της σύγχυσης των σοβιετικών διοικούντων οι οποίοι έχουν ήδη συνειδητοποιήσει μια πιθανή έκρηξη της αυτοκρατορίας.

N.W.

(Από την Le Monde 16.9.1994). (1) αφιθμ. 19 - 20/1994, σελ. 337, 125 F.

Το τεύχος είναι αφιεφωμένο σ' ένα φάκελλο πάνω στο θέμα «Η θοποκεία ως επιστήμη» υπό τη διεύθυνση των Jean Baumgarten και Shmuel Trigano.

(2) Tov exdotizov oixov Pluriel -Hachette.

# Βιβλία

#### ΡΑΦΑΗΛ ΦΡΕΖΗ:

#### Η Ισραηλιτική Κοινότητα του Βόλου

(Βόλος: εχδ. Ώρες, 1994)

Ενα πολύ ενδιαφέρον για την ιστορία του Βόλου βιβλίο εκδόθηκε πρόσφατα από τις βολιώτικες εκδόσεις «'Ωρες». Πρόκειται για την ιστορία της ισραηλιτικής κοινότητας του Βόλου, που συνέγραψε ο πρόεδρός της κ. Ραφαήλ Φρεζής, ο οποίος με πολλή αγάπη συγκέντρωσε το υλικό του. Είναι άλλωστε γνωστό το ενδιαφέρον του και οι δραστηριότητές του για τα ζητήματα της Κοινότητας. Οι λόγοι που τον οδήγησαν στη μελέτη αυτή ήταν πολλοί: «Η σκιαγράφηση της κοινοτικής ιστορίας ήταν αρκετά δύσκολη, γιατί δεν υπήρχαν αρχεία παλιά, αφού καταστράφηκαν από τους Γερμανούς το 1943. Οι παλιοί δεν υπήρχαν στη ζωή για να αντλήσουμε πληροφορίες και οι νεότεροι πολύ λίγα γνώριζαν. Αυτός ήταν ακόμα ένας σοβαρός λόγος για να καταγράψουμε και να διαφυλάξουμε όσα τουλάχιστον στοιχεία υπήρχαν».

Σημειώνουμε ότι το βιβλίο προλογίζουν ο κ. Μαρσέλ Σολομών εκ μέρους της Κοινότητας του Βόλου και ο κ. Στέφανος Ροζάνης, διευθυντής του Εβραϊκού Μουσείου της Ελλάδας.

Στο πολυσέλιδο βιβλίο του ο κ. Φρεζής καταγράφει την έντονη ιστορία της κοινότητας και 
των μελών της από την ίδρυση 
της Συναγωγής το 1865 μέχρι 
σήμερα. Τα θέματα είναι πολλά 
και ενδιαφέροντα όπως: ο αρχιραββίνος του Βόλου Μωυσής 
Συμεών Πέσαχ, το Εβραϊκό 
Σχολείο, το Εβραϊκό Νεκροταφείο, οι Σύλλογοι της Κοινότητας, η σιωνιστική ιδέα, η συμβο-

λή των Εβραίων στο συνδικαλιστικό κίνημα, στη γερμανική κατοχή και στην Εθνική Αντίσταση, το οδυνηρό χρονικό του διωγμού, οι επαγγελματικές ασχολίες και τα επώνυμα και ονόματα των μελών, οι δρόμο του Βόλου με εβραϊκά ονόματα, το εργοστάσιο Μουρτζούκου - Λεβιάθαν, οι πολιποτικές εκδηλώσεις, η οικογενειακή και θρησκευτική τους ζωή, οι εβραϊκές γιορτές και τα ήθη και έθιμά τους.

Το βιβλίο εμπλουτίζεται με πολλές σχετικές φωτογραφίες, παλιότερες και νέες, που βοηθούν στη σκιαγράφηση της κοινοτικής ιστορίας των Εβραίων του Βόλου.

Θα πρέπει να τονίσουμε ότι το βιβλίο αυτό δεν ενδιαφέρει μόνο τα μέλη της Κοινότητας, αλλά όλους τους Βολιώτες, διότι οι Εβραίοι διαδραμάτισαν σημαντικό ρόλο στη ζωή της πόλης. Έτσι λοιπόν έρχεται να καλύψει ένα μεγάλο κενό στην ιστορία της πόλης.

#### Δημοσθένης Πετρούτσος

(Από το περιοδικό Έλευσις, Σεπτέμβριος 1994)

#### ΝΙΚΟΥ ΠΑΣΧΑΛΙΔΗ:

#### Μακεδονική Ρουλέτα

(Θεσσαλονίκη: Ρέκος, 1994).

Η «Μακεδονική Ρουλέτα» είναι ένα ιστορικό μυθιστόρημα, στο οποίο προτάσσεται το ιστορικό προσκήντο του κεντρικού μύθου, ενώ ο επίλογος επαληθεύει την κεντρική γραμμή του μύθου. Ο κ. Ν. Πασχαλίδης έχει γράψει νομικά και ιστορικά μελετήματα, το δε συγκεκριμένο βιβλίο βραβεύτηκε από το δήμο Θεσσαλονίκης.

#### ΝΕΣΤΟΡΑ ΜΑΤΣΑ:

#### Γράμματα του Ιωσήφ -Κείμενα του διωγμού

(Αθήνα: εκδ. Εστία, 1994).

Το βιβλίο αυτό που περιέχει κείμενα του διωγμού, το συνθέτουν μία σειρά από γράμματα σε μια μικρή κρατούμενη

των στρατοπέδων συγκέντρωσης, οι απαντήσεις σ' αυτά τα γράμματα, σελίδες ημερολογίου από το Μαουτχάουζεν και μια εκτενής νουβέλα από την Κατοχή. Η εικονογράφηση είναι με σχέδια της ζωγράφου Βασιλικής, που έγιναν ειδικά γι' αυτή την έκδοση κι από αυθεντικά οπακά ντοκουμέντα από τα αρχεία των στρατοπέδων.

Σε καιρούς βίας και αγριότητας όπως είναι αυτοί που ζούμε, τα «Γράμματα του Ιωσήφ» και τα άλλα κείμενα του διωγμού αποκτούν μία ξεχωριατή επικαιρότητα και συνθέτουν μια ανθρώπινη κραυγή διαμαρτυρίας στον παραλογισμό της βίας και του πολέμου.

#### ΜΙΣΕΛ ΦΑΪΣ:

#### Αυτοβιογραφία ενός βιβλίου

(Αθήνα: εκδ. Καστανιώτη, 1994).

Η «Αυτοβιογραφία ενός βιβλίου» είναι το πρώτο μυθιστόρημα του Μισέλ Φάις (προηγήθηκε μια ποιητική συλλογή, το 1983) και αποτελείται από τρία σαφώς διακεκριμένα μεταξύ τους μέρη. Στο πρώτο, ο αναγνώστης βρίσκεται ενώπιον ενός εξαιρετικά ετερόκλητου πραγματολογικού υλικού, που έχει θέμα του την ιστορία (κοινωνική, πολιτική και πνευματική) της Κομοτηνής. Αποκόμματα εφημερίδων, δικαστικά πρακτικά, συνομιλίες ή συνεντεύξεις με ανθρώπους της πόλης, καθώς και διαφημιστικά ή σποτάκια εποχής συγκροτούν εδώ, στο άνοιγμα του βιβλίου, ένα πανόραμα του κόσμου από τον οποίο θα προέλθουν, στα επόμενα τμήματα. οι μυθιστορηματικοί ήρωες. Η παράταξη των στοιχείων φαίνεται τυχαία, αλλά μόνο περί αυτού δεν πρόκειται. Στο δεύτερο μέρος, και ενόσω έχουν ήδη εισαχθεί τα πρόσωπα των πρωταγωνιστών, το φαινομενικά τυχαίο παιχνίδι αρχίζει να αποκτά λογική συνοχή: αφηγητές ή τόποι των πρώτων σελίδων εντάσσονται οργανικά στη

δράση και πλαισιώνουν κατ' οικονομίαν την κεντρική εξέλιξη.

Στο τρίτο μέρος επέρχεται η κάθαρση: αν μπορούμε να ονομάσουμε κάθαρση την αποψίλωση των ηρώων από κάθε πρόσχημα ή εξιδανίκευση που ενδεχομένως τους συνόδευαν ως τώρα.

Δύο είναι, νομίζω, οι στόχοι του συγγραφέα στην «Αυτοβιογραφία ενός βιβλίου». Ο ένας συνδέεται με τη γραφή, ο άλλος με το νόημα, με τη λογοτεχνική σημασία. Στο επίπεδο της γραφής, η πρόθεση του Φάις νίνεται εύκολα κατανοητή, υπό τον όρο ότι θα προσέξουμε τον τρόπο με τον οποίο σχεδιάζει (ή μάλλον σκηνοθετεί) το έργο του. Όλη η πλοκή οργανώνεται επί τη βάσει μιας καθαρώς ενδοκειμενικής συνθήκης. Παρακολουθώντας ένα μυθιστόρημα που εξελίσσεται μέσα σε ένα άλλο μυθιστόρημα, γρήγορα καταλαβαίνουμε ότι ο δημιουργός οδεύει στους αντίποδες τόσο του ρεαλισμού όσο και της λογοτεχνίας των τεκμηρίων - είδη με τα οποία ο Φάις παίζει επί μακρόν, για να πλήξει εντέλει τον κανόνα τους στο κέντρο του: στο πεδίο της αλήθειας και της αληθοφάνειας. Διότι η αλήθεια στην «Αυτοβιογραφία» μετακινείται συνεχώς προς το βάθος της σκηνής (χωρίς να μας αποκαλυφθεί ποτέ εξ ολοκλήρου), ενώ η αληθοφάνεια υπονομεύεται κατ εξακολούθησιν και συστηματικά, αφού ο αφηγηματικός ιστός διαλύεται κάθε τόσο μπροστά στα μάτια μας, για να επανασυντεθεί αμέσως σε μιαν άλλη. εντελώς διαφορετική μορφή. που θα αντικατασταθεί με τη σειρά της από μια καινούριο (και πάλι απρόβλεπτη) φόρμα, σ' έναν διαρκή κύκλο εναλλαγων και μεταμορφωσεων, σ έναν ατέλειωτο χορό αντικατοπτρισμών και φωτοσκιάσεων.

Η ηθελημένη αυτη εξάρθρωση ή εξάλλαγή της μυθιστορηματικής σύμβασης υποστηρίζεται και από ορισμένες επικουρικές μυθόδους, όπως η υφολογική ποικιλία και η εκφραστική πολυμέρεια: λόγια της πιότοας. επαγγελματικά ιδιώματα, δημοσιογραφικά στερεότυπα και ψήγματα δοκιμιακού λόγου ενοφθαλμίζονται σε μία πολυσυλλεκτική αφήγηση (εσωτερικός μονόλογος, αντικειμενική περιγραφή, πρωτοπρόσωπη εξομολόγηση), που μας οδηγεί αργά αλλά σταθερά στον άλλο σκοπό του Φάις: στο πλάσιμο ενός δραματικού (όχι όμως και μελοδραματικού ή αισθητολογικού) περιεχομένου το οποίο παράγει συγκίνηση χωρίς να εκβιάζει τη συμμετομός μας και δημιουργεί απτούς και άρτισυς χαρακτήρες χωρίς να καταφεύγει στην αγοραία ψυχολογία ή τον ναρκισσιστικό και φλύαρο θρήνο.

Ο Ευθύμης και ο Μάκης (ο βιογράφος και ο βιογραφούμενος του υπό κατασκευήν, εντός της πλοκής βιβλίου) ζουν το δράμα τους με πεισματική υπομονή και δύναμη: κατεβαίνοντας ώς τον πάτο της συνείδησής τους και τρώγοντας κυριολεκτικά τις σάρκες τους (ο ένας για να δώσει διέξοδο στην κλειστοφοβία και στο ριζωμένο πανικό του, ο άλλος για να καταπολεμήσει τη βραδυγλωσσία του) καταφέρνουν εν κατακλείδι να εξοικειωθούν με τη σκοτεινή ή την κακή τους μοίρα και να κερδίσουν κάποιες σπιθαμές ισορροπίας στο σκοτεινό ή μίζερο περιβάλλον που τους προσδιόρισε. Με ποιον τρόπο; Με το αλκοόλ, με την τέχνη, με την έντονη ή προκλητική εξωστρέφεια. Τι σημασία έχει όμως τελικά; Το ουσιαστικό είναι άλλο: η αδρή απεικόνιση της περιπέτειας τους και η δραστική γλωσσική τους σκιαγράφηση. Σε μία σύνθεση όπου γλώσσα και συνείδηση αλληλοτροφοδοτούνται αδιάκοπα, για να μας θυμίσουν ότι η λογοτεχνία πέρα από εξομολογητήριο ή καθαρτήριο ψυχών, είναι πρωτίστως η φαντασία και οι κόποι του συγγραφέα στο εργαστήριο του.

> Βαγγέλης Χατζηβασιλείου (Από την Ελευθεροτυπία 12.12.1994)

#### ΔΙΟΝΥΣΗ Κ. ΜΑΓΚΛΙΒΕΡΑ:

#### Σε εποχή πολυσήμαντη

(Αθήνα: οι Εκδόσεις των Φίλων, 1994)

Ο δεύτερος συγκεντρωτικός τόμος δοκιμίων του κ. Διονύση Κ. Μαγκλιβέρα χωρίζεται σε τέσσερις ενότητες, οι οποίες, κατά τον συγγραφέα, «αποτελούν ελπίδες στηριξης των έργων των ανθρώπων».

Στην πρώτη ενότητα, με τίτλο «Μυστικοί Χώροι» εξετάζονται ανθρώπινα συναισθήματα και καταστάσεις που προκύπτουν ως αποτέλεσμα των σχέσεων με τους άλλους: η χαρά, η πικρία, η ελπίδα, ο χρόνος, η σιωπή, η λειτουργία της συνείδησης κ.ά.

Η δεύτερη ενότητα, με τίτλο «Πορεία αγωνίας», περιλαμβάνει παρουσίαση και βαθύ προβληματισμό πάνω σε διάφορα θέματα της σύγχρονης ελληνικής κοινω-

Στην τρίτη ενότητα, με τίτλο «Πνευματικοί δημιουργοί και δημιουργήματα», καταχωρούνται σκέψεις του συγγραφέα για το περιεχόμενο της μόρφωσης, την ανατομία του γραψήματος, τις σχέσεις συγγραφέα και πολιτικής εξουσίας και την πνευματική σημασία του δοκιμίου.

Τέλος η τετάρτη ενότητα, με θεματικό τίτλο «Η Ελλάδα στην Ευρώπη», περιλαμβάνει απόψεις για την πορεία του Ελληνισμού προς το 2000 μέσα στα πλαίσια της Ενωμένης Ευρώπης.

Όπως γίνεται φανερό, το περιεχόμενο της νέας συλλογής δοκιμίων του κ. Μαγκλιβέρα περιλαμβάνει μεγάλη ποικιλία θεμάτων, καθοριστικών για την ανθρώπινη ζωή και ειδικότερα για εκείνη του Έλληνα πολίτη. Η μέθοδος που ακολουθεί ο συγγραφέας στην ανάπτυξη των θεμάτων του στηρίζεται στην πολύπλευρη ερευνητική συζήτηση πριν καταλήξει επαγωγικά στις προσωπικές του τοποθετήσεις.

#### ΠΑΛΙΕΣ ΦΩΤΟΓΡΑΦΙΕΣ



Στον ημερήσιο Τύπο της 14ης Οκτωβρίου 1947 δημοσιεύθηκε η φωτογραφία αυτή με την ακόλουθη λεζάντα: «Η εβραϊκή παροικία υποδεχόμενη τον αφιχθέντα αρχιραββίνον Παλαιστίνης Αβραάμ Στράιμπερ» Σημ. «Χρονικών»: Από αριστερά προς τα δεξιά: πρώτη σειρά ο Ραββίνος Αθηνών Ηλίας Μπαρτζιλάι, ο Αρχιραββίνος Παλαιστίνης Αβραάμ Στράιμπερ, ο Ασέρ Μωυσής και ο Κανάρης Κωνσταντίνης και Πίσω: ο δικηγόρος Δανιήλ Αλχανάτης, ο Βίτωρ Λαζάρου Ελιέζερ, ο Λεών 'Αντζελ, ο Σαμ Σαμουπλίδης και (πθανώς) ο Αιμίλιος Χαΐμης.



Από επιμνημόσυνη δέποη για τα θύματα του Ολοκαυτώματος (1957). Διακρίνονται, μεταξύ άλλων οι Κανάρης Κωνσταντίνης και Ισιδ. Αρούχ

[Σπρείωση «Χρονικών»: Οι παλιές φωτογραφίες που δημοσιεύονται σ' αυτή τη στήλη ανήκουν σε ιδιώτες, ο οποίοι δεν διαθέτουν τα ιλέηρη στοιχεία των εικονιζομένων γεγονότων και προσώπων. Παρα-καιόμε όσους αναγνωρίζουν πρόσωπα ή διαθέτουν άλλα συμπληρωματικά στοιχεία (πρερομηνίες κ.λπ.) να μια γράφουν για να συμπληρώνουμε το σχετικό αρχείο. Επίσης παρακαλούμε όσους διαθέτουν παλιές φωτογραφίες να μας τις στείλουν προς δημοσίευση επί επιστροφή].

### **ENGLISH SUMMARY**

#### of the Contents of Issue No 134

#### **NOVEMBER - DECEMBER 1994**

In an article entitled «The Grammar of Conspiracy», Professor Antonis Liakos discusses the medieval concept of the prevalence of «conspiracies against society: conspiracies which, if the racists are to be believed, continue to exist today». Professor Liakos points out that although conspiracies were always thought to exist, their dimensions and importance varied. The involvement in them of «the Jews and Masons» is proof that «conspiracy-mongering is more important that the actual or alleged conspiracy».

In an article on Maimonides, Ideas on economics, Professor Lazaros Houmanidis detects an influence from Aristotle in the Jewish philosopher's efforts to grasp the ultimate Logos of being, conducting the discussion in the light of Talmudic wisdom.

We reprint in translation an article by Richard Kay published in the *Daily Mail* of 23 July 1993 on the contribution of **Princess Alice of Greece** (mother of the Duke of Edinburg) to saving Greek Jews during the German Occupation, Princess Alice's role was acknowledged by the posthumous award to her, by Yad Vashem, of the title of «Righteous among the Nations».

We reprint from a book by Adamantios Papakostas, first published in 1882, an extract referring to the attitude adopted by the Jews on the liberation of Larissa (Thessaly) from the Turks.

The history of the Jewish community of the Aegean island of Chios - a community whose existence was terminated by the Holocaust - is outlined in an article by secondary school headmaster Christos

Gatanas. The historian Josephus tells us that when King Herod visited Chios in 12 BC he met Jewish islanders.

The particular nature of the art of Alexandria, with its influence from Greek thought, is examined by the late Julio Caimi in a study entitled «The Soul of Alexandrine Art». As he notes, «in Judea Greek portrait-painting found the expression it had required, which gave birth to Byzantine Icon-painting and was remodelled by the Italians with their mild nobility».

On 22 May 1946, shortly after the Holocaust, Kanaris Konstantinis visited the Jewish community of Arta in Epirus. It consisted of 58 Jews, 24 of whom had returned from concentration camps, as against a figure of 384 before the persecution began. In his report to the Central Board of Jewish Communities in Greece, K. Konstantinis describes the state of the members of the community and their monuments.

In a petition to the university community of Thessaloniki, 133 members fo the teaching staff call for the erection of a monument to the city's Jews who were exterminated in the Holocaust.

An article published in the French periodical Pardes (no 19-20, 1994) provides us with figures for the Jewish population of Europe found in the secret KGB archives at Vilna in Lithuania.

In an essay entitled «Listening to Isaiah», the Italian poet Giuseppe Ungaretti, leader of the Hermetic school, describes the philosophical thoughts which emerged from a reading of the Book of Isaiah.

The issue ends with a number of book reviews.

