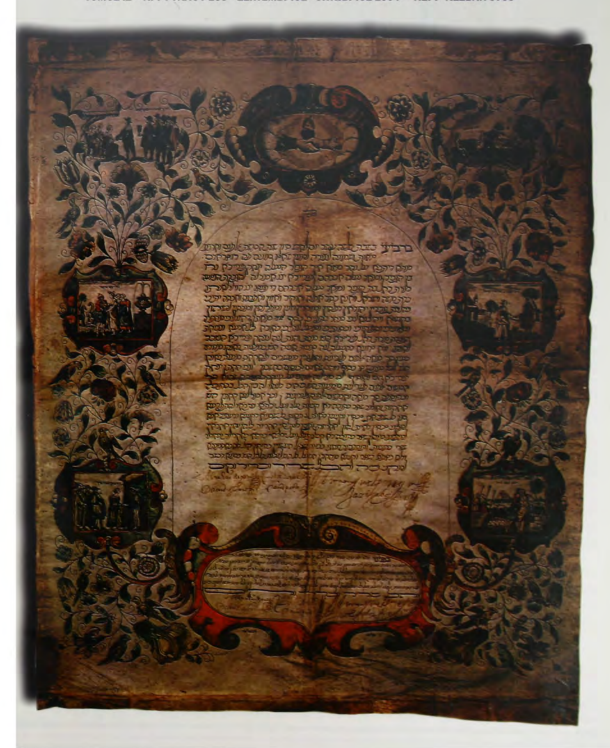
# XPONIKA הונות XPONIKA

#### ΟΡΓΑΝΟ ΤΟΥ ΚΕΝΤΡΙΚΟΥ ΙΣΡΑΗΛΙΤΙΚΟΥ ΣΥΜΒΟΥΛΙΟΥ ΤΗΣ ΕΛΛΑΔΟΣ

ΤΟΜΟΣ ΙΖ΄ • ΑΡ. ΦΥΛΛΟΥ 133 • ΣΕΠΤΕΜΒΡΙΟΣ - ΟΚΤΩΒΡΙΟΣ 1994 • ΤΙΣΡΙ - ΧΕΣΒΑΝ 5755





Κυριαχή
24 Ιουλίου 1994:
η τελετή
για τους
Εβραίους
μάρτυρες
στο χώρο
μνήμης
του Saint
AmandMontrond.

# Μιχρά χωριά με μνήμη, μεγάλες πόλεις με αμνησία

ΓΑΛΛΙΚΗ ΕΦΗΜΕΡΙΔΑ «Monde» της 27ης Ιουλίου 1994, αφιέρωσε μια ολόκληρη σελίδα για να παρουσιάσει την τελετή που έγινε σ' ένα μικρό γαλλικό χωριουδάκι, το Saint-Amand-Montrond (στα νότια του Bourge) για να τιμηθούν οι 36 Εβραίοι (28 ἀνδρες και 8 γυναίκες), οι οποίοι, στις 24 Ιουλίου και στις 8 Αυγούστου του 1944, πετάχτηκαν από τους Γερμανούς,

Ένα από τα τρία πηγάδια στα οποία ρίχτηκαν ζωντανοί οι 36 Εβραίοι.

**ζωντανοί** σε τρία πηγάδια της πόλης, προδομένοι από Γάλλους φασίστες (την Milice).

ΟΠΩΣ ΠΑΡΟΥΣΙΑΖΕΙ την συγκλονιστική αυτή ιστορία ο Tzvetan Todorov, στο βιβλίο του «Une tragédie francaise. Eté 1944: scènes de guerre civile» (Εκδόσεις du Seuil, 1994), οι Εβραίοι, μαζί με άλλους Γάλλους, είχαν προσχωρήσει στην Αντίσταση. Μετά την απόβαση των Συμμάχων στην Νορμανδία (6 Ιουνίου 1944), τα πράγματα αγρίεψαν στη Γαλλία και οι Γερμανοί μαζί με τους ντόπιους συνεργάτες τους, την Milice, άρχισαν αγώνα άγριου διωγμού των αντιστασιακών. Και, βέβαια, ως πρώτα θύματα επέλεξαν τους Εβραίους της μικρής αυτής πόλης.

ΓΙ' ΑΥΤΟΥΣ ΤΟΥΣ ΜΑΡΤΥΡΕΣ ΕΒΡΑΙΟΥΣ το μικρό, ασήμαντο γαλλικό χωριουδάκι του Saint-Amand Montrond έχει στήσει αναμνηστικές πλάκες σεβασμού και κάθε χρόνο τιμά τη μνήμη τους, υπογραμμίζοντας επίσης ότι οι κάτοικοί του δεν έκαναν το καθήκον τους για να τους σώσουν.

ΤΟ ΠΕΡΙΣΤΑΤΙΚΟ αυτό, ο χώρος μνήμης για τους Εβραίους μάρτυρες, η με πρωτοβουλία του Δήμου - κι όχι των εβραϊκών οργανώσεων - καθιέρωση ετήσιου μνημοσύνου, δείχνει ότι υπάρχουν μικρά χωριά με καρδιά και ιστορική μνήμη. Και φέρνει το περιστατικό αυτό, σε κραυγαλέα αντίθεση, με μεγάλες πόλεις που σήμερα, 50 χρόνια μετά το τραγικό Ολοκαύτωμα, δεν έχουν ακόμη εκπληρώσει το ιστορικό τους χρέος προς τους Εβραίους πολίτες τους. Και μεταξύ των πόλεων αυτών υπάρχουν - δυστυχώς - και πολλές ελληνικές!

# ΚΑΙ ΟΙ ΔΙΚΑΣΤΕΣ ΔΙΚΑΖΟΝΤΑΙ

# Δικαστικό σκάνδαλο εκείθεν του Ρήνου

ΝΑΣ ΑΝΔΡΑΣ απετέλεσε το αντιχείμενο μια εχπληχτιχής χειφονομίας επιείχιας εχ μέφους της διχαιοσύνης της χώφας του για την συμβολή του στην «αντίσταση του γεφμανιχού λαού» εναντίον των επανοφθώσεων που «αξιώνουν» οι Εβραίοι υπό το πρόσχημα του Ολοχαυτώματος.

Πας' ότι καταδικάστηκε σε ενός έτους φυλάκιση για υποκίνηση φυλετικού μίσους, ο Gunter Deckert, πρόεδρος του εξτρεμιστικού δεξιού γερμανικού κόμματος NPD, κέρδισε μια αναβολή εξίσου «χτυπητή», η οποία συνοδεύτηκε από τα συγχαρητήρια του δικαστηρίου.

Το δικαστήριο αυτό, σύμφωνα με τα πρακτικά, τα οποία μόλις έλαβαν δημοσιότητα, τίμησε «αυτόν τον άνθρωπο με ήθος, αυτή την προσωπικότητα που έχει συνείδηση των ευθυνών της» και εγκωμιάζει «τις ειλικρινείς του πεποιθήσεις, την υψηλή του ενασχόληση καθώς και το χρόνο και την ενέργεια που αφιερώνει για την υπεράσπισή τους». «Πεποιθήσεις» όμως που συνίστανται, συμπτωματικά, στην άρνηση της πραγματικότητας του Ολοκαυτώματος («τεχνικά αδύνατου» κατά τον Deckert) και στο να χαρακτηρίζει τους Εβραίους «παρασιτικό λαό» που ζει σε βάρος των Γερμανών.

Το γεγονός ποσκάλεσε μεγάλη αγανάχτηση στη Γερμανία και αλλού. Εξ ονόματος του καγκελάριου Κολ, ο κυβερνητικός εκπρόσωπος της Βόννης «εκφράζει τη λύπη του» για τη θέση που έλαβαν οι δικαστές οι οποίοι αποκαλύφθηκαν ανοιχτά συνένοχοι των «αρνητών». Ο εισαγγελέας της Δημοκρατίας του Mannheim εφεσίβαλε αμέσως την ετυμηγορία. Το Ευρωπαϊκό Εβραϊκό Συμβούλιο ανησυχεί, και δεν είναι το μόνο, μπροστά σε ένα τέτοιο δικαστικό ολίσθημα το οποίο «καταγράφεται σε αντίθεση με μια κανούρια δημοκρατική Γερμανία

που έχει επίσημα αναγνωρίσει την ευθύνη της στα τραγικά γεγονότα του Δευτέρου Παγκοσμίου Πολέμου». Μια Γερμανία από την οποία δικαίως θα περίμενε κανείς, τη στιγμή κατά την οποία εορτάζει την 50η επέτειο από την αποτυχημένη απόπειρα εναντίον του Χίτλερ, ότι θα είχε οριστικά «θρηνήσει» το παρελθόν της.

Η γεομανική δικαιοσύνη βεβαίως δεν μπόρεσε να εξαλείψει οριστικά τα ίχνη του παρελθόντος της. Μετά το 1945 δεν έχει γίνει καμία πραγματική κάθαρση σ' αυτόν τον τομέα. Μόλις τώρα αποκαλύφθηκε ότι ο Theodor Maunz, συντάκτης των επισήμων σχολίων του Συντάγματος της Ομοσπονδιαχής Δημοκρατίας, και ο οποίος έχει ήδη αποβιώσει, έγραφε σε εφημερίδες της απροδέξιάς κατά τον ελεύθερο χρόνο του. Δεν υπάρχει ωστόσο κανένας λόγος να υποψιάζεται κανείς την πλειοψηφία των Γερμανών δικαστών, η οποία είναι συνδεδεμένη με τη δημοκρατία, αλλά βλέπουμε συχνά ότι είναι ανίχανοι να εχτιμήσουν το πολιτιχό βεληνεχές των αποφάσεών τους. Γιατί π.χ. οι συγγραφείς που κάνουν ρατσιστικές απόπειρες δεν καταδικάζονται πάντοτε με την αυστηρότητα που επιβάλλεται; Εδώ και μερικά χρόνια δημιουργήθηκαν στρατόπεδα υψηλής ασφαλείας για τους εγκληματίες της οργάνωσης «Κόκκινος Στρατός». Η σχανδαλώδης ετυμηγορία του Mannheim περιέχει τον κίνδυνο να συμβάλει στην προσπάθεια μιας ολόκλησης πνευματικής κίνησης Γερμανών, που αυτή τη στιγμή βρίσκεται εν προόδω. η οποία εκτιμά ότι έφτασε η ώρα να διαγραφούν οριστικά όλα τα εγκλήματα του Χίτλερ.

> Πρωτοσέλιδο άφθρο της εφημερίδας «Monde» στις 12 Αυγουστου 1994

#### Η ΕΘΝΙΚΗ ΑΝΤΙΣΤΑΣΗ ΤΩΝ ΕΛΛΗΝΩΝ

ΑΝΤΙΣΤΑΣΗ ποοκαλούσε τον τρόμο στις δυνάμεις κατοχής, που επιδίδονταν σε σφαγές νομίζοντας ότι έτσι θα μπορούσαν να κάμψουν το φούνημα των Ελλήνων. Γέμισε η Ελλάδα μνήματα, τάφους γνωστών, τάφους αγνώστων, τάφους ομαδιχούς. Ένας χορός θανάτου ξετυλιγόταν από την μιαν άχοη της γώρας ως την άλλη σε όλη την Ευρώπη. Μετά την αιματηρή αντιμετώπιση της εξέγεφσης των Κοητών, έφχεται η εξέγερση το Σεπτέμβοη του 1941 στη Μακεδονία που πνίγηκε στο αίμα από τους Βούλγαρους και τους Γερμανούς. Χιλιάδες νεχροί, νήπια, νέοι, γέροι, υγιείς και ανή-

μποροι, με κορυφαίες τις σφαγές στο Δοξάτο και τη Δράμα. Σταματημό δεν είχαν πια. Ακολουθούν Κερδύλια, Δομένικο, Τσιρίτσανη, Καλάβουτα, Κομμένο, Μουσουνίτσα, Δίστομο, Χορτιάτης, Μολάοι, Καισαριανή και εκατοντάδες άλλα χωριά και πόλεις της Πατρίδας μας. Και ποντά σε αυτά, ο αφανισμός των Ελλήνων Εβραίων, με πρώτη την Εβραϊκή Κοινότητα Θεσσαλονίκης. Τα «μόνιμα» σφαγεία, θυσιαστήσια, χρανίου τόποι, ήταν το Σχοπευτήριο Καισαριανής, το Στρατόπεδο Παύλου Μελά στη Θεσσαλονίκη, το Στρατόπεδο Λάρισας, το Στρατόπεδο Χαϊδαρίου, οι Φυλαχές Αβέρωφ και άλλοι αμέτρητοι τόποι θανάτου και βασανιστηοίων.

Οι απώλειες της Χώρας μας κατά την περίοδο 1941-1944 είναι μεγαλύτερες από τις αντίστοιχες απώλειες που σημειώθηκαν στις άλλες ευρωπαϊκές χώρες. Είναι μεγαλύτερες και από τις απώλειες της ίδιας της Σοβιετικής Ένωσης, σε ποσοστό πληθυσμού».

Απ. Κακλαμάνης
Πρόεδρος της Βουλής
των Ελλήνων
[Απόσπασμα από ομιλία του
για τα 50 χρόνια της σφαγής
του Διστόμου από τα γερμανικά
κατοχικά στρατεύματα].

# Μνημείο για τους Εβραίους των Ιωαννίνων Θύματα του Ολοκαυτώματος



τις 25.9.94. με πρωτο-Ιβουλία του Δήμου Ιωαννίνων και της Ισραηλιτικής Κοινότητας Ιωαννίνων, έγιναν τα αποκαλυπτήοια του Μνημείου που ανηγέρθη στη μνήμη των Εβοαίων των Ιωαννίνων με τη συμπλήρωση 50 ετών από τη σύλληψη και θανάτωσή τους στα ναζιστικά στρατόπεδα συγκεντρώσεως.

Το μνημείο ανηγέρθη στη συμβολή των οδών Καραμανλή και Σούτσου. Στην τελετή παρέστησαν ο Σεβασμιώτατος Μητροπολίτης Ιωαννίνων κ.κ. Θεόκλητος, ο Σοφολογιώτατος Ραββίνος Αθηνών κ. Ιακώβ Αράρ, ο νομάρχης κ. Αχιλλέας Κολιούσης, ο δήμαρχος Ιωαννιτών κ. Φίλιππος Φίλιος, ο πρώτανις του Πανεπιστημίου Ιωαννίνων κ. Δημήτρης Γλάρος, ο πρέσβης του Ισραήλ στην Ελλάδα κ. Δαυίδ Σασών, οι βουλευτές Ιωαννίνων κ.κ. Ευάγγ. Μαλέσιος και Ευάγγ. Αργύρης, εκπρόσωποι των Στρατιωτικών Αρχών, εκπρόσωποι των Ισραηλιτικών Κοινοτήτων, Οργανώσεων και Συλλόγων της Ελλάδος, καθώς επίσης και Εβραίοι Γιαννιώτες που ζουν στο εξωτερικό.

Μίλησαν για το Ολοχαύτωμα και τη σημασία του στη διατήρηση της ιστορικής μνήμης για τις επερχόμενες γενιές ο δήμαρχος Ιωαννιτών, η κα Ζανέτ Μπατίνου ως εκπρόσωπος της Ισραηλιτικής Κοινότητας Ιωαννίνων, ο κ. Ερρίκος Λεβής ως εκπρόσωπος των Ομήρων Ισραηλιτών Ελλάδος, ο κ. Μωυσής Κωνσταντίνης γεν. γραμματέας του Κεντρικού Ισραηλιτικού Συμβουλίου Ελλάδος και ο πρέσβης του Ισραήλ.

#### ΑΣ ΜΙΛΗΣΟΥΜΕ ΛΟΙΠΟΝ ΠΕΡΙ ΓΕΝΟΚΤΟΝΙΑΣ

Αλά στην Γενοκτονία δεν υπάρχουν «δύο πλευρές», δεν υπάρχει «διαμάχη» - υπάρχουν μόνο θύτες από τη μία και μόνο θύματα από την άλλη. Η Γενοκτονία των Ναζί σε βάρος των Εβραίων - στη Γερμανία αρχικά, σε ολόκληρη την κατεχόμενη Ευρώπη αργότερα - ΔΕΝ ήταν πόλεμος για έλεγχο εδαφών και για επαναχάραξη συνόρων, ΔΕΝ υπήρξαν αντίθετοι στρατοί και πολεμικές συγκρούσεις μεταξύ Ναζί και Εβραίων, δεν υπήρξαν αντίποινα από κάθε πλευρά, με δύο λόγια οι Ναζί ΔΕΝ ενεπλάκησαν σε εμφύλιο ή ανοικτό πόλεμο με τους Εβραίους της Ευρώπης - οι Ναζί έκαναν Γενοκτονία κατά των Εβραίων!

ΧΡΥΣΑΝΘΟΣ ΛΑΖΑΡΙΔΗΣ («Οικονομικός Ταχυδρόμος», 21/7/1994)

# O NOMEMOX TOY 1940 KAI OI EBPAIOI

Με την ευκαιρία της εθνικής επετείου της 28ης Οκτωβρίου δημοσιεύουμε μικρό αφιέρωμα για τη συμμετοχή των Εβραίων στη μεγαλειώδη προσπάθεια του Ελληνισμού. Τα δημοσιεύματα προέρχονται από το αρχείο του προέδρου της Ισραπλιτικής Κοινότητος Βόλου κ. Ραφαήλ Φρεζή.

## ΤΟ ΕΛΛΗΝΟΦΡΟΝ ΑΙΣΘΗΜΑ ΤΩΝ ΕΛΛΗΝΩΝ ΙΣΡΑΗΛΙΤΩΝ

Του ΜΙΝΩΟΣ ΚΩΝΣΤΑΝΤΙΝΗ

Σε ειδική συγκέντοωση του Ροταφιανού Ομίλου Αθηνών, κατά την διάφκεια του Πολέμου του 1940, μίλησαν για τον ιεφό αγώνα που διεξήγε ο Ελληνισμός, διάφοροι εκλεκτοί ομιλητές.

Μεταξύ αυτών κι ο αείμνηστος ομόθοησκος Μίνως Κωνσταντίνης. Από το «Ελεύθερον Βήμα», της 5ης Ιανουαρίου 1941, αναδημοσιεύουμε την ομιλία του, η οποία αποτελεί υποθήκη για την τότε εποχή αλλά και για σήμερα:

Α ΕΧΩ ΤΗΝ ΜΕΓΙΣΤΗΝ ΤΙΜΗΝ να ομιλήσω προς υμάς διά την Ελλάδα, την ηρωικήν και στοργικήν πατρίδα μας και εν καιρώ ειρήνης και εν καιρώ πολέμου, όπως ωμίλησαν οι προ εμού λαβόντες τον λόγον Ροταριανοί συνάδελφοι, τους οποίους ευχαριστώ ιδιαιτέρως διά τους καλούς λόγους των περί της συνδρομής του ισραηλιτικού στοιχείου εις τον κοινόν εθνικόν μας αγώνα.

Από παντού σήμερον εκφράζεται ο θαυμασμός διά την νέαν ελληνικήν εποποιίαν, αποτελούσαν την συνέχειαν περιόδου τρισχιλιετούς και τρισενδόξου. Ημείς οι Έλληνες Ισραηλίται, τρέφομεν σταθερόν και απέραντον θαυμασμόν και εν ειρήνη και εν πολέμω, προς την πατρίδα μας Ελλάδα, η οποία μας κάμνει να είμεθα υπερήφανοι διότι είμεθα πολίται της μιχράς αυτής χώρας με την ανυπολόγιστον και ακαταμάχητον ηθικήν δύναμιν. Από την ελευθέρα προαίρεσίν της, από την ψυχικήν της ευεξίαν χαιφόμεθα με όλην την φυσικότητα τα αγαθά της, συναδελφωμένοι με τα άλλα της τέχνα χωρίς καμίαν υλικήν και ηθικήν διάκρισιν. Οι πάπποι και πρόππαποί μας Έλληνες Ισραηλίται μάς είπον - και ημείς το εβεβαιώθημεν - ότι υπό τον γαλανόν ουρανόν της Ελλάδας πάντοτε επεχράτησεν απόλυτος ισότης και σεβασμός προς όλα τα θρησκεύματα. Προσωπικώς εγώ, περισσότερον ίσως πολλών, αισθάνομαι βαθειά το πνεύμα, τα αισθήματα και τον ενθουσιασμόν των Ισραηλιτών συμπολιτών μας, διότι εξ ατομικής αντιλήψεως έχω χιλιάδας παραδείγματα της ανωτερότητος του Έλληνος.

Διότι γεννηθείς εις Χανιά της Κρήτης, από πατέρα καταγόμενον και γεννηθέντα εις Ζάκυνθον, ο οποίος διά τα πατριωτικά ελληνόφορονά του αισθήματα αναμιχθείς ενεργώς εις τους τότε απελευθερωτικούς αγώνας της Κρήτης, υπέστη αρκετάς καταδιώξεις. Μορφωθείς εις ελληνικά σχολεία της τότε υποδούλου ακόμη Κρήτης μας, συνεδέθην διά στενωτάτης φιλίας αδελφικής με παιδιά όχι μόνον οικογενειών των λεγομένων μορφωμένων τάξεων, αλλά και παιδιά χωρικών και όταν φιλοξενούσα εγώ τα παιδιά αυτά εις το σπίτι μου ή με εφιλοξενούσαν εις τα χωριά των, και ας μοι επιτραπή να προσθέσω εδώ ότι η Κρητική φιλοξενία είναι παροιμιώδης και γνωστή ανά τον κόσμον, ουδεμία απολύτως μου έγινε ποτέ διάκρισις διά την θρησκευτικήν μου ιδιότητα.

Οι Έλληνες Ισφαηλίται, έχοντες εις την κεντφικήν θέσιν της καρδίας των την στοργικήν Μητέρα Ελλάδα μας, αξιολογούμεν την ατομικήν επιτυχίαν και ευτυχίαν ημών με την επιτυχίαν και ευτυχίαν του συνόλου μετά του οποίου συγχωνεύομεν τα προτερήματα και τα ελαττώματά μας. Και αλληλοσυμπληφούμεθα. Και τούτο όχι μόνον από το αίσθημα της ευγνωμοσύνης, το οποίον αποτελεί διά τας τιμίας ψυχάς πηγήν ηθικών συγκινήσεων, αλλά αχόμη και από την ισχυράν αντίληψιν ότι ο χορμός της ζωής μας είναι η Ελλάς και ότι τόσον αι καλαί της ημέραι όσον και αι τυχόν κακαί ημέραι θα είναι και ιδικαί μας. Η αγάπη διά παν το ελληνικόν ουθμίζει την ελληνικήν μας ζωήν συμμεριζομένους την χαράν και την λύπη της. Διότι υπήρξαν και διά την πατρίδα μας Ελλάδα και κακαί ημέραι κρατικής αποσυνθέσεως, τα οποίας εσταμάτησεν η στιβαρά χειρ του μεγάλου Εθνικού μας Κυβερνήτου ο οποίος είπεν ότι «Το Κράτος είναι δύναμις ζωντανή και ουχί μηχανικόν κατασκεύασμα ορθολογισμού».

Κατά την παρελθούσαν ιστορικήν πλέον τετραετίαν εγένετο ένα τεράστιον έργον με έμπνευσιν, με σύστημα, με μόχθον, με την αγωνίαν της αύριον κρισίμου ημέρας. Ενεπνεύσθημεν όλοι από τον Εθνάρχην μας Ιωάννην Μεταξάν, του οποίου την πολύμορφον σοφήν συμβολήν εις το μέγα συντελεσθέν εθνικόν έργον αναλύει εκάστοτε εις αδράς γραμμάς ο διανοούμενος και άριστος θεωρητικός του καθεστώτος της 4ης Αυγούστου αξιότιμος υφυπουργός Τύπου και Τουρισμού κ. Θ. Νικολούδης, μέλος επίτιμον του Ροταριανού Ομίλου Αθηνών. Εχαλυβδώθημεν όλοι από το μέγα αυτό έργον, επανεύρομεν τους εαυτούς μας και σήμερον πολεμούμεν, όπως πολεγούστους εαυτούς μας και σήμερον πολεμούμεν, όπως πολεγούστους επισίας και σήμερον πολεμούμεν, όπως πολεγούστους και σήμερον πολεμούμεν, όπως πολεγούστους και σήμερον πολεμούμεν, όπως πολεγούστους και σύριος και σήμερον πολεμούμεν, όπως πολεγούστους και σύριος κ

#### Ο ΠΟΛΕΜΟΣ ΤΟΥ 1940 ΚΑΙ ΟΙ ΕΒΡΑΙΟΙ

μούμεν. Οι μετόπισθεν προσφέρομεν την ηθικήν ενθάρουνοιν. Και έχομεν καθήκον συνεχώς και κατ' επανάληψιν, να εισφέρωμεν εις τους εράνους παν ότι δυνάμεθα, ακόμη και εκ του υστερήματος.

Ημάς τους Έλληνας Εβραίους, αυτάς τα μεγάλας εθνικάς στιγμάς δεν μας ενδιαφέρει άλλο τι εξερχόμενον από τα σύνορα της Ελλάδος και ανήκον εις διεθνή πλαίσια. Μας ενδιαφέρει η Ελλάς και ο ιερός της αγών. Τα τέχνα μας συμπολεμούντα εις τας πρώτας γραμμάς μετά των αδελφών Ελλήνων μαχητών, διαχηρύσσουν με το πειστιχότερον μέσον το όπλον των, ότι εις τον αγώνα αυτόν του πνεύματος κατά της βίας προσφέρονται και διά την υπερτάτην θυσίαν. Ολόκληρος άλλως τε η ιστοοία και η θοησκευτική πίστις διά τον ορθόδοξον Έλληνα και τον Ισραηλίτην δεν είχε άλλο τι από τη θυσίαν διά τα μεγάλα, τα αιώνια τ' αναλλοίωτα αγαθά των ελευθέρων ανθοώπων. Ο θουλικός Έλλην Ισοαηλίτης Συνταγματάρχης Μορδοχαίος Φριζής, περί του οποίου ωμίλησαν οι Ροταφιανοί συνάδελφοι, χαταλαμβάνων με τους ηρωϊχούς του άνδρας, το εν ύψωμα μετά το άλλο, τραυματίζεται. Αποκρούων όμως την ιατρικήν περίθαλψιν και έφιππος συνεχίζων την μάχην προχωρεί αχάθεκτος. Και εις στιγμάς σκληράς αντιστάσεως του εχθρού προσφωνεί ως είναι απολύτως εξηχοιβωμένον, τους πολεμούντας τον ιερόν αγώνα Έλληνας συμμαχητάς του «Εμπρός παιδιά, ο Χριστός μαζί μας»! Και έπεσεν υπό βροχήν βλημάτων ηρωιχώς μαχόμενος και εξηντλημένος από το τραύμα του, επί του πεδίου της νικηφόρου μάχης.

Ο ήρως συνταγματάρχης Φρίζής μας εδίδαξεν με το του άνω επιφώνημά του, προς τους ανδρείους, ότι εις τα πιγμάς αυτάς η ισραηλιτική ψυχή, χωρίς καμμίαν διαφειάν, είναι προέκτασις της ελληνικής ψυχής αγωνίζομε ης υπέρ βωμών και εστιών.

Ελλάς! στοργική και μεγάλη πατρίδα μας, μπροστά εις την δοξαν σου και το μεγαλείον σου είναι μικρά οιαπριστε θυσία Έλληνος Ορθοδόξου ή Ισραηλίτου ή και εενου ακόμη. Διότι πρέπει να μείνεις πάντα μεγάλη διά να φωτίζεις τους άλλους, η αιωνία Ελλάς!» [Βήμα, 5-1-1941].

[Μίνως Κωνσταντίνης: Γεννήθηκε στα Χανιά. Προσωπικότητα του Ελληνικού Εβραϊσμού, βιομήχανος, ίδουσε και για πολλά χρόνια ήταν ιδιοκτήτης της ελληνικής βιομηχανίας ζυμαρικών MISCO].

### ΟΙ ΕΛΛΗΝΕΣ ΕΒΡΑΙΟΙ

ΡΟΧΘΕΣ ΤΗΝ ΚΥΡΙΑΚΗΝ η ισφαηλιτική κοινότης της πόλεως μας ετέλεσε μνημόσυνον υπέφ του ηφωικώς πεσόντος εις το αλβανικόν μέτωπον συνταγματάφχου Μαφδοχαίου Φοιζή, ισφαηλίτου το θρήσκευμα και υπεφέλληνος την

ψυχήν. Το μνημόσυνο αυτό του ηρωικού συνταγματάρχου που ήταν συνδεδεμένος με δεσμούς συγγενείας με ισραηλίτας συμπολίτας μας, έδωσεν αφορμήν εις θερμοτάτας ελληνοεβοαϊκάς εκδηλώσεις που μαρτυρούν τον ενθουσιασμόν που πλημμυρίζει όχι μόνον τους Έλληνας ισφαηλίτας αλλά και κάθε εβφαϊκήν ψυχήν διά τον ηρωϊκόν αγώνα της Ελλάδος. Και το μνημόσυνον αυτό αχριβώς μας δίδει την ευχαιρίαν να μνημονεύσωμεν ότι η ιστορία μαρτυρεί στενωτάτους τους δεσμούς των δύο λαών από την εποχήν αχόμη της Περσιχής χυριαρχίας και ίσως και παλαιότερα. Το όνομα π.χ. Ιωνάς ή Γιοννά που είναι συνηθέστατον εις τους Εβραίους δεν είναι παρά το όνομα Ίων με το οποίον οι ανατολιχοί λαοί ωνόμαζαν τους Έλληνας, λόγω των αποι**χιών τους εις την Μιχράν Ασίαν αι οποίαι ωνομάζοντο** όλαι μαζί Ιωνία. Τέτοια ονόματα λαών με τους οποίους είχαν έλθη εις συνάφειαν οι Εβραίοι ευρίσκονται και άλλα εις το εβοαϊκόν ονοματολόγιον όπως π.χ. Ασέο που σημαίνει Ασύριος, Μισδραχή που σημαίνει Αιγύπτιος. Με αυτούς τους λαούς οι Εβραίοι είχαν έλθει εις επιχοινωνίαν από την προϊστορικήν εποχήν, το ίδιο δε φαίνεται ότι συνέβη και με τους Έλληνας, διά να υπάρχει και το όνομα Ιωνάς δηλ. Ίων εις το εβραϊκόν ονοματολόγιον.

Με την εκστρατείαν του Μεγάλου Αλεξάνδρου, τα ελληνιστικά κράτη και κατόπιν την ρωμαιοκρατίαν, η οποία είχαν υποταχθεί εις το ελληνικόν πνεύμα, η ελληνιχή μόρφωσις εισεχώρησε βαθειά εις τον εβραϊχόν λαόν και πολλοί μορφωμένοι Εβοαίοι έγραψαν εις την ελληνικήν όπως ο ιστορικός Ιώσηπος, ο Φίλων και το περίφημο σατυρικό πνεύμα της αρχαιότητος ο Λουκιανός που ήτο Εβραίος από τα Σαμόσατα της Συρίας. Μετά την καταστροφήν της Ιερουσαλήμ και τον διασχοοπισμόν των Εβραίων, οι Ισραηλίται σιγά σιγά έχασαν την πατρικήν γλώσσαν τους και εγκολπώθησαν την ελληνικήν, την λεγομένην κοινήν διάλεκτον, η οποία υπήρξεν και του Ευαγγελίου η γλώσσα, αλλά και ο πρόδρομος της σημερινής δημοτικής γλώσσης του ελληνικού λαού. Ταυτόχρονα οι ελληνίζοντες Εβραίοι μετέφεραν όπου επήγαν αντίγραφα των συγραμμάτων των αρχαίων Ελλήνων και ιδιαίτερα του Αριστοτέλους. Από αυτούς τα επήραν οι 'Αραβες και διά μέσου των Αράβων της Ισπανίας εξαπλώθηκε η διδασκαλία του Αριστοτέλους εις την Ευρώπην κατά τον Μεσαίωνα.

Από τους ελληνίζοντας Εβραίους εξεπορεύθη και ο Απόστολος Παύλος, ο οποίος υπήρξεν ο πρώτος διαμορφωτής της χριστιανικής διδασκαλίας εις παγκόσμιον θρησκείαν κατ' αντίθεσιν προς τον Πέτρον και άλλους αποστόλους που ήθελαν να κρατήσουν αυστηρόν τον πρώτον εβραϊκόν χαρακτήρα της.

Ανεξάστητα όμως από τους δεσμούς αυτούς που ενώνουν τους Εβραίους με τους Έλληνας, υπάρχουν και άλλοι ακόμη στενότεροι οι οποίοι αφορούν ένα μέρος των Εβραίων της Ελλάδος. Οι Εβραίοι της

#### Ο ΠΟΛΕΜΟΣ ΤΟΥ 1940 ΚΑΙ ΟΙ ΕΒΡΑΙΟΙ

Παλαιάς Ελλάδος Χαλχίδος, Βόλου, Τοιχάλων, Καρδίτσης, Κερχύρας καθώς και εκ της Νέας Ιωαννίνων, Μοναστηρίου, όπως και το πλείστον των Εβραίων της Ιταλίας είναι ελληνικής καταγωγής. Οι πρόγονοί των Έλληνες ησπάσθησαν τον εβοαϊσμόν ποο του χριστιανισμού, επί της οωμαιοχρατίας οπότε αι αρχαίαι θρησκείαι εξέπνεαν, και διετήρησαν το θρήσκευμά των και επί της βυζαντινής αυτοχρατορίας. Κοιτίς των ελληνοεβραίων αυτών ήσαν αι Θήβαι όπου ευδοχιμούσαν εις την καλλιέργειαν της μετάξης και την ύφανσι των μεταξωτών, των οποίων είχε τότε το μονοπώλιον η βυζαντινη αυτοχρατορία. Ο Νορμανδός ηγεμών της Κάτω Ιταλίας Ροβέρτος Γυσκάρδος εκστρατεύσας μετά του υιού του Βοεμόνδου κατά του Βυζαντίου εξεπόρθησε τας Θήβας και αιχμαλωτίσας τον ελληνοεβοαϊκόν πληθυσμόν τον μετεχόμισε εις την Ιταλίαν και την Κέρχυραν που είχε καταλάβει, με αντικειμενικό σκοπό να μεταφέοη την καλλιέργεια της μετάξης και τη βιομηχανία των μεταξωτών εις το κράτος του.

Από τους ελληνοεβοαίους αυτούς κατάγονται οι Ισοαηλίται τους οποίους εμνημονεύσαμε παραπάνω και ιδίως της Κερκύρας οι οποίοι διατηρούν εις την ομιλίαν των και λέξεις της αρχαίας βοιωτικής διαλέκτου όπως π.χ. σίντρο που σημαίνει μήλο. Περί αυτού έχει γράψει ωραίαν μονογραφίαν ο εκλιπών ισραηλίτης κερκυραίος λόγιος και δημοτικιστής Χαΐμης. Εκτός του Χαΐμη ο ελληνικός εβραϊσμός έχει προσφέρει και άλλους εργάτας εις την νεοελληνικήν φιλολογίαν όπως τον σοφόν εκ Κερκύρας ραβίνον του Λονδίνου Λάζαρον Βελέλην, συνεργάτην του «Νουμά» τον οποίον είχε καλέσει ο Ελ. Βενιζέλος ιδρύων το Πανεπιστήμιον της Θ/νίκης ως καθηγητήν της εβραιολογίας, καθώς και τον τρυφερόν και πολύκλαυστον εξ Ιωαννίνων ποιητήν Ζοζέφ Ελιγιά.

[Από την «Θεσσαλία» του Βόλου, 31-12-1940]

# ΟΙ ΙΣΡΑΗΛΙΤΑΙ ΤΗΣ ΠΑΛΑΙΣΤΙΝΗΣ ΠΑΝΗΓΎΡΙΖΟΥΝ ΔΙΑ ΤΑΣ ΕΛΛΗΝΙΚΑΣ ΝΙΚΑΣ

ΤΕΛ-ΑΒΙΒ Δεκέμβοιος.

ΠΟ ΤΗΣ ΚΗΡΥΞΕΩΣ ΤΟΥ ΠΟΛΕΜΟΥ η εξ Ελλάδος Εβραϊκή παροικία της Παλαιστίνης εξέφρασε και διά λόγων και εμπράκτως τα αισθήματά της κατά τας κρισίμους και ιστορικάς αυτάς περιστάσεις. Αντιπροσωπείαι επεσκέφθησαν τας Ελληνικάς προξενικάς αρχάς, κατεβλήθησαν τα συλ-

λεχθέντα διά την «Νέαν Έλλην» ποσά και διενηργήθη νέος έρανος διά τας πολεμικάς ανάγκας της Ελλάδος. Εις τον σύνδεσμον «Καντίνα» δεκάδες γυναικών και νεανίδων πλέκουν διά την «Φανέλλαν του Στρατιώτου». Ειδικαί θρησκευτικαί τελεταί έλαβον χώραν, ιδία εις την Ιερουσαλήμ παρουσία του γενικού προξένου κ. Παπά, των αρχών της πόλεως και της Ελληνικής παροικίας. Ωμίλησαν κατόπιν ο Αρχιρραβίνος Μπενσιάν Ουεζίελ, διατελέσας Αρχιρραβίνος Θεσσαλονίκης κατά τα έτη 1921-1925 και ο κ. Ελμαχέτ. Και η τελετή έληξε με την γενικήν κραυγήν «Ζήτω η Ελλάς».

Ο θαυμασμός διά τον Ελληνικόν Στρατόν είναι γενικός. Όχι μόνον οι εξ Ελλάδος Εβραίοι, αλλά σύσσωμος ο Παλαιστινιακός Ιουδαϊσμός και ολόκληρος η χώρα εκφράζονται μετά θαυμασμού διά τας υπερόχους νίκας. Καθ' οδόν οι φίλοι χαιρετίζονται με το θρυλικόν «αέρα» με το σύνθημα με το οποίον οι ηρωικοί εύζωνοι επιτίθενται κατά του εχθρού.

Κάθε Ελληνική νίκη χαιρετίζεται ενταύθα μετ' ενθουσιασμού υπό του τύπου. Διαλέξεις υπέρ της Ελλάδος δίδονται συνεχώς. Ο κ. Δαβίδ Φλωρεντίν ωμίλησεν εις το Τελ-Αβίβ και ο κ. Δαβίδ Μπενβενίστε επανέλαβε την διάλεξίν του εις Ιερουσαλήμ. Οι κ. κ. Ιακώβ Τσέρνοβιτς, διευθυντής του «Εθνικού Εβραϊκού Κεφαλαίου» και Ηλίας Επστάιν ωμίλησαν από του ραδιοφωνικού σταθμού της Ιερουσαλήμ και η κυρία Στερν ετραγούδησε διάφορα Ελληνικά λαϊκά τραγούδια.

Ποωτοβουλία του Σιωνιστικού Εκτελεστικού Συμβουλίου ο καθηγητής Σουαβί έδωσε διάλεξιν εις το Εβραϊκόν Πανεπιστήμιον παρουσία και του γενικού προξένου της Ελλάδος. Αθρόαι διενεργούνται εν Παλαιστίνη δωρεαί υπέρ του Ελληνικού Ερυθρού Σταυρού. Και αυτοί οι Αυστραλιανοί στρατιώται συνεισφέρουν.

Πας Εβραίος Έλλην, μολονότι ευρίσκεται μακράν της γης, όπου είδε το φως, αισθάνεται ομοίως ότι η ψυχή του ευρίσκεται εις τα όρη όπου εγεννήθησαν ο Φίλιππος και ο Μέγας Αλέξανδρος. Κάθε νέος ετοιμάζεται να κάμει το καθήκον του ως Έλλην στρατιώτης και ως σύμμαχος εις τα εβραϊκάς μονάδας του αγγλικού στρατού. Προσευχόμεθα διά την τελικήν νίκην της αγαπητής μας Ελλάδος.

Αι θερμότεραί μας ευχαί συνοδεύουν την εβραϊκήν νεολαίαν η οποία κάμνει αμέριστον το καθήκον της εις τα τάξεις του ενδόξου Ελληνικού Στρατού και η οποία αγωνίζεται εναντίον του ατίμου επιδρομέως. Η νεολαία αυτή θα γράψη νέας σελίδας δόξης εις την Ιστορίαν του Ελληνικού Ιουδαϊσμού. Διότι γνωρίζει ότι αι θυσίαι και η τόλμη της θα εξασφαλίσουν συνάμα την τιμήν και το μέλλον της πατρίδος της όσον και ολοκληρου του εβραϊκού λαού. Δι' αυτό όλη η αγάπη μας συγκεντρώνεται πέριξ της αιωνίας Ελλάδος.

[Από τον «Ταχυδρόμο» του Βόλου, 23-12-1940]

Οι Ελληνισταί Ιουδαίοι της Αλεξανδρείας κατά την εποχήν των Πτολεμαίων και της ρωμαϊκής κυριαρχίας εν Αιγύπτω μεγάλως ακμάσαντες, παρήγαγον σπουδαιοτάτην πνευματικήν κίνησιν, αποτελούσαν μέρος του Αλεξανδρινού πολιτισμού, έχουσαν μεγάλην σημασίαν διά την διάδοσιν και την ανάπτυξιν καθόλου του Χριστιανισμού. Προτιθέμενοι να εξετάσωμεν ενταύθα την πνευματική ταύτην κίνησιν καθ' εαυτήν θα παράσχωμεν εν γενικαίς γραμμαίς ακριβή εικόνα αυτής μόνον εντός των ορίων της Ιστορίας του Αλεξανδρινού Ελληνικού πολιτισμού και δη της πνευματικής και κοινωνικής ζωής της πόλεως Αλεξανδρείας επί των Πτολεμαίων και των Ρωμαίων.



Χρυσούν νόμισμα Πτολεμαίου Β΄ Φιλαδέλφου

# Οι Ελληνισταί Ιουδαίοι της Αλεξανδοείας

#### Του αοιδίμου ΧΡΥΣΟΣΤΟΜΟΥ ΠΑΠΑΛΟΠΟΥΛΟΥ

Αρχιεπισκόπου Αθηνών και πάσης Ελλάδος Καθηγητού Πανεπιστημίου - Ακαδημαϊκού

(Συνέχεια από το προηγούμενο φύλλο και τέλος)

ΝΤΟΙΑΥΤΗ ΦΙΛΟΛΟΓΙΚΗ ΚΙΝΗΣΕΙ των Ιουδαίων ουδόλως είναι παράδοξον, ότι ούτοι έστρεψαν την προσοχήν αυτών και εις την ελληνικήν φιλοσοφίαν. Είχον ανάγκην οι Ιουδαίοι να παραστήσωσι προ των Ελλήνων και των εξελληνισμένων λαών τας ιδέας αυτών και τα δόγματα, ήθελον επί πλέον να ελκύσωσι τον ειδωλολάτοην κοσμον, περί του εαυτών έθνους πεποίθησιν έχοντας ότι ήτο «εθνών το θεοφιλέστατον», προνομιούχον και εκλεκτόν. Ο Μωυσής και οι Προφήται, ους ανεγίνωσκεν ήδη εν Ελληνική γλώσση ο Ελληνικός και ο εξελληνισμένος κόσμος, έπρεπε να επιβληθώσι διά των ιδεών αυτών, εν εποχή μάλιστα κρισιμωτάτη εκ πάσης επόψεως, επαισθητή γενομένη εν Αλεξανδρεία, ένθα συνεκεντρούτο η όλη φιλοσοφική και πνευματική καθόλων κίνησις. Της κινήσεως ταύτης συμμετασχών και ο Αλεξανδρινός Ιουδαϊσμός, ωδηγήθη προς την ελληνικήν φιλοσοφίαν.

Άλλως τε κατά την εποχήν εκείνην η φιλοσοφία εχοησιμοποιείτο προς θρησκευτικούς σκοπούς, μετασχηματιζομένη εις θεοσοφίαν, προς επίλυσιν των μεγάλων προβλημάτων της θεολογίας, της κοσμογονίας και της ανθρωπολογίας. Οι Ελληνισταί Ιουδαίοι εξέλαβον σχεδόν ως αυταπόδεικτον το γεγονός ότι πάσαι αι αλήθειαι της ελληνικής φιλοσοφίας ελήφθησαν εκ της αγίας Γραφής, ήδη δε διαπρεπέστατος λόγιος Ιουδαίος και φιλόσοφος, ο Αριστόβουλος, περί το 160 π.Χ. επί Πτολεμαίου στ' Φιλομήτορος (181-146), προσεπάθει να αποδείξει ότι οι Έλληνες ποιηταί και φιλόσοφοι εγίγνωσκον την διδασκαλίαν του Μωυσέως εκ παλαιάς μεταφράσεως της Γραφής.

Αλλά το μέγα καύχημα του εξελληνισθέντος και φιλοσοφήσαντος Ιουδαϊσμού της Αλεξανδρείας υπήρξεν ο Φίλων, γεννηθείς κατά το 20-10 π.Χ. και αποθανών κατά το 50-60 μ.Χ. αδελφός του μεγάλως ισχύσαντος εν τη Αυλή των τελευταίων

Πτολεμαίων και Εθνάρχου των Ιουδαίων της Αλεξανδρείας, Αλεξάνδρου Λυσιμάχου. Ο Φίλων προσωπικότης συμπαθεστάτη, τύπος Ιουδαίου Ελληνιστού και Αλεξανδοινού εκλεκτικού φιλοσόφου, διέχοινεν εαυτόν από των Εβραίων. Εκαλούντο δε Εβοαίοι χυρίως οι μη εξελληνισμένοι Ιουδαίοι, φανατικώς εμμένοντες εις τους τύπους του φαρισαϊκού ιουδαϊσμού και αντικείμενοι προς τους ελευθερόφρονας Ελληνιστάς. Θέλων όμως ο Φίλων να είναι Έλλην φιλοσοφος, δεν απεμαχούνετο του Ιουδαϊσμού, ζητών την συνένωσιν του ιδεώδους Πλατωνισμού μετά της Μωσαϊκής διδασκαλίας. Απόστολος του Ιουδαϊσμού διά των πολυαρίθμων συγγραφών αυτού γενόμενος, επεδίωξε την συνένωσιν ταυτην επί φιλοσοφικού εδάφους. Κατά βάθος δε φανατικός ων Ιουδαίος, αδιάλλακτος πρόμαχος των δικαίων του έθνους του, χήρυξ διαπρύσιος των παλαιών παραδόσεων και των προσδοκιών, περιεβλήθη, ουχ ήττον την τήβεννον του Έλληνος φιλοσόφου, ίνα διαλλάξη θεωρητικώς Ιουδαϊσμόν και Ελληνισμόν. Θαυμαστής της Ελληνικής ποιήσεως και φιλοσοφίας, ενεβάθυνεν ιδιαζόντως εις το φιλοσοφικόν σύστημα του Πλάτωνος εκλεκτικώς συναναμίξας μετά των Πλατωνικών ιδέας των Στωϊκών, Πυθαγορείων και Αριστοτελικών, αποχοούσας μόνον τους Επιχουφείους. Εις τον Όμησον και Ευριπίδην και λοιπούς Έλληνας ποιητάς συνεχώς παραπέμπει, ο δε Πλάτων, ο Παρμενίδης, Εμπεδοκλής, Ζήνων, Κλεάνθης και οι λοιποί «θείοι» φιλόσοφοι γεραίρονται υπ' αυτού και συναπαρτίζουσι παρ' αυτώ «ιερώτατον θίασον». Ως νεοπυθαγόρειος φιλόσοφος, παρίστα τον Θεόν ως ηγεμόνα και άρχοντα απάντων, ως ένα αεί όντα, μόνιμον, αχίνητον, αυτόν αυτώ όμοιον, έτερον των άλλων, τον δε κόσμον, εις ον εισέρχεται ο άνθρωπος, ως θαυμασιωτάταις χοφείαις, εν τάξεσιν ηφμοσμένον και αφιθμών αναλογίαις και περιόδων συμφωνίαις τέλος τον ουρανόν ως αεί μελωδούντα κατά τας κινήσεις των όντων εν αυτώ την πάμμουσον αρμονίαν. Αλλά και ως Στωϊκός φιλόσοφος εκάλει τον Θεόν άλυπον, ανώδυνον, ευδαιμονίας αχράτου μεστόν. Κατ' εξοχήν όμως υπήρξε Πλατωνικός φιλόσοφος, και επί τοσούτον εν ταις ιδέαις αυτού απετύπωσε τον Πλάτωνα, ώστ' ελέχθη υπό των συγχρόνων αυτού ή Πλάτων φιλωνίζει ή Φίλων πλατωνίζει».

Ζητήσας δε ο Φίλων να συμβιβάση την Ιουδαϊκήν θοησκείαν μετά της Ελληνικής φιλοσοφίας, 
εξωλισθησε λεληθότως εκ των καθαφώς Ιουδαϊκών εις ελληνικάς ιδέας και παφαστάσεις, αλληγοφικήν μεταχειφισθείς μέθοδον προς εφμηνείαν 
της Γραφής. Καθ' ον τρόπον ο Πλάτων αλληγοφικώς ηφμήνευσε τους αρχαίους ελληνικούς 
μύθους, ου ω και ο Φίλων τα γεγονότα της 
Μωσαϊκής κοσμογονίας μετεσχημάτισεν εις 
απλάς ιδέας, απομακρύνας απ' αυτών πάσαν

ιστορικήν βάσιν. Και αυτά τα πρόσωπα της Π. Διαθήχης εχδέχεται αλληγοριχώς, ως σύμβολα αρετών και σημαντικά διαφόρων εννοιών· «Σχεδόν τα πάντα ή τα πλειστα της νομοθεσίας αλληγορείται», έλεγε, και «τα πλείστα των εν νόμοις σύμβολα φανερά αφανών και οητά αρρητων». Διά τολμηροτάτων ορθολογιστικών υποθέσεων εξηφάνισε και αυτής της Μωσαϊκής νομοθεσίας την ιστοφικήν βάσιν. Εν τη πραγματεία περί του Αβραάμ, ον θεωρεί σύμβολον και τύπον εταστικού νοός, λέγει «τους τεθέντας νόμους μηδέν αλλ' ή υπομνήματα είναι βίου των παλαιών αρχιλογούντα έργα και λόγους οις εχρήσαντο». Είχε δε τοσαύτην πεποίθησιν εις την ουθότητα των υποθέσεών του, ώστ' εν τη αυτή πραγματεία παρουσιάζει εαυτόν ως άνωθεν εμπνεόμενον. Παραδεχόμενος ότι οι αρχαίοι Έλληνες νομοθέται και φιλόσοφοι μετέγραψαν «εχ των ιερωτάτων Μωσέως στηλών», διά βεβιασμένων ερμηνειών παρέστησε το φιλοσοφικόν αυτού σύστημα κατά τρόπον τοιούτον ώστε εν τη διδασχαλία αυτού μάλλον ο Ελληνισμός προσήγε και αφωμοίου προς εαυτόν τον Ιουδαϊσμόν. Η φιλοσοφία του Φίλωνος είναι μάλλον ελληνική, και ως τοιαύτη αποτελεί συνέχειαν της ιστορίας της ελληνικής φιλοσοφίας.

Ούτω δε, κατά πλατωνικήν έννοιαν, παρά τον ένα Θεόν πασεδέχθη ο Φίλων ως δευτέραν αυθυπόστατον αρχήν την ύλην, αντίθετον προς την του Θεού. Τούτον εθεώρει ανώτερον παντός περιορισμού, άποιον, άτρεπτον, αμετάβλητον, μη δυνάμενον να γνωσθή κατά την ουσίαν αυτού. αλλά κατά την ύπαςξιν και ενέργειαν. Υφιστάμενος καθ' εαυτόν ο Θεός, ως φύσις απλή, ανεπιδεής, ουδενός χρήζων, αυταρχέστατος εαυτών, είναι, κατά τον Φίλωνα, το όντως ον, το αγαθόν, το φως. Ως τοιούτος ο Θεός είναι «η αρχή του δραν», το «δραστήριον αίτιον» και ο δημιουργός του χόσμου. Όπως δε το πυο αδιαπαύστως χαίει, ούτω και ο Θεός αδιαπαύστως δρα, μη δυνάμενος να νοηθή εκτός ενεργείας, εν ησυχία. Είναι «ποιητής» και «πατής», αλλ' ως καθαφός και άγιος δεν ηδύνατο να επιχοινωνήση προς την πεπερασμένην ύλην. 'Αμεσος σχέσις μεταξύ αυτού και της ύλης είναι αδύνατος. Αλλά μεταξύ Θεού και ύλης, «των αντιπάλων φύσεων» υπάρχουσιν αι μέσαι «δυνάμεις» ή «λόγοι σπερματικοί» και «λόγοι ενδιάθετοι». Αι δυνάμεις αύται παρίστανται υπό του Φίλωνος όμοιαι εν μέρει μεν προς τους Αγγέλους της Π. Διαθήκης, εν μέρει δε προς τας ιδέας του Πλάτωνος, ως «ασώματοι δυνάμεις» του Θεού, ως «ψυχαί κατά τον αέρα πετόμεναι». Ο Θεός δ' ενεργεί, κατά τον Φίλωνα, διά των μέσων τούτων δυνάμεων, ως μεσιτών, ως αντιπροσώπων αυτού και υπηρετών. Διά του συνόλου αυτών αι δυνάμεις αύται αποτελούσιν αναλαμπήν φωτεινή, εκπεμπομένην υπό του Θεού, καθ' ον τρόπον εκ του ηλίου αι ακτίνες,

Οι Ελληνισταί Ιουδαίοι της Αλεξανδοείας

### Οι Ελληνισταί Ιουδαίοι της Αλεξανδοείας

και πάλιν εις τον Θεόν επαναστοέφουσι και πληουσι τον νοητόν των ιδεών κόσμον. Ποο παντός ο Θεός εδημιούργησε τον κόσμον τούτον των ιδεών, διότι αι ιδέαι υπηρξαν τα πρότυπα των ύστερον δημιουργηθέντων πραγμάτων.

Αλλ' αι ιδέαι αύταί εισι δυνάμεις, στέ μεν εν τω Θεώ, στέ δ' εκτός αυτού παριστάμεναι και συγκεντρούμεναι περί την «κατ' έξοχήν δύναμιν» τον «κατ' εξοχήν λόγον», όστις υπό του Φίλωνος συνταυτίζεται προς τον νουν του Θεού, ως λόγος ενδιάθετος. Ο λόγος ούτος αίσει την μεταξύ Θεού και ύλης αντίθεσιν, αλλά παρίσταται μάλλον ως χίνησις πους τον Θεόν, ως χοσμική φυσική δύναμις ουδέποτε ως αυθυπόστατος αρχή, ταυτοχρόνως δε ως «φήμα ω Θεός πάντα ποιεί», διότι «ο Θεός λόγων άμα ποιεί μηδέν μεταξύ αμφοίν τιθείς» και «όσα αν λέγη ο Θεός ου οήματά εστιν, αλλ' έργα άπερ οφθαλμοί προ ώτων διορίζουσι άμα γαφ πάντα δραν ειχός Θεόν ου προστάττοντα μόνον αλλά και διανοούμενον», εντεύθεν «ο θείος λόγος εις ορατήν ουχ ήλθεν ιδέαν, άτε μηδενί των κατ' αίσθησιν εμφερής ων, αλλ' αυτός ειχών υπάρχων Θεού, των νοητών άπαξ απάντων ο ποεσβύτατος, ο εγγυτάτω, μηδενός όντος μεθοοίου διαστήματος, του μόνου, ο έστιν αψευδώς εφιδουμένος». Εκ τούτων συνάγεται ο λόγος του Θεού παρά τω Φίλωνι είναι αφηρημένη ιδέα, ήχιστα σαφώς και μάλιστα αντιφατικώς παρισταμένη υπό του Ιουδαίου φιλοσόφου.

Οι Άγγελοι, οι δαίμονες, αι ψυχαί, κατ' αυτόν, εισί διάφοροι ονομασίαι των αυτών όντων του νοητού κόσμου. Είναι δε άπειρος ο αριθμός των όντων τούτων, αλλά δεν εμφανίζονται πάντα εις τον αισθητόν χόσμον. Μέρος αυτών ενούται εχάστοτε μετ' ανθοωπίνων σωμάτων και γίνονται ψυχαί, ων αι μεν εναφέτως ζώσαι ανέφχονται, μετά τον θάνατον των σωμάτων, εις τους ουρανούς, αι δε κακαί εξαφανίζονται. Συνωδά τούτοις και τον άνθοωπον διακρίνει ο Φίλων εις υπεράνθρωπον, ούτως ειπείν, ιδεώδη, συμφυώς αποτελούμενον εξ ανδρός και γυναικός, αθάνατον, δημιουργηθέντα κατ' εικόνα Θεού, και εις τον ιστορικόν άνθρωπον, τον εκ του χοός πλασθέντα. Ο γήινος άνθοωπος ήτο κατ' αρχάς τέλειος το σώμα και την ψυχήν, όμοιος προς τον ιδεώδη άνθοωπον, αλλ' εξέπεσεν εχ της τελειότητος αυτού υπέστη τας συνεπείας της εις την γυναίχα οφειλομένης αμαρτίας και αισθάνεται νυν το μεταξύ της σαφχός αυτού και της ψυχής διηνεκή πόλεμον του κακού. Ποος απαλλαγήν από του χαχού απαιτείται πλήρης εξαφάνισις της αισθητιχότητος εν τω ανθρώπω διά της τελείας αποφυγής των ηδονών και της καταπνίξεως των ορμών. Εκτός δε του ασκητισμού απαιτείται η μόρφωσις και η εξευγενίζουσα τον άνθρωπον σοφία. Ούτως έζων, χατά τον Φίλωνα, εάν τω όντι εις αυτόν ανήκει το σύγγραμμα «Περί βίου θεωρητικού» ή «ικετών αρετών», ου μακράν της Αλεξανδοείας,

παφά την Μαφεώτιδα λίμνη, οι ούτω καλούμενοι «Θεφαπευταί», απομεμακφυσμένοι παντός σχέσιν έχοντος πφος την αισθητικότητα και πφος τον κόσμον, μυστικιστικώς βυθιζόμενοι εις την θεωφίαν του Θεού. Το όλον αυτού ηθικόν σύστημα εστήφιζεν ο Φίλων επί της ηθικής των Στωϊκών, και υπελάμβανε μεν, δι' όσων εδίδασκεν, ότι ο Ιουδαϊσμός πφοσήγε και αφωμοίου πφος εαυτόν τον Ελληνισμός πφοσήγε και αφωμοίου πφος επιτόν τον Ιουδαϊσμός προσήγε και αφωμοίου τον Ιουδαϊσμόν, πράγματι όμως ο Ελληνισμός προσήγε και αφωμοίου πφος επιτόν τον Ιουδαϊσμόν.

Οίχοθεν δ' εννοείται, ότι η διδασχαλία αυτού και η καθόλου φιλολογική και φιλοσοφική δράσις, δι' ης εγένετο αρχηγέτης της Αλεξανδρινής Ιουδαϊκής Σχολής, ήσκησε μεγάλην επιοροήν επί του εθνιχού χόσμου και υπήρξε σπουδαιότατος παράγων θρησκευτικής προόδου. Η απάθεια και η ψυχρά αδιαφορία, υφ' ης κατείχοντο οι εθνικοί προϋκλήθησαν εις εξέγερσιν διά της φιλοσοφίας του Φίλωνος. Η απόγνωσις του θοησκευτικού σχεπτιχισμού διελύετο διά του μονοθεϊστιχού κηρύγματος αυτού, διανοίξαντος νέους φαεινούς ορίζοντας και προπαρασκευάσαντος την επικράτησιν του Χριστιανισμού. Καθόλου δε ο εξελληνισθείς Ιουδαϊσμός διά της διαδόσεως της ελληνικής μεταφράσεως των Γραφών και των ιδέων αυτού συνετέλεσεν εις τοιαύτην προπαρασχευήν.

Όπως δ' εν άλλαις χώραις της ιουδαϊκής διασποράς, ούτω και εν Αιγύπτω πολυαριθμότατοι υπήρξαν οι προσήλυτοι του Ιουδαϊσμού διαιρούμενοι εις δύο τάξεις, εις την των τηρούντων απλώς διατάξεις τινάς του Μωσαϊχού νόμου και εις τους αποδεχομένους και την περιτομήν. Ενώ δε παραδείγματα Ιουδαίων απαρνουμένων το πάτριον θρήσκευμα δεν υπάρχουσι, τουναντίον πολλοί των Ελλήνων, έγραφεν ο Ιώσηπος ο Ιουδαίος, εις τους ημετέρους νόμους, συνέβησαν εισελθείν, και τινές μεν ενέμειναν, εισί δε οι την χαρτερίαν συχ υπομείναντες πάλιν απέστησαν. Τα ιουδαϊκά ήθη και έθιμα και αυτή έτι η αογία του Σαββάτου ήοξαντο πανταχού τηρούμενα «και πλήθεσιν ήδη, λέγει ο αυτός συγγραφεύς. πολύς ζήλος γέγονεν εκ μακρού της ημετέρας ευσεβείας, ουδ' έστιν ου πόλις Ελλήνων ουδ' ητισούν ουδέ βάρβαρος ουδέ εν έθνος, ένθα μη το της εβδομάδος, ην αργούμεν ημείς, το έθος δε διαπεφοίτηκε και αι νηστείαι και λύγνων ανακαύσεις και πολλά των εις βρώσιν ημίν ου νενομισμένων παρατετήρη αι».

Ουδόλως δε παφάδοξον ότι και των Ιουδαίκών εοφτών συμμετείχον και οι Έλληνες της Αλεξανδρείας. Ο Φίλων, περιγράφων την ετησίαν εοφτήν επί τη μεταφράσει της Γραφής, λέγει «Μέχρι του νυν ανά παν έτος εοφτή και πανήγυρις άγεται κατά την Φάρον νήσον, εις ην ουκ Ιουδαίοι μόνον, αλλά και παμπληθείς, έτεροι διαπλέσουσι, το τε χωρίον σεμνύνοντες, εν ω πρώτον το της ερμηνείας εξέλαμψε, και παλαιαίς ένεχα ευεργεσίαις ευχαριστήσοντες τω Θεώ. Μετά δε τας ευχάς και ευχαριστίας οι μεν πηξάμενοι σκηνάς επί του αιγιαλού, οι δε επί της αιγιαλίτιδος ψάμμου κατακλίναντες εν υπαίθρω μετ' οικείων και φίλων εστιώνται».

αρά ταύτα όμως, δυστυχώς, όπως πανταχού της διασποράς, ούτω και εν Αλεξανδρεία, απ' αρχής ιδίως της οωμαϊκής εποχής, οι Ιουδαίοι εμισούντο και κατεδιώκοντο, ένεκα της θοησκευτικής και εθνικής των αποκλειστικότητος, ένεκα της οιχονομικής εκμυζήσεως της χώρας διά του εμπορίου, ένεχα πλείστων άλλων λόγων. Επί του Πτολεμαίου Ζ' Ευεργέτου (145-116) ολοκληφον σχεδόν το εμπόριον της Αιγύπτου είχε περιέλθει εις Ιουδαϊκάς χείρας, τούτο δε προυκάλει σφοδοούς γογγυσμούς των Αιγυπτίων και των Ελλήνων. Άλλως τε και εξελληνισθέντες οι Ιουδαίοι εξηχολούθουν θεωρούντες ως αχάθαρτον πάντα μη Ιουδαίον. Εξ αντιθέτου πολλαί διατάξεις και συνήθειαι υπό των μη προσηλυτίζομένων κατεγελώντο. Η περιτομή, η αποφυγή του χοιρείου κρέατος, η φαρισαϊκή τήρησις του Σαββάτου, διά πολλούς των Ελλήνων ήσαν αντικείμενα σαρκασμού. Η έλλειψις αγαλμάτων εν ταις συναγωγαίς και εν τω ναώ, της Λεοντοπόλεως εξελαμβάνετο ως αθεΐα, οι δ' εξωτεριχοί τύποι της λατρείας παρίσταντο ως δεισιδαιμονία βαρβάρου και ταπεινού λαού. Φήμαι διάφοροι διεσπείροντο υπό των εχθρών των Ιουδαίων, ων η γελοιοτέρα ήτο ότι ελατρεύετο και προσεκυνείτο κεφαλή όνου υπό των Ιουδαίων. 'Αλλη δ' εξ ίσου ψευδής φήμη ότι οι Ιουδαίοι προσέφερον ανθρωποθυσίας, προυχάλει ευνόητον ερεθισμόν εν ταις λαΐκαίς τάξεσιν, αίτινες ήσαν δυσηρεστημέναι και εκ της προνομιούχου θέσεως των Ιουδαίων, της απαλλαγής αυτών από της στρατιωτικής υπηρεσίας και τινών φόρων. Η αποστροφή των Ιουδαίων προς τα θέατρα και τας οργιαστικάς εορτάς των Αλεξανδοέων, η εν σχέσει προς τους εθνικούς καθαρωτέρα ηθική ζωή, αύται πολλάκις αι σεμναί και μεγαλοπφεπείς των Ιουδαίων εορταί. ήσαν αφορμαί μίσους.

Το δε θαυμαστόν είναι, ότι μεταξύ των αντισημιτών της αρχαίας Αλεξανδρείας υπήρξαν άνδρες λόγιοι και διακεκριμένοι. Ο Εκαταίος Αβδηρίτης έμεινε μοναδικόν παράδειγμα φίλου των Ιουδαίων, άλλως τε, ως είπομεν, υπόνοιαι υπάρχουσιν βασιμώταται ότι παρεποιήθησαν αι ειδήσεις αυτού. Συγχρόνως δε ο Αιγύπτιος ιερεύς και λογιώτατος Μανέθων διέκειτο προς τους Ιουδαίους εχθρικώτατα, επ' αυτού έτι του Πτολεμαίου Α'. Και καθ' όλην μεν την διάρκειαν της πτολεμαϊκής εποχής αυτή η Ελληνική Κυβέρνησις συνεκράτει και κατέπνιγε παν αντισημιτικόν κίνημα, αλλά κατά την ρωμαϊκήν εποχήν τα πράγματα μετεβλήθησαν. Εν αρχή αυτής κατά

των Ιουδαίων συνέγραψαν ο Μνασέας, ο Απολλώνιος Μόλων, ο Ποσειδόνιος Ρόδιος, ο Χαιρήμων και ο Αυσίμαχος, ιδιαίτατα ο περιφανής και δοχιμώτατος Γραμματικός Απίων επετέθη διά των συγγραφών του κατά των Ιουδαίων, ασεβήσας προς τας ιερωτέρας αυτών παραδόσεις. Την έξοδον των Ιουδαίων εκ της Αυγύπτου, υπό τον Μωυσέα, παρέστησεν ως εκδίωξιν λεπρών υπό της Φαραωνικής Κυβερνήσεως! Ο Φίλων απελογήθη, ως ηδύνατο, κατά των αδίκων τούτων επιθέσεων.

θέσεων. Εχ της αντισημητικής ταύτης χινήσεως η Αλεξάνδρεια είδεν ημέρας ταραχωδεστάτας, διότι συμμετείχεν αυτής ο Αλεξανδοινός όχλος, όστις παρίσταται υπό του Φίλωνος ως επιρθεπής εις θορυβώδεις ταραχάς, επιτήδειος εις γλωσσαλγίαν, φιλοπράγμων και οκνηρός. Αλλά και εξ άλλων ειδήσεων μανθάνομεν ότι ο ελληνιχός όγλος της Αλεξανδρείας ήτο φιλοσχώμμων και ευέξαπτος. Ταύτα τα χαρακτηριστικά ιδιώματα κατεδηλώθησαν και εν ταις σχέσεσιν αυτού προς τους Ιουδαίους. Επί του Αυτοχράτορος Ρώμης Καλιγούλα (37-41) κατά τον Αύγουστον του 38 μ.Χ. διήλθε της Αλεξανδοείας, προερχόμενος εχ Ρώμης και μεταβαίνων εις Παλαιστίνην, ο Βασιλεύς αυτής Αγρίππας α' (41-44). Καίτοι δε κατά τας ειδήσεις του Φίλωνος ουδεμία θορυβώδης υποδοχή εγένετο εις αυτόν, το θέαμα όμως Ιουδαίου, ασήμου μεν άρχοντος, αλλά Βασιλέως, προυχάλεσε τα σχώμματα του Αλεξανδοινού όχλου, όστις τη ανοχή του Ρωμαίου Επάρχου της Αλεξανδοείας Αβιλλίου Φλάχχου ποοέβη εις το εξής παίγνιον. Έζη εν Αλεξανδρεία παράφρων τις, ονομαζόμενος Καραβάς, όστις, ένεχα της αχινδύνου παραφροσύνης του, διημέρευε και διενυπτεύρευεν εν ταις οδοίς της Αλεξανδρείας, γυμνός χειμώνος και θέρους, παίγνιον διηνεκές των νηπίων και μειρακίων. Τον δυστυχή τούτον Καραβάν οδηγήσας εν πομπή ο όχλος εις το Γυμνάσιον και στήσας μετέωρον, περιέβαλε διά χαρτίνων βασιλιχών εμβλημάτων και ανεκήρυξε Βασιλέα. Νεανίαι ράβδους επί των ώμων φέροντες, αντί λογχοφόρων, εστάθησαν εχατέρωθεν του Καραβά ως δορυφόροι, προσήρχοντο δε πολλοί ίνα χαιφετήσωσι τον οχλοπφόβλητον Βασιλέα και υποβάλωσι προς κρίσιν διαφόρους υποθέσεις. Εχ του σχώπτοντος και γελώντος όχλου εξήρχετο μεγάλη βοή προς τον δυστυχή παράφρονα, τον οποίον προσεφώνουν Μάριν. Εσήμαινε δε η λέξις αυτή εν τη συριαχή γλώσσα τον Κύριον, και διά της όλης ατόπου σκηνής διεχλευάζετο ο Βασιλεύς Αγρίππας, ως Σύρος την καταγωγήν και της Συρίας άρχων. Μη αρκεσθείς δε εις τούτο ο όχλος ηξίωσε να στηθή το άγαλμα του Αυτοκράτορος εις τη Συναγωγή των Ιουδαίων, την αξίωσιν δε ταύτην επεχύρωσεν ο ρωμαίος Έπαρχος δι' εντόνου διαταγής. Έρμαιον του όχλου γενόμενος ο Έπαρχος ή μάλλον αυτός Οι Ελληνισταί Ιουδαίοι της Αλεξανδοείας

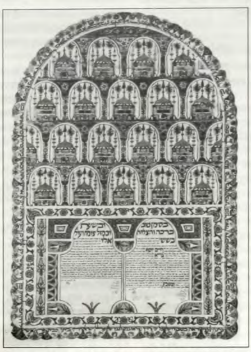
## Οι Ελληνισταί Ιουδαίοι της Αλεξανδοείας

υποθάλπων την εξέγερσιν, κατά τας ειδήσεις του Φίλωνος, μετ' ολίγας ημέρας εξέδωχε διάταγμα, δι' ου ξένους και επήλυδας εκάλει τους Ιουδαίους, δι' άλλου διατάγματος «αφείς ως εν αλώσει τοις εθέλουσι πορθείν Ιουδαίους», λέγει ο Φίλων, έδωχεν άδειαν λυσσαλέας επιθέσεως χατά των Ιουδαίων. Ούτω λοιπόν ο Φλάκκος αναιτίως και αδιχώτατα ου μόνον κατήργησε πάντα τα προνόμια των Ιουδαίων της Αλεξανδρείας, αλλά παρέδωκεν αυτούς εις πάνδημον και ανήκουστον λεηλασίαν. Ακάθεκτος ο όχλος πλείστους μεν των Ιουδαίων κατέσφαξεν, εξωθήσας τους υπολειφθέντας εις το στενόχωρον τέταρτον τμήμα της πόλεως, διήσπασε δε και επυρπόλησε τας οικίας και τα εργαστήρια αυτών. Αι συναγωγαί κατεστράφησαν ή εβεβηλώθησαν διά της αναρτήσεως των εικόνων του Καλιγούλα ως θεού. Και επειδή οι Ιουδαίοι απετροπιάζοντο να προσκηνήσωσι τον Καλιγούλαν ως θεόν, ο Φλάχχος συνέλαβε 38 μέλη της Ιουδαϊκής Γερουσίας και διαπομπεύσας σιδηφοδεσμίους εφυλάχισε. Τινές τούτων απέθανον εκ των ταλαιπωριών. Ένοπλοι δε στρατιώται διετάχθησαν να προβώσιν εις ερεύνας εντός των οικιών των Ιουδαίων, γυναίκες Ιουδαίαι ωδηγήθησαν εις το θέατρον και εβιάσθησαν να φάγωσι το βδελυχτόν διά πάντα Ιουδαίον χοίρειον χρέας. Και είναι μεν αληθές ότι κατά το φθινόπωρον του 38 ο Αβίλλιος Φλάκκος, διαταγή του Καλιγούλα απαχθείς εις Ρώμην, εξωρίσθη εις 'Ανδρον, όπου και εφονεύθη, αλλ' οι δυστυχείς Ιουδαίοι της Αλεξανδοείας εξηχολούθουν χαταδιωχόμενοι. Τούτου ένεκα περί το 40 έτος απεφάσισαν ν' αποστείλωσιν έχταχτον Ποεσβείαν εις Ρώμην υπό την αρχηγίαν του Φίλωνος. Αλλά και οι Έλληνες έστειλαν ταυτοχρόνως Πρεσβείαν υπό την αρχηγίαν του Γραμματικού και εχθρού των Ιουδαίων Απίωνος. Μετά μαχράν αναμονήν και μετά πολλάς προσπαθείας, διά των ενεργειών της ελληνικής πρεσβείας, ο Αυτοκράτωρ δεν εδέχθη τους Ιουδαίους απεσταλμένους. 'Οθεν ούτοι απεφάσισαν να υποβάλωσι γραπτώς τα αιτήματά των. Περί τούτων διά του Αγοίππα πρότερον κατά την διέλευσιν του διά της Αλεξανδρείας είχον υποβάλει έχθεσιν, ην ηρνείτο να στείλη επισήμως εις Ρώμην ο Φλάκκος. Επανέλαβον λοιπόν διά νέας εχθέσεως τα παράπονα και τα αιτήματα αυτών. Αλλά δεν εγίνοντο επισήμως δεκτοί και μετά πολλάς υποσχέσεις και αναβολάς κατεδέχθη τέλος ο Καλιγούλας εν τινί προαστείω της Ρώμης να ίδη τους Ιουδαίους απεσταλμένους και χωρίς να εξετάση την υπόθεσίν των, να είπη εις αυτούς ότι είναι μωφοί και κακοί ως μη πιστεύοντες εις την θεότητά του. Ο Φίλων, επανελθών άπρακτος εις Αλεξάνδρειαν, εν ειδική πραγματεία, προς Φλάκκον απευθυνθείση, εξέθηκε την ανωτέρω τραγικήν ιστορίαν, ήκιστα φιλοσοφικώς υβοίσας και τους Έλληνας της Αλεξανδοείας. Ταύτα δ' έγραψεν αχινδύνως ο Φίλων, διότι ο

νέος Αυτοχράτωρ της Ρώμης Κλαύδιος (41-54) διά διατάγματος αυτού αποχατέστησε τα εν Αλεξανδρεία προνόμια και δικαιώματα των Ιουδαίων, επιτρέψας προ πάντων θρησκευτικήν ελευθερίαν. Οι σπουδαιότεροι δε υποκινηταί, ο Ισίδωρος και ο Λάμπων, συνελήφθησαν και κατεδικάσθησαν. Εκ των παπύρων τελευταίως εγνώσθη, ότι ο Ισίδωρος ήτο Γυμνασιάρχης, ήτοι διευθυντής του Γυμναστηρίου, εν τω οποίω εγένετο η θλιβερά σκηνή του Καραβά. Εκ των παπύρων εγνώσθη ότι ο Λάμπων, έχων το αξίωμα του «Εξηγητού» της Αλεξανδρείας, επί Κλαυδίου κατεδικάσθη, ώστε επιστοποιήθη η είδησις του Φίλωνος ότι οι ανωτέρω δύο ήσαν οι σπουδαιότεροι υποχινηταί των ταραχών. Κατά δε του Γραμματικού Απίωνος εκτός του Φίλωνος έγραψεν έτερος σπουδαίος Ελληνιστής Ιουδαίος εν Παλαιστίνη, ο Φλάβιος Ιώσηπος, όστις εν τοις συγγράμμασιν αυτού συναφηγήθη τας τελευταίας ιστορικάς τύχας του ιουδαϊκού έθνους, εν διηνεκεί εξεγέρσει διατελούντος κατά την εποχήν εκείνην εν Παλαιστίνη. Αλλά και οι εν Αλεξανδοεία Ιουδαίοι αναθαρφήσαντες, φαίνεται, προέβησαν επί Κλαυδίου εις αντεχδιχήσεις κατά των Ελλήνων. Επί του Νέρωνος (54-60) εις ψευδοπροφήτης εν Αιγύπτω συνέλεγεν επαναστάτας ίνα οδηγήση αυτούς εις Παλαιστίνη, και δεν κατώρθωσε μεν να πράξη τούτο αλλ' έξεγείρας τον φανατισμόν των εν Αλεξανδρεία Ιουδαίων προυχάλεσε σύρραξιν αυτών αιματηράν προς τους Έλληνας, καθ' ην, κατά τας ειδήσεις του Ιωσήπου, εφονεύθησαν περί τας 50.000 Ιουδαίων υπό του Ρωμαίου Επάρχου Τιβερίου Αλεξάνδρου. Κατά την μεγάλην επανάστασιν της Παλαιστίνης επί Ουεσπασιανού (69-79) εχ συνθήματος επανεστάτησαν και οι εν Αλεξανδρεία Ιουδαίοι, αλλά τ' αποτελέσματα υπήρξαν φρικτά. Μετά την τελείαν δε καταστροφήν του Ιουδαϊσμού εν Παλαιστίνη επηχολούθησε καταστροφή αυτού και εν Αιγύπτω. Ο εν Λεοντοπόλει ναός μετεβλήθη εις εφείπια. Είχον όμως οι Ιουδαίοι της Αλεξανδοείας ιχανάς δυνάμεις, ώστε επί του Αυτοχράτορος Τραϊανού (98-117) επεχείρησαν φονικωτάτην επίθεσιν κατά των Ελλήνων, καταστρέψαντες μέγα μέρος της πόλεως. Η στάσις κατεπνίγη εν τω αίματι των εξεγερθέντων, αλλά μετά τας επανειλημμένας καταστροφάς και βραδύτερον επανελήφθησαν μεγάλαι και σφοδραί των Ιουδαίων εξεγέρσεις. Κατά τον ε' αιώνα υπήρχον τόσοι Ιουδαίοι εν Αλεξανδρεία, ώστε λέγεται ότι κατεσφάγησαν περί τας 40.000! Αλλά μετά δύο περίπου αιώνας η αφαβική κατάκτησις της Αιγύπτου εξηφάνισε και τα τελευταία εν αυτή λείψανα του Ιουδαϊσμού.

[Βιογραφικά για τον συγγραφέα κ.ά. σχετικά στοιχεία δημοσιεύθησαν στο προηγούμενο φύλλο του περιοδικού μας].

# Οι Έλληνες Εβραίοι



Συμβόλαιο γάμου. Ρόδος 1843 (Από το Βιβλίο της Esther Juhasz, επιμ. «Sephardi Jews in the Ottoman Empire, Aspects of Material Culture», Jerusalem 1990, πιν. 56)

# και το οικογενειακό τους δίκαιο στο ελληνικό κράτος

Η μετάβαση από τον ιεφό εβφαϊκό νόμο στον Αστικό Κώδικα

Της Δο. ΘΕΟΦΑΝΩΣ ΠΑΠΑΖΗΣΗ

### 1. Εισαγωγή

ταν το 1912, μετά από περίπου πέντε αιώνων κατοχή, απελευθερώθηκε η Θεσσαλονίκη από τους Τούρκους παρουσίαζε πραγματικά κοσμοπολίτικη όψη, αφού ο πληθυσμός της αποτελούσε πραγματικό μωσαϊκό αποτελούμενος κατά κύριο λόγο από Εβραίους, Έλληνες και Τούρκους και πολύ λίγους άλλων μικρότερων εθνοτήτων, όπως Βούλγαρους<sup>1</sup>.

Η Ελλάδα με τη συνθήκη των Αθηνών της 4/14.11.1913, που σφράγισε το τέλος των Βαλκανικών πολέμων, ανέλαβε την υποχρέωση να σεβαστεί τις ιδιαιτερότητες και το δίκαιο των θρησκευτικών μειονοτήτων, μουσουλμάνων και εβραίων, σε ό,τι αφορά κυρίως τη

θοησκεία, τα έθιμα και τις οικογενειακές τους σχέσεις?. Οι χριστιανικές μειονότητες (Βούλγαροι, Σέρβοι, Βλάχοι), και όταν δεν ήταν ορθόδοξοι (π.χ. Αρμένιοι), δεν είχαν ουσιώδεις διαφορές (έθιμα ή δίκαιο) από την επικρατούσα ορθόδοξη θρησκεία, άρα ούτε πρόβλημα να υπαχθούν στη γενική νομοθεσία και να ακολουθήσουν το ρυθμό και της ζωής της νέας άρχουσας πλειοψηφίας.

Συνέπεια της συνθήκης των Αθηνών του 1913 υπήρξε ο νόμος 147/1914 στου οποίου το άρθρο 4 αναφερόταν ρητά ότι «τα του γάμου των εις το μουσουλμανικόν ή ισραηλιτικόν θρήσκευμα ανηκόντων, ήτοι τα αφορώντα εις την νόμιμον σύστασν και διάλυσιν του γάμου και τας συνεστώτος αυτού προσωπικάς σχέσεις των συζύγων και τα των συγγενικών δεσμών, διέπονται υπό του ιερού αυτών νόμου και κρίνονται κατ' αυτόν». Η διάταξη αφορούσε μουσουλμάνους και εβραίους μόνο των

χωρών που προσαρτήθηκαν, στην πραγματικότητα όμως εφαρμόστηκε από όλες τις εβραϊκές κοινότητες, δηλαδή και αυτές της υπόλοιπης Ελλάδας, οι οποίες μέχρι εκέινη την εποχή εφάρμοζαν κατ' έθιμο τον ιερό εβραϊκό νόμο στις οικογενειακές τους σχέσεις<sup>3</sup>.

#### 2. Ιστορική πορεία του εφαρμοζόμενου από τους Εβραίους δικαίου στον Ελλαδικό χώρο μέχρι την Ελληνική Επανάσταση.

Ι ΙΣΡΑΗΛΙΤΕΣ, όπως είναι γνωστό, δεν έφθασαν **Ο** στην Ελλάδα όλοι μαζί την ίδια εποχή ούτε από την ίδια κατεύθυνση. Οι Ρωμανιώτες ή Ελληνοεβοαίοι ήρθαν κατευθείαν από την Παλαιστίνη ποιν από τη γέννηση του Ιησού, για να αποφύγουν τους διωγμούς των Ρωμαίων. Πρόχειται για τις χοινότητες, στις οποίες μίλησαν οι Απόστολοι και κυρίως ο Παύλος και προς τις οποίες απευθύνονται οι επιστολές του Παύλου (άλλωστε αυτοί περίμεναν τον Μεσσία όχι οι ειδωλολάτρες).4 Μετά την πρώτη κατάληψη της Θεσσαλονίκης από τους Τούρχους το 1376 εγκαταστάθηκαν στην πόλη, προερχόμενοι από την Ουγγαρία και τη Γερμανία, οι πρώτοι Ασκεναζίμ, οι οποίοι δημιούργησαν δική τους Κοινότητα που με τον καιρό αναδείχθηκε σε μεγαλύτερη από των Ρωμανιωτών. Οι Σεφαρδίμ ήρθαν στην Ελλάδα χυρίως από την Ισπανία, μετά το γνωστό διάταγμα της Ισαβέλλας το 1492 μ.Χ., αλλά και από άλλες νότιες χώρες όπως η Κάτω Ιταλία, η Πορτογαλία και η Προβηyxia.

Όταν οι Σεφαρδίμ ήρθαν στην Ελλάδα οι Ρωμανιώτες ήταν πλήρως εξελληνισμένοι, πολλοί είχαν ελληνικά ονόματα και μόνο η διαφορετική θρησκεία και τα έθιμά τους θύμιζαν, τη διαφορετική καταγωγή. Μετά την αφιξή τους οι Σεφαρδίμ επηρέασαν το τοπικό εβραϊκό στοιχείο και τους Ασκενάζιμ, που προέχονται από την κεντρική Ευρώπη, τους οποίους τελικά αφομοίωσαν εντελώς με αποτέλεσμα την ανάπτυξη στον ελλαδικό χώρο και κυρίως στη Θεσσαλονίκη ενιαίας εβραϊκής κουλτούρας και γλώσσας (την καστιλλιάνικη διάλεκτο).6

Η κοατική εξουσία που επικοατούσε στην περιοχή επηφέαζε με τον τρόπο της το δίκαιο που εφαρμοζόταν κατά καιφούς στις οικογενειακές σχέσεις των Ισφαηλιτών του Ελλαδικού χώρου από τη φωμαϊκή εποχή ως σήμερα.

- α. Ρωμαϊκή περίοδος. Το φωμαϊκό δίκαιο, όπως είναι γνωστό, εφαρμοζόταν τους πρώτους αιώνες της Ρωμαϊκής Αυτοκρατορίας, μόνο στους φωμαίους πολίτες. 7 Οι Ιουδαίοι, όπως και οι άλλες εθνότητες, εξαιφούνταν από την εφαρμογή του, στην αρχή απεριόριστα και αργότερα μέχρι τον 4ο μ.Χ. αιώνα με την καταβολή ειδικού φόρου. Πρώτος ο Αυτοκράτορας Βεσπασιανός το 71 μ. Χ. επέβαλε τον fiscus judaicus. 8
- β. Βυζαντινή πεφίοδος. Κάτω από την επίδραση του Χριστιανισμού η Βυζαντινή Αυτοχρατορία απαιτούσε ήδη από τον 4ο μ. Χ. αιώνα ομοιόμορφη εφαρμογή του επίσημου δικαίου της καταργώντας το εξαιρετικό

δίκαιο των ισφαηλιτών υπηκόων της. Μετά το έτος 398 μ.Χ. με ειδική διάταξη για όλες τις υποθέσεις των εβραίων αρμόδια ήταν τα κοινά δικαστήρια. Η διάταξη περιλήφθηκε από τον Ιουστινιανό στο μεγάλο του νομοθέτημα, τον Κώδικα, και στη συνέχεια στα Βασιλικά (Βασ. 1.1.40), το νομοθέτημα στο οποίο ουσιαστικά μεταφράστηκε ο Κώδικας στην ελληνική γλώσσα μερικούς αιώνες αργότερα.

Στη δικαιοδοσία των κοινών δικαστηρίων υπάγονταν ακόμη και οι οικογενειακές υποθέσεις των εβραίων, κατά τη σχετική διάταξη του Κώδικα του Ιουστινιανού, <sup>10</sup> και τη μετάφραση των Βασιλικών «κατά τους κοινούς ιουδαίοι γαμείτωσαν νόμους. (Βασ. 1.1.39). '' Όσο και αν αυτό φαίνεται περίεργο, μόνο για τις χρηματικές διαφορές μπορούσαν να προσφεύγουν σε πνευματικά τους δικαστήρια (Κ.1.9.8, Βασ. 1.1.40). <sup>12</sup>

Η ούθμιση εξέφραζε αφ' ενός την ανάγκη ομοιόμοςφης εφαρμογής του δικαίου σε μια τεράστια αυτοκρατοοία με ποιχιλία λαών χαι εθνοτήτων στους χόλπους της, και αφ' ετέρου την προσπάθεια να ελεγχθούν οι θρησχευτιχές μειονότητες με σχοπό την απόλυτη επιχράτηση των αξιών της Χριστιανικής κοσμοθεωρίας, όπως π.χ. η μονογαμία. Ο Ιουστινιανός εισήγαγε για πρώτη φορά και την αρχή της μονογαμίας για τους Εβραίους («μήτε εις διαφόρους εν ενί χαιρώ γάμους συνερχέσθω»), η οποία όμως δεν εφαρμόσθηκε από αυτούς παρά μόνο μετά τον 11ο αιώνα, όταν η κατάργησή της αποφασίσθηκε από τη Σύνοδο της Βαρσοβίας. 13 Στην πράξη οι διατάξεις αυτές έμειναν γράμμα κενό, αφού οι εβραίοι εξαχολουθούσαν πάγτα να εφαρμόζουν στις οιχογενειακές τους υποθέσεις τον ιερό ιουδαϊκό νόμο<sup>14</sup> και φυσικά την πολυγαμία.15

γ. Τουρχοκρατία. Η οθωμανική αυτοκρατορία εφαρμόζοντας κατά το Κοράνυ τον ιερό μουσουλμανικό νόμο για τους πιστούς της, ανάγκάσθηκε να διατηρήσει ένα διαθρησκευτικό σύστημα στις οικογενειακές σχέσεις των αλλόθρησκων υπηκόων της, αφού εφαρμογή του ιερού νόμου σε άπιστους δεν θα ήταν νοητή. Έτσι επέτρεψε και στους Εβραίους την επίλυση των οικογενειακών τους διαφορών με βάση το δικό τους δίκαιο από τα ιουδαϊκά πνευματικά δικαστήρια. 16

Μετά τον 16ο αιώνα ίσχυσε ως πηγή του ιερού ιουδαϊκού νόμου ο Ραβινικός Κώδικας «Σουλχάν Αρούχ» (1554 μ.Χ.), που αποτελεί επεξεργασία του εβραϊκού δικαίου από τον ραβίνο Ιωσήφ Καρό. 17 Η κωδικοποίηση αυτή σε αντίθεση με ό,τι θα φανταζόταν κανείς δεν συμβάλλει στην ανανέωση του αρχαίου εβραϊκού δικαίου, το οποίο ως τότε εξελίσσονταν μέσα από τους αιώνες και προσαρμόζονταν στις αντιλήψεις των εποχών, αλλά περιλαμβάνει και θεσμούς ήδη απαρχαιωμένους, οι οποίοι κατά την εποχή εκείνη είχαν σχεδόν απαλειφθεί από τη συνείδηση των ανθρώπων. 18

Στις άλλες χώρες της Ευρώπης το δικαίωμα να εφαρμόζουν τον ιερό ιουδαϊκό νόμο στις προσωπικές τους σχέσεις διατήρησαν οι Εβραίοι μέχρι το τέλος του 18ου αιώνα. Αρχικά στην Γαλλία μετά το 1791, με την απομάκουνση από το κανονικό δικαιο κάτω από την επίδραση των αρχών της επανάστασης, οι Εβραίοι υπάγονται για

πρώτη φορά στην κοινή νομοθεσία σε ό,τι αφορά τις οικογενειακές τους υποθέσεις. Το Στη συνέχεια και σε άλλες χώρες εφαρμόστηκε το κοινό οικογενειακό δίκαιο στους Εβραίους, όπως στην Αγγλία, τη Γερμανία, στις ΗΠΑ, την Ισπανία, την Τσεχοσλοβακία κ.λπ., ενώ στην Ιταλία μετά την συνθήκη του Αγίου Ιωάννου Λατεράνου μεταξύ Αγίας Έδρας και ιταλικού κράτους οι Εβραίοι μπορούσαν να εφαρμόζουν τον ιουδαϊκό ιερό νόμο στις γαμικές διαφορές. Αντίθετα σε κάποιες άλλες χώρες, όπως η Γιουγκοσλαβία ή η Πολωνία υπήρχε διαφορετικό καθεστώς για τους Εβραίους προσαρτημένων από άλλες χώρες περιοχών, όπως π.χ. από την Αυστρουγγαρία για τη Γιουγκοσλαβία και από τη Γερμανία για την Πολωνία, που διέπονται από το κοινό δίκαιο, ενώ οι λοιποί από τον ιερό ιουδαϊκό νόμο.

# 3. Η πορεία του ιερού ιουδαϊκού νόμου στο Ελληνικό Κράτος.

ΣΤΟ ΕΛΛΗΝΙΚΟ ΚΡΑΤΟΣ η ποφεία του εβφαϊχού οιχογενειαχού διχαίου μποφεί να χωφισθεί σε τέσσερις πεφιόδους, που διαχφίνονται από την έχδοση τεσσάρων σημαντιχών νόμων που επέδφασαν στην εφαφμογή του. Αυτοί είναι: το διάταγμα της 23 Φεβφουαφίου 1935, ο ν. 147/1914, ο ν. 2456/1920, και το ν.δ.7/10.5.1946 για την αποχατάσταση του Αστιχού Κώδιχα.

α. Από τη σύσταση του νέου ελληνικού κράτους ως την προσάρτηση των νέων χωρών. Το νέο Ελληνικό Κράτος δεν ρύθμισε ειδικά το θέμα των ισραηλιτών ούτε άλλων μειονοτήτων, δεδομένου ότι ο αριθμός των εβραίων δεν ήταν μεγάλος και μουσουλμανική θρησκευτική μειονότητα δεν υπήρχε ουσιαστικά. Άλλες μειονότητες, όπως π.χ. βλάχοι ή αρβανίτες ήταν εκχριστιανισμένες, οπότε δεν τίθετο ζήτημα διαφορετικού δικαίου.

Το διάταγμα της 23 Φεβρουαρίου 1935, που όρισε ως αστικό δίκαιο τους νόμους των βυζαντινών αυτοκρατόρων, επανέφερε σε ισχύ και τις διατάξεις του Κώδικα και των Βασιλικών. Αυτές, όπως αναφέρθηκε ήδη, απαγόρευαν την εφαρμογή του ιουδαϊκού νόμου στις οικογενειακές σχέσεις. Αλλά σε εφαρμογή τέθηκαν με το ίδιο διάταγμα και τα έθιμα όπου είχαν επικρατήσει με πολύχρονη και αδιάκοπη συνήθεια. Επομένως, εφόσον το έθιμο είχε επικρατήσει, όπως στην προκειμένη περίπτωση αυτές οι διατάξεις του θετού δικαίου είχαν καταργηθεί με τη δημιουργία αντίθετου καταργητικού εθίμου, το οποίο με το Διάταγμα του 1935 υπερίσχυε του γραπτού βυζαντινού δικαίου. 22

Έτσι διατηφήθηκε για τους Εβραίους εθιμικά καθεστώς δικαιικής αυτονομίας,<sup>23</sup> ως αυτονόητη «γενική αρχή»<sup>24</sup> χωρίς, και λόγω του μικρού αριθμού των μελών των κοινοτήτων, να παραστεί ανάγκη ειδικής ρύθμισης.

β. Η ούθμιση του ν.147/1914. Με την ποοσάστηση των νέων χωρών (Βόρεια Ελλάδα), στις οποίες υπήρχε σημαντικός αριθμός θρησκευτικών μειονοτήτων, 25 εκδόθηκε ο νόμος 147/1914 σε εκτέλεση του άρθρου 11 της από 4/14 Νοεμβρίου 1913 συνθήκης των Αθηνών, με την οποία η Ελλάδα ανέλαβε την υποχρέωση σεβασμού της θρησκείας και των εθίμων των κατοίκων των νέων

χωρών. 26 Η ούθμιση, που αφορούσε μόνο τις νέες χώρες, 27 δημιούργησε διαφορετικό νομοθετικό καθεστώς για τους ισραηλίτες παλαιού και νέου ελληνικού Κράτους. Η διαφορά όμως δεν ήταν σημαντική, αφού στους πρώτους ίσχυε εθιμικά το εβραϊκό δίκαιο, που εφαρμοζόταν στους δεύτερους με βάση το ν.147/1914. 28

Κατά την έννοια του άρθο. 4 ν.147/1920 («τα του γάμου των εις το... ισφαηλιτικόν θρήσκευμα ανηκόντων, ήτοι τα αφορώντα εις την νόμιμον σύστασιν και διάλυσιν του γάμου και τας συνεστώτος αυτού προσωπικάς σχέσεις των συζύγων και τα των συγγενικών δεσμών...») ως νόμιμη σύσταση του γάμου θεωφούνταν οι προϋποθέσεις σύστασης έγχυρου γάμου, δηλ. το τυπικό σύστασης του γάμου (τελετή) και τα κωλύματα, δηλ. οι λόγοι για τους οποίους δεν επιτρεπόταν η σύσταση γάμου (π.χ. έλλειψη χαλιτσά). Ως λύση οι λόγοι και οι διατυπώσεις για τη λύση του γάμου, π.χ. η απαγγελία γχετ, ενώ ως συγγενιχοί δεσμοί νοούνταν οι βαθμοί συγγένειας. Κατά μία άποψη στο νόμο υπάγονταν και η μνηστεία ως αναπόσπαστο στοιχείο του γάμου, παρ' ότι δεν αναφερόταν οητά στο νόμο.<sup>29</sup> Στις λοιπές υποθέσεις οικογενειακού δικαίου, π.χ. περιουσιακές σχέσεις των συζύγων, πατριχή εξουσία, επιτροπεία ανηλίχων, χ.λπ., εφαρμογή είχε το χοινό ελληνικό δίχαιο.

Η διάταξη αφοφούσε το ουσιαστικό δίκαιο και όχι τη δικονομία. Έτσι αφμόδια για να δικάσουν αυτές τις υποθέσεις ήταν τα κοινά ελληνικά δικαστήρια.<sup>30</sup>

γ. Το καθεστώς του ν. 2456/1920. Το 1920 εκδόθηκε ο ν. 2456 για τις ισφαηλιτικές κοινότητες, ο οποίος φύθμισε και ενοποίησε το εξαιφετικό δίκαιο των Ισφαηλιτών και τροποποιημένος 31 ισχύει μέχρι σήμερα, σε ότι αφορά τα οργανωτικά και άλλα θέματα των κοινοτήτων. Με το άρθρο 11 ν. 2456 θεσμοθετήθηκε η ύπαρξη φαβινικού συμβουλίου σε κάθε κοινότητα, το οποίο προεδφεύονταν από τον αρχιραβίνο και ήταν αρμόδιο να αποφανθεί για κάθε θρησκευτικό ζήτημα.

Ο νόμος αυτός είχε πεφιλάβει ειδικές διατάξεις για τις οικογενειακές σχέσεις με σκοπό να διατηφήσει την εφαφμογή του ιεφού εβραϊκού νόμου στο πεδίο του ουσιαστικού δικαίου και είχε συστήσει τα θφησκευτικά δικαστήφια Μπεθ-Ντιν, στα οποία ανατέθηκε πλέον φητά η εκδίκαση των οικογενειακών υποθέσεων των εβραίων, που αναφέρονταν στο νόμο, οι οποίες με το ν. 147/1914 υπάγονταν στα κοινά δικαστήφια. 32

Στο άρθοο 12 οριζόταν, ότι θρησκευτικό δικαστήριο με τον τίτλο Μπεθ-Ντιν διοριζόμενο από το ραβινικό συμβούλιο αποφαίνεται για τις υποθέσεις που προβλεπονται στο άρθο. 4 ν. 147/1914 (σύσταση και διαλυση γάμου ισφαηλιτών, προσωπικών σχέσεων των συζυγων κατά τη διάρκεια του γάμου, βαθμοί συγγένειας) και επιπλέον για τις υποθέσεις διατροφής της συζύγου και των τέχνων και απόδοσης της προίκας και των συναφων με το διαζύγιο, εφόσον οι αξιώσεις απέρρεαν από τον ιερο ιουδαϊκό νόμο. 33 Η απαρίθμιση των περιπτώσεων στυ νόμο ήταν περιοριστική και δεν ήταν δυνατή αναλογική εφαρμογή του σε άλλες υποθέσεις που δεν αναφερονταν φητά, 34 όπως στις περιουσιακές σχέσεις των συζύγων κατά τη διάρκεια του γάμου με εξαίρεση τη διατροφη.

την απόδοση της προίχας μετά τη λύση του γάμου με θάνατο, την πατρική εξουσία, την επιτροπεία, κ.λπ., οι οποίες υπάγονταν στο χοινό αστικό δίχαιο και τα τακτικά δικαστήρια, όπως και με το νόμο 147/1914,35

Τα Μπεθ-Ντιν ήταν ακόμη αρμόδια για την απόπειρα συμβιβασμού, απαραίτητη πριν από την άσκηση αγωγής διαζυγίου, την πνευματική λύση του γάμου με διαζύγιο (γκετ) και τη λύση της χαλιτσά (ανδραδελφικού δεσμού), δηλαδή τις διαδικαστικές πράξεις που κατά το εβραϊκό δίκαιο συνδέονταν με τη διαδικασία της λύσης του δεσμού του γάμου.

Ένα από τα θέματα που απασχόλησαν την εποχή εχείνη τη νομολογία ήταν η αποκλειστική αρμοδιότητα των Μπεθ-Ντιν για την εκδίκαση των οικογενειακών υποθέσεων των εβραϊκού θρησκεύματος ελλήνων πολιτών. Αν δηλαδή υπήρχε παράλληλη (συντρέχουσα) αρμοδιότητα των κοινών δικαστηρίων να επιληφθούν και να εκδικάσουν αυτές τις υποθέσεις.

Το Εφετείο Θεσσαλονίκης με την απόφασή του αφιθμ. 133/1927 (θ.Μ'117) είχε κοίνει τον εαυτό του αρμόδιο να δικάσει υπόθεση διαζυγίου και διατροφής ελλήνων εβραϊκού θρησκεύματος, με το σκεπτικό ότι ο ιουδαϊκός νόμος αναφέρεται μόνο σε διατροφή κατά τη συμβίωση και δεν περιέχει διατάξεις για διατροφή μετά την παύση της συμβίωσης και όσο διαρκεί ο γάμος. Επομένως θεώοησε λόγω κενού του νόμου εφαρμοστέα την κοινή ελληνική αστική νομοθεσία και κράτησε την υπόθεση. Στην ίδια απόφαση με άλλο σχεπτιχό χατέληξε το ίδιο διχαστησιο με την απόφασή του αφιθμ. 179/1922 (θ.ΛΔ' 6). Αντίθετα το ίδιο Εφετείο με την απόφασή του αφιθμ. 152/1939 (θ.Ν΄ 585) έχρινε, ότι η αρμοδιότητα του Μπεθ-Ντιν για την εχδίχαση αγωγής διατροφής χατά τη διάσταση ήταν αποκλειστική και παρέπεμψε την υπόθεση σ' αυτό, αφού αποφάνθηκε στο ουσιαστικό ζήτημα, ότι δηλ. η σύζυγος δικαιούται διατροφής ακόμη και όταν εξαναγκάζεται να εγκαταλείψει τη συζυγική στέγη.

Με παρόμοια επιχεισήματα η νομολογία των κοινών δικαστηρίων κρατούσε τις υποθέσεις για εκδίκαση, ειδικά όταν το αίτημα της αγωγής βρισκόταν στο όριο της ρύθμισης του ραβινικού δικαίου και υπήρχε η αμφιβολία για την τύχη της στο Μπεθ-Ντιν, ενώ κατά το κοινό δίκαιο θα μπορούσε να ευδοκιμήσει. Τέτοια θα μπορούσε ισως να χαρακτηρισθεί η απόφαση 152/1939 του Εφ. Θεσ/νίκης, που έκανε σκέψη για την ουσία της υποθέσεως πριν την παραπέμψει στο Μπεθ-Ντιν.

δ. Η εισαγωγή του Αστικού Κώδικα. Η δικαιοδοσία των Μπεθ-Ντιν στις οικογενειακές υποθέσεις ελλήνων ισφαηλιτών έληξε με την εισαγωγή του Αστικού Κώδικα. Το άφθφο 6 του Εισαγωγικού νόμου του Αστικού Κώδικα καταφγεί τη δικαιοδοσία των θφησκευτικών αφχών και δικαστηφίων στις υποθέσεις των άφθφ. 12 και 13 του ν. 2456/20, δηλαδή τις οικογενειακές. Η κατάφγηση όμως των Μπεθ-Ντιν είναι τόσο πεφιπετειώδης όσο και η εισαγωγή του Αστικού Κώδικα.

Η ιστορία της εισαγωγής του ΑΚ/1940 συμπίπτει με αυτή του τέλους του Μεσοπολέμου, της γερμανικής κατοχής, της αποκατάστασης του Ελληνικού Κράτους και της αρχής του εμφυλίου πολέμου. Η σύνταξη του

Αστικού Κώδικα άρχισε το 1930 με πρωτοβουλία του Ελ. Βενιζέλου και ολοκληρώθηκε το 1935. Στις 23/12/1938 η κυβέρνηση Μεταξά ανέθεσε στον καθηγητή Γ. Μπαλή την αναθεώρηση του Κώδικα και τον συντονισμό των Σχεδίων. Με τον αναγκαστικό νόμο 2250/1940 δημοσιεύθηκε ο Αστικός Κώδικας και με τον αναγκαστικό νόμο 2783/30.1.1941 ο Εισαγωγικός του Νόμος. Ο Αστικός Κώδικας επρόκειτο να ισχύσει από την 1η Ιουλίου του 1941, η ισχύς του όμως «αναβλήθηκε επ' αύριστο» από την κατοχική Κυβέρνηση Τσολάκογλου με το ν.δ. 35 της 13/15.5.1941. Οι Γερμανοί είχαν άλλα σχέδια για τη Βαλκανική και δεν ήθελαν τη δημιουργία εθνικών στεγανών, όπως αυτά που δημιουργούνται από το κοινό δίκαιο.

Η αναστολή αυτή δεν εφαρμόσθηκε στην Αίγυπτο, γιατί η εκεί Ελληνική Κυβέρνηση δεν αναγνώρισε την Κυβέρνηση Κατοχής. Το Προξενικό Δικαστήριο της Αλεξάνδρειας με την αριθ. 214/1945 απόφασή του (θ.ΝΣτ' 316) εφάρμοζε τον Αστικό Κώδικα από 1.7.1941 και δίκασε αγωγή για λύση του γάμου ελλήνων υπηκόων ισραηλιτών το θρήσκευμα με βάση το κοινό δίκαιο και όχι τον ιερό ιουδαϊκό νόμο.<sup>36</sup>

Μετά την απελευθέρωση τέθηκε και πάλι το ζήτημα του Αστιχού Κώδικα και η τότε Κυβέρνηση ανέθεσε με τον α.ν. 445/5-9.7.1945 σε τριμελή Επιτροπή αποτελούμενη από τον Πρόεδρο του Αρείου Πάγου και τους καθηγητές του Πανεπιστημίου Αθηνών Γ. Μαριδάκη και Κ. Τριανταφυλλόπουλο, μέλη της αρχικής Συντακτικής Επιτροπής, να αναθεωρήσουν το κείμενο του Αστικού Κώδικα. Στις 31 Δεκεμβρίου 1945 με τους αναγκαστικούς νόμους 777/1945 κυρώθηκε το σχέδιο της Επιτροπής και ορίστηκε η έναρξη του νέου Αστικού Κώδικα από τις 23.2.1946 και με τον 900/6.2.1946 δημοσιεύθηκε ο Εισαγωγικός του Νόμος. Οι βουλευτικές εκλογές την Ανοιξη του 1946 έφεραν χυβερνητική αλλαγή και αυτή με τη σειρά της επανέφερε τὸν Αστικό Κώδικα του 1940 με το v.δ.7/10.5.1946 «περί αποκαταστάσεως του Αστικού Κώδικος και του Εισαγωγικού Νόμου».

Στο πλαίσιο της σύντομης ζωής του Ελληνικού Αστικού Κώδικα 1945 (α.ν. 777/1945) εκδόθηκε και ο αναγκαστικός νόμος 1029 της 28.2/2.3.1946 «περί ουθμίσεως των εκ του γάμου σχέσεων των Ισραηλιτών», ο οποίος επανασύστηνε τα Μπεθ-ντιν με τα άρθρα 3-8 και επαναπροσδιόριζε στα άρθρα 1-2 το πεδίο εφαρμογής του ιερού ιουδαϊκού νόμου στις υποθέσεις οικογενειακού δικαίου. Η μνηστεία, οι προϋποθέσεις για τη σύναψη, τα κωλύματα και η λύση του γάμου, καθώς και η λύση του ανδραδελφικού δεσμού (χαλιτσά) διέπονταν από τον ιερό ιουδαϊκό νόμο, ενώ οι άλλες (σχέσεις των συζύγων, προσωπικές ή περιουσιακές, διατροφή, κ.λπ.) από το κοινό αστικό δίκαιο (άρθο. 1).

Ειδικά για τη λύση του γάμου με διαζύγιο δινόταν η δυνατότητα σε κάθε σύζυγο να επικαλεσθεί και τους λόγους που προβλέπονταν στο κοινό αστικό δίκαιο (άρθο. 2). Η διάταξη αυτή δημιουργούσε μια ακόμη ρωγμή στο στεγανό μεταξυ των δύο δικαίων που είχε ήδη από πολλές πλευρές διαρραγεί.

Αυτός ο νόμος δεν υπήρξε σημαντικός για τη ζωή των Μπεθ-Ντιν, γιατί ενώ είχε αναδορμική ισχύ από 23.2.1946 δημοσιεύθηκε μετά το ν.δ.7/10.5.1946 «πεφί αποκαταστάσεως του Αστικού Κώδικος και του Εισαγωγικού αυτού νόμου», του οποίου το άφθοο 2 κατάργησε χωρίς εξαίφεση κάθε διάταξη αντίθετη προς τον Αστικό Κώδικα και τον Εισαγωγικό του νόμο, όπως για παράδειγμα ο α.ν. 1029 της 28.2/2.3..1946.

Έτσι αποχαταστάθηκε το άρθοο 6 του Εισαγωγικού Νόμου του Αστιχού Κώδιχα, που ισχύει σήμερα και καταργεί την δικαιοδοσία των Μπεθ-Ντιν στις γαμικές υποθέσεις των ελλήνων ισραηλιτών, τις οποίες υπήγαγε στο εξής στο χοινό δίχαιο. Τα ίδια τα Μπεθ-Ντιν δεν θεωρούνται καταργημένα, διότι έχει διατυπωθεί η άποψη ότι ο α.ν. 1029/46 ισχύει για όποιες διατάξεις δεν αντιβαίνουν στις διατάξεις του Αστιχού Κώδικα.37 Τέτοιες είναι αυτές που αφορούν τα Μπεθ-Ντιν, για κάθε άλλη αρμοδιότητα εκτός της εκδίκασης υποθέσεων ελλήνων υπηχόων εβραϊχού θρησκεύματος. Η δικαιοδοσία τους δηλ. παραμένει για τους ισραηλίτες υπηχόους άλλων χρατών, των οποίων η νομοθεσία της ιθαγένειας (lex patriae) δέχεται εφαρμογή του ιουδαϊκού νόμου.38 Έτσι οι φαβινικές αφχές ασκούν ακόμη διαδικαστικές πράξεις, όπως η έκδοση διαζευκτηρίου (γκετ) ή η λύση του ανδοαδελφικού δεσμού.

Πάντως οι ουσιαστικές διατάξεις των δύο πρώτων άρθρων του α.ν.1029/46 για την εφαρμογή του ιερού εβραϊκού νόμου δεν ισχύουν, διότι, όπως ορθά δέχθηκε και το Εφετείο Θεσ/νίκης με την απόφαση του αρ. 84/1949 (ΕΕΝ 1949.687), αντιβαίνουν σε διατάξεις του Αστικού Κώδικα και άρα έχουν καταργηθεί με το άρθρο 6 του Εισαγωγικού Νόμου του Αστικού Κώδικα.

'Αλλωστε η εφαρμογή του Αστικού Κώδικα δεν φέρνει καμία ουσιώδη αλλαγή, αφού ο θρησκευτικός τύπος του γάμου αναγνωρίζεται από το κοινό δίκαιο και καθορίζεται ούτως ή άλλως, από τις θρησκευτικός αρχές και το δόγμα της θρησκείας. Οι λόγοι διαζυγίου μπορούσαν να εφαρμοστούν και σε διαζύγια ελλήνων εβραίων με βάση το άρθρο 2 του α.ν. 1029. Η μνηστεία είναι θεσμός του οποίου ο τρόπος σύστασης δεν καθορίζεται από το δίκαιο, άρα οι ενδιαφερόμενοι δικαιούνται να τον τηρήσουν ή όχι και πάντως να ακολουθήσουν τον τύπο που νομίζουν.

### 4. Ισχύον καθεστώς,

ΣΤΟΧΟΣ ΤΗΣ ΡΥΘΜΙΣΗΣ ήταν η δικαιική εξομοίωση όλων των Ελλήνων πολιτών. 39 Στο πλαίσιο αυτό το άρθοο 1416 ΑΚ ορίζει ότι οι διατάξεις του Αστικού Κώδικα για τις σχέσεις των συζύγων έχουν εφαρμογή, εφόσον δεν ορίζεται διαφορετικά, ανεξάρτητα από τη θρησκεία, το δόγμα των συζύγων και τον τύπο πολιτικού ή θρησκευτικού γάμου, με τον οποίο έγινε ο γάμος τους. Το ίδιο ορίζει και η διάταξη 1446 για τη λύση του γάμου με διαζύγιο.

Με τον τρόπο αυτό έχουμε για τους Έλληνες Ισραηλίτες μετάβαση από το δίχαιο του ιερού εβραϊχού νόμου στο χοινό αστιχό δίχαιο χαι τον Αστιχό Κώδιχα με μεταβατιχή περίοδο το Μεσοπόλεμο. Προφανές είναι,

ότι κατά την περίοδο του Μεσοπολέμου ένα μέρος μόνο του ουσιαστικού οικογενειακού δικαίου που εφαρμόζονταν στις σχέσεις του εβραϊκού πληθυσμού, και ειδικότερα ό,τι αφορούσε τη σύσταση και λύση του γάμου και τις σχέσεις των συζύγων σ' αυτόν, προέρχονταν από τον ιερό ιουδαϊκό νόμο, ενώ όλα τα άλλα ρυθμίζονταν από το κοινό ελληνικό αστικό δίκαιο, δηλ. τους αστικούς νόμους που ίσχυαν κατά την εποχή εκείνη και το βυζαντινορωμαϊκό δίκαιο.

Αντίθετα στη Δικονομία, ενώ με το ν. 147/1914 υπάγονταν οι υποθέσεις στη δικαιοδοσία των κοινών δικαστηρίων, τα οποία όμως υποχρεώνονταν να δικάσουν εφαρμόζοντας τον ιερό εβραϊκό νόμο ως ουσιαστικό δίκαιο, μετά το ν. 2456/1920 δημιουργήθηκε αρμοδιότητα ειδικών δικαστηρίων των Μπεθ-Ντιν. Στην πραγματικότητα τα Μπεθ-Ντιν δεν δημιουργήθηκαν, υπήρχαν και απλώς θεμοθετήθηκαν με το ν. 2456/1920, ανανεώθηκαν με τον α.ν. 1029/1946 και έπαψαν να ισχύουν μετά την αποκατάσταση του Αστικού Κώδικα.

Έτσι διαπιστώνει κανείς ότι η μετάβαση του εβραϊκού πληθυσμού από τον ιεφό ιουδαϊκό νόμο στο κοινό αστικό δίκαιο και τον Αστικό Κώδικα έγινε σταδιακά, σε όλη τη διάγκεια του Μεσοπολέμου. Σ' αυτή την περίοδο άλλες οικογενειακές σχέσεις τους διέπονται από το παραδοσιακό δίκαιο και άλλες από το κοινό αστικό δίκαιο. Ήδη όλες οι οικογενειακές σχέσεις των Ελλήνων πολιτών εβραϊκού θρησκεύματος διέπονται από το κοινό αστικό δίκαιο, όπως σε όλες τις άλλες χώρες της Ευφωπαϊκής Ένωσης και του Δυτικού Κόσμου.

Άλλωστε το αντίθετο θα αποτελούσε δυσμενή διάχριση εναντίον θρησκευτικής μειονότητας, από την οποία θα στερούνταν έτσι η εφαρμογή θεμελιωδών συνταγματικών αρχών, όπως η αρχή της ισότητας (άρθρ. 4 Σ), της προστασίας της προσωπικότητας (άρθρ. 5 Σ) και της οικογένειας (άρθρ. 21 Σ), στο βαθμό που οι κανόνες του παραδοσιακού δικαίου δεν ανταποκρίνονται στις αρχές αυτές.

Έτσι αναχύπτει το εφώτημα της νομιμότητας του αποκλειστικού δικαιώματος του άνδρα στο γκετ, δηλ. τη χορήγηση της διάζευξης μετά τη λύση του γάμου, και τη χαλιτσά, εφόσον η έλλειψη χαλιτσά αποτελεί τυπικό κώλυμα για την τέλεση νέου γάμου με θρησκευτικό τύπο από εβραία χήρα γυναίκα. Τα δικαιώματα αυτά έρχονται σε ευθεία αντίθεση προς την αρχή της ισονομίας που εισάγει η διάταξη του άρθρου 4 του Σ για άνδρες και γυναίκες, για να μην γίνει αναφορά στις αρχές της δημόσιας τάξης και των χρηστών ηθών. 40

#### ΒΙΒΛΙΟΓΡΑΦΙΑ

Βακαλόπουλος, Ιστορία του Ελληνικού Έθνους, τ. Γ. σ. 161 Εγκυκλοπαίδεια JUDAICA, λήμμα Josepf Ben Ephraim Caro Μασουρίδης, Διαζύγιον εν τη αλλοδαπή ελλήνων ισφαηλιτών το θοήσκευμα, ΕΕΝ Γ΄ 364

Μπαλής, Γνωμοδότηση, NoB 1.325

Μωυσή Ασές, Εισαγωγή εις το Οικογενειακον δικαίον των το Ελλάδι Ισραηλιτών, 1934

Ναφ Αλβέφτου, Οι συναγωγές της Θεσσαλονικής - Τα τραγουδώ μας, 1985 Ναφ Αλβέστου, Κοινοτική οργάνωση και δηαστηφιότητα της εβραϊκής Κοινότητας της Θεσσαλονίκης, αδημοσίευτη Παπαχρήστου, στον ΑΚ Γεωργιάδη-Σταθόπουλου άρθρο. 1416

Σαμοιηλίδης, Επισημη Γνωμοδότηση, θ ΛΑ' 524 Σφυρόερας, Ιστορία του Ελληνικού Έθνους, τ.ΙΑ', σ. 194-197

Φραγχίστας, Ερμηνεία του Αστιχού Κώδιχος, Εισαγωγιχός Νόμος, άρθο.6

Φραγκιστας, Αρμ. Ε΄ 526

Φραγκίστας, σχόλιο στην ΕφΑθ 1009/1935, θ ΜΖ΄ σ. 380

#### ΣΗΜΕΙΩΣΕΙΣ

- Για τις εθνότητες που κατοικούσαν στη Θεσσαλονίκη κατά την περίοδο της Τουρκοκρατίας, βλ. ενδεικτικά Ιστορία του Ελληνικού Έθνους, τ.Ι΄, Βακαλόπουλος, σ. 161, τ. ΙΑ΄, Σφυρόερας, σ. 194-197
- 2. Φραγκίστας, ΕφιΕισ.ΝΑΚ άφθο. 6 αφ.1,8,22.
- Μωνση Ασες, Εισαγωγη εις το Οικογενειακόν δίκαιον των εν Ελλάδι Ισραηλιτών, 1934, σ. 24, Φραγκίστας, ό.π., αρ.8.
- Οι επιστολές του Παύλου απευθύνονται στις εβραϊχές χοινότητες της Αυτοχρατορίας. 'Αλλωστε οι εβραίοι περίμεναν το Μεσσία όχι οι ειδωλολάτρες.
- 5. Βλ. αναλυτικά αντί άλλου Ναο Αλβέρτου, Οι συναγωγές της Θευσαλονίκης - Τα τραγουδια μας, σ. 1985, του ίδιου, Κοινοτική οργάνωση και δραστηριότητα της εβραϊκής Κοινότητας της Θεσσαλονίκης, αδημοσίευτη, όπου και σχετική βιβλιογραφία στις σημ. 24-30.
- 6. Βλ. ενδεικτικά Βακαλόπουλο, ό.π.
- Ο Παύλος είχε ως φωμαίος πολίτης το δικαίωμα σε αξιοπφεπή θανάτωση σε αντίθεση με τους άλλους αποστόλους που ως εβοαίοι υπέστησαν τον εξευτελιστικό θάνατο με σταύρωση.
- Βλ. ειδικά Μωυσή Ασές, σ. 21 και σημ. 2 και σ. 22 σημ. 2, όπου και περιπτωσιολογική ανάλυση.
- 9. Κ. 1,9,8. Βασ. 1,1,40: «Οι Ιουδαίοι τω φωμαϊκώ κοινώ νόμω βιωνντές εν τούτοις τοις πράγμασιν, άτινα προς την θρησκείαν αυτών και προς την αγοράν και τους νόμους και το δίκαιον ανήκουσι, προσερχέσθωσαν τω εθίμω τρόπω τοις δικαστηρίοις και πάσι τοις φωμαϊκοίς νόμοις υποκυπτέτωσαν και λαμβανέτωσαν αγωγάς».
- 10. Κ.1.9,7: «Nemo judaeorum morem suum in conjunctionibus retinebit nec juxta legem suam nuptias sortiatur, nec in diversa sub uno tempore conjugia conveniat»=«μηδείς των ιουδαίων κατά το ίδιον αυτού θεσμόν συζευγνύσθω μηδέ κατά το ίδιον νόμον γαμείτω, μητε εις διαφόφους εν ενί καιρώ γάμους συνερχέσθω».
- 11. Βλ. Μωνσή, σ. 22, Φραγχίστα, ΕρμΕισ.ΝΑΚ 6 αφ. 5
- 12. Βλ. Φραγκιστα, αρ. 5
- 13. Bk. zen Monion, ct. 14
- 14. Βλ. Μωυσή, σ. 22, Φραγκίστα, αρ. 5
- 15 Βλ. Μωνση, σ. 22 και σημ. 2, ότι η πολυγαμία διατηφήθηκε στην πράξη μέχρι τον 11ο αιώνα, παρά τις επανειλημμένες απαγορεύσεις της από το επίσημο δίκαιο.
- 16. Βλ. Μωυσή, σ. 22, Φραγκίστας, αφ. 6
- 17. Ο Josepf Ben Ephraim Caro γεννημένος στο Τολέδο (ή την Ποστογαλία) γιος περίφημου Ταλμουδιστή, έξησε στην Ανδριανούπολη, Νιεόπολη και Θεσσαλονίκη πριν καταλήξει στο Safed και υπήρξε από τις σημαντικότερες προσωπικότητες του εβραϊσμού, διότι με το έργο του, και κυρίως το Shulhan Arukh, επηρέσσε αποφασιστικά τον ανά τον κόσμο ορθόδοξο εβραϊσμό Judaica, λήμμα Caro, στλ. 194-5). Κριτική για την επίλογή των διατάξεων του Shulhan Arukh βλ. από Μωυσή, σ. 16-17.
- 18. Ва. Моний, о.л.
- Για την εξέλιξη στις διάφορες ευρωπαϊκές χώρες βλ. Μωυσή, σ. 22 και σημ. 4.
- 20. Κατά τον Κώδικα Κ 1 (1.39)
- 21. Με το διάταγμα του 1835 επανήλθε μεν σε ισχύ η διάταξη του

- Κώδικα και των Βασιλικών της απαγόσευσης εφασμογής από τους Εβραίους του ιερού τους νόμου στις οικογενειακές τους σχέσεις, αλλά και το αντίθετο έθιμο, που είχε ήδη δημιουργηθεί και επικρατήσει στο Βυζάντιο, δηλαδή της εφασμογής του εβραϊκού νόμου!
- 22. Βλ. Μωυσή, σ. 23
- 23. Βλ, και ΕφΑθ 1009/1935 θ. ΜΖ' 379
- Μομφεράτος, ΓενΑοχ. σ.134 σημ. 3, βλ. όμως και κριτική από Μωυσή, σ. 23 σημ.1.
- 25. Βλ. Φραγκίστα, ό.π., αριθμ. 7, Εισηγητική έκθεση α.ν. 1029 ό.π.
- 26. Μωυσή, σ. 28
- Μωυσή, σ. 24. Κατά τον Φραγκίστα, ό.π., αφιθμ. 8 η φύθμιση εφαρμόστηκε στην πραγματικότητα σε όλη την Ελλάδα, αφού διατηφούσε το νομικό καθεστώς που ίσχυε ήδη.
- 28. Βλ. Μωυσή, ό.π., ΕφΑθ 1009/1935 ό.π., και σχόλιο Φραγκιστα, σ. 380. Τέτοιο διαφορετικό νομικό καθεστώς αναφέρεται και σε άλλες χώρες που είχαν ανάλογα προβλήματα, όπως η Πολωνία και η Γιουγκοσλαβία, στις οποίες ίσχυε το κοινό δίκαιο για τους Ισραηλίτες που προέρχονταν από τη Γερμανία και την Αυστρουγγαρία και ο ιερός ιουδαϊκός νόμος για τους προερχόμενους από τη Ρωσία ή το παλαιό Βασίλειο αντίστοιχα, βλ. Μωυσή, σ. 22 σημ. 4
- 29. Μωυσής, σ. 26
- 30. Βλ. Μωυσή, σ. 29
- 31. Σημαντικοί νόμοι ήταν οι 4837/1930, 5420/1932, το ν.δ. 23/26.2.1926 για τα γαμικά σύμφωνα και ο α.ν. 1029/1946.
- 32. Βλ. Μωυσή, σ. 29. Ίσως δεν είναι τυχαίο, ότι ο ν. 2456/20 ήρθε ένα μήνα μετά τον ν. 2228/1920 «περί διαζυγίου», ο οποίος ήταν γενικής ισχύος, εξαιρούσε μόνο τους μουσουλμάνους (άρθο. 20), άρα υπήγαγε τους ισραηλίτες στις ρυθμίσεις του.
- 33. Η έννοια αυτής της τελευταίας φράσης έδωσε αφορμή για διαφορετικές ερμηνείες. Κατά την μία άποψη το κοινό δίκαιο είχε επικουρική εφαρμογή στα κενά του ιερού ιουδαϊκού νόμου, ΕθΘεο. 45/1926 θ 38.418, ΕφΘεο. 133/1927 θ 40.117. Κατ' άλλη άποψη στην αρμοδιότητα των Μπεθ-Ντιν υπάγονται μόνο οι διαφορές που απορρέουν από τον ιουδαϊκό νόμο, ΕφΘεσ. 179/1922 θ 34.6. Κατά την ορθότερη άποψη η προσθήκη αυτή οφείλεται σε παραδρομή του νομοθέτη, βλ. Μωυσή, σ. 26-27, 33, Φραγκίστα, θ ΜΖ' 381.
- 34. Μωυσή, σ. 26
- 35. Πολύ σημαντικό είναι το σχεπτικό της απόφασης, όχι μόνο για την εφαφμογή του εβραϊκού δικαίου, αλλά και για την έννοια της νομιμότητας της de facto Κυβέρνησης.
- 37. Βλ. Φραγκίστα, αριθμ. 15, Μπαλή, Γνμό., NoB 1.325. Η ισχύς του α.ν. 1029/1946, που θεωρείται καταργημένος μόνο ως προς την ισχύ των Μπεθ-Ντιν όχι όμως και ως προς τις άλλες διατάξεις του, δικαίως αμφισβητείται, βλ. Παπαχρήστου, στον ΑΚ Γεωργιάδη-Σταθόπουλου άρθρ. 1416 αρ. 2, 11-12. Σίγουρο είναι πάντυς ότι η ισχύς αυτή μπορεί να αφορά μόνο τις τελικές και μεταβατικές διατάξεις και όχι τις ουσιαστικές ή δικονομικές.
- 38. Βλ. Φραγκίστα, αριθμ. 12,15, ο ίδιος, Αρμ. Ε' 526
- 39. Πλην των μουσουλμάνων, για τους οποίους ισχύει ακόμη λόγω διεθνών συμβάσεων το ειδικό καθεστώς του ιεφού τους νόμου για τις οικογενειακές και κληφονομικές υποθέσεις, παρ' ότι για τους τουρκικής καταγωγής δεν θα είχε νόημα, αφού στην Τουρκία ο νόμος αυπός δεν ισχύει ήδη από το 1926, διότι έχει αντικατασταθεί από άλλο πιο σύγχφονο νόμο με πρότυπο τον ελβετικό Αστικό Κώδικα.
- 40. Ποβλ. και Μπαλή, Γνμδ. 1.325.
- [Η κα θεοφανώ Παπαζήση, είναι δικηγόφος παφ' Αφείω Πάγω και Επικ. Καθηγήτοια του Αστικού Δικαίου στο Αφιστοτέλειο Πανεπιστήμιο Θεσσαλονίκης. Το παφαπάνω άφθφο αποτελεί απόδοση εισηγήσεως της στο Συνέδφιο με θέμα «Οι Εβφαϊκές κοινότητες της ΝΑ Ευφώπης από τον 15ο αιώνα το τέλος του Β' Παγκοσμίου Πολέμου»].

# ΕΞ ΑΛΛΟΤΡΙΩΝ Η ΤΑΥΤΙΣΗ



Αρόμος της εβραϊχής συνοιχίας της Ρόδου. Eug. Flandin, β' μισό 19ου αιώνα (Συλλογή Αντώνη Μαΐλλη)

# ΕΒΡΑΙΟΙ ΚΑΙ ΕΛΛΗΝΕΣ ΣΤΗΝ ΟΘΩΜΑΝΙΚΗ ΑΥΤΟΚΡΑΤΟΡΙΑ

Της κας ΜΑΡΙΑΣ ΕΥΘΥΜΙΟΥ

ΝΟ ΑΛ. ΜΑΥΡΟΚΟΡΔΑΤΟΣ δικαιολογείται να μάχεται για τη διεκδίκηση καλύτερων θέσεων για το κοινωνικό στρώμα το οποίο εκπροσωπεί, εξίσου δικαιολογείται ο Κύριλλος Λούκαρις να μάχεται όχι μόνο για τον ίδιο σκοπό, αλλά και για τις ψυχές των πιστών της Εκκλησίας του. Και οι ψυχές των Ορθοδόξων χρειάζονται, στο 17ο αιώνα, τον αιώνα του Λούκαρι και του Μαυροκορδάτου, την πατριαρχική στήριξη. Δεν είναι μόνον η δράση των εκατοντάδων αφοσιωμένων καθολικών μισσιοναρίων ούτε και ο κλοιός της μουσουλμανικής θρησκείας που αναστατώνουν την ψυχή τους και θέτουν σε δοκιμασία τα θρησκευτικά πιστεύω τους 1. Η όλο και εντεινόμενη - λόγω των διομο-

λογήσεων και του αυξημένου εμπορικού και πολιτικού ενδιαφέροντος της Ευρώπης για την Οθωμανική Αυτοκρατορία - παρουσία των ευρωπαίων εμπόρων, διπλωματικών υπαλλήλων και περιηγητών στα λιμάνια και στους εμπορικούς κόμβους της Αυτοκρατορίας, θέτει σε μία άλλη δοκιμασία, ηθικής φύσεως αυτή τη φορά, την ψυχή του ερχόμενου σε επαφή με αυτούς Έλληνα, καθώς οι Ευρωπαίοι αυτοί - οχυρωμένοι πίσω από την αισθηση υπεροχής που τους δίνει η οικονομική και πολιτισμική υπεροχή των χωρών τους - αντιμετωπίζουν το ντόπιο στοιχείο, με το οποίο έρχονται σε επαφή, με συγκατάβοση, οίκτο ή και περιφρόνηση<sup>2</sup>.

Οι Εβραίοι της Οθωμανικής Αυτοκρατορίας είναι

φυσικό, λόγω του παραδοσιακού δυτικοευρωπαϊκού αντισημιτισμού, να εισπράττουν το μεγαλύτερο μερίδιο της περιφρόνησης και της αποστροφής αυτής, αλλά και οι Έλληνες δε θ' αργήσουν να γευθούν τους πικρούς χυμούς της δυτιχοευρωπαϊχής αυτοπεποίθησης και υπεοργίας, που δε θα διστάσει να εξισώσει τους Εβραίους με τους Έλληνες αποδίδοντας στους δεύτερους τα ελαττώματα που παραδοσιαχά απέδιδε στους πρώτους3. Όταν οι ομόθοησχοι Σέρβοι ταυτίζουν την έννοια του Έλληνα με εχείνην του τοχιστή και του αγύρτη4, όταν ο φιλέλληνας και οξυδερκής περιηγητής Scrofani χαρακτηοίζει τους Έλληνες του 18ου αιώνα ματαιόδοξους, κακόπιστους, ψοφοδεείς, φιλάργυρους, πανούργους, κόλακες και δεισιδαίμονες5, δεν πρέπει να φανεί παράξενο που ο Felix Beaujour, ο τόσο ιχανός αυτός διπλωματικός και εμπορικός παράγοντας της Γαλλίας στη Θεσσαλονίχη του δεύτερου μισού του ίδιου αιώνα, τους συστοιχίζει με τους Εβοαίους τονίζοντας πως οι Εβοαίοι και οι Έλληνες της Οθωμανικής Αυτοκρατορίας, που τόσο καλά γνωρίζει, είναι «οι μεγαλύτεροι απατεώνες και οι δύο πιο διεφθαρμένοι λαοί της γης», «οι δύο ηθικες πανούκλες του εμπορίου» που καταστρέφουν «κάθε έννοια αξιοπιστίας στις σχάλες, όπου δρουν και ταξι-

Στο ίδιο πνεύμα θα κινηθεί στα 1776 και ο διπλωματικός εκπρόσωπος της Βενετίας στη Θεσσαλονίκη, όταν θα διαμαφτυφηθεί στους προϊσταμένους του για τη μεταχείριση που επιφυλάσσουν «... οι υπερήφανοι Τούφκοι, ως και οι αυθάδεις φαγιάδες των, Έλληνες και Εβραίοι...», στα απειθάρχητα και ταραχοποιά πληρώματα των γενοβέζικων καραβιών.<sup>7</sup>

Η πολυπλοχλη αυτή αναμέτρηση ανάμεσα σε Εβραίους και Έλληνες και ανάμεσα σε αυτούς και το δυτικοευφωπαϊκό στοιχείο8 - ιδιαίτερα κατά το 18ο αιώνα, οπότε το ελληνικό στοιχείο ανταγωνίζεται ανοικτά το δυτικοευφωπαϊκό9 - και η κυοφοφούμενη, εκφραζόμενη η όχι, ηθική ταύτιση των εβραίων και των ελλήνων οθωμανών υπηχόων, αποτελούν μια μεγάλη πρόκληση για τους πιστούς της Ορθόδοξης Εχκλησίας. Η κατάταξη του Χριστιανού με την πλευρά «των θεομάχων Ιουδαίων» χοησιμοποιείται στα κείμενα αφορισμών της Εχχλησίας ως εσχάτη απειλή συνετισμού των παρεχτραπέντων Χοιστιανών, οι οποίοι κινδυνεύουν εξ αυτού να καταντήσουν «εις κόλασιν παντοτινήν...» όπου θα «τους τυραννούσιν οι σκώληκες..». 10 Κείμενα, λοιπόν, όπως αυτά του Λούκαρι και του Μαυροκορδάτου ήταν εκ του περιεχομένου τους κατάλληλα να λειτουργήσουν ευεργετικά, ώστε να αντιμετωπίσουν έγκαιρα τους ψυχικούς χινδύνους μιας τέτοιας ταύτισης.

### Κοινά προβλήματα - κοινή στάση

ΗΠΕΡΙΣΣΟΤΕΡΟ Η ΑΙΓΟΤΕΡΟ φανεφή περιφρόνηση με την οποία Έλληνες και Εβραίοι αντιμετωπίζονται από τους Ευρωπαίους και ιδιαίτερα οι συχνές αυθαιρεσίες και πράξεις βίας στις οποίες και οι δύο υπόκεινται από τους φορολογικούς εισπράκτορες, τους

αξιωματούχους της διοίκησης και τους γενίτσαρους φέρνει, συχνά, κοντά τις δύο αυτές θρησκευτικές ομάδες της Αυτοκρατορίας και τις αναγκάζει να συντονίσουν σε τοπικό επίπεδο τη δράση και τα παράπονά τους για τις αδικίες τις οποίες υφίστανται και για την υποβάθμιση της ζωής τους. 11 Η εβραϊκή και η ορθόδοξη κοινότητα της Θεσσαλονίκης έχουν να δείξουν παραδείγματα από τη συνεργασία αυτή στους δύσκολους χρόνους της οθωμανικής παρακμής με πιο χαρακτηριστική την κοινή του εξέγερση στη Θεσσαλονίκη τον Ιούλιο του 1622, όταν ένωσαν τις δυνάμεις τους προκειμένου να αντιμετωπίσουν αποτελεσματικότερα τη ληστρική επίθεση των γενιτσάρων. 12

Τα κοινά προβλήματα, αλλά και η οικονομική, σε κάποιες περιπτώσεις, συνεργασία ανάμεσα σε μέλη των δύο κοινοτήτων<sup>13</sup> φέρνουν κοντά Έλληνες και Εβραίους στις πόλεις της Αυτοκρατορίας, όπου συνυπάρχουν. Κοινή είναι η αγωνία τους για το μέλλον και κοινές οι ανθρώπινες εμπειρίες τους, όπως αποδεικνύει η υιοθέτηση και από τις δύο ομάδες ρητών, όπως εκείνου που με φιλικό χιούμορ εύχεται: «Ο Θεός να σε φυλάει από Τούρκο Γιαννιώτη, Εβραίο Σαλονικιό και Χριστιανό Αρτινό». 14

#### ΣΗΜΕΙΩΣΕΙΣ

- Μωυσής Κ. Κωνσταντίνης: «Η συμβολή των Εβοαίων εις τον απελευθερωτικόν αγώνα των Ελλήνων», 1971
- Avram Galante: «Nouveau recueil de nouveaux documents inédits concernant l' histoire des Juifs de Turquie», 1952, σ. 5 (μτφ. της συγγφ.)
- M. Franco: «Essai sur l' Histoire des Israélites de l' Empire Ottoman depuis les origines jusqu' à nos jours» 1897, σ. 130 κ.εξ. Philip P. Argenti: «The Religious Minorities of Chios...», 1970, σ. 172.
- Steven Bowman: «The Jews of Byzantium, 1204-1453», 1985, σ.
   340, 341. Στέφανος Ξανθουδίδης: «Οι Εβραίοι εν Κρήτη επί Ενετοχρατίας», 1909, σ. 213 Ι.Α. Ρωμανός: «Η Εβραϊκή κοινότης της Κερκύρας», 1891, σ. 371.
- Σε 5.000 υπολογίζουν οι Εβραίοι ιστορικοί τους ομόθρησκούς τους που έπεσαν θύματα των επαναστατημένων Ελλήνων κατά την Ελληνική Επανάσταση, βλ. Μ. Franco: όπ.π., σ. 132. Avram Galante: «Turcs et Juifs...», σ. 76, 77
- Διονύσιος Κόκκινος: «Η Ελληνική Επανάστασις», 1957, τ. Γ', σ.
   317
- 7. Στο ίδιο, τ. Β', σ. 317, 318
- 8. Philip Argenti: όπ.π., σ. 174, 175
- 9. Στο ίδιο, σ. 172
- Στο ίδιο, σ. 174, 175 Ιωάννης Βασδοαβέλλης: «Ιστορικά Αρχεία Μακεδονίας», τ. Β., «Αρχείον Βερροίας - Ναούσης», 1954, σ. 295, έγγο, αφ. 322
- Αντ. Αιγνός: «Ασχείον της Κοινότητος Ύδρας, 1778-1832», 1927, τ. Η', σ. 546, 547
- 12. Στο ίδιο, σ. 229
- 13. Λέανδρος Βρανούσης: «Ρήγας» 1953, σ. 377, 378
- Αδαμάντιος Κοραής: «Σημειώσεις εις το προσωρινόν πολίτευμα της Ελλάδος του 1822 έτους», 1933, σ. 8-20

[Απόσπασμα από το βιβλίο "Εβραίοι και Χριστιανοί" στα τουρκοκρατούμενα νησιά του νοτιοανατολικού Αιγαίου: οι δύσκολες πλευρές μιας γόνιμης συνύπαρξης», (Εκδόσεις Τροχαλία, 1992), σελ. 117 κ.έ.].





# Για έναν «αμφιλεγόμενο» πίνακα

# Αναφορά σε κάποια προβλήματα επιστημονικής μεθοδολογίας και δεοντολογίας

Της κας ΑΓΓΕΛΑΣ ΤΑΜΒΑΚΗ

ΜΕ ΙΔΙΑΙΤΕΡΗ ΧΑΡΑ ΔΙΑΠΙΣΤΩΝΩ ότι στις φιλόξενες στήλες του «Βήματος» βρίσκει για δεύτερη φορά θέση ένα άρθρο σχετικό με την έκθεση «Η Παλαιά Διαθήκη στην ευρωπαϊκή τέχνη 1500-1931» που παρουσιάζεται στην Εθνική Πινακοθήκη ως τις 31 Οκτωβρίου 1993. Χορηγός της είναι η Τράπεζα Πειραιώς.

Σ ΕΠΙΜΕΛΗΤΡΙΑ ΤΗΣ ΕΚΘΕΣΗΣ και συγγραφεύς των κειμένων του καταλόγου και του οπτιχοαχουστιχού θεάματος, θα ήθελα να σχολιάσω διεξοδικά το ενδιαφέρον και πολυσήμαντο περιεχόμενό της. Την αφορμή όμως γι' αυτό το σημείωμα μου δίνει το κείμενο του Μιχάλη Δουλγεφίδη και της Ιωάννας Γωνιωτάκη με τίτλο «Ιουδήθ ή Σαλώμη;» που δημοσιεύτηκε στο «Βήμα» της περασμένης Κυριαχής. Γιατί απομονώνουν και παραθέτουν αποσπάσματα του καταλόγου της παραβλέποντας το συνολικό περιεχόμενο των σχετικών εκτενών λημμάτων και χωρίς επώνυμη αναφορά στον συγγραφέα του ή κάποια συγκεκοιμένη αντιπρόταση. Επειδή όμως ο επιστημονικός διάλογος γίνεται πάντα μεταξύ επωνύμων προσώπων και με ανάπτυξη επιχειοημάτων και απόψεων, αισθάνομαι υποχρωμένη να αποκαταστήσω στην ορθή εικόνα των γραφομένων μου, προς αποφυγή λανθασμένων εντυπώσεων και εκτιμήσεων.

Ευχαριστώ τους δύο (!) συγγραφείς του προηγούμενου σημειώματος που σήμερα, στο τέλος του 1993, και λίγο πριν από την ολοκλήρωση της ειδικής μελέτης επιλεγμένων έργων από τη συλλογή ευρωπαϊκής ζωγραφικής της Εθνικής Πινακοθήκης και την παρουσίασή τους σε αναλυτικό κατάλογο, μου εφιστούν την προσοχή στο πασίγνωστο και βασικό βιβλίο του κορυφαίου θεωρητικού της τέχνης Erwyn Panofsky Meaning in the Visual Arts (1955!!!).

Τα θέματα της ειχονολογίας και της ειχονογραφίας της ευφωπαϊκής ζωγραφικής παρουσιάζουν πολλά προβλήματα και απαιτούν συνεχή μελέτη και ενημέρωση. Αχόμα πιο δύσχολη είναι η απόδοση έργων χωρίς υπογραφή σε επώνυμους καλλιτέχνες, ιδιαίτερα όταν η έρευνα γίνεται στην Ελλάδα. Νομίζω πως κάθε σοβαρός μελετητής είναι υποχρεωμένος να καταφύγει σε βιβιοθηκες και μουσεία του εξωτερικού και να συζητήσει με ξένους ειδικούς, επιλέγοντας κάποτε ανάμεσα σε δύο ή τρεις διαφορετικές απόψεις που συχνά αναθεωρούνται.

Στον κατάλογο της έκθεσης υπάρχουν λεπτομερή λήμματα των 45 πινάκων και χαρακτικών που περιλαμβάνει, με πολλές παραπομπές σε βιβλιογραφικές πηγές... Παλιότερες και νεότερες αποδόσεις σε καλλιτέχνες και «σχολές» αναφέρονται πάντοτε επώνυμα. Οι πιο προσφατες είναι εκείνες που πρότεινε ο διακεκριμένος Ιταλός καθηγητής Federico Zeri. Σε καμία όμως περίπτωση οι συζητήσεις με γνωστούς ειδικούς δεν απετέλεσαν τη μοναδική πηγή πληρορόφησης, ούτε υποκατέστησαν την

#### ΓΙΑ ENAN «ΑΜΦΙΛΕΓΟΜΕΝΟ» ΠΙΝΑΚΑ

εξαντλητική μελέτη της βιβλιογραφίας.

Η συζήτηση και ανταλλαγή απόψεων προάγει χωρίς αμφιβολία την επιστημονική έρευνα. Και αν ο Μ. Δουγλερίδης είχε ρωτήσει κάποια συνάδελφο, το γραφείο της οποίας απέχει λίγα μέτρα από το εργαστήριό του, δεν θα είχε χαρακτηρίσει πέρυσι στα Νέα της Τέχνης τον Νεαρό μουσικό της Εθνικής Πινακοθήκης, η απόδοση του οποίου στον Cecco da Caravaggio (εργάστηκε π. 1610-1620) έχει γίνει προ πολλού γενικά αποδεκτή, ως έργο του μεγάλου Michelangelo Merisi da Caravaggio (1573-1610), ούτε θα είχε προχωρήσει σε τόσο λανθασμένες ερμηνευτικές προσπάθειες.

Είναι ευνόητο ότι κανείς δεν μπορεί να καταλήξει σε σοβαρά συμπεράσματα με βάση επιπόλαιες και επιφανειακές ομοιότητες. Κατά συνέπεια, η βοήθεια ειδικών ερευνητών είναι ανεκτίμητη και μπορεί να απαλλάξει καποιον λιγότερο έμπειρο από το να πελαγοδρομεί άσκοπα, ανατρέχοντας συχνά σε ξεπερασμένα σήμερα βοηθήματα και διατρέχοντας τελικά τον κίνδυνο να «κομίσει γλαύκα εις Αθήνας».

Ξαναγυρίζοντας στο συγκεκριμένο θέμα, θα ήθελα να επισημάνω τα εξής: ο πίνακας Σαλώμη δεν είναι περισσότερο «αμφιλεγόμενος» από πολλούς άλλους. Η ταύτιση της μορφής που απεικονίζει με τη Σαλώμη και όχι με την Ιουδήθ στον κατάλογο έγινε μετά από συγκριτική μελέτη και δεν επαναλαμβάνει απλά την άποψη του Federico Zeri. Ούτε όμως η παρουσία και μόνο του «πινακίου» στάθηκε καθοριστική γι' αυτήν!

Αν οι δύο συγγραφείς του σημειώματος είχαν διαβάσει πιο προσεκτικά τα λήμματα των έργων αρ. κατ. 34, 40, 41 θα είχαν παρακολουθήσει όλο τον προβληματισμό που οδήγησε τελικά στην προτεινόμενη ταύτιση. Δεν νομίζω ότι υπάρχουν επίσης πολλά περιθώρια αμφιβολίας για την οφθότητα της ένταξης του ζωγράφου του πινακα που μας απασχολεί στην περίφημη ιταλική σχολή της Μπολόνια και ειδικότερα στον κύκλο των μιμητών του γνωστού εκπροσώπου της Guido Reni (1575-1642) και δεν καταλαβαίνω το ερωτηματικό που προσθετουν μετά τον χαρακτηρισμό «Ιταλός». Η απόδοση αυτή οφείλεται επίσης στον F. Zeri. Η ορθότητά της μποφεί εθχολά να ελεγχθεί (βλέπε φωτογραφία χαι κατάλογο των έργων του G. Reni: D. Stephen Pepper, Guido Reni - A complete catalogue of his works with an introductory text, Οξφόρδη, Phaidon, 1984, πιν. 132, 133, 134, 191, 212, 244). Αναφέρονται εδώ τρεις παραλλαγές του θέματος της Σαλώμης (αφ. κατ. 175, 186 και μία που χάθηκε, βλ. και φωτογραφία).

Τα θέματα από την Παλαιά Διαθήχη είναι μαζί με εχείνα από την Καινή Διαθήχη αλλά χαι την αρχαία ελληνική μυθολογία εξαιρετικά δημοφιλή ως τον 19ο αιώνα. Για τον μελετητή της ειχονογραφίας τους το τρίτομο έργο του Α. Pigler Barochthemen - Eine Auswahl von Verzeichnungen zur Ikonographie des 17 und 18 Jahrhunderts (δεύτερη έχδοση, Βουδαπέστη, 1974), που χρειάζεται βέβαια σήμερα κάποιες αναθεωρήσεις και

συμπληρώσεις, είναι ένα sine qua non.

Ο Pigler αναφέσει ελάχιστα γεσμανικά έσγα του 16ου αιώνα, εποχής που σύμφωνα με τον Panofsky εμφανίζεται στη Γεσμανία και τη Βόσειο Ιταλία ασκετά συχνά ο τύπος της «Ιουδήθ με το πινάκιο». Ο ίδιος διακοίνει τσεις εικονογραφικούς τύπους της Ιουδήθ που παφατέθηκαν ανώνυμα πάντα, στο προηγούμενο σημείωμα, χωρίς να σχολιάζει την πιθανότητα σύγχυσης με τη Σαλώμη εξαιτίας της παρουσίας του πινακίου.

Αναρωτιέμαι μήπως η νεότερη έρευνα οδήγησε σε κάποια διαφορετική ταύτιση των μορφών που απεικονίζονται στις παραλλαγές του τύπου αυτού.

Συγκλίσεις εικονογραφικών τύπων και συμφυρμοί εικονογραφικών μοτίβων κάνουν ακόμα πιο δύσκολη την αναγνώριση ενός θέματος. Ορισμένοι τύποι είναι μάλιστα κοινοί όχι μόνο στην εικονογραφία δύο ή περισσότερων σκηνών από την Παλαιά Διαθήκη, αλλά και σε εκείνη κάποιων μυθολογικών, Μία γυναικεία μορφή που κρατάει ένα κομμένο ανδρικό κεφάλι μπορεί να είναι η Ιουδήθ, η Ηρωδιάς, η Σαλώμη, αλλά και η βασίλισσα Τόμυρις (Ηροδ. Ι, 214) ή ακόμα και μια μαινάδα.

Ο εφευνητής πφέπει ακόμα να λάβει υπόψη και τη συμβολική ή αλληγοφική σημασία των βιβλικών και των μυθολογικών θεμάτων σε συγκεκφιμένες εποχές που σχετίζεται και με ηθικοπλαστικούς σκοπούς, με ιστοφικές συγκυφίες και κάποτε με πφοσωπικές πεφιπέτειες των παφαγγελιοδοτών ή των ζωγφάφων. Και στις δύο πεφιπτώσεις διαπιστώνουμε κάποιες πφοτιμήσεις για θέματα που τονίζουν τα στοιχεία του εφωτισμού και της βίας ή δείχνουν το ενδιαφέφον των καλλιτεχνών για την απόδοση του γυμνού. Ο Αδάμ και η Εύα, το λουτφό της Σουζάνας ή της Βηθσαβέε, ο Ιωσήφ με τη γυναίκα του Πετεφφή ή ο Λωτ με τις κόφες του και τέλος η Ιουδήθ με το κεφάλι του Ολοφένφη ή ο Δαβίδ με εκείνο του Γολιάθ είναι τα χαφακτηριστκότεφα παφαδείγματα.

Τα παραπάνω δείχνουν πως η μελέτη σύνθετων και περίπλοκων εικονολογικών και εικονογραφικών προβλημάτων αξίζει να επεκταθεί σε διάφορα επίπεδα «ανάγνωσης», αφού συνεκτιμηθούν διάφορα στοιχεία που προκύπτουν και από συζητήσεις και από συγκριτική μελέτη.

Μα πάνω απ' όλα κάθε υπεύθυνος μελετητής θα ποέπει να σέβεται τους στοιχειώδεις κανόνες της επιστημονικής δεοντολογίας.

[«Βήμα» Κυριακή 24 Οκτωβρίου 1993]

[Σε απάντηση του άρθρου «Ιουδήθ ή Σαλώμη» του κ. Μιχ. Δουλγερίδη και της κας Ιω. Γωνιωτάκη, που αναδημοσιεύτηκε από το «Βήμα», στο φύλλο 132 (Ιουλίου-Αυγούστου 1994) του περιοδικού μας, η κα Αγγ. Ταμβάκη, είχε δημοσιεύσει επίσης στο «Βήμα» (24.10.1993) το παραπάνω άρθρο. Η κα Αγγέλα Ταμβάκη είναι ιστορικός της τέχνης και επιμελήτρια της Εθνικής Πινακοθήκης).

# Τέσσερις απώλειες

### YESHAYAHOU LEIBOVITZ

ΥΕSΗΑΥΑΗΟυ LΕΙΒΟΥΙΤΖ, ένας από τους φιλοσόφους τους πιο αμφισβητούμενους αλλά και τους πιο σεβαστούς στο Ισφαήλ και γενικά στον εβφαϊκό κόσμο, πέθανε την Πέμπτη 18 Αυγούστου 1994, σε ηλικία 91 ετών. Γεννημένος στη Ρίγα, πρωτεύουσα τότε της Λεττονίας, σπούδασε στο Βεφολίνο το 1919 και στη συνέχεια μετανάστευσε στην Παλαιστίνη το 1935.

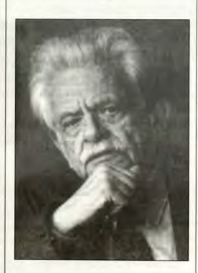
Θρήσκος Εβραίος, ο Leibovitz ανήκε στους «ορθοδόξους» (που δεν πρέπει να συγχέονται με τους υπερορθοδόξους), έχοντας βαθιά επιστημονική κατάρτιση έγινε σύντομα καθηγητής της Χημείας στο εβραϊκό πανεπιστήμιο της Ιερουσαλήμ. Έλαβε μέρος σ' όλους τους πολέμους του νεαρού Κράτους του Ισραήλ. Παρ' όλον ότι ενδιαφερόταν για «τα κοινά» δεν έλαβε ποτέ δημόσιο αξίωμα, ούτε ανήκε σε κανένα πολιτικό κόμμα.

Αρχικά οπαδός του ενός «Κράτους σύμφωνα με την Τορά» έφτασε να εύχεται το χωρισμό της θρησκείας από το κράτος, θέση που επανέλαβε και στα τέλη του 1993, στη σειρά συνεντεύξεών του που εξέδωσαν οι εκδόσεις «Monde», με τίτλο «La Mauvaise Couscience d' Israel».

Πολύγλωσσος, μιλούσε επτά γλώσσες, έλαβε μέρος στην έκδοση της εγκυκλοπαίδειας «Judaica». Θαυμαστής του Μαϊμονίδη, πίστευε ότι η εισαγωγή στην Τορά δεν μπορούσε να γίνει παρά μέσω του σεβασμού των «αξιών», όπως τις διδάσκει η βιβλική και η ιουδαϊκή παράδοση.

Το 1993 μια ομάδα ανεξαρτήτων

διανοουμένων του Ισφαήλ τον πρότεινε για το «Βραβείο του Ισφαήλ», την υψίστη τιμητική διάκριση για τους ανθρώπους των Γραμμάτων και των Καλών Τεχνών, αλλά ο ίδιος αποποιήθηκε την υποψηφιότητά του. Ανήκοντας σ' έναν πνευματικό κόσμο που δεν υπάρχει πια, ο Leibovitz θα μείνει χωρίς αμφιβολία ένας από τους πιο σημαντικούς εβραίους στοχαστές του 20ου αιώνα. [Από σημείωμα του Nicolas Weill, στην «Monde», 19.8.1994]



# ELIAS CANETTI

Βοαβείο Νόμπελ Λογοτεχνίας του 1981

ΤΗΝ ΚΥΡΙΑΚΗ 14 Αυγούστου 1994 πέθανε στη Ζυρίχη, σε ηλικία 89 ετών, ο Elias Canetti. Γεννημένος το 1905 στο Roustchouk (Βουλγαρία), από οικογένεια Ισπανών Σεφαραδί,

νέος περιπλανήθηκε σ' όλη την Ευρώπη. Η οικογένειά του ασχολείτο με το εμπόριο, αλλά όταν σε ηλιχία 30 μόλις ετών πέθανε ο πατέρας του, η μητέρα του (η οποία είχε εγχαταλείψει την καριέρα της ως ηθοποιού στο Burgtheater) τον έμαθε γεφμανικά (στην οιχογένεια μιλούσαν αγγλικά και ισπανικά) και τον έφερε στη Βιέννη. Ο Canetti, ο οποίος σπούδασε Χημεία, διάβαζε πολύ κάθε βιβλίο που έβρισκε. Έφτασε μάλιστα στο σημείο να γράψει «Ο καλύτερος ορισμός της πατρίδας. είναι η βιβλιοθήχη». Φίλος των μεγάλων του πνεύματος (του Brecht, tov Isaak Babel, tov Grosz, του James Joyce κ.ά.) έγραψε μυθιστορήματα («Masse et puissance», «Autodafé», «L' Autre Proces. Lettres de Kafca à Felice». «Le territoire de l' homme», «Le Témoin auriculaire». «Somnambules», «Histoire d' une jennesse», «La langue sauvea», «Histoire d' une ville», «Le Flambeau dans l' oreille», «Histoire d' une vie. Jeux de regard» - TO τελευταίο του, το 1985 κ.ά) και θεατρικά έργαα («Comédie des vanités», «Morts et surcis»). To 1981 έλαβε για το σύνολο του πνευματικού του έργου το Βραβείο Νόμπελ της Λογοτεχνίας.

Στα έργα του διαχρίνεται ο άνθρωπος-ηθικολόγος που ψάχνει για τον «χαλό άνθρωπο», μέσα από τα χανάλια της ψυχανάλυσης, προσπαθώντας με αφορισμούς, σχέψεις χαι οητά να οδηγησει τον άνθρωπο με μικρά βήματα προς την ελευθερία που παράγεται από «το καλό».

[Από άρθρο του Rolland Jaccard, ύτην «Monde», 19.8.1994].

## ΒΑΣΟΣ ΒΛΑΒΙΑΝΟΣ

Όπως γράφει ο **Στ. Ευσταθιάδης** («Βήμα», 14.8.1994):

νας από τους πραγματικά μεγάλους 'Ελληνες της Διασποράς έφυγε από κοντά μας στις αρχές Ιουλίου: ο Βάσος Βλαβιανός. Όσοι έτυχε να τον γνωρίσουν στην Αμερική, όπου πέρασε το μεγαλύτερο μέρος της ζωής του, στην (προπολεμική) Γεομανία είτε στην Ελλάδα, ως καθηγητή του Διεθνούς Δικαίου, ως αναλυτή θεμάτων Εξωτερικής Πολιτικής, ως εκδότη του ιστορικού «Εθνιχού Κήρυχα» (1940-1965) αλλά και σοβαρών καλλιτεχνικών βιβλίων, ως αταλάντευτο μαχητή του Κυποιαχού ή αχόμη ως συλλέχτη γραμματοσήμων - είχε μια μοναδική σειρά των Ολυμπιακών του 1896 - ή ως απλό άνθρωπο με ιδιαίτερη αδυναμία τα σχυλιά, νιώθουν ήδη την έλλειψή του.

Επί 15 χοόνια (1947-61) ο Βλαβιανός διδάσχει Πολιτικές Επιστήμες και Οικονομικά με έμφαση στα προβλήματα της Ανατ. Μεσογείου στο Πανεπιστήμιο της Νέας Υόρκης (NYU) και το 1949 είναι από τους πρώτους ξένους καθηγητές που διδάσχουν ένα εξαμηνο στο Εβραϊκό Πανεπιστήμιο της Ιερουσαλήμ. Εκεί αρχίζει μια πολύχρονη φιλία και συνεργασία στη συγγραφή βιβλίων με τον ισραηλινό ηγέτη Μπεν Γκουριόν».

## PEI NTAABIN

Η κα Ιωάννα Καρατζαφέρη γράφει:

Οι γονείς της, εβοαϊκής πίστης, από την Ποέβεζα, από εκείνους που πήφαν μέφος, χωρίς να το ξέφουν, στην κατασκευή του μύθου του μετανάστη στην Αμερική στα τέλη του προηγούμενου αιώνα και τις αρχές του 20ού, εγκαταστάθηκαν από την αρχή στο Lower East Manhattan, (στο νότιο ανατολικό Μανχάτταν).

Δούλεψαν σκληρά, στην ένδυση, μεγάλωσαν και σπούδασαν τα παιδιά τους ενώ ταυτόχρονα καλλιέργησαν στην ψυχή τους μια διπλή παιδεία, την ιουδαϊκή και την ελληνική.

Την Ρέι Ντάλβιν, τη γνώφισα όταν πια ήταν καθηγήτρια σε πανεπιστήμιο, είχε μεταφράσει τον Καβάφη και τον Ρίτσο, τις γυναίκες ποιήτριες της Ελλάδας και είχε γράψει τα δικά της βιβλία και θεατρικά έργα. Δεν έμενε πια στο Ανατολικό Μανχάτταν, αλλά στη γωνία της Πέμπτης Λεωφόρου και 8ης οδού.

Εχεί με καλούσε σε δείπνο, παφασκεύαζε η ίδια τα φαγητά, για να μιλήσουμε ή μάλλον για να εκφφάσει το δικό της πάθος για τα Γφάμματα, τη δική της αγάπη για την ελληνική λογοτεχνία.

Μικροσκοπική, με έξυπνα σκούρα μάτια, η Ρέι Ντάλβιν είχε πάντα να μου πει κάτι που ξεπερνούσε τα όρια της καθημερινότητας. Ακόμα και για τα άσπρα της μαλλιά είχε το δικό της ανέκδοτο:

Όταν έφτασε η μέρα να συνταξιοδοτηθεί και να αφήσει το πανεπιστήμιο, όπου δίδασκε λογοτεχνία, ανακουφίστηκε, έλεγε. Ένας από τους λόγους ήταν ότι δε θα είχε πια ανάγκη να βάφει τα μαλλιά της που είχαν ασπρίσει πρόωρα.

Τίποτα δεν μπορούσε να τη σταματήσει πριν ολοκληρώσει την ανάγνωση του οποιουδήποτε κειμένου της στ' αγγλικά ή στα ελληνικά μ' εκείνη την ιδιόμορφη προφορά της. Τότε την αγαπούσα διπλά.

Η Ρέι Ντάλβιν ήταν μια γυναίχα που σεβάστηχα από την αρχή της γνωριμίας μας, αγάπησα με το χρόνο και μου λείπει από τη Νέα Υόρχη όταν την επισκέπτομαι.

Της χοωστάω και μια χάρη. Τη γνωριμία μου με τον πρόωρα

χαμένο προοδευτικό ποιητή Γιουσέφ Ελιά, και που μου άφεσε τόσο ο τρόπος που πρόφερε το όνομά του ελληνοεβραισαμερικάνικα.

Στο σπίτι της Ρέι Ντάλβιν δειπνήσαμε αρχετές φορές έχοντας αχόμα ένα συνδαιτημόνα, τον ποιητή Νίχο Σπάνια.

Ένα χρόνο ποιν η Ρέι φύγει από τη ζωή, ταξίδεψε στην Ελλάδα για να την αποχαιρετήσει καθώς και τους φίλους που είχε αποκτήσει μέσα από τη Λογοτεχνία. Ήταν ένα ταξίδι συνειδητού παντοτινού αποχαιρετισμού. Η Έλλη Αλεξίου που την είχε φιλοξενήσει στο παρελθόν είχε ήδη φύγει από ανάμεσά μας.

Το όνειφό της ήταν να γράψει για τους ελληνοεβραίους μετανάστες στην Αμερική, και το πραγματοποίησε σχεδόν στο τέλος της ζωής της.

Είχα υποσχεθεί στη Ρέι Ντάλβιν ότι θα μετέφραζα το βιβλίο της. Αλλά εχείνο το καλοκαίρι που πήγα στο Νέα Υόρκη, και ανάμεσα στα άλλα θα την συναντούσα να μιλήσουμε και γι' αυτό, όταν πήγα σπίτι της και ζήτησα από το θυρωρό της πολυκατοικίας να την ειδοποιήσει για την άφιξή μου για να μου επιτρέψει να ανέβω, πληροφορήθηκα ότι η φίλη μου είχε φύγει και ποτέ πια δε θα ξεναγύριζε».

### זכרונות XPONIKA

ΟΡΓΑΝΟ ΤΟΥ ΚΕΝΤΡΙΚΟΥ ΙΣΡΑΗΛΙΤΙΚΟΥ ΣΥΜΒΟΥΛΙΟΥ ΤΗΣ ΕΛΛΑΔΟΣ

Υπεύθυνος σύμφωνα με το Νόμο: Ο Ποόεδοος του Κ.Ι.Σ. ΝΙΣΗΜ ΜΑΙΏ Σουομελή 2 • 104 39 ΑΘΗΝΑ

Διανέμεται Δωρεάν



#### ΠΑΝ. ΣΙΜΩΤΑ

#### Η Αποστασία των Ισραηλιτών εν Σαττέιν, Αθήνα 1993

Ακούραστος ο καθηγητής κ. Σιμωτάς, προσφέρει μ' αυτό το ανάτυπό του από το πεοιοδικό «Θεολογία»

μια νέα μελέτη - μάθημα. Θέμα της η ενοχή ή όχι του Μεσοποτάμιου μάγου και μάντη Βαλαάμ στην παραπλάνηση κι εξώθηση σ' ακολασία κι αποστασία του Ισραήλ, που έγινε στο Σαττείν («10 περίπου χιλιόμετρα ανατολικώς του Ιορδάνου, στο ύψος της Ιεριχούς»), ύστερ' από την έξοδό τους από την Αιγυπτό και εξόργισε το Μωυσή πι έδωπε όσοι παρασύρθηκαν σ' αυτό τον ξεπεσμό και θανατώθηκαν



# Γράμματα στα «Χρονικά»

#### ΠΑΡΑΔΟΣΙΑΚΈΣ ΣΤΟΛΕΣ

Ο κ. 'Αλκης Ράφτης. πρόεδρος του Δ.Σ. του Σωματείου «Θέατρο Δόρα Στράτου. Ελληνιχοί χοροί» μας γράφει:

«Θα ήθελα κατ' αρχήν να σας συγχαρώ για το περιοδικό του Κ.Ι.Σ. «Χοονικά» και την εξαιρετικά ενδιαφέρουσα ύλη

Στο φύλλο αριθ. 130 Μάρτιος-Αποίλιος 1994 (Νισάν-Ιγιάο 5754) και ειδικά στο άρθρο του κ. Στέλιου Ι. Κοψαχείλη με τίτλο «Αναφορές για Εβραίους σε ελληνικά δημοτικά τραγούδια» δημοσιεύσατε φωτογραφία παραδοσιακής φορεσιάς από το ακριτικό χωριό 'Ανω Κλειναί του νομού Φλώρινας.

Τόσο η φορεσιά όσο και η φωτογραφία της ανήχουν στο κοινωφελές σωματείο «Ελληνιχοί Χοροί - Δόρα Στράτου». Για ενημέρωση σας μάλιστα θα μου επιτρέψετε την πληροφόρηση: η φορεσιά αυτή φορέθηκε στο χωριό 'Ανω Κλεινές, ποσέρχεται όμως από την περιοχή Μαχράς Γέφυρας της Ανατολικής Θράκης, η οποία σήμερα ανήχει στην Τουοχία. Οι πρόσφυγες με την ανταλλαγή των πληθυσμών διασχορπίσθηχαν σε διάφορα χωριά της Δυτικής Μακεδονίας και Θράκης όπου φορέθηκε η φορεσιά τους και κρατήθηκαν οι παραδόσεις τους.

Θα παρακαλούσα σε προσεχές φύλλο σας να αναφέρετε την προέλευση της φορεσιάς, όπως επίσης ότι η φωτογραφία προέρχεται από το λεύχωμα «40 ελληνικές φορεσιές», σελ.46-47. Αθήνα: Θέατρο «Δόρα Στράτου», 1994».

Η Σωτηρία του Βολιώτη Ισ. Βαρούχ από τον βουλευτή Τρικάλων Δημ. Χατζηγάκη

Ο κ. Κώστας Χατζηγά**νης** (Ιατρός, στον Βόλο) ύστερα από παράκληση του Κ.Ι.Σ. διηγείται για μια ιστορία σωτηρίας Εβραίου κατά την Κατοχή:

«Μου ζητήσατε να σας διηγηθώ την ιστορία της κατοχής. με τον Ισίδωρο Βαρούχ, τότε τραπεζίτη εις Βόλον.

Θα πρέπει να μεταφερθούμε νοεφώς πίσω σε άλλη εποχή μέρες της γερμανικής κατοχής όπου η ζωή του ανθρώπου κόστιζε κάτι λιγότερο από ενός μυρμηγκιού και που οι έννοιες αξιοπφέπεια, σεβασμός, ανθρωπιά, δικαιώματα ήσαν ανύπαρκτες. Τότε που στον δρόμο συνελαμβάνεσω αν ομιλούσες με περισσότερο από δύο άτομα, που στις πέντες ώρες το απόγευμα έπρεπε να είσαι κλεισμένος στο σπίτι σου. Τότε που για να μεταχινηθείς από πόλη σε

πόλη έπφεπε να έχεις άδεια δεόντως αιτιολογημένη, τότε που η εμπιστοσύνη στον πλησίον σου ήτο κάτι το σπάνιο, τότε που στο κάθε σου βήμα ένοιωθες μάτια να σε παραχο-

Υπ' αυτάς τας απεριγράπτους συνθήκας ο θείος μας Δημήτρης Χατζηγάκης δικηγόρος και βουλευτής Τρικάλων, προπολεμικώς των Φιλελευθέρων και κατόπιν της ΕΡΕ, διατηφούσε εις Βόλον φιλίες. Μεταξύ των φίλων ήτο και ο Ισίδωρος Βαρούχ. Φαίνεται ότι υπέπεσεν εις την αντίληψιν του ότι ποοετοιμάζετο η σύλληψις των Εβοαίων.

Έτσι οργανώθη η μεταφορά εν μέσω μυρίων κινδύνων του κ. Βαρούχ και της συζύγου του εις Τρίκαλα όπου με τα λίγα υπάρχοντά τους και με ατέλειωτες προφυλάξεις μπήκαν στο σπίτι μας. Όλα αυτά συνέβαιναν ενώ εις ένα επιτεταγμένο από την διοίχησιν δωμάτιο του σπιτιού μας έμεναν δύο Γεομανοί αξιωματιχοί. Στο υπόγειο του σπιτιού μας υπήρχε ένα δωμάτιο, η πόρτα του οποίου ήτο ολόκληφο ντουλάπι και άνοιγε μόνο εάν αφαιρούσες ένα μεγάλο καρφί. Εκεί επρόκειτο να καταφύγει ο Βαρούχ εις περίπτωσιν κινδύνου. Ευτυχώς όμως μετά από μερικές ημέρες ο θείος μου προώθησε σε κάποιο χωριό όπου είγε κουμπάφους και παιδικούς φίλους το ζεύγος Βαρούν και εσώθησαν».

στην πορεία τους προς τη «Γη της Επαγγελίας». Πράξη που εντολή στους αρχηγούς να θανατωθούν μ' απαγχονισμό **κάπου 25.000.** 

Ο κ. Σιμωτάς, εφμηνεύσντας με βαθύτατη οξύνοια κι αντιχειμενιχότητα παλαιοδιαθηκικά κείμενα, διαγωρίζοντάς τα σ' εχείνα που αναφερονται σ' αυτή την αποστασία του λαού του Ισραήλ, διχώς όμως ν' αναφέρεται το όνομα του Βαλαάμ και σ' εκείνα που αναφέρονται σ' αυτόν, διαχωοίζοντάς τα κι αυτά σ' εκείνα που δεν μιλούν ξεκάθαρα για την ενοχή του και σ' αυτά που μιλούν ξεκάθαρα, καθώς και σε καινοδιαθηκικά κ' εξωβιβλικά κείμενα (Ιώσηπος. Φίλων ο Ιουδαίος) αλλά και χριστιανικά (Ωριγένης, Επίσχοπος Γάζης Προχόπιος. Επίσχοπος Λουγδουνων Ειρηναίος) - καταλήγει στο συμπέρασμα, σ' αντίθεση με τους τελευταίους, ότι δεν διαπιστώνεται «σαφής και αναμφισβήτητος περίπτωσης αναμείξεως του Μεσοποταμίου μάντεως εις κατάστασιν υπόπτου τινός σχεδίου προς παραπλάνησιν των εν Σαιτείν εγκατασταθέντων Ισραηλιτών και εξώθησιν αυτών εις ακολασίαν και την αποστασίαν», αλλά μόνο «Πλανάται υποψια τις ότι ο μάντις ούτος είναι υπαίτιος της περί ης ο λόγος ηθικής και θρησκευτικής καταπτώσεως των Ισραηλιτών...». Τουτ' η μελέτη του ». Σιμωτά, φωτίζει μιαν ακόμη από τις τόσες πτυχές της ιστοοικής αυτής «Εξοδου» και πορείας του λαού του Ισραήλ προς τη «Γη της Επαγγελίας». γεννώντας σύγκαιρα και. μελαγχολικές σκέψεις στ' ατι για μάγους και μάντεις μιλονσε ο άνθρωπος το 1224 π.Χ... γι' αυτούς μιλάει και αημερά. εποχή της τεχνολογικής κυριαρχίας και δεσποτειας

Κωστας Παπαπάνος («Πολιτικά Θέματα», 15-7-1994)

#### ΒΑΣ. Ι. ΛΑΖΑΝΑ

### Η Ανθολογία αρχαίων Ελληνικών Επιγραμμάτων του Μάξιμου Πλανούδη

(Εκδόσεις Δ. Παπαδήμα, Αθήνα, 1994)

Με τον τόμο αυτό - 8ο κατά σειφά - συμπληφώνεται η κολοσσιαία εργασία της έμμετρης μετάφρασης και του σχολιασμού όλων των αρχαίων ελληνικών επιγραμμάτων που έχουν περισωθεί (ήτοι 3702 της «Ελληνικής ή Παλατινής Ανθολογίας» και 388 της «Ανθολογίας του Μάξιμου Πλανούδη»).

Το έργο αυτό, που περιλαμβάνει το αρχαίο κείμενο, την έμμετρη μετάφραση, τον σχολιασμό και τα βιογραφικά στοιχεία των ποιητών έχει γίνει από τον κ. Βασ. Λαζανά, ο οποίος έχει τιμηθεί σχετικά με βραβεία της Ακαδημίας Αθηνών και της Ελληνικής Εταιρείας Χριστιανικών Γραμμάτων.

#### ΓΙΑΝΝΗ ΣΑΛΑΠΑΣΙΔΗ:

#### Χρώμα πράσινο του αμυγδάλου

(εκδόσεις «Νέα Σύνορα» Α.Α. Λιβάνη, Αθήνα 1993).

Θεσσαλονίκη δεκαετία του '20.

Ο Ηλίας, το χεντοιχό πρόσωπο της ιστορίας, μιχροαστός, αρχηγός μιας σιχογένειας που αποτελείται από την γυναίχα του Φώνη, τον γιο του Ιορδάνη και την χόρη του Έφη.

Από την άλλη πλευρά η ισραηλιτική οικογένεια με τον Μωύς, πλούσιο έμπορο, τη γυναίκα του Ρεβέκκα και την κόρη του Αουκία.

Γύρω από αυτές τις δύο οιχογένειες κινείται ένας κόσμος με τα πάθη και τις αδυναμίες του. Η ζωή στη Θεσσαλονίκη, οι απεργίες, οι επαναστάσεις, τα τραμ, οι πρόσφυγες από τον Πόντο, η γκρίζα υπαλληλική νοοτροπία είναι μερικά από τα στοιχεία που χρωματίζουν τις καταστάσεις.

Ο Ιορδάνης και η Λουκία είναι εφωτευμένοι, αλλά δεν τολμούν να το ανακοινώσουν στους δικούς τους για πολλούς λόγους, σοβαφότεφος από τους οποίους είναι η διαφοφετική θρησκεία. Οι γονείς και των δύο, δέσμιοι της εποχής και των παφαδόσεων, αντιδφούν. Μόνος σύμμαχος, ο πατέφας του Ιοφδάνη, ο Ηλίας. Τελικά το ζευγάφι συζεί στην ίδια πόλη, μακφιά από τους γονείς τους.

Όταν οι Γερμανοί μπαίνουν στην Ελλά-

δα, ο άνδρας της Έφης φεύγει στο βουνό, ενώ ο Ιορδάνης κάνει τη δική του αντίσταση στην Εταιρεία των τραμ όπου εργάζεται.

Λίγο ποιν το τέλος του πολέμου οι Γερμανοί μαζεύουν και στέλνουν στα στρατόπεδα τους Ισραηλίτες της Θεσσαλονίκης, ανάμεσα σ' αυτούς και η Λουκία. Η μεγάλη τραγωδία αρχίζει. Το δίλημμα για τον Ιορδάνη είναι να ακολουθήσει ή όχι την αγάπη του. Τέλικά διαλέγει το πρώτο και φεύγει μαζί της. Για τον Ηλία η απόφαση αυτή είναι η λύτρωση, για τους άλλους το αποκορύφωμα του έρωτα.

### Λάβαμε τα βιβλία:

€ Διονύση Κουλεντιανού:

Η Ποίηση μ' εδίδαξε (Αθήνα, εκδόσεις Πάραλος, 1994).

€ Ξ. Βεντούρα-Δοβλέτογλου:

Ψυχοφυσιολογία-Νόμος Δημιουργία (Αθήναι 1994).

#### ΠΑΛΙΕΣ ΦΩΤΟΓΡΑΦΙΕΣ



Από την θεμελίωση του Σχολείου της Ισφαηλιτικής Κοινότητας Αθηνών στο Παλαιό Ψυχικό (1955;). Διακρίνονται: καθήμενος ο Σαλτιέλ Κοέν και όρθιοι οι: Κανάρης Κωνσταντίνης, Μωρίς Μπεράχα, Μίνως Ελιέζερ και Σαλβατώρ Μπακόλας.



Από εχδήλωση της εβραϊχής χατασχήνωσης (1956). Διαχρίνονται από αριστερά: η Μαρί Κωνσταντίνη, ο Κανάρης Κωνσταντίνης, ο Ραββίνος Μπαρτζιλάι, ο Ζαχαρίας Βιτάλ, ο Χάιμ Μπενρουμπή, ο Σαλτιέλ Κοέν χαι η Σ. Μαργούλη.

# **ENGLISH SUMMARY**

### of the Contents of Issue No 133

#### SEPTEMBER - OCTOBER 1994

The principal subject of this issue is the close relations between Greek Christians and Greek Jews in Greece. The leading article, entitled «Little Villages which Remember, Big Towns which Forget» takes as its starting-point the ceremony held each year in the small French village of Saint-Amand-Montrond to commemorate the local Holocaust, in which the 28 Jewish men and eight Jewish women were thrown alive into three wells by the Germans. The article calls for the erection in all Greek towns of memorials to the local Jews put to death during the Holocaust.

The same carries an article on the monument to the Jewish Martyrs set up in Ioannina, Greece, on 25 September 1994.

Under the title «Judges on Trial» we republish an article from the French newspaper Le Monde (12 August 1994) on the incredible verdict of a court in the German city of Mennheim, which congratulated the leader of the extreme right-wing NPD party for denying that the Holocaust ever occurred.

An article entitled «The War of 1940 and the Jews» is specially devoted to the part played by the Jews in the magnificent endeavours of the Greeks in their fight against the Axis powers (Fascist Italy and Nazi Germany). We also publish a speech on the subject delivered in January 1941 by our coreligionist Minos Konstantinis.

We publish the second and last part of the study compiled in 1911 by the much lamented leader of the Greek Orthodox Church Chryssostomos Papadopoulos about the "The Hellenizing Jews of Alexandria" which refers

to the undeniable connections between the Jewish and the Christian religions.

Dr Th. Papazissi, Professor of Civil Law at the University of Thessaloniki, examines in an article entitled "The Greek Jews and their Family Law in the Greek State" the question of the development of Jewish family law within the boundaries of the Greek state from the Roman period down to the present day.

We publish a brief extract from the book by Ms Maria Efthymiou entitled «Jews and Christians in the Turkish-Occupied Islands of the South East Aegean - the Difficult Aspects of Fruitful Co-existence» on the subject of the relations between Jews and Greeks during the period of Ottoman rule.

Ms Angela Tamvaki responds to an article in the Chronicles for July/August 1994 which was stimulated by the exhibition entitled «The Old Testament in European Art 1500 - 1930». Ms Tambaki, curator of the National Gallery, expresses her views on whether the figure depicted in a picture is that of **Judith or Salome.** 

We publish short pieces in memory of Leibovitz, Canetti, Vlavianos and Dalven, whose recent deaths were losses to the Jewish intellectual world.

This issue contains **letters** from Mr A. Raftis on the traditional costumes of Macedonia and from Mr C. Hatzigakis on the rescue during the Holocaust of the banker I. Baruch from Volos.

We also review a number of books.

