# XPONIKA הונות XPONIKA

ΟΡΓΑΝΟ ΤΟΥ ΚΕΝΤΡΙΚΟΥ ΙΣΡΑΗΛΙΤΙΚΟΥ ΣΥΜΒΟΥΛΙΟΥ ΤΗΣ ΕΛΛΑΔΟΣ

ΑΡΙΘΜ. ΦΥΛΛΟΥ 115 = ΜΑΡΤΙΟΣ - ΑΠΡΙΛΙΟΣ 1991 = ΑΔΑΡ - ΝΙΣΑΝ 5751



### Πίστη και λογική: Οι θρησκείες δεν έχουν τίποτα να φοβηθούν

'Αρθρο τού Επισκόπου κ. Gerald Mahon, προέδρου της Αγγλικανικής Επισκοπικής Επιτροπής για τις Σχέσεις μεταξύ Χριστιανών Καθολικών και Εβραίων

νας ιεφέας μου διηγήθηκε μια πρόσφατη εμπειρία που είχε με μια τάξη παιδιών 14 ετών σε ένα τοπικό σχολείο. Τα είχε φωτήσει ποιός ήταν ο Ιδρυτής του Χριστιανισμού. Επικράτησε οιγή στην τάξη, μέχρι που ένα αγόρι διστακτικά απάντησε: "Δεν μου αρέσει που το λέω, αλλά δεν ήταν κάποιος που το όνομά του είναι το ίδιο με μια βοιστά;"

Οι Χριστιανοί δεν μπορούν βέβαια να είναι περήφανοι που σε μια χώρα με 1.400 χρόνια χριστιανικής παράδοσης μια απλή ερώτηση μπόρεσε να προχαλέσει μια τέτοια απάντηση.

Σε όλο τον χριστιανικό κόσμο, μόλις άρχισε η ατυχώς ονομαζόμενη ως "Σταυροφορία για τον Ευαγγελισμό". Η λέξη αυφή είναι η αγγλική

ως "Σταυφοφοφία για τον Ευαγγελισμο μεταφοφά μιας ελληνικής λέξης της Καινής Διαθήκης που σημαίνει τη διαδοση του "Καλου Αγγέλματος" (στα ελληνικά το Ευαγγέλιον), της ιστοφίας, της ζωής και της διδασχαλίας του Ιησού Χοιστού.

Ο Ευαγγελισμός λοιπόν δεν είναι κάτι το καινουφγιο. Είναι ό,τι οι Χοιστιανοί κάνουν από το ξεκίνημα της Χοιστιανοίκης όσοι εντασσόνται στη χοιστιανική κοινότητα αναλαμβάνουν την ευθύνη να διαδώσουν το Καλό Αγγελμα.

Σ' αυτη τη "Σταυροφορία" η Εκκλητία προκαλει κυρίως τα ίδια της τα μελη να καταλαβοιν τη σημασία της αποδυχης της πωτης τους. Είναι οι Χοιτιανοί, ακομη και αυτοι που εκκλησιαζονται συχνα, που πρέπει πρώτα απ' όλους να "εναι η συμπεριφορά τους απέναντι σε ατομα άλλων θυησιατοίουν το ατομα άλλων θυησκιών. Θα επορέπε οι άλλες θρησκείες να επιστρατεύουν την άμυνα τους, να μασφάλζουν τις πορτές τους, για να αστιμετωπίσουν το παλοιοιακό κύμα του προσηλυτισμού.

Θ μαμαι ένα περιστατικό, προ 20 ετων, όταν επισκέφθηκα την Βόρεια Υεμινή. Ο υπουργός Υγείας είχε ζητήσει Καθολικές αδελφές για να δουλέψουν ότα νοσοχομεία της Υεμένης. "Αλλά αν έρθουν – είπε – δεν θα πρέπει να κάννουν προσηλυτισμό"

"Κύριε υπουργέ", του απάντησα, "δεν μπορώ να σας προσηλυτίσω, όπως και εσείς δεν μπορείτε να προση-

λιπτίσετε εμένα. Υπάρχει μόνον Ένας που καθοδηγεί την καρδιά και οι δύο μας πιστεύουμε σε Αυτόν. Όταν έρθουν οι αδελφές, θα υπηρετήσουν το λαό σας και ίσως θα τον φέρουν πιο κοντά στον Θεό. Τί θα κάνει Αυτός στις καρδιές των αδελφών ή στις καρδιές του λαού σας, είναι δικό Του μυστικό".

Και ο υπουργός φάνηκε ικανοποιημένος. Θα έδινα αυτή την απάντηση σε οποιονδήποτε αλλόθρησκο που θα φοβόταν την "Σταυροφορία την περιστελισμό"

Είναι σημαντικό, ότι το φετεινό μήνυμα του Πάπα για την Ποωτοχρονιά σχετικά με την Παγκόσμια Ημέρα της Ειρήνης, είχε ως κεντρικό νόημα: "Αν θέλετε ειρήνη, σεβαστείτε τις πεποιθήσεις του κάθε ατόσου"

"Οι λαοί δεν πρέπει να προσπαθούν να επιβάλλουν την δική τους αλήθεια στους αλλους", γράφει ο Πάπας Ιωάννης - Παύλος ΙΙ. "Η αλήθεια επιβάλλεται μόνο με τις δινάμεις της δικής της γνησιότητας... Ωστόσο, όπως ένας πρέπει να παραμένει πεπεισμένος για την αλήθεια της δικής του θοησκείας, κατά τον ίδιο τρόπο κανένας άνθρωπος ή ομάδα δεν έχει το δικαίωμα να καταπιέσει την ελευθερία της συνείδησης όσων έχουν άλλες θρησκευτικές πεποιθήσεις".

Οι Εκκλησίες θα έπρεπε, πιστεύω, να υιοθετήσουν αυτήν την αρχή. Οι περιθωριακές ομάδες, που δεν την δέχονται θα ακολουθήσουν τον δικό τους δρόμο, άσχετα από τον Ευαγγελισμό.

Ποιν από 25 χρόνια, κατά το Β' Σύμβούλιο του Βατικανού, η Καθολική Εκκλησία εξέδωσε μια ειδική Διακηρυξη αναφερόμενη στις σχεσεις της με τους μη Χριστιανούς: Nostra Aetate, ονομάζεται το έγγραφο αυτό, που πήφε την ονομασία του από τις δύο αρχικές λατινικές λέξεις του κειμένου και δίνει στους Καθολικούς την εξής αρχή: "Με σοφία και αγάπη, διαμέσου του διαλόγου και της συνεργασίας με τα "άνθη" άλλων θρησκειών και επιβεβαιώνοντας τη χριστιανική πίστη και ζωή, μάθετε, διατιρήστε και προωθήστε τα πνευματικά και ηθικά θετική

στοιχεία που θα βρείτε μεταξύ των άλλων θρησκειών, καθώς και τις αξίες των κοινωνιών και του πολιτισμού τους". Το μήνυμα αυτό απέχει πολύ από τις ημέρες του δόγματος: "Οι Χριστιανοί έχουν δίκιο: όλοι οι άλλοι έχουν άδικο".

Υπάρχει ένα εκτεταμένο εδάφιο στη Διακήρυξη αυτή, που αναφέρεται στον Ιουδαΐσμό. Οι Χριστιανοί πολλές φορές βρίσκονται μπροστά στον κίνδυνο να ξεχάσουν ότι ο Ιησούς ήταν Εβραίος μεγαλωμένος με τα εβραϊκά ήθη, από τους Εβραίους γονείς του, την Μαρία και τον Ιωσήφ.

Οι σύντροφοι που επέλεξε, οι 12 Απόστολοι, ήταν όλοι Εβραίοι, όπως άλλωστε και όλοι οι πρώτοι Χριστιανοί. Και η διδασκαλία του Ιησού αντικατοπτρίζει πολύ καθαρά την εβραϊκή παιδεία του. Ο κοινός δεσμός μεταξύ του Χριστιανισμού και του Ιουδαϊσμού είναι βαθύς και οργανικός και το χρέος των Χριστιανών προς τους Εβραίους αναγνωρίζεται ολόένα και περισσότερο.

Βέβαια, δεν ήταν πάντα έτσι. Όμως, η επαίσχυντη ιστορία των διωγμών των Εβραίων από τους Χριστιανούς σήμερα καταλογίζεται ως το κακό στοιχείο, όπως πράγματι ήταν, και οι Χριστιανοί ηγέτες εξασκούν την επιροπό τους για να βεβαιώσουν ότι δεν πρόκειται να επαναληφθεί αυτός ο απεχθής παραλογισμός.

"Ο αντισημιτισμός και κάθε μορφή ρατσισμού είναι ένα αμάρτημα προς το Θεό και την ανθρωπότητα", δήλωσε με

έμφαση ο Πάπας Ιωάννης - Παύλος ΙΙ, τον περασμένο Νοέμβριο, κατά την πρόσφωνησή του στα μέλη του Βρετανικού Συμβουλίου Χριστιανών και Εβραίων.

Ο Ευαγγελισμός δεν απειλεί κανέναν. Σκοπεύει να διαδώσει το κήουγμά του μεταξύ των ανθρώπων που πιστεύουν ότι είναι Χριστιανοί. Τους προτρέπει να αφυπνιστούν έναντι των ευθυνών τους και τους προκαλεί να γίνουν μάρτυρες της πίστης τους ζώντας μια ζωή στην υπηρεσία των άλλων.

Όλοι μας. Χριστιανοί και μη Χριστιανοί, είμαστε ιεραπόστολοι σε αυτόν τον κόσμο, όλοι μας αντιμετωπίζουμε τα ίδια ουσιώδη ερωτήματα σχετικά με το νόημα και το σκοπό της ζωής, σχετικά με το θάνατο και σχετικά με το απόλυτο μυστήριο του από ΠΟΥ ερχόμαστε και ΠΟΥ το ταξίδι μας μάς οδηγεί.

Στην αναζήτηση απαντήσεων μπορούμε να μοιραστούμε τις γνώσεις μας. Ο Χριστιανισμός θα μοιράσει το θησαυρό του, το Καλό 'Αγγελμα του Χριστού. Ανταποδίδοντας, θα είναι έτοιμος να αχούσει τις απόψεις των άλλων. Θα έπρεπε κανείς από εμάς να φοβάται, διότι θα έρθουμε κοντύτερα στην αλήθεια;

(Από την εφημερίδα "Independent". 26.2.1991)



Ο Ραββίνος Fabian Schonfeld, από τις ΗΠΑ, χαιρετά τον Αρχιεπίσκοπο Τσεχοσλοβακίας Καρδινάλιο Frantisek Tomasek. Στο κέντρο ο Αρχιεπίσκοπος Edward Cassidy, πρόεδρος της Επιτροπής του Βατικανού για τις Θρησκευτικές Σχέσεις με τους Εβραίους.

"Μεγάλωνα, ωρίμαζα, καταλάβαινα περισσότερα πράγματα: το να είσαι Εβραίος σ' έναν κόσμο Χριστιανών, σημαίνει να γνωρίσεις το φόβο και να τον συνηθίσεις. Το φόβο του Θεού, συν το φόβο των ανθοώπων".

ΕΛΙ ΒΙΖΕΛ (Νόμπελ Ειρήνης 1986)

"Η διαθήχη ενός δολοφονημένου Εβραίου ποιητή" (Εκδόσεις Aquarius, 1988, σελ. 34)

ΕΙΚΟΝΑ ΕΞΩΦΥΛΛΟΥ: Χανιά: Εβραϊκή συνοικία.

# **"Οι Εβραίοι και η Ευρώπη"**

Σχέψεις και συμπεράσματα από την ομώνυμη μελέτη TOU MAX HORKHEIMER

Γεομανός φιλόσοφος και κοινωνιολόγος Max Horkheimer. της Σχολής της Φραγκφούρτης, τον Σεπτέμβριο του 1939 ολοκλήρωσε τη συγγραφή της μελέτης του "Οι Εβραίοι και η Ευρώπη" (Die Juden und Europa), που την δημοσίευσε στην "Zeitschrift fur Sozial - Forschung", τόμος VIII (1939), σελ. 115 - 136.

Στη μελέτη αυτή ο Χορχάιμερ προσπαθεί να περιγράψει τον αντισημιτισμό ως ιδεολογική πρακτική του φασισμού. Επιχειρεί να υποστηρίξει πως ο φασισμός είχε φωλιάσει μέσα στο ίδιο το φιλελεύ-

θερο καπιταλιστικό σύστημα του 19ου αιώνα και πως το εθνικοσοσιαλιστικό καθεστώς του Χίτλεο ήταν η φυσική εξέλιξη της Δημοκρατίας της Βαϊμάρης. Μέσα σ' αυτό το πλαίσιο έθετε και τη μεγάλη αντισημιτική προπαγάνδα που επιχειρούσε τότε (το 1939) το ναζιστικό καθεστώς.

Παρακάτω δημοσιεύουμε ένα απόσπασμα αυτής της μελέτης από την ελληνική μετάφραση (του κ. Θ. Γεωργίου), με τον ομώνυμο τίτλο (εχδόσεις Έρασμος, Αθήνα 1985). Από τη δημοσίευση του αποσπάσματος αυτού φαίνεται πόσο πολύ ο Χοραχάιμερ έπεσε έξω στις προβλέψεις του για το τί επρόχειτο να αχολουθήσει στα αμέσως προσεχή χρόνια, όσον αφορούσε την τύχη των Εβραίων. Ο Χορκχάιμες π.χ. πιστεύει και... προβλέπει ότι "Η ελπίδα των Εβραίων στηρίζεται στον Β' παγκόσμιο πόλεμο", τον πόλεμο δηλαδή που δημιούργησε την εξόντωση του Ολοχαυτώματος!

Από την άλλη όμως πλευρά, ολόκληση η μελέτη "Οι Εβοαίοι και η Ευρώπη" περιέχει σχέψεις (δυστυχώς επαναλαμβανόμενες από τους αντισημίτες) πενήντα ολόχληρα χρόνια μετά τη συγγραφή της.

Ο καθένας μπορεί ελεύθερα να βγάλει τα δικά του συμπεράσματα.

"Η ελπίδα των Εβραίων στηρίζεται στον Β' παγκόσμιο πόλεμο θλιβερή ελπίδα. Όποια χι αν είναι η εξέλιξη, ο συνεχής μιλιταρισμός θα συνεχίσει να οδηγεί τον κόσμο σε κολλεκτιβιστικές και αυταρχικές μορφές ζωής. Κατά τη διάρκεια του Α΄ παγκοσμίου πολέμου η οιχονομία του γερμανιχού πολέμου προειχόνιζε τα σύγχρονα ετήσια προγράμματα. Η αναγκαστική στρατολόγηση στον πρόσφατο λαϊκό πόλεμο είναι μια κεφαλαιώδης στιγμή της ολοκληρωτικής τεχνικής. Για τις στρατιές των εργαζομένων στην πολεμική βιομηχανία, στην κατασκευή του οδικού δικτύου, στις σιδηροδρομικές γραμμές και στα δημόσια κτίρια η κινητοποίηση αυτή δεν φέρνει τίποτε παρά το θάνατο των μαζών. Η συνεχής εξάπλωση τον καιρό της ειρήνης ήταν ήδη κατάσταση πολέμου. Βρισκόμαστε σε πόλεμο; Καμιά φορά οι σημερινοί πολεμιστές το αγνοούν και οι ίδιοι. Οι έννοιες είναι περισσότερο ασαφείς απ' ό,τι κατά τον 19ο αιώνα. Η φυγή των λαών στα καταφύγια είναι ο θρίαμβος του Χίτλερ, ακόμη κι αν νικηθεί. Ίσως οι Εβραίοι περάσουν απαρατήρητοι μέσα στον πανιχό με τον καιρό όμως θα τρέμουν όπως όλος ο κόσμος μπροστά σ' αυτό που απλώνεται τώρα σ' ολόκληση τη γη.

Σ' ένα μεγάλο βαθμό, οι μάζες που πολεμούν κατά των ολοκληρωτικών κρατών δεν φοβούνται κατά βάθος τον φασισμό. Παρ' όλα αυτά, το να διαφυλάξει κανείς αυτό που υπάρχει δεν έχει νόημα, είτε

CONTRACT STATES - LEADING ATTRACTOR 1001

το απέχτησε με τον πόλεμο, είτε ειρηνικά. Ίσως μετά από έναν μεγάλο πόλεμο να δούμε να αποχαθίσταται για μια σύντομη περιόδο το προηγούμενο οιχονομικό καθεστώς. Αλλά τότε θα ξανάρχιζε η ίδια διαδιχασία: ο φασισμός δεν γεννήθηκε τυχαία. Με την κατάρρευση της φιλελεύθερης οικονομίας οι άνθρωποι βρέθηκαν μπροστά στο δίλημμα: ελευθερία ή φασιστική δικτατορία. Οι Εβραίοι ως πράκτορες της χυχλοφορίας των αγαθών δεν έχουν χανένα μέλλον. Ως άνθρωποι θα μπορούσαν να ζήσουν όταν επιτέλους οι άνθρωποι έθεταν ένα

τέλος στην προϊστορία.

Στην ολοκληρωτική τάξη, όταν δεν θα υπάρχει ανθρωπότητα, αλλά ίσως απομένουν αχόμη μεριχοί Εβραίοι, ο αντισημιτισμός θα έχει ένα φυσιχό τέλος. Το μίσος κατά των Εβραίων ανήκει στην φάση της αχμής του φασισμού. Στη Γερμανία ο αντισημιτισμός παραμένει μια δικλείδα ιδίως για τις νέες γενιές των S.A. Χοησιμοποιείται για να ενσπείοει την δειλία στον πληθυσμό. Θέλουμε να αποδείξουμε ότι το σύστημα δεν υποχωρεί μπροστά σε τίποτε. Οι διώξεις αποβλέπουν πολιτικά κυρίως στους θεατές: να δουν μήπως υπάρχουν μεριχοί που αντιδρούν. Δεν υπάρχει πια τίποτε να παρθεί. Η μεγάλη αντισημιτική προπαγάνδα απευθύνεται χυρίως στο εξωτεριχό. Άρειοι διευθυντές του οιχονομιχού τομέα ή και άλλων τομέων μπορούν χάλλιστα να εχφράζουν την απαρέσχειά τους, ιδίως όταν η χώρα τους είναι απομαχουσμένη από το πεδίο των συγχρούσεων οι δυνάμει φασιστικές μάζες δεν τους παίονουν στα σοβαρά. Τις βαρβαρότητες που αποκηρύσσουν δημοσίως ξέρουν να τις δικαιολογούν ιδιωτικά. Στις ηπείοους που κατορθώνουν να θοέ-

ψουν τον πληθυσμό τους, χάθε ζητιάνος φοβάται ότι ο μετανάστης Εβραίος του στερεί το ψωμί του. Ένα πλήθος άνεργων και μικροαστών αγαπούν τον Χίτλεο για τον αντισημιτισμό του και κατά βάθος η χυρίαρχη τάξη μοιράζεται μαζί τους αυτή την αγάπη. Η απανθρωπιά που φθάνει μέχοι το παράλογο μετριάζει τον τρόμο που την αχολουθεί. Η ατιμωρησία που εξασφαλίζει στον ένοχο η θεϊκή δύναμη αποδειχνύει για μια αχόμη φορά ότι δεν υπάρχει ανθρωπιά. Μπροστά στην αναπαραγωγή του απάνθρωπου επιβεβαιώνεται ότι η παλιά ιδέα του ανθρωπισμού, η θρησχεία και ολόκληση η φιλελεύθεση ιδεολογία δεν έχουν πια καμιά αξία. Η ολότητα πρέπει να καταστρέψει την χαχή συνείδηση. Η συμπόνοια είναι τελιχά η τελευταία αμαρτία που υπάρχει".

Ο Μ. Χοραχάιμες (γεννήθηκε το 1895 στη Στουγκάρδη) διετέλεσε Καθηγητής της Φιλοσοφίας στο Πανεπιστήμιο της Φραγχφούρτης (1930). Μετανάστευσε στο Παρίσι το 1933 και το 1934 εγκαταστάθηκε στις ΗΠΑ. Το 1948, μετά την πτώση του ναζισμού, επέστρεψε στη Γερμανία και μετά το 1954 δίδαξε στο Πανεπιστήμιο του Σικάγου. Μέλος πολλών διεθνών επιστημονικών κοινωνιολογικών οργανισμών, συγκέντρωσε γύρω του τον επιστημονικό κύκλο, γνωστό ως "Σχολή της Φραγκφούρτης". Η επιστημονική σκέψη του Χορκχάιμερ επηρέασε σημαντικά την εξέλιξη της Φιλοσοφίας και της Κοινωνιολογίας στη νεότερη εποχή.



Ρουμανία: Κτίριο εβραϊκού θεάτρου.



Καστοριά 1906. Αριστερά του κεντρικού τζαμιού ο Εβραϊκός μαχαλάς με τους 2.000 κατοίκους.

# Η Εβραϊκή Κοινότητα Καστοριάς

Στο τέλος του 19ου αιώνα (Αύγουστος 1890 - Ιούλιος 1892) ο Γάλλος V. Bérard ταξίδεψε στην Ανατολή, όπου, όπως γράφει τον Ιούλιο του 1892 στον πρόλογο της πρώτης έκδοσης του βιβλίου του "Τουρκία και Ελληνισμός", επισκέφθηκε τα ελληνικά μέρη και τα πιο πολλά από τα τουρκικά: "Ήθελα να μελετήσω επί τόπου το ανατολικό ζήτημα, χωρίς προκατασκευασμένη γνώμη, αλλά με καθορισμένο στόχο". Το Οδοιπορικό στη Μακεδονία, όπως είναι ο υπότιτλος της μελετης του Bérard, περιλαμβάνει στοιχεία για όλους τους λαούς που ζούσαν εκείνη την περίοδο στη συγκεκριμένη περιοχή.

Από την ελληνική έκδοση του βιβλίου (Εκδόσεις Τροχαλία, μετάφραση Μ. Αυκούδης, Εισαγωγή - Σχόλια Θ. Πυλαοινός) αναδημοσιεύουμε τις παρακάτω εντυπώσεις που αναφέρονται στην Ισραηλιτική Κοινότητα Καστοριάς (σελ. 365 - 370) των παλαιών χρόνων.

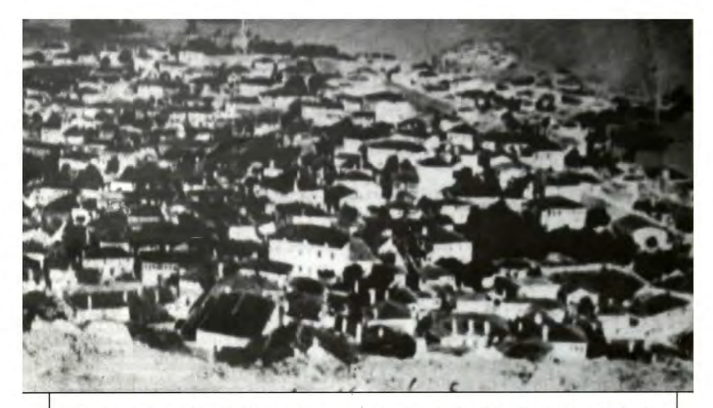
πό τον κάμπο της Καστοριάς' αναδίνεται η ίδια θλίψη όπως κι από την κοιλάδα του Ελβασάν. Το μονοπάτι περνά στενό μέσ' από τα γαϊδουράγκαθα, που πετιούνται ρωμαλέα και μας φτάνουν μέχρι τον αναβολέα. Οι καλλιέργειες αρχίζουν μόλις στα προάστια της πόλης, με τα περιβόλια, τα λιόφυτα και τα αμπέλια των χριστιανών. Η ίδια η πόλη είναι χτισμένη μέσα στη λίμνη, πάνω σ' ένα βραχώδες ακρωτήριο.

Συντροφιές με τα χυριακάτικά τους βγαίνουν για το βραδινό περίπατο. Αρβανίτες με φουστανέλες και Έλληνες με ευρωπαϊκά "κουστούμια" και πολλοί Εβραίοι με έντονο το φυλετικό τους τύπο, τη γρυπή μύτη, τις στρουφουλιδωτές μπούκλες που σκεπάζουν τ' αυτιά, τη μακριά συριακή ρόμπα και το φαρδύ ζωνάρι με τα ανάμεικτα χρώματα. Οι γυναίκες και τα κορίτσια περπατούν αργά κάτω από τα γούνινα καφτάνια τους τα πόδια τους είναι γυμνά μέσα στα βαθυκόκκινα πασούμια τους, τα μάτια τους βαμμένα, το χριρόγελό τους γίνεται πιο πλατύ ακόμη από το κοκκι-

νάδι και τα στήθια τους μόλις που τα σκεπάζει το μεταξένιο πουκαμισάκι. Έτσι στολισμένες, μοιάζουν να προσφέρονται στον πρώτο ξένο με το πρώτο τους χαμόγελο· οι Εβραίες της Καστοριάς γέμιζαν παλιότερα τα χαρέμια της Αλβανίας.

Όσο πλησιάζουμε στην πόλη, τόσο περισσότερα γίνονται τα περιβόλια. Αύριο είναι ημέρα Σαββάτου. Κάτω από τις ελιές οι Εβραίοι τραγουδούν στα ελληνικά οι Εβραίες παράμερα χορεύουν ή καπνίζουν το ναργιλέ. Κέφι δύσπιστο, κέφι με σιγαστήρα, που σβήνει αμέσως στη θέα του χωροφύλακά μας.

Η Καστοριά δεν είναι καθόλου μεγάλη πόλη. Η εμπορική της σημασία που άλλοτε είχε προσελκύσει τους προγόνους αυτών των Εβραίων από τη Θεσσαλονίκη, έχει τώρα χαθεί οι χωρικοί από τη γύρω ύπαιθρο δεν κάνουν πια από δω τις προμήθειές τους το ταξίδι ως τη Θεσσαλονίκη έχει γίνει εύκολο και το λαθρεμπόριο διαμέσου των ελληνικών συνόρων είναι σε έξαρση. Η μουσουλμανική αριστο-



κρατία, μπέηδες και πασάδες, κατεστραμμένη από τις αλβανικές επιδρομές και την ερήμωση του κάμπου, φυτοζωεί θλιβερά στα σαραβαλιασμένα κονάκια της. Το παζάρι είναι νεκρό· όλη η ντόπια παραγωγή εκπροσωπείται από ψάρια της λίμνης, μάλλινες κάπες και μερικά χοντροφτιαγμένα χαλιά.

Η μουσουλμανική συνοικία έχει μόνο διακόσια σπίτια: οι Εβραίοι, περισσότεροι, είναι γύρω στις 250 - 300 οικογένειες στον αριθμό υπερτερούν οι Έλληνες 1.000 με 1.200 σπίτια. Στην ουσία όμως εδώ χυριαρχούν οι Εβραίοι. Ο Ελληνισμός έχει αποδυναμωθεί από τις βλάχικες διχοστασίες. Όλα σχεδόν τα χριστιανικά σπίτια καταλαβαίνουν ή και μιλούν τα βλάχικα. Το βλάχικο κόμμα δε στρατολόγησε εδώ παρά 200 - 300 πιστούς οι νοιχοχυραίοι, από πεποίθηση ή από μόδα, είναι παντού ελληνόφρονες. Τα σχολεία έμειναν ελληνικά, παρά τους έντονους καυγάδες. Οι Βλάχοι όμως παίρνουν την εκδίκησή τους με εφορμήσεις στις σοδειές και στα κοπάδια, με γιουρούσια στα λιόφυτα, με απαγωγές κοριτσιών εύπορων οικογενειών που τα παντρεύονται με ή δίχως παπά και κατόπιν ζητούν την προίκα τους. Όλοι οι μόρτες, οι σκανταλιάρηδες και οι σαματατζήδες της χριστιανικής κοινότητας δηλώνουν Βλάχοι. είναι ένας τίτλος που ο Τούοχος έπαρχος τον σέβεται και που διασφαλίζει στις προχείμενες περιπτώσεις σχεδόν πλή-

Οι Εβοαίοι, αντίθετα, σε μια αδελφική ενότητα μεταξύ τους, εργάστηκαν χωρίς σταματημό για το ξεζούμισμα του μουσουλμάνου. Οι πατεράδες τους ή οι παππούδες τους ήρθαν από τη Θεσσαλονίκη στις αρχές του αιώνα. Ήσαν ράτσας σπανιόλικης τα ισπανικά αποτελούν ακόμη τη μητρική γλώσσα των γερόντων και των παλιών οικογενειών. Μέσα σε μισόν αιώνα έβαλαν στο χέρι όλη την περιουσία της Καστοριάς. Ύστερα όμως από την πρώτη αυτή γενεά ήρθε μια δεύτερη, που φαίνεται να θέλει να ριζώσει στον

τόπο, να μετατρέψει τον πλούτο της σε έγγεια αγαθά, σε αμπέλια, σε μποστάνια, σε λιόφυτα.

Πράγματι, όσον καιρό η μουσουλμανική αριστοκρατία διατηρούσε τον πλούτο της, όλος ο τόπος δούλευε για τους Εβραίους. Μέσα στον αγροτικό αυτό πληθυσμό, η έλλειψη προβλεπτικότητας των μπέηδων έδινε πολλές ευκαιρίες στους χειριστές ρευστού χρήματος. Όλα τα έσοδα έρχονταν σε είδος. Στο τέλος της συγχομιδής οι μπέηδες, αφού έβαζαν κατά μέρος τις προμήθειές τους για όλο το χρόνο, ξεφορτώνονταν όλο το υπόλοιπο στην πρώτη κουδουνιστή προσφορά. Σε μερικές μέρες είχαν ξοδέψει το ρευστό αυτό σε ψιλικά, σε μπιμπελό, σε κεντητές σέλες, σε πλουμιστά άρματα, σε άλογα και σε χαλιά κι ο Εβραίος ξαναρχόταν στα λεφτά του. Έρχονταν τα ανοιξιάτικα ραμαζάνια, οι νύχτες που το παζάρι μετά τον ολοήμερο ύπνο ανοίγει με τα φανάρια του να λαμποκοπούν και τις ευρωπαϊκές φτηνοπραμάτειες του να αστραποβολούν, απλώνοντας τα φανταχτερά υφάσματα και βάζοντας σε πειρασμό την κοκεταρία των γυναικών και τη λαιμαργία των παιδιών - ο καλός Τούρχος δεν αρνιέται τίποτα στις γυναίχες του ούτε στα παιδιά του, όταν πλησιάζει το Μπαϊράιι. Ένα δάνειο από τον Εβραίο ικανοποιούσε όλα αυτά τα καπρίτσια είχε όμως δεσμευτεί και προφαγωθεί έτσι ένα μέρος από τη σοδειά της επόμενης χρονιάς. Αφήστε το χρόνο να χάνει τη δουλειά του, τις σοδειές να έρχονται και να φεύγουν, άλλη καλή άλλη κακή, μια χρονιά ξηρασίας να πλαχώνει άξαφνα ή μια επιδρομή Αλβανών τότε ο μουσουλμάνος χρεώνεται, βάζει υποθήκη τη γη του, χώνεται κάθε μέρα και πιο πολύ ως το λαιμό στα χρέη το χωράφι πέφτει στα χέρια του Εβραίου, όπως και τα καλά σπίτια της πόλης, στο νότιο μέρος του βράχου, που είναι προφυλαγμένο από τους βοριάδες.

Τότε ο κατεστραμμένος μουσουλμάνος παίρνει των ομματιών του και φεύγει από την πόλη. Οι κολίγοι του που



1904: Ο Αρχιραββίνος Καστοριάς Μεναχέμ Ζαχαρίας με την οικογένεια του. (Φωτ. Εβραϊκού Μουσείου Ελλάδος).

συχνά τους συγκράτούσε με τη βία, στηριγμένος στην υποστηριξη της εξουσίας, διασκορπίζονται στα ελεύθερα χωνά. Τα εσοδα του Εβραίου κατεβαίνουν στο μηδέν. Πρέπει κατι να γίνει. Ένα μέρος επιστρέφει στη Θεσσαλονίκη. Αλλοι, αντίθετα, υποτάσσονται στις καινούργιες ανάγκες και καλλιεργούν μοναχοί τους τα χωράφια τους.

Η Καστοριά παρουσιάζει έτσι το σπανιότατο φαινόμενο μιας εβραϊκής αγροτικής κοινότητας. Στην πραγματικότητα, ο αριθμός των γεωργών αυτών δεν είναι ακόμη μεγάλος και εχουν επιδοθεί σε μια καλλιέργεια που γειτνιάζει με τη βιστεχνία. Δεν έχουν ακόμη βάλει στο χέρι το αλέτρι ασχολούνται με την κηπουρική ή με τις λεπτές μέριμνες που απαιτεί το αμπέλι και η ελιά σχεδόν δουλειά μαστόρου. Το πρώτο όμως αυτό βήμα έξω από τις παραδοσιακές απασχόλησεις της φυλής τους θα τους οδηγήσει ίσως και σε άλλες αλλαγές.

Η εβραϊκή αυτή κοινότητα είναι άξια προσοχής. Ριζώνοντας στη γη, μοιάζει να απέχτησε ένα πρώτο ίχνος πατριωτισμού, φυλετιχού πατριωτισμού, όπως είναι ο πατριωτισμός όλων των βαλχανιχών χοινοτήτων. Ήδη μερικοι Εβραίοι ονειρεύονται και συζητούν κάποιο εθνικό μέλλον. Όχι πως ο ζυγός του Τούρχου τους καταθλίβει όπως τους Χριστιανούς, και ζητούν την απολύτρωσή τους καθόλου δε θεωρούν τους εαυτούς τους καταπιεζόμενους. Ούτε φυσικά φοβούνται τον ερχομό του Ελληνισμού και την προσάρτηση στην Ελλάδα δεν την θεωρούν καθόλου αξιόχλαυστη χαχοτυχία: μιλούν ελληνιχά, φοιτούν στα ελληνικά σχολεία και, ευκατάστατοι οι ίδιοι, συμπορεύονται με τους ευχατάστατους Έλληνες εναντίον των Βλάχων... Η τύγη όμως διέπει τα πάντα και μυστήριες είναι οι βουλές του μέλλοντος. Πού ξέρεις, όταν φύγει ο Τούρχος και οι ευρωπαϊκές αντιζηλίες δεν αφήσουν ούτε τον Έλληνα, ούτε το Σλάβο, ούτε τον Αυστοιαχό να εγχατασταθεί στη Θεσσαλονίκη, αποκλείεται να διαμορφωθούν οι συνθήκες για

τη σύσταση ενός εβραϊκού κράτους γύρω από την πρωτεύουσα αυτή; 'Ολες οι πόλεις της νότιας Μακεδονίας έχουν εβραϊκή παροικία καταρχήν η Θεσσαλονίκη, όπου ως προς τον αριθμό και τον πλούτο είναι οι κύριοι, με 15.000 - 20.000 σπίτια ύστερα η Βέροια, τα Σέρβια, η Καστοριά φτάνουν μάλιστα μέχρι την Ήπειρο, το Μέτσοβο και τα Γιάννινα. Ο συνολικός τους αοιθμός ξεπερνά τις εκατό χιλιάδες και ο αριθμός αυτός διπλασιάζεται, αν προστεθούν και οι εξισλαμισθέντες Εβραίοι, οι Μαμίν. Οι Μαμίν αναγνώρισαν κάποτε τον Προφήτη, για να σώσουν τα λεφτά τους. Και ως μουσουλμάνοι όμως διατήρησαν τα ήθη και το πνεύμα της φυλής τους μεγάλοι τοχιστές, οιχονόμοι έως φιλάργυροι, έχουν γίνει οι πλουσιότεροι Μαχεδόνες... Οι Εβραίοι αυτοί είναι πελάτες της Γαλλίας. Στέλνουν τα παιδιά τους στα δικά μας λύκεια,

της Μασσαλίας και του Παρισιού. Υπολογίζουν στη γαλλική υποστήριξη. Ο Πύργος του 'Αιφελ και η παγκόσμια 'Εκθεση μας ξανάδωσαν το αλλοτινό κύρος... Θα ξαναχτιστεί άραγε κάποτε στη Θεσσαλονίκη ο ναός του Σολομώντα:

Ζήσαμε πολύ λίγο στην ελληνική κοινότητα της Καστοριάς. Τα διαβατήριά μας δεν ήσαν εντάξει. Στο Μοναστήρι τα είχε ρυθμίσει όλα η επέμβαση του Απόστολου Μαργαρίτη. Εδώ, χωρίς καμιά γνωριμία και χωρίς πρόξενο, μπορούσαμε να πέσουμε στα νύχια κάποιου σχολαστικού ή πειναλέου έπαρχου. Κι ύστερα από την περίφημη συνωμοσία, την ελληνική κοινότητα την έχουν σε κακό μάτι. Η υπόθεση είναι γνωστή βρέθηκε στου Έλληνα πρόξενου μια κασέλα, που είχε μέσα ολόκληρο το σχέδιο μιας ενδεχόμενης συνωμοσίας. Ο Έλληνας έλπιζε να βρει συστασιώτες ανάμεσα στους φαλιριμένους μπέηδες και πασάδες του μουσουλμανικού μαχαλά: είχε υπολογίσει από πριν το ποσό που θα καταλάγιαζε τις αναστολές του καθενός.

Έλληνες παπάδες και αγωγιάτες μας έκαναν επίσκεψη, με την πρόφαση κάποιας ιατρικής συμβουλής. Υπολόγιζαν στις γνώσεις μας, για να γιατρέψουμε ένα παλιάλογο, που το είχαν ματιάσει οι Βλάχοι και που, παρόλες τις προσπάθειές μας ψόφησε μέσα σ' ένα σπαραξικάρδιο επιθανάτιο ρόγχο. Το ξεσέλωσαν για πρώτη φορά ύστερα από εβδομάδες, ίσως και μήνες. Το έσυραν απ' το κεφάλι μέχρι την άκρη της λίμνης. Ένας Αρβανίτης πρόσεξε ότι τα πέταλα μπορούσαν ακόμη να χρησιμέψουν και τα ξεκόλλησε. Ένας Εβραίος του έκοψε την ουρά. Το υπόλοιπο εγκαταλείφθηκε στη διάθεση των αλητόσκυλων της μουσουλμανικής συνοικίας.

 Καστοριά: Με το άρθρο 6 της συνθήχης του Αγίου Στεφάνου η Καστοριά περιήλθε στη βουλγαριχή ηγεμονία. Οι διατάξεις του άρθρου αχυρώθηχαν με τη συνθήχη του Βερολίνου.

(Για την Ισφαηλιτική Κοινότητα Καστοριάς έχουν δημοσιευθεί άφθρα στο περιοδικό "Χρονικά", στα τεύχη 41/ σελ. 10, 62/ σελ. 10, 63 και 68/ σελ. 32).

# Εβραϊκά οικογενειακά ονόματα στην Κρήτη κατά τη Βενετοκρατία

(13ος - 17ος αιώνας)

Η κ. Βούλα Κόντη δημοσίευσε με τον τίτλο "Τα Εθνικά Οικογενειακά Ονόματα στην Κρήτη κατά τη Βενετοχρατία (13ος - 17ος αιώνας)" μια πολύ ενδιαφέρουσα εργασία, βασισμένη σε αρχειαχό υλιχό της περιόδου της βενετοχρατίας στην Κρήτη που αποσχοπεί, όπως γράφει, να συμβάλει στην έρευνα των οιχογενειαχών ονομάτων στη Μεγαλόνησο κατά την εποχή της Βενετικής κυριαρχίας. Οι πληροφορίες που αντλούνται από τις πηγές που μελέτησε η κ. Βούλα Κόντη αφορούν χυρίως το διαμέρισμα του Χάνδακα και, σε μικρότερη έκταση, τα διαμερίσματα της υπόλοιπης Κρήτης καλύπτοντας όλη σχεδόν τη διάρχεια της Βενετοχρατίας, από τα μέσα περίπου του 13ου αιώνα ως την πτώση του Χάνδαχα το 1669.

Με βάση το υλικό που δημοσιεύεται, αποδελτιώσαμε τα ονόματα που αναφέρονται σε εβραϊκές οικογένειες και επαγγέλματα, η παρουσίαση των οποίων νομίζουμε ότι έχει ιδιαίτερο

ενδιαφέρον για την ιστορία των Εβραίων της Κρήτης και ισχυροποιούν τους στενούς δεσμούς που συνέδεαν την βενετοκρατούμενη Κρήτη με το εβραϊκού θρησκεύματος στοιχείο. Σημειώνουμε με ενδιαφέρον τα χριστιανικά ονόματα που έφεραν οι Εβραίοι της Κρήτης (π.χ. Αναστασία κ.λπ.), απόδειξη και αυτό των στενών οικογενειακών δεσμών που είχαν αναπτυχθεί ανάμεσα στον Κρητικό και τον Εβραϊκό πληθυσμό

Είναι επίσης χαφακτηριστικό ότι πολλοί Εβραίοι είχαν τοπικά ή πατριδωνυμικά οικογενειακά ονόματα, τα οποία δηλώνουν τον τόπο απ' όπου κατάγονταν (αυτούσιο ή με παραγωγική κατάληξη). Τα ονόματα αυτά προέρχονταν από ονομασίες περιοχών της Κρήτης, από ονομασίες περιοχών του υπόλοιπου ελλαδικού χώρου, είτε από ονομασίες περιοχών της Ιταλικής χερσονήσου, είτε τέλος από ονομασίες διαφόρων άλλων μερών.

Τέτοια ονόματα Εβραίων της Κρήτης τα οποία αναφέρονται στο κείμενο της μελέτης είναι και τα εξής:

Salonichio = από τη Θεσσαλονίχη Millopotamiti = από το Μυλοπόταμο Missini = από τη Μεσσίνη Chersoniti = από το χωριό Χερσόνησος Πεδιάδος Politi = από την Πόλη - Κωνσταντινούπολη Ατταλειώτου = από την Αττάλεια

Η ακολουθούμενη παράθεσις των ονομάτων γίνεται από μας χρονολογικά με βάση την εργασία της κ. Βούλας Κόντη. Μωυσής Κ. Κωνσταντίνης

 Σύμμεικτα. Τόμος όγδοος, έκδοση Εθνικού Ιδρύματος Εφευνών. Κέντρον Βυζαντινών Εφευνών, Αθήνα 1989.

1271: Ο Gervasius Ragusco, κάτοικος βούργου Χάνδακα, οφείλει στον Εβραίο Salomoni, γιό του ποτέ Sambati, κάτοικο Χάν-



Χανιά: Εσωτερικό της Συναγωγής.

δακα, δέοματα κοιαοιών αξίας τεσσάρων υπερπύρων.

1279: Ο Rigetus Ystrianus, κάτοικος Χάνδακα, δανείζεται χρήματα από τον Εβραίο Μωυσή, γιό του ποτέ Ναυ, κάτοικο Χάνδακα<sup>3</sup>.

1279: Ο Ιωάννης, γιός του ποτέ Λαυρεντίου Tervisano, κάτοικος βούργου Χάνδακα, παίρνει χρήματα από τον Εβραίο Μωυσή, γιό του ποτέ Renbillo, κάτοικο Χάνδακα, με την υποχρέωση να του επιστρέψει σε καθορισμένο χρόνο ποσότητα κρασιού<sup>3</sup>.

1280: Ο Μαρχήσιος Tervisanus και ο Ανδρέας Surianus, κάτοικοι του χ. Paraschym, παίρνουν χρήματα από τον Εβραίο Sambatheo, γιό του ποτέ Αναστασίου, Κάτοικο Χάνδακα, με την υποχρέωση να του επιστρέψουν σε καθορισμένο χρόνο ποσότητα σιταριού και κρασιού.

1280: Ο Ιαχωβίνος Tervisan και ο 'Αγγελος Mudacio, μαζί με τον Λεονάρδο Calbo, κάτοιχο του χ. Σταμνοί, παίρνουν χρήματα από τον Δαυίδ, γιό του ποτέ Εβραίου Lingnachi Nomico, κάτοιχο Χάνδαχα, με την υποχρέωση να του επιστρέψουν σε καθορισμένο χρόνο ποσότητα σιταριού'.

1281: Ο Iohanninus Tervisano, κάτοικος βούργου Χάνδακα, δανείζεται κρασί από τον Εβραίο Μιχάλη, γιο του ποτέ Sambathy Nomico, κάτοικο Χάνδακα<sup>6</sup>.

1281: Ο Iohanninus Duracinus και ο Νικόλαος Nani, κάτοικοι του χ. Μέλεσες, δανείζονται σιτάρι και κρασί από τον Εβραίο Μωυσή, γιό του ποτέ Μωυσή, κάτοικο Χάνδακα<sup>1</sup>.

1300: Ο Ιωάννης Trivisanus, κάτοικος κάστρου Paraschi, παίρνει χρήματα από την Εβραία Αναστασία, χήρα του Sambathei, με την υποχρέωση να της επιστρέψει σε καθορισμένο χρόνο ποσότητα σιταριού.

1300: Ο Μαρίνος Τείνικαπο, κάτοικος του χ. Κάτω Βάθεια, παίρνει χρήματα από τον Εβραίο Μωυσή, γιό του ποτέ

#### EBPAĬKA OIKOFENEIAKA ONOMATA ΣΤΗΝ ΚΡΗΤΗ ΚΑΤΑ ΤΗΝ BENETOKPATIA

Vlamidhi Vilara, κάτοικο Χάνδακα, με την υποχρέωση να του επιστρέψει σε καθορισμένο χρόνο ποσότητα σιταριού<sup>ο</sup>.

1300: Ο Νικόλαος Pisan, γιός του Μιχάλη Pissano, κάτοικος κάστρου Cacia, παίρνει χρήματα από τον Εβραίο Θωμά, γιό του ποτέ Σαμουήλ Cortese, κάτοικο Χάνδακα, με την υποχρέωση να του επιστρέψει σε καθορισμένο χρόνο ποσότητα σιταριού10

1300: Ο Μαρτίνος Paduanus, κάτοικος cavernis Scalani του Carloti Gradonico, παίρνει χρήματα από τον Εβραίο Cagha, γιό του ποτέ Δαυίδ και τη νύφη του Ειρήνη, κατοίκους Χάνδακα, με την υποχρέωση να τους επιστρέψει σε καθορισμένο χρόνο ποσότητα μούστου".

1300: Ο Νικόλαος Lambardo, γιός του ποτέ Αλβέρτου Lambardo, και ο Πέτρος Lambardo παίρνουν χρήματα από τον Εβραίο Sambatheo, γιο του ποτέ Μωυσή, με την υποχρέωση να του επιστρέψουν σε καθορισμένο χρόνο ποσότητα μούστου12.

1300: Ο Ιωάννης Furlan, κάτοικος του χ. Κώμες, παίρνει χρήματα από την Εβοαία Ευδοχία, χήρα του Helingiaghi, κάτοικο Χάνδακα, με την υποχρέωση να της επιστρέψει σε καθορισμένο χρόνο ποσότητα μούστου13.

1304: Η Σοφία, χόρη του ποτέ Μιχαήλ Trivisano, και ο ανεψιός της Νιχόλαος Vaxalo, κάτοιχοι του χ. Atanie του Μαρκεζή Fuscari, δανείζονται άτοχα χρήματα από τον Εβραίο Samargia, γιό του ποτέ Helinghiaghi Rodhodhi, κάτοικο Χάνδακα<sup>14</sup>

|304: Ο Πέτρος Lambardo, κάτοικος του χ. Dhecaarihiete, και ο γαμπρός του Ιφάννης Bretani, κάτοικος του χ. Αυλή, ομολογούν ότι οφείλουν ποσότητα σιταριού στην Εβραία Αναστασία, χήρα του Sambathei Balbi, κάτοικο Χάνδακα<sup>15</sup>.

1304: Ο Λέος Pedhioti και ο Candianus de Roma, κάτοικοι του Casalinovo του Benedicto, παίονουν χρήματα από την Αναστασία, χήρα του Εβραίου Sambathi, κάτοικο Χάνδακα, με την υποχρέωση να της επιστρέψουν σε καθορισμένο χρόνο ποσοτητα σιταριού και μούστου16.

1305: Ο Λεονάρδος Raguseo, κάτοικος του χ. 'Αγιος Ιωάννης de lo Scalani του ευγενή A. Gradonico, δανείζεται χρήματα από τον Εβοαίο Samargia, γιό του ποτέ Helingiaghi Rodhodhi, κάτοικο Χάνδακα

1352: Η Καλή παπαδιά, χήρα του παπά Δημήτρη Capadhoca και ο γαμπρός της Μιχαήλ Clostoieni, κάτοικοι Χάνδακα, συνάπτουν ναυτικό δάνειο με τον Εβοαίο Ioste Angura, κάτοικο

1352: Ο Sambathus Salonichio, Εβραίος κάτοικος Χάνδακα, μνημονεύεται σε νοταριακή πράξη ως εγγυητής του Εβραίου Ξένου Malotus, γιού του ποτέ Ηλία από το Μυστρά, που βρίσχεται τώρα στο Χάνδαχαι

1357: Ο Πέτρος Clarencianus, κάτοικος βούργου Χάνδακα, και ο Μιχαήλ Carvuni, Εβραίος γιός του ποτέ Μωυσή Carvuni, κάτοιχος Χάνδαχα, ιδρύουν εταιρεία20,

1357: Ο Plumari Millopotamiti, Εβραίος κάτοικος κάστρου Νονο, παρίσταται σε νοταριαχή πράξη ως εγγυητής του Lingiacus Piro, κάτοικου του ίδιου κάστρου<sup>21</sup>

1368 - 1393: Το 1368 οι Εβραίοι Ligiacus και Josef Missini, γιοί του ποτέ Chagi, οφείλουν να επισχευάσουν το σπίτι της Εβραίας Κεράννας Scolarena, στη Judaica του Χάνδακα<sup>22</sup>, το 1373 η Εβραία Κεράννα, σύζυγος του Δαυίδ από τα Χανιά, κάτοικος Χάνδακα, διορίζει εκτελεστή της διαθήκης της τον αδελφό της Jostef Missina23, το 1389 γίνεται αποδεκτό το αίτημα του Εβραίου Justof Missini και άλλων Εβραίων του Χάνδακα, οι οποίοι εξ ονόματος όλων των Εβραίων της Κρήτης ζητούν τη μείωση των φόρων που πληρώνουν24, ο Jost είχε συμφωνήσει (1382) να παντρευτεί ο γιός του Σαμουήλ την Jocheyna, κόρη του Εβραίου Hyel, γιού της Ευδοχίας, κάτοικο Ρόδου ο γάμος δε γίνεται και το 1390 καταφεύγουν στο δικαστήριο, που ακυρώνει το συμβόλαιο και αποδεσμεύει τα δύο μέρη<sup>15</sup>, το 1393 ο Jostef ενάγει τον Κατερίνο Iallina για τη χρήση ενός πηγαδιού που βρίσκεται ανάμεσα στα σπίτια τους, στη Judaica του Χάνδακα<sup>26</sup>.

1370: Η Εβραία Καλή, κόρη του Ligia Chersoniti, κάτοικος κάστρου Novo, είχε παντρευτεί τον Εβραίο Peres, γιό του Σαμουήλ Stamati, από το ίδιο κάστρο, σύμφωνα με τα εβραϊκά έθιμα· όμως, ο Peres ισχυριζόμενος ότι ο γάμος είχε ακυρωθεί, παντρεύτηκε στη συνέχεια μια Εβραιοπούλα επτά περίπου χρονών: η Καλή διεκδικεί τη θέση της νόμιμης συζύγου27

1373: Ο Εβοαίος Mathagia Chiersoniti, κάτοικος κάστρου Novo, μνημονεύεται ότι θεραπεύτηκε από τραύμα.

1382: Ο Χριστόφορος Pisani και ο εγγυητής του Μάρκος Paolo είχαν καταδικαστεί ως χρεωφειλέτες του Εβραίου Sambathus Nomico η απόφαση αυτή ακυρώνεται<sup>28</sup>.

1388: Η Μαργαρίτα, επίτροπος του ποτέ Νικολάου Serigo και σύζυγος του Γεωργίου Paulopulo, αντιδικεί με τον Εβραίο Jecuda του ποτέ Μωυσή για χρέη του Serigo29.

1393: Ο Εβραίος Μωυσής Politi μνημονεύεται ότι θεραπεύτηκε από τοαύμα30

1427: Ο Σαμουήλ Salonichio3, Εβραίος κάτοικος Χάνδακα, μνημονεύεται σε νοταριακή πράξη.

1428: Ο Μιχαήλ Rodi, από το χ. Κούρτες, περιλαμβάνεται στους τριανταέξι φτωχούς Κρητικούς τοξότες, για τους οποίους αποφασίστηκε μείωση των χρεών τους σε Εβραίους12.

1428: Ο Γιάννης Amorgino περιλαμβάνεται στους τριανταέξι φτωχούς Κοητικούς τοξότες, για τους οποίους αποφασίστηκε η έκπτωση των οφειλών τους σε Εβραίους"

1497: Ο Μωυσέ, γαμβρός του Ιουδαίου Ατταλειώτου, έχει λάβει ως ενέχυρο έναντι δύο δουκάτων, μια κούπα έξι ογγιών του Γεωργίου de Cipris, γιού του ποτέ Ιωάννη, κατοίκου Χάνδακα ο τελευταίος ζητά με τη διαθήκη του η κούπα να επιστραφεί".

#### ΣΗΜΕΙΩΣΕΙΣ

- Pietro Scardon, σελ. 16 17, έγγο. 37.
- 2. Leonardo Marcello, notaio in Candia, 1278 1281, εκδ. M. Chia-ndano και A. Lombardo, Bevetto 1960.
- Ο. π. σελ. 12, έγγο. 19
   Ο. π. σελ. 90 91, έγγο. 252
- Ο. π. σελ. 107, έγγο. 299.
   Ο. π. σελ. 132, έγγο. 378.
   Ο. π. σελ. 126 127, έγγο.358 359.
- 8. Pietro Pizolo, notaio in Candia, τομ. A' (1300), εκδ. S. Calbono, Βενετία 1978,
- Ο. π. σελ. 234 235, έγγρ. 516.
- 10. Ο. π. σελ. 118, έγγο. 243 11. Ο. π. σελ. 145, έγγο. 308.
- 12. Ο. π. σελ. 7, έγγο. 1
- 13. Ο. π. σελ. 200, έγγο. 435.
- 14. Ο. π. σελ. 100, έγγο. 908.
- 15. Ο. π. σελ. 119 20, έγγρ. 952.
- 16. Ο. π. σελ. 118, έγγο. 948. 17. Ο. π. σελ. 219, έγγο. 1182
- Zaccaria de Fredo, notaio in Candia (1352 = 1357), εκδ. A. Lombardo, Βενετία 1968, σελ. 51, έγγρ. 72
- 19. Ο. π. σελ. 44 = 45. έγγο. 61
- 20. Ο. π. σελ. 68 69, έγγο. 94.
- 21. Ο. π. σελ. 91 92, έγγο. 129.
- Elisabeth Santschi, Régestes des Arrêts Civils et des Mémoriaux (1363 1399) des Archives du Duc de Crète, Βενετία 1976.
- 23. Μανούσσχα van Gement, Ανέκδοτα έγγραφα, σελ. 138 140, έγγρ. 36, 140, σχόλια 7 - 8.
- 24. Noiret, Documents, σελ. 26 27.
- 25. Santschi, Régestes, σελ. 285, αρ. 1292.
- 26. Ο. π. σελ. 324, αφ. 1459.
- 27. Ο. π. σελ. 51, αρ. 217.
- 28. Ο. π. σελ. 236, αρ. 1092. 29. Ο. π. σελ. 270, αρ. 1222.
- 30. Ο. π. σελ. 323, αρ. 1452.
- 31. N. lorga, Documents concernant les Grecs et les affaires d' Orient tirés des registres des notaires de Crète, Revue Historique du Sud - Est Européen 14 (1937), σελ 99
- 32. Noiret, Documents, σελ. 113.
- Ο. π. σελ. 323
- 34. Σάθα, Κρητικαί διαθήκαι, σελ. 664, έγγο. 9.



Η σφραγίδα του Ηνωμένου Κράτους των Ιονίων Νήσων. Επί της εποχής του παρουσιάζεται η μεγαλύτερη ανάπτυξη της Εβραϊκής Κοινότητος της Κεφαλονιάς.

# Εβραϊκές οικογένειες στην Κεφαλονιά

Επαγγελματικές ασχολίες - Οικογενειακές σχέσεις

Του χ. ΑΓΓΕΛΟ - ΔΙΟΝΥΣΗ ΔΕΜΠΟΝΟΥ

διασπορά των δώδεχα φυλών του Ισφαήλ στα τέσσερα σημεία του ορίζοντα, όπου έμελλε να δοχιμάσουν τη θέρμη της φιλοξενίας, να γνωρίσουν την αντιπάθεια της προχατάληψης, μα χυρίως, να υποστούν τους διωγμούς της υπεροψίας, δεν μπορούσε να αφήσει έξω την Κεφαλονιά, που ένεχα της γεωγραφιχής της θέσεως αποτελούσε από παλιά τη γέφυρα επιχοινωνίας Ανατολής και Δύσης και που χάρη στην από πολύ νωρίς επίδοση των κατοίχων της στη ναυτιλία, είχε αναπτύξει αξιόλογη οιχονομία! Στόχος προσέχυσης των όσων επιθυμούσαν να αναλάβουν δραστηριότητες σχετιζόμενες με το εμπόριο, τη διαχίνηση αγαθών και τη χρηματοδότηση.

Μία βαθμίδα κάτω από αυτό το οικονομικό δυναμικό της πρώτης στάθμης, ανοίγονται ευκαιρίες σε μικροεπαγγελματίες, μικρεμπόρους, τεχνίτες και μικροδανειστές που αντλούσαν τις επιχειρηματικές δυνατότητές τους από τις ευκαιρίες που επρόσφερε μια ανθηρή οικονομία και μια σταθερή πολιτική κατάσταση.

Παρά τα μυθεύματα πως, για λόγους έντονα ανταγωνιστικούς από το ντόπιο δραστήριο στοιχείο που δεν άφηνε περιθώρια στους ξένους να το υποκαθιστούν, εβραίοι ποτέ δεν ευδοκίμησαν στο νησί αυτό και ούτε ποτέ εμφανίστηκαν ως συγκροτημένη κοινωνία, η ιστορική έρευνα πιστοποιεί πως για αιώνες συνεχείς, ευάριθμες παροικίες του σπέρματος Αβραάμ βρίσκονται εγκατεστημένες άλλοτε ευημερούσες και άλλοτε υ-

ποβαθμισμένες, ανάλογα με τις εσωτερικές συγκυρίες και τις εξωτερικές συνθήκες που επηρεάζουν άμεσα την παραμονή τους!

Μακροχρόνια ασχολία μας στο Τοπικό Ιστορικό Αρχείο της Κεφαλονιάς έφερε στο φως, με επιμονή, υπομονή και προσπάθεια ανεξάντλητη, γιατί οι σχετικοί φάκελοι δεν είναι αρχειοθετημένοι, πλήθος εγγράφων (προσεγγίζουν τα διακόσια), που αναφέρονται σε ισραηλίτες κατοίκους του νησιού αυτού! Τα έγγραφα είναι Δικαστικά, Διοικητικά, Νοταριακά, Υγειονομείου και Αστυνομίας, όπου αναφέρεται το ονοματεπώνυμο, συχνά και το πατρώνυμο, αλλά απαραίτητα ο χαρακτηρισμός "εβρέος" ή "ισραηλίτης", έτσι που να μην επιδέχεται αμφισβήτηση η εθνολογική προέλευση του αναφερόμενου.

Θεώρησα χρέος μου κάποτε να ασχοληθώ με την ταξινόμηση και αξιολόγηση του πολύτιμου και μοναδικού αυτού υλικού, σαν ελάχιστη προφορά στην ιστορική έρευνα και σε ένα λαό που μπόρεσε να διατηρήσει την εθνική του ταυτότητα μέσα από τόσο δύσβατες ατραπούς, αναγκασμένος να βιώνει σε ξένο και, πολλές φορές, εχθρικό περιβάλλον!

Τα ονόματα δίνονται όπως βρίσκονται καταχωρισμένα στα έγγραφα. Πολλές φορές παραφθαρμένα και στρεβλωμένα από την ακουστική αντίληψη των ημιμαθών και πολλές φορές άσχετων προς την εβραϊκή ονοματολογία γραφέων και δημόσιων υπηρετών, αφήνοντας στους ειδικούς να αποκαλύψουν και αποκαταστήσουν την ορθότητα, γιατί μια τέτοια εργασία, με την αγνοιά μου της εβραϊκής, εκτός από τις δυσκολίες που κατ' ανάγκη θα αντιμετώπιζα, ίσως με παράσυρε σε μεγαλύτερα λάθη, που θα ήταν και τα ασυγχώρητα.

Δυστύχως, η εικόνα που μας προσφέρεται είναι μονόπλευρη, γιατί όλα ανεξαιρέτως τα έγγραφα προέρχονται από τη χριστιανική πλευρά, που είναι εκείνη της εξουσίας. Για τούτο φαντάζει ψυχρή, θολή και άχρωμη. Μας λείπουν εντελώς εσωτερικές πληροφορίες προερχόμενες μέσα από την παροικία, που να σχετίζονται με τη λειτουργία της οικογένειας, τους δεσμούς της και τα ήθη της, τη θρησκευτικότητα και τις εκδηλώσεις της, καθώς και τις κοινωνικές επαφές των μελών.

Όλα εχείνα τα στοιχεία που θα συνέθεταν τη θερμή πλευρά της ειχόνας, την απαραίτητη για την ολοχλήρωση των γνώσεων μας που θα σχετίζονταν με τη ζωή της παροιχίας αυτής, μένουν στο σχοτάδι τονίζοντας την αδυναμία μας και τις ελλείψεις μας.

Ούτε οι ίδιοι άφησαν το παραμικρό έγγραφο (άλλωστε στο σύνολό τους σχεδόν ήταν αγράμματοι), μα ούτε και κάποιο μητρώο έστω ληξιαρχικό διασώθηκε, όπως σε άλλες παροικίες μειονοτήτων του νησιού, που θα μας πρόσφερε τα όσα τα κρατικά έγγραφα μας στερούν. Κατ' ανάγκην λοιπόν θα πορευθούμε με το υλικό που κατέχουμε.

Στις αρχές του 17ου αιώνα υπάρχει ευάριθμη παροιχία εβραίων στην Κεφαλονιά, δραστηριοποιημένη ανάμεσα στην πρωτεύουσα Κάστρο του Αγίου Γεωργίου και το επίνειό της Αργοστόλι, την μετά το 1757 πρωτεύουσα του νησιού. Οι περισσότεροι είναι μεταπράτες που συναλλάσσονται επί ανταλλαγή των χυρίων προϊόντων του νησιού, σταφίδα και λάδι. Υπάρχουν όμως και τεχνίτες, καθως και μικρέμποροι που έχουν δοσοληψίες με το ντόπιο χριστιανικό στοιχείο, με σχέσεις αγαθής συνεργασίας, αφού έχουν οικονομικές δοσοληψίες με όλες τις κοινωνικές τάξεις, ακόμα και με ορθοδοξους ιερείς!

Αξίζει να τονιστεί πως, ενώ έχουμε πλείστες όσες πληφοφορίες από έγγραφα του Αστικού Δικαστηρίου, είναι ελάχιστες οι προσφυγές στο Ποινικό Δικαστήριο και αυτές αφορούν συμπεριφορά ανάμεσά τους, που πολλές φορές καταλήγει σε βιαιστητες.

Ο μεισέρο Ιακόβ Γιακουρί (στα 1637), εμφανίζεται ως έμπορος σταφίδας με σημαντική οικονομική επιφάνεια, αν κρίνουμε από τα ανοίγματά του. Κατά το σύστημα της εποχής έχει τη δυνατότητα να προαγοράζει σταφίδα από τους παραγωγούς την εποχή της καλλιέργειας και να την εξοφλείται την εποχή της συγκομιδής, με αποδοχή προϊόντος!

Την ίδια εποχή (1637), δραστηριοποιείται στο εμπόριο ο Σαμουέλ Βετήτε που έχει διαφορές με την Κατερούτζα, χήρα του Γιάχουμου Στράμπαλη. Ο Βετήτε, παρά την αγραμματοσύνη της εποχής, είναι μορφωμένος και τούτο πρέπει να θεωρείται σημαντικό εφόδιο στις συναλλαγές του<sup>2</sup>.

Στην πρωτεύουσα Κάστρο του Αγίου Γεωργίου κατοιχεί αυτή την περίοδο (1638 - 1640), η Κυράτζα Σπέρνα χήρα του Ιαχόβ Οσνή, ευχατάστατη αστή με τα παιδιά της Σολομόν και Δαβίδ. Αργότε-

ρα ο Σολομόν, που ασχεί το επάγγελμα του παπλωματά, εγχαθίσταται στη Ζάχυνθο, από όπου έρχεται στην Κεφαλονιά συνοδευόμενος από τον παραγιό του Μωησή 'Αμαρ γιο του 'Αμπραμ, για διεχδίχηση οιχονομιχών διχαιωμάτων του<sup>1</sup>.

Με το εμπόριο επίσης ασχολείται (στα 1640) ο Ρουμπή Σαμουήλ Πάγκαλο<sup>4</sup> εγκατεστημένος στην Κέρκυρα γιός του ποτέ Ρουμπή Σολομόν. Ο επιχειρηματίας αυτός επισκέπτεται συχνά την Κεφαλονιά όπου τον εκπροσωπεί ο Στ. Νικολό Ταμόδο<sup>3</sup>.

Η συνεργασία όμως δεν εξαντλείται ανάμεσα στους ομόθοησχους, αλλά επεχτείνεται και με τους ντόπιους χριστιανούς, όπως εχείνη του φάβρου Μάστρο Χαήμι ή Χαήνι εβραίου που στα 1651 υπογράφει συμβόλαιο συνεργασίας με τον επίσης φάβρο Τζουάνε Δεσποτάρη, για τον οποίο δεν έχουμε βεβαιότητα πως είναι εβραίος.

Την ίδια δεκαετία (1645), έχει δοσοληψίες με ντοπιους χριστιανούς ο Γιουδάν Σουσάν, εμπορος υφασμάτων, με οικονομική αντοχή ώστε να επεκτείνεται σε πωλήσεις επί πιστώσει υπολογίσιμες!, Ο Γιουδάν, για να διευκολύνει και να διευκολύνεται στις συναλλαγές του, παραδίδει εμπόρευμα με πίστωση στους καλλιεργητές, με την υπόσχεση να του εξοφληθεί την εποχή της παραγωγής σε είδος (σταφίδα, λάδι), το οποίο και διοχετεύει στο εμπόριο με το σχετικό κέρδος. Συναλλασσόμενός του, με τον οποίο έχει επαγγελματικές δοσοληψίες, είναι ο ομοθορησκός του Ισδραήλ Λέβι που ασχολείται με ανάλογες εμπορικές δραστηριότητες.

Ο Σαμπαθά Δαλέτζι (1648), έχει οιχονομικά ανοίγματα με τον ορθόδοξο ιερέα Μάρχο Ραζή από τον οποίο δανείζεται χρήματα υπογράφοντας σχετικά χρεωστικά. Είναι γνώστης της εβραϊκής και η καλλίγραφη υπογραφή του είναι σ' αυτή τη γλώσ-

Αυτή την εποχή (1631) που η παροικία εμφανίζει σχετικό σφοίγος, έχουμε τον πρώτο προσηλυτισμό εβραίου στην Ορθοδοξία! Πρόχειται για τον Δαβίδ Σαντίκο, ο οποίος βαπτίζεται χριστιανός στη Μονή του Αγίου Γερασίμου στα Ομαλά και μετονομάζεται σε Χριστόδουλο Κρασά. Ίσως δεν πρέπει το γεγονός να αποδοθεί σε κατάπτωση της εβραϊκής παροικίας. Πρόκειται μάλλον για μια εντυπωσιαχή επίδειξη δυναμισμού του ορθόδοξου πληρώματος που μετά την αγιοποίηση του ευσεβέστατου και φιλόχριστου ασκητή Γεράσιμου Νοταρά στα 1622, επανέχτησε την αίγλη και το κύρος που βοήθησαν, σχεδόν να μηδενιστεί η πίεση του προσηλυτισμού στον οποίο στόχευαν οι κύκλοι του λατινικού δόγματος. Η βάπτιση εβραίου και μάλιστα τη μέρα των Χριστουγέννων (25 Δεχεμβρίου) στη μονή του νέου Αγίου, πρέπει να αποτέλεσε ένα σημαντικό γεγονός της εποχής, που στόχευε μάλλον να τονιστεί η υπεροχή του ορθόδοξου δόγματος απέναντι σε αλλόπιστους και ετερόδοξους.

Δημήτοιος Κρασάς, του οποίου το επώνυμο απέκτησε ο νεοπροσήλυτος, είναι ο ένας από τους 14 αναδόχους του, που για την πράξη του αυτή επροικοδότησαν τον Δαβίδ, ήδη Χριστόδουλο, με χωράφια, αμπέλια, ελιές, αγροτεμάχια, δικαιώματα πάκτου, δουκάτα και ρεάλια<sup>10</sup>.

Η κατάπτωση της παροικίας εμφανίζεται με τα

τέλη του αιώνα, για άγνωστούς μας λόγους. Παραμένουν όμως αξιόλογα μέλη της μέχρι και τα μέσα του επόμενου, του 18ου αιώνα. Όπως ο Ματίος Ταβίδ και ο Γγιού Κούτερ που (στα 1758) κατέχουν σημαντικές αστικές περιουσίες (σπίτια), στο Κάστρο του Αγίου Γεωργίου που είναι η πρωτεύουσα του νησιού. Αυτοί οι ίδιοι είναι επίτροποι της κληρονομίας του πρόσφατα αποθανόντος ομοθρήσκου τους Σαμουέλ Αιβάρδ, ο οποίος χαρακτηρίζεται κονσουλάτος κλέζος (ιγγλέζος;)".

Η ποωιούσα παραχμή πρέπει να οφείλεται σε λόγους που μέχρι στιγμής δεν έχουν διερευνηθεί. Πάντως όχι σε πολιτιχούς, γιατί η Βενετσιάνικη εξουσία, η Δημοχρατία του Αγίου Μάρχου, που έμεινε χυρίαρχη στην Κεφαλονιά μέχρι το 1797, δεν απέχλειε το εβραϊχό στοιχείο από τα διχαιώματα του ισότιμου πολίτη, όπως αργότερα τα υπό την αγγλική προστασία Ηνωμένα Κράτη των Ιονίων Νήσων. Ούτε στην Κεφαλονιά έχουν επισημανθεί διωγμοί ή προγχρόμ χατά των εβραίων που να δικαιολογούν αυτή την παραχμή.

Απεναντίας, η κατάπτωση επέρχεται σε εποχή που και από τις δύο πλευρές εξαίρεται η ομαλή και αδελφική συμβίωση των δύο κοινοτήτων, που η μία μάλιστα, η χριστιανική, αποδέχεται τον προστατευτικό της ρόλο προς την άλλη, την εβραϊκή που δεινοπαθεί.

Μάλλον λόγοι οιχονομικοί ανάγχασαν τους εβραίους να μεταναστεύσουν σε περιοχές που επρόσφεραν περισσότερες και μεγαλύτερες ευχαιρίες απασχόλησης, στις παραδοσιαχές τους, όταν στο νησί αυτό στέγνωσαν οι δυνατότητες προσπορισμού των αναγχαίων.

Την τρίτη δεκαετία του 19ου αιώνα, επί εποχής Αγγλικής Προστασίας, αρχίζουν να καταφθάνουν στην Κεφαλονιά ομαδικά νέες εβραϊκές οικογένειες από τα γύρω νησιά του Προτεκτοράτου, κυρίως Ζάκυνθο και Κέρκυρα, όπου οι προκαταλήψεις τους δημιουργούσαν ασφυκτικές καταστάσεις, αναγκάζοντάς τους πολλές φορές να εκπατριστούν! Οι νεοαφιγμένοι είναι μέτριας οικονομικής κατάστασης, συνήθως τεχνίτες, μικροεπιτηδευματίες και έμποροι "της γύρας".

Έχει περάσει η εποχή που ποιν από το όνομά τους μπαίνει ο χαρακτιρισμός μισέρ ή σινιόρ, ενδεικτικό της κοινωνικής αναβάθμισής τους, που κατείχαν την εποχή της βενετοκρατίας. Τώρα ο χαρακτηρισμός "εβρέος" ή "ισραηλίτης" ακολουθεί, για να σημαδέψει το θρήσκευμα, την κοινωνική θέση, αλλά και τον πολιτικό μηδενισμό, δεδομένου πως η απόκτηση της ιδιότητας του Ιόνιου πολίτη στο Προτεκτοράτο των νησιών του Ιονίου Πελάγους προϋπέθετε την χριστιανική πίστη! Ήταν μία από τις απαραίτητες ιδιότητες για να αποκτήσει ο συντρέχων τα δικαιώματα του εκλογέα και του εκλόγιμου.

Επειδή στα Επτάνησα δεν υφίσταται μωαμεθανικό στοιχείο, η δεσμευτική αυτή ρήτρα αφορούσε αποκλειστικά τους κατοίκους της Επικράτειας εβραϊκού θρησκεύματος, τους οποίους, με τον τρόπο αυτό, απωθούσε στο πολιτικό περιθώριο".

Οι πρώτοι που κατέφθασαν στην Κεφαλονιά ανάμεσα 1820 και 1830, όπως μας ενημερώνουν έγγραφα του Υγειονομείου, είναι οι:

Isaac Ganin, Salom Ganin, Moise Ganin, Anetta Ganin, Violetta Ganin, Samuel Ganin, Sabatai Politi, Samuel Politi, Cain Politi. Moise Forte, Solomon Forte, Sabatai Forte, Raffael Levy, Salom Levy, Giocana Levy, άλλος Ciocana Levi. Abram Minervo tov Moise, Abram Minervo του Mardocai, με τη σύζυγό του Stella. Abram Mordo με τη σύζυγό του Stera και το γιό του Samuel. Abram Mazza, Moise Mazza. Giocana Conegliano, Salomon Canegliano, Abram Vendura, David Vendura tov Joseph. Abram Sarda, Salomon Sarda. David Altita του Ventura, Salomon Jacum, Sabatai Delucadego, Abram Amar. Abram Constanti, Josef Vital tov Samuel με τη μιχοή εγγονή του Salina. Daniel Belleli του Samuele, Menochen Aboatt Tov Emanuel15.

Σ' αυτούς θα προστεθούν κι άλλοι που καταφθάνουν με νέες αφίξεις ομαδικά ή μοναχικοί, οι οποίοι μαζί με τους ήδη υπάρχοντες, από προηγούμενες δεκαετίες και ήδη επαγγελματικά αποκαταστημένους, θα αποτελέσουν μια αριθμητικά σημαντική παροικία, πολύ όμως αδύνατη οικονομικά, κοινωνικά χαλαρή και πολιτικά υποβαθμισμένη σε επίπεδο περιθώριου!

Πρόκειται πραγματικά για π α ρ ο ι κ ί α, με δεσμούς, οικογενειακή συγκρότηση, Ευκτήριο Οίκο και ιδιαίτερο νεκροταφείο σε δημόσιο γήπεδο που τους παραχωρήθηκε για τη χρήση αυτή, από την τοπική κυβέρνηση γύρω στα 1830. Στο σύνολό τους οι εβραίοι αυτοί διαμένουν συγκεντρωμένοι σε ιδιαίτερη συνοικία, επιδιώκοντας να διαβιούν πλησιόχωρα, ίσως για μεγαλύτερη ασφάλεια και προστασία, δίδαγμα πείρας των προγενέστερων διαμονών τους.

Η περιοχή αυτή και στα επίσημα έγγραφα ονομάζεται ο β ρ ε α κ ή, χωρίς να αποτελεί χώρο κλειστό ή γκέτο απομονωμένο, γιατί δεν υπάρχει ο οποιοσδήποτε διαχωρισμός που να τον σημαδεύει. Μέσα στο χώρο αυτό, κατά την παράδοση, βρισκόταν και η Συναγωγή, χωρίς τούτο να τεκμηριώνεται μέχρι σήμερα από κάποιο επίσημο στοιχείο. Επειδή όμως σε οικογενειακές διενέξεις επισημαίνονται εβραίοι να αποδέχονται τον "αποφασιστικό όρκο" που παραχωρούσε η πολιτική δικονομία, προκειμένου να υποστηριχθεί κάποια αμαρτύρητη άποψη, θα έπρεπε να υπάρχει ένας Ευκτήριος Οίκος που να προσφέρεται ο όρκος αυτός, τον οποίο ο νόμος απαιτούσε να δίδεται σε κ α θ α γ ι α σ μ έ ν ο χώρο και όχι στο δικαστήριο!

Η οβρεαχή βρισχόταν στο κέντρο του παλαιού Αργοστολίου, ακριβώς πίσω από τον Πύργο του Ωρολογίου που αποτελεί το εμπορικό κέντρο της πόλης και οριοθετείται μέσα στο τρίγωνο που σχημάτιζαν τρεις ονομαστές κτητορικές εκκλησίες του Αργοστολίου. Η της Αγίας Παρασκευής, του Αγίου Νικολάου των Τσιμάρα και η του Αγίου Γεωργίου.

Μέσα στην πυχνοκατοιχημένη αυτή έχταση, που αποτελεί τον ομφαλό του Αργοστολίου, με δρόμους φαρδείς που κόβονται από στενά ανηφορικά σοκάχια, πλαισιωμένα από αξιόλογα σπίτια, δεν κατοιχούν μόνο οι εβραίοι. Εδώ έχουν τα αρχοντικά τους "παλάτια με δύο και τρία πιάνα", σημαντικές οικογένειες της Κεφαλονιάς που συμβιούν με το εβραϊκό στοιχείο που διαμένει στα ισόγεια γειτονικά οικήματα ή στους μετζάους (τα ισόγεια), των δικών τους αρχοντικών. Τέτοιες οικογένειες είναι οι Κοργιαλένιοι, οι Τοιμάρα, οι Πάγκαλη, οι Δελλαπόρτα, οι Τραυλού, οι Αντύπα, οι Σολομού, οι Φωκά πρέντσιπα, οι Φωκά καπιτά Παύλου, οι Μαζαράκη, οι Βοθρωντού, οι Καρούσου Σατριβίλη.

Στην περιοχή αυτή βρίσκεται, αυτή την εποχή, σε λειτουργία και η πρώτη μόνιμη Θεατρική Στέγη της Κεφαλονιάς, το περίφημο Θέατρο Σολωμού, σε ένα από τα διαμερίσματα του οποίου, μετά τον παροπλισμό του και για πολύ καιρό διέμενε με την οικογένειά του ο ριζοσπάστης Ηλίας Ζερβός Ιαχωβάτος.

Στο Θέατρο αυτό, για είχοσι ολόχλησα χρόνια (1837 - 1858), συχνάζει τις νυχτερινές χειμωνιάτικες ώρες η αφρόχρεμα της Κεφαλονιάς, διερχόμενη συνήθως πεζή, με τις βαρυφορτωμένες με χοσμήματα ντάμες, μέσα από τους σχοτεινούς δρόμους της οβρεαχής, χωρίς ποτέ να σημειωθεί μια απρέπεια, να αχουστεί ένα παράπονο, να επισημανθεί μια παρεξήγηση, να στιγματιστεί μια προσβολή!

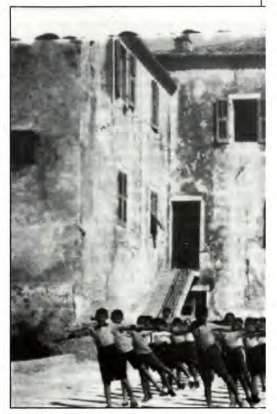
Αγνοούμε τον αχοιβή αριθμό των μελών της παροιχίας αυτή την εποχή. Η οιχονομική της όμως επιφάνεια πρέπει να ήταν σε μέτρια επίπεδα, χωρίς ποτέ να προσεγγίζει, ούτε με μία εξαίρεση, τα οιχονομικά όρια των ομοθρήσχων της Ζαχύνθου και της Κέρχυρας που, πολλές φορές, απέβαιναν συθμιστές των οιχονομικών εξελίξεων στα νησιά αυτά και από τους οποίους οι εβραίοι της Κεφαλονιάς είχαν οιχονομική εξάρτηση για επαγγέλματιχούς λόγους.

Η παροιχία, που δεν γνωρίζουμε αν αποτελούσε και κοινότητα με την νομική έννοια, γιατί δεν διαπιστώθηκε νομική εκπροσώπησή της σε διαβήματα προς τις εγχώριες αρχές, έχει τον αρχηγό της "τον προεστό των Ισδραηλιτών", όπως μας πιστοποιούν επίσημα έγγραφα και ο οποίος πρέπει να ήταν ο διορισμένος αστυνομικός εκπρόσωπος, υπόλογος για την συμπεριφορά της μικροκοινωνίας αυτής. Δυστυχώς αγνοσύμε το όνομά του, έχουμε όμως τα ονόματα πενταμελούς επιτροπής της παροικίας, η οποία εκπροσώπησε το σύνολό της σε διαμαρτυρία για ζητήματα του νεκροταφείου της. Είναι οι:

Giacobbe Vital, Abraam Matza του Ραφαήλη, David Mustaki, Beniamin Levi και Elia Vivande του Momolo<sup>16</sup>.

Η παροικία διαθέτει και τον παλικαρά της, όπως όλες οι μικροκοινωνίες. Αποτελεί το φόβητρο των φιλήσυχων ομοθρήσκων του, τους οποίους "ενοχλεί και τους ταράττει την ησυχίαν και πάσχει δια να κτυπά τον μεν και τον δε επειδή το σέρνει ότι είναι παλικάρι της οβρεακής". Ονομάζεται Τσκος Μόρδος του Αβραάμ και, ως φαίνεται, αποτελεί ένα αντικοινωνικό στοιχείο που δημιουργεί συνεχώς επεισόδια", σε ένα περιβάλλον που φημίζεται για την ανεκτικότητά του.

Αυτή η παροικία που δεν την διακρίνει η σύμπνοια ούτε η αλληλεγγύη και που η σκληρή επο-



Το προσύλιο της Γ΄ Δημοτικής Σχολής Αργοστολίου (Οικοδο

χή την αναγκάζει να έχει και εσωτερικές διαιρέσεις και οικογενειακές διαμάχες, καθώς και οικονομικές αντιδικίες στο επίπεδο της αλληλοεξόντωσης, συνεχώς υποβαθμίζεται! Ιδίως στον οικονομικό τομέα. Τις πρώτες δεκαετίες του 19ου αιώνα, οι δραστηριότητες των μελών της είναι σχετικές με το μεταπρατικό εμπόριο, σε λαϊκά υφάσματα και τη μεταποιητική απασχόληση, σε λεπτοσιδηρουργικές εργασίες, τη φανοποιία και την υφαντική.

Αυτή την εποχή διαθέτει και ομόθοησκό της υποδικη την εποχή διαθέτει και ομόθοησκό της υποδικη του τος επάγγελμα που χρειάζεται συγκρότηση, κατάρτιση, γνώσεις και προπαντός πείρα, εκτός από την κοινωνική προβολή και αυτή απαραίτητη! Ονομάζεται Δαβίδ Μόρδο και χαρακτηρίζεται κύριος, άρα κοινωνικά αναβαθμισμένος! Οι ομόθοησκοί του όμως ελάχιστα καταφεύγουν στις υπηρεσίες του, για τις πολλές και συνεχείς οικονομικές αντιδικίες τους με ομόθοησκους και χριστιανούς, αλλά καταφεύγουν στους χριστιανούς υποδικηγόρους, τους οποίους μάλιστα αμείβουν πλουσιοπάροχα<sup>18</sup>.

Εκτός από υποδικηγόρο, που ως αναφέρθηκε πρόκειται για μια κοινωνική κατάκτηση, η εβραϊκή παροικία ανέδειξε και ένα άλλο ακόμα σημαντικότερο στοιχείο, κατακτώντας ένα πόστο αξιόλογο στον πολιτιστικό και καλλιτεχνικό τομέα αυτή τη φορά. Ένα λειτούργημα που απαιτούσε χρήμα, γνώσεις, ευαισθησία και καλλιέργεια.

Ο ιμπρεσάριος (εργολάβος) των θεατρικών παραστάσεων του 1841, είναι ο έμπορος και επιχειρηματίας Γιακίνος Βιτάλης του Σαμουήλ, που δυστυχώς, η αποτυχία της περιόδου αυτής που έπληξε και πολλούς χριστιανούς ιμπρεσάριους, προγε-



ιη Κοργιαλένιου). Τα δεξιά διακρινόμενα κτίρια ανήκουν στην "Οβρεακή".

νέστερους και μεταγενέστερούς του, τον εκλόνισε οικονομικά, δοκιμασία την οποία ποτέ δεν ξεπέρασε!9.

Με τα χρόνια, η παροιχία υποβαθμίζεται ολοκληρωτικά και οι εβραίοι της Κεφαλονιάς εγκαταλείποντας την παραδοσιακή ανεξάρτητη απασχόλησή τους, ιδίως σε εμπορικές δραστηριότητες που έχουν χρεοχοπήσει, με αποτέλεσμα όχι μόνο τον οικονομικό αφανισμό, αλλά και τις φυλακίσεις, που το σύστημα της εποχής επιβάλλει στους χρεοφειλέτες, μεταβάλλονται σε χειρόνακτες εργάτες! Αυτοί τώρα συνθέτουν το προλεταριάτο του νησιού, επιβιώνοντας ως εργάτες του λιμανιού μέχρι τα τελευταία χρόνια της παρουσίας τους που ορίζονται την τελευταία δεκαετία του 19ου και την πρώτη του 20ού αιώνα. Τότε η εξαθλίωση ολοκληρωμένη στον οιχονομικό τομέα, επηρέασε και τον κοινωνικό, με αποτέλεσμα την ηθική κατάπτωση των ατόμων, ιδίως του γένους θηλυχού. Ενδειχτικό πως η αποσύνθεση είχε προχωρήσει σε βάθος και η κοινωνία των εβραίων δεν είχε πια όρια επιβίωσης σ' αυτό τον τόπο.

Είναι δύσκολο να αποφανθούμε για τις αιτίες που συνετέλεσαν σ' αυτή την υποβάθμιση, μέσα στη διαδρομή ολόκληρου αιώνα. Ίσως την απάντηση την δόσει επισταμένη έρευνα των πολιτικών, κοινωνικών και ιδίως οικονομικών συνθηκών του νησιού, που υπέστησαν πλήρη μεταλλαγή στο χρονικό αυτό όριο, με επηρεασμό όχι μόνο των γηγενών, αλλά πολύ περισσότερο των μειονοτήτων που είχαν πρόσθετο αρνητικό στοιχείο την αλλοεθνή τους προέλευση και την απουσία υπέγγυας ιδιως κτηματικής, που αποτελούσε και

το μόνο διασφαλισμένο κεφάλαιο τα χρόνια εκείνα.

Μέσα όμως στο χώρο της Οβρεακής, την εποχή της ακμής της, δεν κινούνται μόνο οι ένοικοι και οι συναλλασσόμενοι. Τις βραδινές ιδίως ώρες ατακτούν επηρεασμένες από την κρασοκατάνυξη, παρέες νεαρών, η χρυσή νεολαία του τόπου, που την αποτελούν βλαστοί αρχοντικών οικογενειών της Κεφαλονιάς, οι οποίοι αρέσκονται με τους θορύβους, τις αταξίες και τις αναστατώσεις που προκαλούν, να δημιουργούν ταρακές στη συνοικία αυτή, αναμφίβολα στοχεύοντας στους εβραίους κατοίκους της. Με αποτέλεσμα η Αστυνομία να εντείνει τα μέτρα αστυνόμευσης, ορίζοντας πολλαπλές περιπόλους στο χώρο αυτό, σε μία της προσπάθεια να προλάβει τα χειρότερα.

Η παρέα αυτή, που αποτελείται από είκοσι περίπου άτομα, εντοπίστηκε εν μέρει από τα αστυνομικά όργανα και αξίζει να αναφερθεί, γιατί όλοι τους είναι γνωστά ονόματα και την εποχή αυτή σε αρκετά ώριμη ηλικία, με επίγνωση των πράξεων τους.

Μαρίνος Αραβαντινός, Παναγής Μεταξάς Ατζουλακάτος, Αναστάσιος Κοντομίχαλος του Νικολάου, Ματθαίος Πάγκαλης, Παναγής Λοβέρδος Μαράτος, τα δύο παιδιά του Γεράσιμου Λιβαδά, Όθων και Παναγής, Γεράσιμος Σολομός γιός του Μαρίνου, Μαρίνος Βένετος και Ευάγγελος Λούζης του Γεράσιμου<sup>30</sup>.

Οι ανησυχίες όμως και οι ταραχές δεν προκαλούνται μόνο από τα αρχοντόπουλα για διασκέδαση. Στο κέντρο της οβρεακής υπάρχει η ταβέρνα του Παναγή Τραυλού Τζανετάτου, που παρότι χριστιανός, συχνάζεται αποκλειστικά από τους εβραίους της συνοικίας, για τους οποίους αποτελεί το στέκι της βραδινής τους συναναστροφής και εκτόνωσης, με λίγο τζόγο και μερικά ποτηράκια κρασί.

Ο οξύς ανταγωνισμός ωθεί άλλους μιχρέμπορους, γυρολόγους χριστιανούς, που διάγουν σε σχέσεις επαγγελματικής αντιδικίας μαζί τους, να βιαιοπραγήσουν εναντίον τους "προξενώντας μυρίας ανησυχίας, τζακίζων καθίσματα, κτυπώντας τους φιλήσυχους Ισραηλίτας και πολλάς τοιαύτας παρενοχλήσεις κάμνων". Το λιγοστό ψωμί που έπρεπε να μοιραστεί σε πολλά πεινασμένα στόματα είναι ο υπεύθυνος αυτών των απρεπειών και όχι η οποιαδήποτε ιδεολογική διαστροφή, όπως σε άλλους τόπους και σε άλλες εποχές έχει επισημανθεί<sup>21</sup>.

Ο τελευταίος αιώνας της εβραϊκής παρουσίας στην Κεφαλονιά χωρίζεται σε δύο σημαντικές, από πολιτικής πλευράς, περιόδους. Για την πρώτη, την αγγλοκρατούμενη, που έληξε το 1864 με την ένωση με το ελληνικό Βασίλειο, διαθέτουμε άφθονα στοιχεία σχετικά με ονόματα, απασχολήσεις, διαθέσεις και κοινωνικές σχέσεις, των κατοίκων της κοινότητας αυτής.

Απεναντίας, όσο προχωρούμε στη δεύτερη περίοδο, τα έγγραφα στοιχεία μας συνεχώς ελαττώνονται και τελικά εξαφανίζονται και μόνο έντυπες αναφορές στον εγχώριο τύπο μας πιστοποιούν την παρουσία των ύστατων εκπροσώπων στο νησί, μιας παροικίας άλλοτε ευάριθμης και δραστηριοποιημένης.

Η πιο πολύκλαδη οικογένεια και από τις παλαιότερες που εντοπίζονται, είναι η οικογένεια ΛΕΒΗ. Πρόκειται για την οικογένεια με τη μακρύτερη διαδρομή στο χρόνο, πόυ ο τελευταίος της εκπρόσωπος επισημαίνεται στην Κεφαλονιά στα 1906!

Ο Δαβίδ Λέβη, ήδη από το 1820 εμποφεύεται στην Κεφαλονιά, με δυνατότητες να δίνει "εν πίστει" σε ιδιώτες δημιουργώντας σημαντικά ανοίγματα<sup>22</sup>.

Έχει έναν γιό τον Ιαχώβ Λέβη του Δαβίδ, για τον οποίο δεν ξέρουμε περισσότερα, παρά ότι ζει και εργάζεται στο Αργοστόλι.

Ο Μορδοχάη Λέβη (αγράμματος), στα 1833 ασχολείται με τη χρηματοδότηση. Διεξάγει δηλαδή το επάγγελμα του τοχογλύφου, το οποίο αυτή την εποχή ανθεί σε όλο το Προτεχτοράτο. Στα χέρια του βρίσκονται χρεωστικά οφειλετών χριστιανών προς τους οποίους διαπιστώνεται χαρακτηριστική ανοχή. Ίσως από ιδιοσυγκρασία, ίσως από καλώς εννοούμενο επαγγελματικό συμφέρον.

Ο Καῖμ ή Χαῖμ Λέβη του Ραφαήλ, συνεταιρισμένος με τον ομόθρησχό του Αβραάμ Κονσταντίνι του Αλεξάνδρου (και οι δύο τους αγράμματοι), στα 1833 βρίσκονται σε αδυναμία να πληρώσουν τον χριστιανό έμπορο προμηθευτή τους, ο οποίος με αρχετή εγκαρτέρηση τους παραχωρεί τη δυνατότητα να τον εξοφλήσουν σε δόσεις. Ως διαπιστώνεται, η αδυναμία δεν προέρχεται από κακοδιαχείρηση ή από κακοπιστία, αλλά από τα πιστωτικά ανοίγματα που έχουν κάμει οι ίδιοι σε κακοπληρωτές πελάτες τους χριστιανούς.

Ο Μαρχος Λέβη του Σαμουήλ, δραστηφιοποιημένος από το 1838 - 1854 στο εμπόριο, συνεταιρίζεται με τον Λία Φόρτε, τον οποίο στεγάζει στο κατάστημά του στην οβρεακή "κοντράδα Αγίου Γεωργίου". Ο Λέβη ζητά τη λύση της εταιρείας και την απομάκρυνση του Φόρτε, την οποία και πέτυχε, μένοντας ανεξάρτητος. Τα είδη που διαθέτει πιθανολογούνται "πανικά", τα οποία δίδει εν πίστει στην ευρύτατη πελατεία του, που την συνθέτουν λαϊκοί και κληρικοί χριστιανοί".

Υπάρχει ένας ακόμα Μάρχος Λέβη, πολύ μεταγενέστερος, εγγράμματος, τεχνίτης φανοποιός, που κατοικεί στο Ληξούρι την πρώτη δεκαετία του αιώνα μας. Είναι συντηρητής στα πετρελαιοφάναρα του δήμου αυτής της πόλης και συχνά παίρνει μέρος σε δημοπρασίες κατασκευής μικρών έργων του δημοσίου που σχετίζονται με την τέχνη του<sup>36</sup>.

Ο Μοϊσέ Λέβη του Σαμπατάη, που χαφακτηφίξεται κύφιος, μένει μόνιμα στο Αργοστόλι. Την δεκαετία του 1850 επαγγέλεται τον δανειστή (τοκογλύφο), με πελάτες του σημαίνοντες χριστιανούς, Φαίνεται πρόσωπο υπολογίσιμο, για τούτο διοφίστηκε προσωφινός σύνδικος όταν πτώχευσε ο ομόθρησκος και συνεπώνυμός του Σαμουήλ Λέβη του Μουστή?

Ο Ιωσήφ Λέβη του Σαμπαθάη (στα 1853), έχει αντιδικίες με ομόθρησκό του στην Κέρκυρα, ο οποίος του προτείνει τον "αποφασιστικόν όρκον", ο οποίος απαραίτητα πρέπει να τελεστεί σε καθαγισσμένο χώρο, προκειμένου να λυθεί, δι' αυτού, η ανάμεσά τους διαφορά<sup>3</sup>.

Ο αδελφός του Βενιαμίν Λέβη του Σαμπαθάη, έχει οικονομικές δυσχέσειες και στα 1854 αναγκάζεται να συνάψει δάνειο από χριστιανό, ο οποίος τον διώκει για να εισπράξει το χρέος. Πρόκειται για πρόσωπο υπολογίσιμο στο χώρο του και τούτο τεκμαίσεται από την παρουσία του στα 1860 σε επιτροπή που συστάθηκε για να εκπροσωπήσει την εβραϊκή παρουσία στον Έπαρχο, την Ανώτατη Τοπική Αρχή<sup>39</sup>.

Ο Μιχαήλ Λέβη του Δαβίδ, στα 1856 διατηρεί κατάστημα στο Αργοστόλι, το οποίο διέρηξαν με αντικλείδι. Οι υποψίες πέφτουν σε χρίστιανό συνάδελφό του, χωρίς όμως να αποδειχθεί και η ενοχή<sup>86</sup>.

Δύο της οικογένειας Λέβη, ο έμπορος Σάββατον Λέβη του Σολομώντα και ο επίσης έμπορος Σαμουέλ Λέβη του Μωϋσέως, αναγκάστηκαν να κηευξουν πτώχευση τη δεκαετία του 1850, που υπήρξε η μεγάλη κρίση ένεκα της καταστροφής της σταφιδοπαραγωγής. Η πτώχευση και των δύο διευρύνηκε και κρίθηκε ειλικρινής, για τούτο και δεν διώχθηκαν ποινικά.

Ο δεύτερος, ο Σαμουήλ, έχει γιο τον Ραφαήλ Λέβη του Σαμουέλ και το μόνο που γνωρίζουμε γι' αυτόν είναι πως κατοικεί στο Αργοστόλι.

Ο Σαμουέλ Λέβη, όπως αναφέραμε, είναι έμπορος γυρολόγος που κρατεί και μόνιμο μαγαζί στο Αργοστόλι. Οι πελάτες του ανήκουν στις χαμηλές οικονομικά τάξεις, στις πόλεις και τα χωριά, με τους οποίους συναλλάσσεται τν φέδε (με πίστωση). Η επιχείρηση δημιουργεί πολλά ανοίγματα, γιατί εφοδιάζει μικφέμπορους ομοθρήσκους του που δεν είναι πάντα συνεπείς στις υποχρεώσεις τους. Στα 1854 και αφού κηρύξει πτώχευση, κινδυνεύει να φυλακιστεί από χριστιανό δανειστή του, για την πληρωμή προσωπικού χρέους του".

Ο αδελφός του Βενιαμίν Λέβη του Μωυσή, εκτός από έμπορος είναι και ενεχειροδανειστής. Δανείζει χριστιανούς και εβραίους με ενέχυρο τιμαλφή αλλά και εμπορεύματα. Είναι σκληφός στις συναλλαγές του και δεν διστάζει να στέλνει στις συλακές χριστιανούς και ομοθρήσκους του, προκειμένου να εκβιάσει την πληρωμή των πιστωμάτων του! Τούτο ίσως τον έκαμε αντιπαθή στο περιβάλλον του, τόσο το εβραϊκό όσο και το χριστιανικό".

Υπάρχει ένας ακόμα Βενιαμίν Λέβη, άσχετος με αυτόν, ο οποίος πέθανε στα 1847. Η κόρη του Ρεγγίνα παντρεμένη με τον Σαμουέλ Βιτάλη του Ιωσήφ ήρθε σε διάσταση με το σύζυγό της, τον οποίο εγκαλεί στα αστικά Δικαστήρια για να της αποδόσει τα δικαιώματα που της αναγνωρίζει ο νόμος.

Ο Ηλίας Λέβη, από τα κατάλοιπα της εβραϊκής παροικίας (εγγράμματος). ζει στα τέλη του αιώνα επαγγελλόμενος τον λευκοσιδηρουργό. Ασχολείται περισσότερο με εργολαβίες του δημοσίου ή των δήμων του νησιού και είναι σχεδόν ο αποκλειστικός κατασκευαστής και επιδιορθωτής καλπών, καλποσακιδίων και σφαιριδιοδοχείων, για τις ανάγκες των εκλογικών αναμετρήσεων.

Άλλη μια εβραϊκή οικογένεια της Κεφαλονιάς είναι οι ΜΟΡΔΟ και μάλιστα δραστηριοποιημένη παλαιότερα από όλες, σύμφωνα με τις επισημάν-

σεις μας. Από τους κόλπους της προέρχεται ο υποδικηγόρος της παροικίας Δαβίδ Μόρδο, ο οποίος ως αναφέραμε, δεν υποστηρίζεται στο επάγγελμά του από τους ομοθρήσκους του, ίσως γιατί οι προσβάσεις του στις δικαστικές έδρες ήταν περιορισμένες.

Ο Λία Μόρδο από το 1819 (ίσως και πριν) είναι γυρολόγος και κινείται στα γύρω του Αργοστολίου χωριά, όπου διαθέτει το εμπόρευμά του ιν φέδε, κυρίως στον γυναικείο πληθυσμό, χρεώνοντας σε γρόσια, γιατί ακόμα τα δίστηλα δεν έχουν επικρατήσει<sup>18</sup>.

Ο Μοιζέ ή Μοζέ Μορδο, την ίδια εποχή και καθ' όλη τη δεκαετία του 1820, κατέχει ενυπόγραφα χρεωστικά χριστιανών και εβραίων, σημαντικού μεγέθους, σε τάλιρα κολονάτα (δίστηλα), το σκληρό νόμισμα της εποχής! Η απασχόλησή του είναι η χρηματοδότηση με φερέγγυους εγγυητές ή με ενέχυρο τιμαλφή και εμπορεύματα, σε πελάτες του εβραίους και χριστιανούς, προς τους οποίους φέρεται με σκληρότητα προκειμένου να εισπράξει τα πιστώματά του<sup>36</sup>.

Την επόμενη δεκαετία εντοπίζεται ο γιός του Ηλία Μόρδο του Μοΐζέ, κάτοικος Αργοστολίου, για τον οποίο δεν διαθέτουμε περισσότερα στοιχεία.

Ο Αβραάμ Μόρδο του Μοζέ (στα 1840), συνεταιρισμένος με τον Ιούδα Φόρτε του Σαμπατάη, έχουν μαγαζί και κατοικία στις παρυφές της οβρεακής, στο μετζάο του υποδικηγόρου Σπυρίδωνα Πόγγη, απέναντι από την εκκλησία της Αγίας Παρασκευής. Ο ιδιοκτήτης αιτιολογούμενος επισκευή, τους βιάζει να εγκαταλείψουν, σε διορία ενος μηνός, το μετζάο, στον οποίο μάλιστα προσδιορίζει νέο υπέρογκο νοίκι (3 τάλιρα διστηλα το μήνα), στην περίπτωση παραμονής τους <sup>17</sup>.

Στα 1839 επισημαίνουμε την παρουσία στο Αργοστόλι, όπου και κατοικεί, του Σάββα Μόρδο, χωρίς περισσότερα στοιχεία γι' αυτόν.

Ο Αβραάμ Μόρδο του Σαμουήλ, εγκαταστημένος στο Αργοστόλι, κατά ομολογία του, από το 1812, κατοικεί στην ίδια πόλη όπου εμπορεύεται "πραμάτιες", τις οποίες προμηθεύεται με πίστωση από τον ομόθρησκό του Σαμουέλ Λέβη του Μωυσή και άλλους εβραίους υφασματέμπορους. Τα οικονομικά του βρίσκονται σε άθλια κατάσταση, για τούτο αναγχάζεται να μετοιχήσει στο χωριό Κοριάνα, όπου συγκατοικεί μαζί με τον Ραφαέλ Μόρδο του Αβραάμ, γιό του προαναφερθέντα Μόρδο, κάνοντας το γυρολόγο. Για να διευκολυνθεί οιχονομικά, προσφεύγει στον δανειστή ομόθρησχό του Βενιαμίν Λέβη του Μωυσή, αδελφό του προμηθευτή του, ο οποίος τελικά του εκπληστηριάζει όλα τα υπάρχοντα και το ελάχιστο εμπόρευμα που βρίσκεται στην κατοχή του38.

Η τελευταία εγκατάσταση του Αβραάμ Μόρδο, από το 1852 και μετά, είναι το χωριό Μεταξάτα, στο σπίτι ιδιοκτησίας καπιτά - Παναγή Καμίλου, όπου έχει συγκεντρωμένο το εμπόρευμά του, "πραμάτιες" τις οποίες "περιφέρει" προς πώληση στη γύρω Λιβαθώ. Ο συναγωνισμός και η αντιπαράθεση έχουν ήδη δημιουργήσει ρήγματα ανάμεσα στο εβραϊκό στοιχείο και ο Αβραάμ είναι ένα από τα

θύματά τους. Η αντίθεση που έφθασε σε όρια επικίνδυνα, του δημιούργησε εχθρότητες με τον Ιακωβο Βιτάλ του Σαμουήλ και Σαμουήλ Βιτάλ του Ιωσήφ και μόνο η παρέμβαση της αστυνομίας απέτρεψε οδυνηρά γεγονότα.

Παρά τις οιχονομικές του δυσχέρειες παραμένει ένα πρόσωπο που χαίρει εκτίμησης, όχι μόνο από τους ομοθρήσχους του, αλλά και από το χριστιανικό στοιχείο του χωριού Μεταξάτα, από το οποίο βρήκε στις ανάγκες του άριστη μεταχείρηση<sup>19</sup>.

Έχουμε και μία αναφορά σε εβραία. Η Σάρα Μόρδο γυνή Μουσέως Δε Μεδίκου, στα 1852, παρέβη τους ταχυδρομικούς κανονισμούς και για την πράξη της αυτή προστιμήθηκε από το Πλημελειοδικείο Αργοστολίου. Με αίτησή της ζητά "την δια χάριτος απαλλαγήν του εις αυτήν επιβληθέντος προστίμου".

Ένας αχόμη, ο Ισαάχ Μόρδο του Αβραάμ, χάτοιχος Ζαχύνθου, πηγαινοέρχεται στην Κεφαλονιά για εμποριχούς λόγους. Εριστιχό στοιχείο, οξύθυμος και βίαιος "είναι η μάστιξ όλων εν γένει των Ισραηλιτών", τους οποίους ανεβοχατεβάζει στα δικαστήρια για ασήμαντες αφορμές. Έχει φιλιχές σχέσεις με τον χριστιανό φούρναρη Σπυρίδωνα Αρβανίτη, μόνιμο κάτοιχο Αργοστολιού, επίσης ταραχοποιό, ο οποίος του συμπαραστέχεται στους καυγάδες και τις φασαρίες που δημιουργεί μέσα στην εβραϊχή χοινότητα".

Οι ΒΙΤΑΛ είναι μία αχόμα από τις μεγάλες εβραϊχές οιχογένειες της Κεφαλονιάς. Από τους κόλπους της βγήχε ο Γιαχίνος Βιτάλ, ιμπρεσάριος του Θεάτρου στα 1841. Η παρουσία της πιστοποιείται από τις αρχές της 3ης δεχαετίας, μέχρι τις τελευταίες του 19ου αιώνα, οπότε και αυτή ακολούθησε το δρόμο του αφανισμού μαζί με πολλές άλλες.

Ο Σαμουέλ Βιτάλ του Ιαχώβου δραστηριοποιημένος στο εμπόριο επί ολόκληση τριακονταετία (1833 - 1862) εγγράμματος με καθαρή υπογραφή ως Jammes Vital λατινόγραφα ή Σαμουέλ Βιτάλ στα ελληνικά, είναι ως διαφαίνεται από τα σημαίνοντα πρόσωπα της παροικίας! Έμπορος ριψοκίνδυνος, με μεγάλα για την αντοχή του ανοίγματα, σύγχρονα πιστωτής και χρεώστης, πουλεί "είδη του μπράτζου", δηλαδή λαϊκά υφάσματα. Τα έγγραφα τον εμφανίζουν να εκπληστηριάζει υπάρχοντα χριστιανών για να πληρωθούν τα πιστώματά του και σύγχρονα να σύρεται στα δικαστήρια από εβραίους δανειστές του, για την πληρωμή διχών του χρεών. Φαίνεται πως επρόκειτο για άτομο με χύρος στον περίγυρό του, για τούτο η εμφάνισή του στα δικαστήρια ως μάρτυρα σε θέματα τάξεως και ησυχίας στη συνοικία του και σε οικονομικές διεκδικήσεις ομοθρήσκων του, είναι συχνή.

Ένας Ιαχώβ Βιτάλ του Σαμουήλ που εντοπίζεται σε έγγραφα, από την ηλιχία πρέπει να είναι γιός του. Δεν διαθέτουμε όμως περισσότερες πληροφορίες γι' αυτόν.

Ο Γιαχίνος Βιτάλης ο κλονισμένος οικονομικά μπρεσάριος του Θεάτρου στα 1841, πιστεύω πως είναι το ίδιο πρόσωπο με τον επιχειρηματία Ιαχώβ Βιτάλ του Σαμολί που κατοικεί στο Αργοστόλι, ασχολούμενος με εργολαβίες και προμήθειες του δημοσίου. Υπογράφει στα ελληνικά ως Ιακώβ Βιτάλ και στα λατινικά ως Giacobbe Vital. Στα 1845 συνεταιρίζεται με τον ομόθρησκό του Ρομπέν Ματατία του Ματατία και παίρνουν την εργολαβία κατασκευής του ρουχισμού στις φυλακές Αργοστολίου. Η επιχείρηση άφησε κέρδη, ο συνεταίρος όμως Ματατίας φάνηκε ασυνεπής, με αποτέλεσμα να διαλυθεί η εταιρεία και ο Βιτάλ να διεκδικεί δικαστικά το μερίδιο των κερδών.

Στα 1848 επιφορτίζεται από το Επαρχείο, την Τοπική δηλαδή κυβέρνηση, να συντάξει μελέτη επισκευής και κατασκευής νέων φανών φωτισμού της πόλης του Αργοστολίου και την ίδια εποχή έχει την εργολαβία τροφοδοσίας του Νοσοκομείου των φυλακών. Λίγο αργότερα τοποθετεί, εργολαβικά, τους υαλοπίνακες σε δημόσια κτίρια καθώς επίσης, μετά από μειοδοσία, επισκευάζει το κτίριο των

φυλαχών Αργοστολίου.

Ποόκειται για εξαιρετικά σημαίνον πρόσωπο του περίγυρου του, για τούτο, στα 1860, μπαίνει επί κεφαλής πενταμελούς επιτροπής, που αποτάθηκε στον Έπαρχο για θέματα του νεκροταφείου της παροικίας. Αυτές όμως οι πολλές δραστηριότητές του, του δημιουργούν χρηματικά ανοίγματα. Οι δοσοληψίες του με τα δικαστήρια είναι συχνές, αλλοτε εγκαλούμενος και άλλοτε εγκαλών, πότε για να εκπληστηριάσει ενέχειρα χρεωστών του και άλλοτε για να υποστεί την δημοπράτηση δικών του τιμαλφών, προκειμένου να πληρωθούν χρέη του, άμεσα απαιτητά".

Αν δεν πρόχειται για ταύτιση ονομάτων, πράγμα πολύ απίθανο, αυτός είναι ο Ιάχωβος Βιτάλ πτ. Σαμουήλ, που για λόγους επιβολής στα 1862 δημιουργεί προβλήματα στις σχέσεις ανάμεσα στα μέλη της παροιχίας. Η οικονομική κατάπτωση που επέρχεται ραγδαία έχει διασπάσει τον κοινωνικό της ιστό και οι ρήξεις ανάμεσα στα μέλη της είναι συχνές και ψυχολογικά αναπότρεπτες.

Ο Σαμουέλ Βιτάλ του Ιωσήφ, λεπτοσιδηφουργός το επάγγελμα, είναι επιστήθιος φίλος του προηγούμενου Ιαχώβ Βιτάλ και υποστηρικτής του στις αρχηγικές βλέψεις του. Παντρεμένος με την Ρεγγίνα χόρη Βενιαμίν Λέβη, έχει μαζί της διχαστιχές δοσοληψίες, το πιθανότερο ένεκα διαστάσεως. Το περίεργο είναι πως η προσφεύγουσα δεν αποτείνεται στα στελέχη της παροιχίας της, αλλά καταφεύγει στα αστικά δικαστήρια, για να διεκδικήσει το δίχαιό της σύμφωνα με τον Ιόνιο Αστικό Κώδικα! Εάν ληφθεί υπόψη ένα σύγχρονο έγγραφο κατά το οποίο ο αναφερόμενος "ώρμησεν κατά του Ιωσήφ Ματατία εμπόρου Αργοστολίου, εγρόνθισεν αυτόν και τον απείλησεν να του πίη το αίμα διότι επεβουλεύθη την τιμήν του", τότε ίσως βρισχόμαστε αντιμέτωποι σε μια οιχογενειαχή διάσταση, για λόγους τιμής!

Στον επαγγελματικό τομέα, που η άσκησή του καλύπτει σύμφωνα με τα στοιχεία που κατέχουμε μία ολόκληση εικοσαετία (1848 - 1866), εμφανίζεται δοαστήριος και ικανός. Έχει δοσοληψίες με την Κέσκυρα και αναλαβαίνει εργολαβίες δήμων για την κατασκευή φανών φωτισμού. Οι χρεώστες του, των οποίων και εκπληστηριάζει τα υπάρχοντα, προέρχονται μάλλον από δανεισμό σε χρήμα

(τοκογλυφία), διότι τα αναφερόμενα ποσά δεν δικαιολογούν αντιπαροχή επαγγελματικών υπηρεσιών. Είναι ένας από τους εβραίους στους οποίους πιστοποιούμε την αποδοχή και τέλεση του αποφασιστικού όρκου, τον οποίο μάλιστα του επέβαλε χριστιανός! Το έγγραφο ορίζει την ημερομηνία που τελέστηκε (26 Ιανουαρίου 1854), δεν προσδιορίζει όμως τον τόπο, ίσως γιατί για τους σύγχρονους ήταν αυτονόητος. Ανάμεσα σ' αυτόν και τον ομόθρησκό του Σαμουέλ Λέβη υπάρχει συνεργασία και πνεύμα αλληλούποστήριξης, ιδίως σε εγγυοδοσίες προς το δημόσιο\*5.

Η οιχογένεια ΜΠΕΛΕΛΗ, που σύμφωνα με τα έγγραφα του Υγειονομείου έφθασε στην Κεφαλονιά την τρίτη δεκαετία του αιώνα, εμφανίζεται ξανά, μόλις το 1849 και σε λιγότερο από είχοσι χρόνια εξαφανίζεται, χωρίς να αφήσει

άλλα ίχνη.

Ο Μιχαήλ Μπελέλη του Πινικόν, στα 1849, παφουσιάζεται ως προεξοφλητής χρεων ομοθρησκων του. Το αξιοσημείωτο είναι πως τα καταβάλλει χωρίς απόδειξη ή εγγύηση τρίτου, για τούτο και αυτοπροτείνεται να υποβληθεί στον αποφασιστικό όρκο, όπως μαζί με τους κλητευόμενους εβραίους μάρτυρες, πείσει το δικαστήριο για τις διεκδικήσεις του<sup>46</sup>.

Στα 1861 συνεταιοιομένος με τον Ζαχαρία Κοήμ του Μιχαήλ, διέπραξε άγνωστό μας αδίκημα, για το οποίο του υποβλήθηκε βαρύτατο πρόστιμο. Ένα χρόνο μετά (1862) τον εντοπίζουμε υφασματέμπορο με ιδιόκτητο κατάστημα με είδη ενδύσεως, (φορέματα), στο οποίο εργάζεται και ο γιός του Πινικόν Μπελέλη, ανήλικος αλλά εγγράμματος, ο οποίος υπογράφει λατινόγραφα ως Pinicos Belleli. Η ποιότητα των ειδών που διαθέτουν, αν κρίνουμε από τη στάθμη της πελατείας, πρέπει να είναι ανώτερης ποιότητας από εκείνη των άλλων εβραϊκών καταστημάτουν.

Ο Βίτα Μπελέλη, κάτοικος Αργοστολίου, στα 1849 κατέχει ομόλογα χριστιανών σημαντικού μεγέθους! Προσφεύγει στα δικαστήρια για να κινήσει την διαδικασία διεκδίκησης των πιστωμάτων του<sup>46</sup>.

Η οιχογένεια ΜΑΤΑΤΙΑ εμφανίζεται μόνο μία δεκαετία (1844 - 1855). Ίσως πρόκειται για περαστιχούς που δεν ευδοχίμησαν στο νησί.

Ο Ρομπέν Ματατίας του Ματατία είναι, ως αναφέρθηκε, ο συνεταίρος στα 1848, του Ιαχώβ Βιτάλ του Σαμουήλ στην εργολαβία κατασκευής ενδυμάτων, στους κρατούμενους στις φυλακές Αργοστολίου, που αρνήθηκε να πληρώσει το μερίδιο από τα κέρδη<sup>19</sup>.

Ο αδελφός του Ιακώβ Ματατίας του Ματατία, μετά τρία χρόνια (το 1851) και ενώ ο πατέρας του Ματατίας έχει πρόσφατα πεθάνει, πηγαίνει και συγκατοικεί με τον συνεπώνυμό του Δαβίδ Ματατία του Μάρκου, έμπορο "της πραμάτιας" στο κατάστημα του οποίου τοποθετεί και το δικό του εμπορευμα που, ως φαίνεται, διέθετε στη γύρα ως γυρολόγος. Το σπίτι αυτό, εκτός από ύπνο, του επρόσφερε τροφή και καθαριότητα (πλυστικά), για τα οποία καθίσταται υπόλογος πληρωμής. "...

Συνέχεια στο επόμενο

# **Avel - Avalim**

### Εκκλησιαστής: Ο βαθυστόχαστος διανοητής του Αρχαίου Ισραήλ

"Ματαιότης ματαιοτήτων τα πάντα ματαιότης"

#### Του κ. ΔΗΜΗΤΡΗ ΤΣΙΝΙΚΟΠΟΥΛΟΥ

υτό είναι ένα χαρακτηριστικό - ίσως το πιο γνωστό ρητό, απ' το βιβλίο ενός αρχαίου βιβλικού συγγραφέως, του Εκκλησιαστή. Στη συνείδηση του ευρύτερου κοινού, αλλά και πολλών λογίων, ο συγγραφέας του έργου αυτού έχει καθιερωθεί ως ένας βαθυστόχαστος διανοητής, που κορεσμένος απ' όλα τα εγκόσμια, ακόμα και από τη γνώση ή τη σοφία, κατέληξε σε απαισιόδοξες σκέψεις που συνοψίζονται στον γνωστό αφορισμό: "τα πάντα ματαιότης".

Μια λεπτομερέστερη όμως εξέταση μπορεί να καταδείξει ότι το συμπέρασμα αυτό δεν είναι σωστό - τουλάχιστον όπως προβάλλεται - και παράλληλα, μπορεί να μας διανοίξει τους ορίζοντες για μια πιο άρτια αισθητική προσέγγιση του όλου έργου.

Το βιβλίο του Εκκλησιαστή (Εβραϊκά Qohelet) ανήκει στην τρίτη ομάδα του κανόνα της Παλαιάς Διαθήκης (δηλ. στα Κεθουβίμ, ή Αγιόγραφα) και κατατάσσεται στη λεγόμενη σοφιολογική γραμματεία του αρχαίου Ισραήλ (Weisheitsliteratur). Είναι ένα από τα Megilloth, και διαβάζονταν από τους Ισραηλίτες στη διάρκεια της εορτής της σκηνοπηγίας.

Αναγνωρίζεται γενικά ως ένα ποιητικό έργο που ανήκει στη γνωμική ή διδακτική εβραϊκή ποίηση.

Το βιβλίο μπορεί να θεωρηθεί ως μια "διατριβή για τον προορισμό του ανθρώπου" (Αθ. Χαστούπης) ή αχόμη μια συλλογή στοχασμών, γνωμικών και αφορισμών, πάνω σε διάφορα θέματα, χωρίς χάποια εσωτερική συνοχή και αλληλουχία, όπως είναι και οι περίφημες "Σκέψεις" (Pensées) του Γάλλου μαθηματικού Πασκάλ, με τις οποίες συχνά παραβάλλεται.

Ωστόσο, το περιεχόμενό του θα μπορούσε να διαιρεθεί στις επόμενες ενότητες:

α' Ι πρόλογος,

α' 4 - ΙΙ χοσμολογικά θέματα,

α' 12 - γ' 15 ανθρωπολογικά θέματα,

γ' 16 - στ' 10 χριτική θεώρηση σε κοινωνικά φαινόμενα με θρησκευτικό πρίσμα,

στ' ΙΙ - θ' 6 κριτική σε σοφιολογικά θέματα, θ' 7 - ιβ' 7 ηθικά συμπεράσματα,

18 8 - 13 ETILOYOC.

#### ΤΟ ΠΕΡΙΕΧΟΜΕΝΟ ΤΟΥ ΕΚΚΛΗΣΙΑΣΤΗ

το ομώνυμο βιβλίο του, ο Εκκλησιαστής - όπως και ο Ρωμαίος αυτοκράτορας Μάρχος Αυρήλιος - διαλεγόμενος "προς εαυτόν", με οξύ εξεταστικό βλέμμα και βαθύ στοχασμό, παρατηρεί τα γενόμενα υπό τον ήλιο συμπεραίνοντας: "Γενεά υπάγει, γενεά έρχεται η δε γη διαμένει εις τον αιώνα" και, "ουδέν νέον υπό τον ήλιον". Ανόμα, "Ό,τι έγεινεν ήδη είναι και ό,τι θέλει γίνει ήδη έγινεν" (γ' 15). Οι γενιές των ανθρώπων έρχονται και παρέρχονται και τα φυσικά φαινόμενα επαναλαμβανόμενα ανακυκλώνονται:

"Ματαιότης ματαιοτήτων, είπεν ο εκκλησιαστής. Ματαιότης ματαιοτήτων, τα πάντα ματαιότης" Ποιό είναι το κέρδος του ανθρώπου, απ' όλο τον αγώνα που αγωνίζεται κάτω απ' τον ήλιο;

Από την προσεκτική μελέτη του έργου μπορεί κανείς να διαπιστώσει τις ανθρωπολογικές, ηθικές, κοινωνικές και μεταφυσικές ιδέες του συγγραφέα, που παρουσιάζει το λόγο του Θεού με τα δεδομένα της ανθρώπινης εμπειρίας (Ο. Loretz).

Ο άνθρωπος κατά τον Εκκλησιαστή δεν υπερέχει από το κτήνος, γιατί τόσον αυτός όσο και εκείνο καταλήγουν στο θάνατο και επιστρέφουν στο χώμα (γ' 19). "Ο άνθρωπος εν ματαιότητι ήλθεν και εν σκότει πορεύεται" (σ' 4). Ακόμα,

"Οι ζώντες γνωρίζουν ότι θα αποθάνουν, ενώ οι νεχροί δεν γνωρίζουν απολύτως τίποτε και ουδεμίαν έχουν πλέον ανάμνησιν: διότι η μνήμη των λησμονείται.

(Εχχλ. θ' 5 - 6, Μτφο. Aθ. Χαστούτη)

Ο πλούτος δεν χαρίζει ευτυχία διότι ο "αγαπών το αργύριον, δεν θέλει χορτασθεί αργυρίου ουδέ εισοδημάτων ο αγαπών την αφθονίαν ματαιότης και τούτο" αλλά αναγνωρίζει ότι "το αργύριον είναι σκέπη" και "αποκρίνεται εις πάντα" (ε' 10, ζ' 12, ι' 19).

Ο σοφός παρατηρεί ότι "κάλλιον όνομα καλόν παρά πολύτιμον μύρον" και "κάλλιον το τέλος του πράγματος παρά την αρχήν αυτού" (ζ' Ι, 8). Επίσης, ότι, "καλήτεροι οι δύο υπέρ τον ένα... Διότι εάν πέσωσιν ο εις θέλει σηκώσει τον σύντροφον αυτού... και το τριπλούν σχοινίον δεν κόπτεται ταχέως" (δ' 9, 12). Συμβουλεύει: "Μη γίνου δίκαιος παραπολύ και μη φρόνει σκαυτόν υπέρμετρα σοφόν δια τι να αφανισθείς;" (ζ' 16), μια σκέψη που μας θυμίζει το γνωστό Ελληνικό ρητόν "Μηδέν άγαν".

Για όλα τα πράγματα υπάρχει ο κατάλληλος χρόνος: απρόοπτες περιστάσεις και εναντιότητες "συναντούν πάντας ανθρώπους". Έτσι, φαίνεται ότι συμπτώσεις και ανέλεγκτες καταστάσεις μπορούν να επηρεάσουν τη ζωή, αφού "ο δρόμος δεν είναι εις τους ταχυποδας ουδέ ο πόλεμος εις τους δυνατούς" (β' Π). "Η σοφία υπερέχει της αφροσύνης καθώς το φως υπερέχει του σκότους". Ακόμα "η σοφία είναι καλητέρα παρά τα όπλα του πολέμου" - μια γνώμη που φέρνει στο νου τα λόγια του Ρωμαίου ιστορικού Κοργήλιου Τάκιτου "Κατορθώνουμε περισσότερα με τη φόνηση παρά με τη δύναμη". Αλλά βέβαια και το να "κάμνει τις πολλά βιβλία δεν έχει τέλος και η πολλή μελέτη είναι μόχθος εις την σάρκα" και όποιος "προσθέτει γνώσιν προσθέτει πόνον". (κεφ. γ'13, θ'18, ιβ'12, α'18). Σε κάθε περίπτιωση πάντως κατά τον σοφό, "κάλλιον εις τον άνθρωπον να ακούει επιπληξιν σοφού, παρά να ακούει άσμα αφρόνων" (ζ'5).

Δύο λέξεις επαναλαμβανόμενες σ' όλο το έργο αποτελούν λέξεις - κλειδιά για την κατανόησή του. Η μία είναι η περίσσεια (ο') (Εκκλ. α'3, γ'9, ε'15, στ'11 κ.λπ.) που μεταφράξεται συνήθως ως όφελος. Το ερώτημα που τίθεται είναι: ποιό το όφελος (κέρδος) του ανθρώπου που δαπανά τη ζωή του και μορφεί για την απόκτηση όξας, φήμης, πλούτου και απολαύσεων; Η απάντηση είναι απορατική. Σ' αυτήν όμως την αργητική σκέμη αντιτάσσει ο Εκκλησιαστής τη δεύτερη λέξη - κλειδί, το αγαθόν (Εκκλ. ε'17, ζ'1, 5, η'12β κ.ά.) στο οποίο πρέπει να αποβλέπει ο άνθρωπος. Το αγαθόν βέβαια νοείται με την ηθική και εσχατολογική του έννοια.

Στο έργο διαφαίνεται ένα πνεύμα απαισιοδοξίας, γιατί "το στρεβλόν δεν δύναται να γίνει ευθύ", "άνθρωπος κατεξουσιάζει άνθρωπον προς βλάβην αυτού", και η αδικια πλεονάζει. Όμως, τα περισσότερα εγκόσμια αγαθά και η σώρευση πλούτου είναι μάταια εφ' όσον ο άνθρωπος

"καθώς εξήλθεν εκ της κοιλίας της μητοός αυτού γυμνός θέλει επιστρέψει, υπάγων καθώς ήλθε και δεν θέλει βαστάζει ουδέν εκ του κόπου αυτού, δια να έχει εν τη χειρί αυτού... Τις ωφέλεια εις αυτόν ότι εκοπίασε δια τον άνεμον; (ε'15, 16).

Ωστόσο, αναγνωρίζεται ότι "ο άνθρωπος δεν έχει καλύτερον υπό τον ήλιον ειμή να τρώγει και να πίνη και να ευφραίνηται και το να απολαμβάνει καλόν εκ παντός του

#### ΕΚΚΛΗΣΙΑΣΤΗΣ: Ο ΒΑΘΥΣΤΟΧΑΣΤΟΣ ΔΙΑΝΟΗΤΗΣ ΤΟΥ ΑΡΧΑΙΟΥ ΙΣΡΑΗΛ

μοχθου είναι χάφισμα Θεού" (η 15, β24, γ 13): Μια σχέψη που δεν ατέχει από τον Αισχύλο, που βάζει στο στόμα του Ετεοκλή τα λόγια:

"Θεού... δώρον εστιν ευτυχείν βοοτούς"

(Επτά επί Θήβας στ'625)

Στον απληστο και υλόφουνα άνθρωπο κάθε εποχής που έχει στόχο στη ζωή του τον υλικό και μόνον εικδαιμονισμό, ο Εκκλησιαστής έχει να δώσει μια σπάνια συμβουλή":

Καλύτερον μια δραξ πλήρης αναπαύσεως, παρά δύο,

πληφεις μόχθου και θλίψεως πνεύματος"

(Εχχλ. δ'6)

Ο σοφός αναζητώντας "λόγους ευαρέστους", καταλήγει στον αφορισμό: "τα πάντα είναι ματαιότης", (Η έκφραση αυτή επαναλαμβάνεται τριάντα φορές περίπου). Αλλά διαπιστώνει ότι αιτία της ανθρώπινης δυστυχίας είναι ο ίδιος ο άνθρώπος:

"Ο Θεός εχαμε τον ανθρωπον ευθύν, αλλ' αυτός

επεζητησεν λογισμούς πολλούς" (θ29)

γι αυτό τελικά συμβουλεύει.

"Φοβού τον Θεόν και φύλαττε τας εντολάς αυτού, επειδή τούτο είναι το παν του ανθρώπου. Διότι ο Θεός θέλει φέρει εις κρίσιν παν έργον και παν κρυπτόν είτε αγαθόν είτε πονηρού" (1β' 13).

#### Ο ΣΥΓΓΡΑΦΕΑΣ ΤΟΥ ΕΡΓΟΥ

οιός υπήφει συγγραφέας αυτού του ποιητικού έργου. Και ποιός ο σχοπός της αυτγγραφής του: Το ερώτημα απασχολήσε επί μαχρόν τους μελετητές και έγινε αντίχειμενο ευφείας συζητήσεως και αντιγνωμίας ιδίως στις τελευταίες δεκαετίες. Απ΄ το ίδιο το βιβλίο παρουσιάζεται και προβάλλεται ως συγγραφέας του ο σοφός βασίλιας του αρχαίου Ισφαήλ ο Σολομών. (γ. 1000 π.Χ.). Οι λόγοι του ποιητή είναι "λόγοι του Εκκληριαστού υπού του Δαβίδ, βασίλεως της Ιερουσαλήμι", ο οποίος "εστάθη βαπάλευς επί τον Ισφαήλ" και "αυξήθηκε εις σοφίω... η καιδία του απήλαυσε πολλή σοφία και τίνους". Ο στοχαστής αυτός "επφόσοξε και εβαλε εις τάξιν πολλάς παροιμίας". (α'1, ε.2, 16, 19.9, 12, (6). Υπήφξε μόνον ένας γιός του Δαβίδ, ο Σολομών, που ήταν βασίλιάς ολών του Ισφαήλ. στην Ιερουσαλήμι, γιατί βασίλεις μετά τον Σολομώντα δεν βασίλεψαν σ' ολο το Ισφαήλ.

Ο Σολομων επίσης υπήρξε κάτοχος μεγάλου πλούτου, δόξας και χλιδής, ήταν φίλος τολλών γυναικών και μεγάλος οικοδομος, όπως ο συγγραφέας του Εκκλησιαστή (Εκκλ. 27) Ε 18 πεβλ. με Α΄ Βασ. στ'), ζ 1-8). Αν δεχθεί κανείς τη Σολομώντεια προέλευση των πρώπι να δεχθεί ότι προσανώς το έργο γράφτηκε μετά από το οικοδομικό σων Σολομώντα, προς το γήρας του, αλλά πριν εκπέσει και πράξει "πονηρά ενώπιον του Κυσιου" (Α΄ Βασ. τα΄ δ).

Τον Σολομωντα θεωρεί ως συγγραφέα και η Ιουδαϊκή παράδοση (Megillah 7a, καραίλ. 30) και πολλοι σύγγρονοι συντηρητικοί ερευνητές (Η. Möller, F. Rienecker, G. Amher, Μ.Ε. Unger, R. Jamieson, Π. Μπρατιώτης κ.ά.). Οι ερευνητές αυτοί διακρίνουν μαλιστά σωσιότητα σκέψης με τις Σολομώντειες Παρομμές (πρβλ. π.χ. Παρ. η 35, τα' 28, με Εκκλ. ζ' 12, 10 και Παρ. ε' 1 επ. με Εκκλ. ζ' 23 κ.λπ.). Η άποψη αυτή βέβαια δεν αποκλάλι τη δυνατότητα οι "σκέψεις" του φημισμένου σοφού που γράφτηκαν σ' ένα οριπιώνι γρόνικο οιαστήμα να συγκεντροσηκάν και να ταξινομήθηκαν στην παρουσα μορφή π.σ.ς, μπό έναν μεταγενέστερο συλλέκτη.

Απά την αλλη πλευφα, ελευθεροφοίνες αριτικοί, με αριτήρια το περιεχόμενο, το συγματή στο ύφος και ιδιώς το λεξιλόγιο (Αραμαϊσμοί και Περσικές λέξεις, όπως η λέξη Παμοδείσος) και υποτιθεμένους αναχρονισμούς και αντιφάσεις, υποστηρίζουν ότι το έργο
δεν είναι ενιαιο και ότι γράφτηκε τον δον ή 3ου π.Χ. αιώνα (Galling, F. Nötsher) κι άλλοι
(Saton, Driver) ακόμα αργότερα τον 2ο π.Χ αι., από έναν άγνωστο, ο οποίος "ποιητική
αδεία" χρησιμοποίησε ψευδωνυμικά το όνομα του περίφημου σοφού βασιλιά του Ισφαήλ,
για να εκφράσει τους στοχασμούς του και να προσδώσει έτσι κύρος στα λόγια του.

Οι κριτικοί αυτοί αμφιοβητώντας την ενότητα του βιβλίου, ζητούν να βρουν στον "Εκκληριαστη" έχνη από Ελληνισμούς και την επίδραση ιδιαίτερα της Επικούρειας και Στονικής Ελληνικής φιλοσοφίας (Η. Ranston, M. Hengel, R. Braun).

Σαν επιχείρημα για την επίδοαση της Επιχούφειας φιλοσοφίας προβάλλονται τα χωρία 3: 22. 9. 7 και 11: 9 όπου γινεται λόγος για απόλαυση της ζωής, ενώ σαν επαλήθευση των ισχυρισμών περι Στωικής επίδοασης προβάλλονται χωρία που μιλούν για ανακύπλοση των φισικών φαινομένων (π.χ. 1: 1-11) και το να ζει κανείς σύμφωνα με τη φύση, γιατί χαρακτηριστικό της στωικής φιλοσοφίας της φύσης ήταν η επανάληψη της τάξεως του σύμπαντος σε σπαθερούς (επανάλαμβανόμενους) κύκλους.

Τα επιχεισηματα όμως που προβάλλονται δεν είναι πειστικά. Πρώτα απ' όλα, η γλώσσα, η μορφή, το χυρίαρχο θέμα σ' όλο το βιβλίο, χαθώς και πολλές όμοιες επαναλαμβανόμενες εκφράσεις όπως π.χ. "θλίψις πνεύματος" και "εγώ είπα εν τη καρδία μου", μαρτυρούν για την ενότητα του βιβλίου όπως επισήμαναν παλαιοί (Ιερώνυμος, Thomas Απμπας) και υποστηρίζουν νεώτεροι μελετητές (Ο. Eissfeldt, Sellin κ.ά.).

Επειτα, το βιβλίο του Εκκλησιαστή παρά την απαισιόδοξη θεώρηση των εγκοσμίων και την προτροπή για την μετριοπαθή απόλαυση της ζωής, αναγνωρίζει το Θεό όχι σαν θεότητα ή αφηρημένη δύναμη, αλλά ως πρόσωπο και ως Δημιουργό. Τονίζει ότι τα αγαθά προέρχονται απ' Αυτόν και υπογραμμίζει ότι Θεός είναι ο Κριτής της ζωής του κάθε ανθρώπου (ιβ' 1, γ' 14, 17, ζ' 29, η' 12 - 13, ια' 9) σε αντίθεση με την επικούφεια ηδονιστική φιλοσοφία του υιοθετούσε την υλιστική στάση του "Ας φάγωμεν και ας πίωμεν, αύριο γαρ αποθνήσχομεν". Είναι μάλιστα αξισσημείωτο ότι η λέξη Ha - Elohim (ο αληθινός Θεός) μέσα στα λόγια του Εκκλησιαστή, υπάρχει πάνω από τριάντα φορές, αν και δεν συσφέρεται το ιερό τετοργραμμικό ΓΧΒΧ ούτε μία φορά.

Εξάλλου από τον Εκκλησιαστή λείπει η συστηματική φιλοσοφική σκέψη της στοάς που θέλει τη φύση υποταγμένη σ' ένα σύστημα και την καταστροφή του κόσμου σαν αιώνια κυκλική κίνηση - φιλοσοφία πάντως, που η αποκατάσταση και εξακρίβωσή της στην πρώτη ιδιαίτερα περίοδό της, είναι εξαιρετικά δύσκολο έργο γιατί λείπουν οι άμεσες πηγές'.

Μπορεί ακόμα κανείς να παρατηρήσει ότι μερικές σκέψεις του Εκκλησιαστή ομοιαζουν με διάσπαρτες σκέψεις άλλων φιλοσφων και ποιητών, όπως π.χ. του αρχαίου Έλληνα επικού ποιητή Ησιόδου και του λυρικού Θέογνη (γ. 500 π.Χ.). Ακόμα μερικοί στοχασμοί μοιάζουν μ' αυτούς του Μάρκου Αυρήλιου του εστεμμένου Ρωμαίου στωικού φιλόσοφου (121 - 180 μ.Χ.), αλλά είναι φανερό ότι δεν μπορεί να υποστηριχθεί σοβαρά κάποια φιλολογική εξάρτηση του ενός από τον άλλο, ή η χρήση κοινών πηγών.

διαφαινόμενη απαισιοδοξία και ο σχεπτιχισμός στο έργο του Εχκλησιαστή είναι περισσότερο ρεαλισμός για τη ζωή και την τύχη του ανθρώπου. Ρεαλισμός που παρουσιάζεται και σ' άλλα αρχαία βιβλία και χωρία της Π.Δ. π.χ. στον ψαλμό 39. Αχόμα και στον ψαλμό 49: 10 - 11, 16 - 17, διαπιστώνουμε παρόμοιες σχέψεις με τους στοχασμούς του Εχκλησιαστή.

Γενικά, παρατηρείται ότι πας όλο που μπορεί να θεωρηθεί ως εν μέρει ορθή η άποψη ότι ο συγγραφέας "χρησιμοποιεί παραδοσιακές μεθόδους για να καταστρέψει παραδοσιακές διδασκαλίες", το βιβλίο δεν απομακρύνεται από το θρησκευτικό και ηθικό υπόβαθρο του αρχαίου Ιοραήλ: μόνο η παρανόηση του συνολικού περιεχομένου του μπορεί να οδηγήσει κάποιον στο να υποστηρίξει ότι είναι το "αμαρτωλό βιβλίο της Π.Δ.", όπως το χαρακτήρισε ο Κ. Φριλίγγος. Αντίθετα, σε κανένα άλλο βιβλίο δεν εμφανίζεται τόσο έντονη θεοσέβεια όσο στον Εκκλησιαστή, παρατηρούν εβραιολόγοι όπως ο Cornill, ο Franz Delitzsch κ.ά.

Εξάλλου, η ένταξη του Εκκλησιαστή στον κανόνα της Π.Δ. (ποβλ. Ιωσήπου, κατ' Απίωνος, α' 8) και η ανακάλιψη αποσπασμάτων του βιβλίου στα περίφημα χειρόγραφα του Κουμράν (Νεκρά Θάλασσα) που χρονολογούνται από το 2ο π.Χ. αιώνα (Q σπήλαιον 4) καθιστούν απίθανη την άποψη ότι το βιβλίο είναι ψευδεπίγραφο και ότι έχουν γίνει προσθήκες και παρεμβολές στο έργο. Τα γεγονότα αυτά ενισχύουν την παραδοσιακή άποψη και συνηγορούν για μια προυμότερη - αρχαϊκή προέλευση του βιβλίου."

#### Η ΦΙΛΟΛΟΓΙΚΗ ΑΞΙΑ ΤΟΥ ΒΙΒΛΙΟΥ

Όπως και στα άλλα ποιητικά βιβλία της Π.Δ., στον Εκκλησιαστή διακρίνεται το ιδιάζον γνώρισμα της βιβλικής ποιήσεως, δηλ. ο λεγόμενος παφαλληλισμός των μελών με τις διάφορες μορφές του (συννυμικός - αντιθετικός - συνθετικός παραλληλισμός) ποιητικό φαινόμενο ευρύτατα γνώστο στην Αρχαία Ανατολή και ιδιαίτερα στις χώρες της "Εύφορης ημισέληνου".

Οι εφευνητές κατέδειξαν και ιδιαίτεφα ο J.A. Loader (Polar Structures in the Book of Qohelet, Berlin - N. York 1979) ότι ο Εκκλησιαστής κάνει ιδιαίτεφη χρήση του αντιθετικού παραλληλισμού τοποθετώντας αντίθετους στίχους τον ένα δίπλα στον άλλο. Ολόκλησο το έργο μάλιστα είναι δομημένο πάνω σε αντίθετικές έννοιες, σκέψεις και αντιπεραβολές, όπως συντήφηση - ζωή, εγκατάλειψη και θάνατος, σοφία - μωφία, κίνδυνος και ασφάλεια, σιωπή και λόγος, κόπος χωρίς αποτέλεσμα, πλούτος και ματαιότητα του πλούτου, το μη ανθρώπινο και το ανθρώπινο, ευτιχία και δυστυχία κ.λπ.

Οι στίχοι του έργου πολλές φορές ευρίσχονται σε χιαστή κατάταξη, όπως π.χ. Εκκλ.  $\alpha'$  17,  $\beta'$  3,  $\gamma'$  21,  $\delta'$  2,  $\sigma$ τ' 3,  $\zeta'$  9,  $\eta'$  1, 5 κ.λπ.

Στο έργο αφθονούν τα ρητορικά σχήματα, τα αυτο - ερωτήματα, τα επιφωνήματα, οι παραβολές, οι παρομοιώσεις, οι αλληγορίες, οι αντιλογίες, οι υπερβολές, οι αντιπαραβολές (π.χ. καλήτερον είναι το χ από το ψ), οι χτυπητές περιγραφές, οι παρατηρήσεις και οι εικόνες. Ο λυφωμός είναι βέβαια περιορισμένος, γιατί κυριαρχεί ο υψηλός στοχασμός και η οξεία κριτική παρατήρηση των "γενομένων υπό τον ήλιον".

Υπάρχουν πολλά χομμάτια έξοχης ωραιότητας, αλλά απ' τα ωραιότερα χομμάτια του έργου είναι αυτό που αναφέρεται στην κατάσταση του ανθρωπου κατά την γεροντική του ηλιχία. Τα διάφορα μέλη του σώματος παραλληλίζονται και παρομοιάζονται μ' έναν ετυπωσιακό τρόπο, με φυσικά φαινόμενα, ακόμα και με καταστάσεις και εργασίες της καθημερινής ζωής:

...Ποιν σκοτεινιάσει ο ήλιος και το φως

#### ΕΚΚΛΗΣΙΑΣΤΗΣ: Ο ΒΑΘΥΣΤΟΧΑΣΤΟΣ ΔΙΑΝΟΗΤΗΣ ΤΟΥ ΑΡΧΑΙΟΥ ΙΣΡΑΗΛ

Τότες που οι φύλαχες του σπιτιού θα τρομάξουν κι οι δυνατοί οι άντρες θα λυγίσουν, και θα σταματήσουν εκείνες που αλέθουν, γιατί θα 'χουν λιγοστέψει...

Ποιν κοπεί η ασημένια αλυσίδα και σπάσει η λυχνία η χρυσή και τσακιστεί η στάμνα στη βρύση και χαλάσει ο μάγγανος του πηγαδιού και γυρίσει το χωμά στη γη όπως ήταν και το πνεύμα στο Θεό που τό 'χει δώσει... !Εκλ. ψ ! - 3 Μαςο Κ. Φολίπση».

Το ψηχολογικό περιεχόμενο του βιβλίου το καθιστά ένα από τα φιλοσοφικότερα και διδακτικότερα βιβλία της Π.Δ.\(^1\). Η σκέψη του συγγραφέα όπως ήδη διαπιστώσαμε είναι μεστή από λεπτές ψηχολογικές παρατηρήσεις και αποκαλύπτει άνθρωπο με μεγάλη ικανότητα σκέψης και μιπειρία στις καταστάσεις και στα προβλήματα της ζωής. Σ' ορισμένα χωρία ο συγγραφέας, όπως και ο συγγραφέας του βιβλίου του Ιώβ, θίγει με εμβρίθεια το πανάρχαιο θέμα της θεοδικίας, δηλ. της ευτυχίας του ασεβούς και της δυστυχίας του δικαίου.

"Τα πάντα είδον εν ταις ημέραις της ματαιότητός μου. Υπάρχει δίχαιος, όστις αφανίζεται εν τη διχαιοσύνη αυτού χαι υπάρχει ασεβής όστις μαχροημερεύει εν τη χαχία αυτού" (ζ" 15).

"Πολλοί πλουτούσι κακοί, αγαθοί δε πένονται", έλεγε και ο ελεγειακός ποιητής Θέογνης. Αλλά με πίστη και αισιοδοξία ο Κοχέλεθ καταλήγει:

"Αν και ο αμαρτωλός πράττη κακόν εκατοντάκις και μακρουμερεύει, εγώ όμως γνωρίζω βεβαίως ότι θέλει είσθαι καλόν εις τους φοβουμένους τον Θεόν, οίτινες φοβούνται από προσώπου αυτού" (Εκκλ. β' 12).

Η φιλοσοφική αξία του Εκκλησιαστή είναι κατά γενική ομολογία μεγάλη, διότι η σκέψη του είναι βαθιά και ασκεί ισχυρή έλξη στους αναγνώστες όλων των εποχών. Γι' αυτό και μερικοί μελετητές χαρακτήρισαν το έργο ως "'Ασμα Ασμάτων της σκέψης" (Η. Heine, Ε. Renan).

Το βιβλίο του Εκκλησιαστή βέβαια δεν είναι το μοναδικό στο είδος του. Η αρχαία εγγύς ανατολή έχει να μας επιδείξει κάποια έργα παρόμοια με τις "Σκέψεις του Εκκλησιαστή", όπως τη διδασκαλία του Αιγύπτιου Anch - Scheschonqui και το "Άσμα των Αρπιστών", καθώς και το Μεσοποτομιακό έργο "Διάλογος ενός απελπισμένου με τον ευσβή του φίλο", που για κάποιο διάστημα είχε χαρακτηρισθεί ως "Βαβυλώνιος Εκκλησιαστής, αλλά νεώτερες έρευνες έδειξαν ότι έχει περισσότερη σχέση με το βιβλίο του Ιώβ, παρά με τον Εκκλησιαστή. Κάποιο άλλο αρχαίο κείμενο που θα μπορούσε να παραλληλοτεί με τον Εκκλησιαστή ονομάζεται "Συμβουλές ενός απελπισμένου" και προέρχεται από την Αργαία Αίγυπτο.

Γενικά σ' αυτά τα κείμενα όμως, υπάρχει περισσότερος σκεπτικισμός και πεσσιμισμός και λείπει ο ηθικο - παιδαγωγικός χαρακτήρας και το θεολογικό βάθος του Εκκλησιαστή.

Π.χ. οι στίχοι του άσματος των αρπιστών που αντανακλούν ιδέες γνωστές στους αρχαίους σημίτες (πρβλ. Ησαΐας 22:13) μοιάζουν με κάποιες σκέψεις του Εκκλησιαστή, ιδίως στα χωρία 3:13, 5:18, 9:5 - 10, 10:9, αλλά δεν υπάρχει σ' αυτούς η θεολογική ενόραση και η θεοσέβεια του τελευταίου που είναι εμφανείς σ' όλο το έργο.

Επίσης ένα κομμάτι από το περίφημο βαβυλωνιακό έπος του Γκιλγκαμές (2η χιλ. π.Χ.) μας θυμίζει κάποια λόγια που υπάρχουν στον Εκκλησιαστή. Και σ' αυτή την περίπτοση μπορεί να παρατηρηθεί ότι η ομοιότητα δε μπορεί να οδηγήσει στο συμπέρασμα άμεσης εξάρτησης του Εκκλησιαστή από το βαβυλωνιακό έπος, όπως συχνά υποστηρίζεται από φιλόλογους και κριτικούς. Πρόκειται για πανάρχαιες κοινές ανθρώπινες σκέψεις και κάποιο κλίμα ίδιας ψυχικής διάθεσης των συγγραφέων, που οδηγούν σε μιαν εξωτερική φραστική ομοιότητα, όπως σημειώνει ο επιφανής παλαιοδιαθηκολόγος Claus Westermann, στην αντιπαραβολή βιβλικών με εξωβιβλικά κείμενα, δεν θα πρέπει να συγκρίνονται τιμήματα με τιμήματα, αλλά το όλον με το όλον (Ganzes mit Ganzem). Η σύγκριση τιμημάτων μπορεί να αποκαλύψει κάποια ομοιότητα, αλλά το σύνολο είναι εκείνο που αποκαλύπτει τα βασικά χαρακτηριστικά στοιχεία. Όπως ακριβώς δύο άνθρωποι, αν συγκριθούν σε επί μέρους σημεία έχουν πάντα κοινά χαρακτηριστικό στο σύνολο όμως φαίνονται οι ουσιώδεις διαφορές που τους εξατομικεύουν και καθιστούν δυνατή την ασφαλή σύγκριση και την ορθή εξαγωγή συμπερασμάτων περί κοινής καταγωγής και συγγένειας ή μη.

Η επίδραση του Εχκλησιαστή στους μεταγενέστερους και ιδιαίτερα στους Βυζαντινούς υμνωδούς είναι γνωστή. Εκτός από τον Ιωάννη το Δαμασκηνό που αντικαθρεφτίζει σκέψεις του Εχκλησιαστή στα ιδιόμελά του, πλειάδα μεγάλων λογοτεχνών φαίνεται ότι έχει επηρεαστεί από το πνεύμα και το ύφος αυτού του sui generis διανοητή του αρχαίου Ισαηίλ. Ανάμεσά τους ο λυφικός γερμανοεβραίος ποιητής Heinrich Heine (1797 - 1856) ισα ο διάσημος 'Αγγλος ποιητής του αιώνα μας Τ.S. Εlίοτ, (Nobel Λογοτεχνίας 1948), που με την ποιητική του επηρέασε αποφασιστικά τη σύγχρονη ποίηση. Στην πέριφημη σύνθεσή του 'Τέσσερα Κουαρτέτα' γράφει: Τα υπίτια ζούντ και πεθαίνουν, υπάρχει καιμός για χτισιμό και καιρός για να ξησεις και για αναπαραγογή

και καιρός για τον άντμο να σπάσει το χαλαφομένο τζάμι.. Στην αυχή μου είναι το τέλος μου..."

(East Coker I)

Οι στίχοι αυτοί αντανακλούν τις σκέψεις του Εκκλησιαστή στο κεφ. 3:1 - 8.

ελειώνοντας κανεις τη μελέτη του Εκκλησιαστή μποφεί να πάφει μαζι του "τον αντίλαλο της ματαιότητας της ζωής", όπως παφατήφησε η μεγάλη Χιλιανή πουήτοια Gabriela Mistral (Nobel Λογοτεχνίας 1945). Μποφεί ακόμα να διαπιστώσει ότι "Πάντες οι λόγοι έγκοποι" και ότι οι περισσότερες επιδιώξεις του ανθρώπου είναι στην πραγματικότητα "θλύψις πνεύματος και αγών οπίσω ανέμου". Παφαμένει μόνον ο σεβασιώς ποος το Θεό ως κατευθυντήρια αρχή σοφίας.

Απ΄ την άλλη πλευρά, η μελέτη του έργου μπορεί να καταδείξει πόσο λίγο έχει προοδεύσει η φιλοσοφική σπέψη - στα θέματα που θίγει ο συγγραφέας - από την εποχή του μέχρι σήμερα. Οι λόγοι του Εκκλησιαστή μοιάζουν με το καλό κρασί που όσο παλιώνει τόσο καλύτερο γίνεται. Θα εξακολούθουν να παραμένουν ως βούκεντρα και ως "ηλοι πεφυτευμένοι" στους μελετητές του.

Αναμφίβολα, ο ποιητικός λόγος του Κοχέλεθ είναι έργο "με αδρή και ρωμαλέα λυρική διάθεση και με πηγαία ποιητική πνοή, που ο συγγραφέας του, όλη τη γνωμική του φιλοσοφία κατόρθωσε να την κάνει σωστό "λογοτέχνημα". Ιδού το "τέλος του λόγου", για να χοησιμοποιήσω μια ακροτέλεψτια έκφραση του ίδιου του Εκκλησιαστή.

#### ΣΗΜΕΙΩΣΕΙΣ

- 1. Η λέξη Qobelet εμφανίζεται επτά φορές (α' 1, β' 12, ζ' 27, ψ' 8, 9, 10) σ' όλο το ίχηο. Σχετίζεται με τη λέξη Καθαί (= συναθροίζεν) και σημαίνει τον επίσημο ομίλητη σε Εκκλησιαστική συναθροίση και θα μπορούσε να μεταφραστική ος "κήρικας" ή "συναθροίσης", όπως την απίδοσε ο αρχαίος μεταφραστής Ακόλας (2ος αι. μ.Χ.). Μέροκοι ερευνήτες επισστήρεζεν ότι η κατάληξη eth τον Κοθείκh σημαίνει θηλική κατάληξη και εξηγησόν τη λέξη ως σοφία εκκλησιάζειουσα, αλλά η άπορη δε φαίνται ορθή, διότι ο Κοχέλεθ ημφυκίζεται ως ικός όχι θυγατίρι τον Δαβάλ και βασιλεύς, οχι βασίλισοα. Ποβίλ. Ε.J. Young, An Introduction to the Old Testament (1977), αλ. 347.
- 2. Ο μεγάλος Ανατολιολόγος R. Dick Wilson, A Scientific Investigation of the Old Testament (Moody Press, Chicago 1967) σελ. 119 επ. 123, δεν είναι καθόλου βίβκιος για μια μεταγενότερη χρονολογία του έχηνοι, εξαιτίας του αραματίσμελη που είναι ειτισφαλές φειτίρας. Θε πάση περευτίσμε, οι υπαρόγοντε αραματίσμε μετοχείν αυγελονται και σε μια μεταγενότερη χειρογραφική παράδοση. Έχει ιποστηριχθεί και η άποψη (H.L. Ginsberg, C.C. Τοπεν κ.ά.) ότι αιτήν παροιόδο μιορφή του το έχην είναι μια μετάφεραση από ένα προμανικό πρωτότεπο, αλλύ η γνώμια δεν επικοστική στους επιστιπουνούτες κιδολον.
- 3. Βλ. ιδίως R. Gordis, Koheleth, The man and his World (1968). Καμία άμεση επίδραση των Ελληνών φιλοούφων η φιλοούφων συστηματών Στωσών, Επισσίανικ, Κινινών, Κισιγκαίων δι μπορεί να προσδορούθει στου Εκκληνίαντης σημετώνει για ο S.H. Blank. Ecclesiates, on Interpreter's Dictionary of the Bible (Ed. G. Buttinck, σχετικό λήμμα, σελ. 9. Πρίβλ. ακόμη και Horst D. Preuss. Ειπθιλημης in die Altestamentliche Weisheitsliteratur (Urban Taschenblücher, 1987), σελ. 119. Παρά τη φιλοούφιση ενατένιση, ο Κοheleth δεν αμφινάζεται σαν φιλοόφισης και ο Εκκληνίαντης δεν είναι σύστημα. Ται τις απόψες των στοκικών και Εκτουρφίων βλ. και. Θ. Μηποδιπονίλου, Ιστορία και Ανθολογία της αρχαίας Ελληνών, εδώς του Θέογγη βλ. Η. Ranston. Ecclesiastes and the Early Greek Wisdon Literature (1925).
- 4. G. Ernest Wright, Biblical Archaeology (London 1966) σελ. 219. Το βαβλίο του Εκκλησιαστικού η Σορίας Σειρός που γεροφτρες γέρου στο 220 190. Δ.Χ. και τον συγματαλέγεται στον Εβροτικό κατόνται αντεγνοιμέται στι έγει ακτοντά την επάδρωση του Εκκλησιαστή και αυτό μαρτικεί την αγχαίντερη πουέλευση του Κογελεθί.
- 5. Π. Μπρατσιώτης, Ο Εκκλησιαστής (Αθήναι 1951), σελ. 9 κm. 10 Ενδιαφέροντα σχόλια σ' όλο το έχειο, εξαιργευτικά, ιστορικά και αισθητικά, βλ. στα σχετικά σχόλιολόγια και ανάμενά τους W. Mac Donald. Haschen nach Wind. Eine Betrachtung des Buches: Prediger (Hanssler Verlag, 1986). Για τη νεώτερη βιβλιογγεία βλ. και λημμα Ecolesiastes στην International Standard Bible Encyclopedia τομ. 2ος (1979) και C.F. Whitley, Koheleth (1979) BZ AW 148. Επίσης Α. Χαστούτη, Το Βιβλίον του Εκολησιαστή, Θεολογία τομ. ΝΖ. τεύχος 2.
- Bb. II. Μπρατσιώτη, οπ. π. σιλ. 9, 10 και Wesley J. Fuetst, The books of Ruth. Either, Ecclesiastes, the Song of Songs, Lamentations (The Cambridge Bible Commentary (1975), σιλ. 100.
- 7. Κ. Φριλίγγου, Κοέλεθ, τομ. Α΄, σελ. ΙΰΙ, εισαγωγή, (100 Αθάνατα έργα αρ. 16).

Εκτός από την μετάφραση του Καθηγητή Αθ. Χαστούτη από το Εβραϊκό πρωτότιστο (Θεοίνδια) (964) και του Θ. Κολιτοίρα που τίναι περισσότερο ερμηνειτική παράφραση, εξιόλογες μεταφράσεις του Εκκλικικοπή με λογοτεργικές αξιώσεις έγιναν από τους Κ. Φρίλεγγο (1951). Θεοδιαρό Β. Κωνσταντίνο (ΑΠΟΣ). Δ. Χατζημώστα. (1966) κ.α.

10 Δημήτρης Κ. Τοινεκάτουλος γεννήθηκε στη Θεοσαλονίση και σπούδασε Νομικά στο Πανεπιστήμιο της Θεοήνικης Συνέχισε μπαπτυχιακές οπουδές στο Δημόσιο και Ποινικό Δίκαιο, στο ίδιο Πανήμιο. Σποιόδασε επίσης Νομικά στο Πανεπ. του Τυμπυγκεν της Διτ. Γερμανίας. Από το 1977 είναι διστήφος. Παραλλήλα ασχολείται με το δοκάμιο, την ποίση και τη ζωγομαγία. Επός από τις στουδές του στο δίκαιο, μέλιπτος κοινωνικόνηία, ψυχολογία, αμλοσοφία, Βιβλίκη θεολογία, αρχαιολογία κ.ά. Τα ερκυντικά του ενδιαφέρονται επιαξονται καιρώς σε θέματα δικαίου και φιλογίας της αρχαιολογία. Έγγις Αντολής.

Σπουδαιότερες τργασίες του: "Ο Δανιήλ στο λίσειο των. Κριτικών" (1982). "Η Lex tabous στων Κωθωσι του Χαμμουραμετί και στην Πεντατευχίσεη κυμοθεσία" κ.α. Ασχολήθηκε υδιαιτέρα με θεματά ξυβλικής αμετικής και σχετικά μελετήματά του δημοιαιντήκαν στο περιοδικό. Επιστήμη και Πίστη" και στα. Χρονικά: Εχαι ευδούσια το ποιοιικές σύλλογε το πελευσία με το ευθούσιου δικά ο Αναιτικών.

ταίο με το ψευδόνυμο Άγγελος Δημητρίου

Σύντηγοιδες του σε μέλτες, δοσμιο και ποκητή θημοσιεύτηκαν σε πολία γυνιστα παριοδοία λογού και τεγοτης, Μετάφρασε στα ελληνικά ξένους ποιητές Γκαμπρελία Μιστιράλ, Κλάιβ Λιούς, Γλόσες Μπρόντοια κ.α.. Ποσίματά του μεταφραστημαν στην Αγγλίου και Γεγμανική και ιδιαίτερα στη Γαλλίσε από τον Γιωργο Ζωγραφόση και τον Γάλλο Ελληνιστή Gaston Η. Αμίτετε. Για το δοσωμαιού και πολιτικό του έργιο δραφείτητε σε διαγωνισμούς και το 1989 τιμπήτες με το Α΄ βραβείο δοκιμέου από το Δήμο Θκονίκος και το Α΄ βραβείο ποίπητς του Πολέπτυχου'!.

# Ένα παιδί στο γκέτο της Αγίας Τριάδας

Αναμνήσεις του Καθηγητή των Τ.Ε.Ι. Θεσσαλονίκης κ. ΧΡΗΣΤΟΥ Γ. ΠΑΠΑΓΕΩΡΓΙΟΥ

εν ξέρω αν στους "αντιστασιαχούς" περιλαμβάνονται και παιδιά! Πάντως, τη χρονιά εχείνη (1943) που "μάντρωσαν" οι Ναζί τους Εβραίους της Θεσσαλονίκης στα "geto της ντροπής", βρέθηκα να κάνω... αντίσταση, σαν όλους τους ανένταχτους πιτσιριχάδες της πολης μας. 'Ήταν η δεύτερη χρονιά που πήγαινα στην "Αδελφοσύνη", στο "Βυζάντιο", στην πιο ρωμαλέα Χριστιανική Κίνηση της εποχής. Κι η τρίτη στο "μεροχάματο"!

Με συνεταίοο τον Διαμαντή ... ένα 15χουνο προσφυγάκι από την Ξάνθη, στήσαμε τους πάγκους μας στο γκέτο Αγ. Τομίδας και πεταλώναμε απ' το ποωί ως το βράδυ παπούτοια και πέδιλα φτωχών Εβραίων που ετοιμάζονταν για την "μεγάλη πορεία" της "Εισόδου στο θάνατο". Εκεί λοιπόν, στο γκέτο της Αγ. Τριάδας είδαν τα μάτια μας τον πόνο, την απόγνωση κι όλο το βουβό δράμα ενός λαού που σύρεται στον όλεθρο "ως πρόβατον επί σφαγήν". Εκεί λοιπόν, στην έχοη του δρόμου, έρχονταν φοβισμένοι άνθρωποι με το κίτουνο αστέρι στο μέρος της καρδιάς, να "ενισχύσουν" τα παποπαπούτσα με κανά πεταλάκι στις μύτες και τα τακούνια.

Είδαν τα παιδικά μου μάτια όλη την αντίθεση της ανισότητας και αδικίας. Είδα φουκαφάδες νάοχονται με κάτι σαραβαλιασμένα πέδιλα. Την "μεσαία τάξη" να βάζει καμιά σόλα και τακούνια. Και τους "εύπορους" να κρύβουν χρυσές λίρες στα κουφια τακούνια. Αργότερα, όταν η φάλαγγα διέσχισε την Εγνατία οδό, στο ύψος της Αριστοτέλους (εκεί ποι είναι η "Αλυσσίδα" είχα μόνιμα τον πάγκο μου), είδα να πυμπτυρευονται προς την ίδια "τελική λύση" και ξυπόλυτοι με τιοι, της ίδιας Κοινότητας, του αυτού γκέτο. Είδα κι άλκουσε κάποιος αξιωματούχος του Γ' Ράιχ, με ικανότητες Γενικού Γραμματέα του ΟΗΕ, με προσόντα Προέδρου Δημοκοστίας:

Ας ερθουμε ξανά στο γκέτο Αγ. Τριάδας. Ένα απόγευμα είχε πέσει πολύ δουλειά κι απόμεναν να περιμένουν υπομονετικά 5 - 6 άτομα. Η ώρα όμως περνούσε και η "πιάτσα" άδειαζε. Τ' ανθρώπινα πλάσματα με την "αστρική διάκριση" έπρεπε να κλειστούν στα σπίτια τους. Βοή εγένετο μεγάλη, "Έρχονται οι πεταλάδες, Εβραίοι φύγετε". Οι μεγάλοι τόσκασαν φοβισμένοι. Το αγοράκι στάθηκε αδιάφορο, έβγαλε από μια εφημερίδα ένα ζευγάρι γυναικεία σκαρπίνια και ψέλισε: "Θα βάλεις πεταλάκια ή να φύγω;". "Κάτσε", του λέει ο Διαμαντής (ο συνεταίρος μου), "αλλά κρύψε τ' αστέρι σου". Του δίνω το πουλόβερ που μούπλεξε η μάνα μου για να καλυφτεί κι ένα σφυράκι να κάνει πως καρφώνει. Όταν τελειώσαμε τον συνόδεψα ως το σπίτι του. Έκανε να βγάλει το πουλόβερ. Μη, του φώναξα, μας βλέπουν. Πάρτο και το φέρνεις αύριο πρωί.

Όλη τη νύχτα δεν έκλεισα μάτι από χαρά κι ανησυχία. Έβλεπα εφιάλτες κι είχα άσχημα προαισθήματα. Το πρωί σηκώθηκα βαρύς και ξάγρυπνος να πάω στη δουλειά, με τα πόδια φυσικά (από Αγ. Δημήτρη ως την Αγ. Τριάδα). Με περίμενε ο Διαμαντής κακόκεφος. "Δεν έχει δουλειά σήμερα. Τους κλείσαν μέσα στα σπίτια. Πάρε δρόμο γρήγορα, μην ανοίγεις τον πάγκο γιατί σε κάρφωσε ο απέναντι ψιλικατζής για τα χτεσινά". Με χίλια βάσανα έφτασα ως τη γωνία Αριστοτέλους - Εγνατία (στο μόνιμο στέχι μου). 'Ανοίξα τον πάγκο αλλά το μυαλό μου ήταν φευγάτο - οι οπτικοί μου άξονες συναντώνταν στο άπειρο. 'Ως τη στιγμή που με τράνταξαν τα αδέλφια Γιάννης και Γιώργος από το διπλανό παντουφλάδικο. "Πού βόσκεις ρε Χριστάκη, σούφαγαν δυό ζευγάρια λαστιχένιες σόλες αυτοί εδώ οι αλήτες. Νάχεις το νου σου στη δουλειά. Ξύπνα". Μια κουβέντα είναι.

Την επαύριον ημέραν - ην γαο μεγάλη, εχείνη η ημέρα του Απρίλη 1943 - άχουγα τη βοή της φάλαγγας που ερχόταν από τα ανατολικά. Αχόμη βλέπω τα χάρα, τους ξυπόλητους, τα γεροντάχια, τα μιχρά, τους "επόπτες με το περιβραχιόνιο" και τους "πεταλάδες". Αλλά έχω χαρφώσει τη ματιά μου στα παιδιά της πομπής, μπας και διαχρίνω εχείνο το ανώνυμο αγόρι. Κι απόμεινα να συνοδεύω με την άχρη του ματιού, ώσπου χάθηκε η φάλαγγα πέρα από την Βενιζέλου, προς το Βαρδάρι. Στο πρόσωπο εχείνου του παιδιού έφερα ένα γύρω όλα τα Εβραίπουλα της γειτονιάς, τον Σαμίχο του χυρίου Βισσύ, τον οποίο δεν κατάφερε να χρατήσει ο θείος Νέστορας, τη φίλη της μάνας μου Κλάρα, την φτωχολογιά του 151, της Ραμόνα, του Ρεζή Βαρδάρ, της Συγγρού δίπλα στη Συναγωγή, στο Καπάνι, στα Λαδάδικα και την Φράγκων.

Τούτες τις μέφες "Μνήμης" σχέπτομαι τον φίλο μου Αλμπέφτο Μεΐφ, τον Σιμπή κ.ά. Ποιός άφαγε να ξέφει αν γύφισε με τους "επιζώντες" εχείνο το χλωμό Εβφαιόπουλο του γχέτο της Αγίας Τφιάδας; ή χάθηχε στο Ολοχαύτωμα των έξι εχατομμυρίων γεομαρτύρων;

Και η "αντίσταση" έχει συνέχειες. Δίχως επίγνωση κινδύνου, δίχως προοπτική επένδυσης, δίχως εντολή, εντελώς αβίαστα, απλά και παράλογα, κάναμε την "κόντρα" μας. Πότε πεταλώνοντας όρθιο έναν Ιταλό αλπίνο. Πότε "ρωτούσαμε αθώα" τον άλλο αν πουλάει κανά περίστροφο. Αγοράζοντας και πουλώντας. 'Αλες κάουφεν, άλλες φερκάουφεν. Αυτό μου κόστισε ένα σπάσιμο καρπού. Ακόμη έχω ευαισθησία στο αριστερό μου χέρι. Ύστερα βούτηξα στον υπόνομο, γωνία Πτολεμαίων Κολόμβου, στα Λεμονάδικα, για ένα πιστόλι φωτοβολίδας. Αργότερα, την τελευταία ημέρα της Κατοχής. Δευτέρα 30 Οκτωβρίου 1944, κείνο το συννεφιασμένο πρωινό "κρατούσαμε τσίλιες" στον γκρεμό της Σελεύκου, την ώρα που ο Μητροπολίτης Γεννάδιος πήγαινε στην Ηλεκτρική Εταιοεία του Αγ. Δημητρίου να προλάβει την ανατίναξή της. Έγιναν κι άλλα πολλά "αντιστασιακά" από παιδιά του Κατηχητικού κι ανώνυμους πιτσιρικάδες της γειτονιάς. Αλλά δεν γράφτηκαν στη λίστα για επίδομα.

#### • Barnet Litvinoff: The Burning Bush -Antisemitism and World History (496 σελ., 1988)

Το βιβλίο προσεγγίζει τον αντισημιτισμό ως ένα ζήτημα ενσωματωμένο στην εξελικτική πορεία των εθνών. Ο συγγραφέας κινείται σε πηγές παλαιότερα απρόσβατες καθώς ερευνά τη δυναμική ανάπτυξη των πολιτισμών προκειμένου να "ξετυλίξει" το μυστήριο που έκανε τους Εβραίους συγκεκριμένα θύματα των ιστορικών δυνάμεων τις οποίες δεν μπορούσαν να θέσουν υπό έλεγχο και οι οποίες πράγματι βρίσκονταν έξω από το δικό τους πεπφωμένο. Η εργασία του εκτείνεται μέχρι τα πιο σύγχρονα ιστορικά γεγονότα με αναφορά στους Εβραίους που εγκαταστάθηκαν στο δικό τους κράτος, ενώ ταυτόχρονα η πλειοψηφία των Εβραίων παρέμεινε διασκορπισμένη ανά τον κόσμο, με αποτέλεσμα τη δημιουργία μιας συνεχούς "κρίσης ταυτότητας".

## • Bill Williams: The Making of Manchester Jewry (460 $\sigma\epsilon\lambda$ ., 1985)

Η Εβραϊχή Κοινότητα του Μάντσεστες είναι αριθμητιχά μια από τις μεγαλύτερες της Αγγλίας και τις δραστηριότερες κοινωνικά. Πώς και πότε ξεκίνησε; Πώς ήταν η ζωή της παλιότερα; Η μελέτη αυτή αναφέρει ότι οι ρίζες της Εβραϊ-

κής Κοινότητας του Μάντσεστερ ανέρχονται στον 18ο αιώνα και δείχνει πώς αναπτύχθηκε στην πόλη πολύ πριν από τη "μαζική μετανάστευση" του 1880 - 1914. Παράλληλα περιγράφει τη ζωή αυτών που αρχικά εγκαταστάθηκαν στην πόλη, αναλύοντας τη σταδιακή εξέλιξη των Κοινοτικών Εβραϊκών Οργανισμών.

#### Hans Rogger: "Jewish Policies and Right-wing Politics in Imperial Russia (304 σελ., 1986)

Μέχοι την εμφάνιση του Ναζισμού, η Αυτοκρατορία της Ρωσσίας αποτελούσε το πρώτο παράδειγμα επίσημου αντισημιτισμού στη σύγχρονη Ευρώπη. Η απλή όμως προκατάληψη δεν μπορεί να είναι η μόνη αιτία για τη σκληρή ή ελαστική πολιτική που βοήθησε, ή άλλες φορές εμπόδισε, την εβραϊκή αφομοίωση. Ούτε μπορεί να εξηγήσει γιατί πολλοί μελετημένοι παράγοντες, που δεν πίστευαν σε ιδεολογικές ακρότητες, συμφωνούσαν στη λήψη μέτρων ενώ ήξεραν ότι αυτά ήταν αντιπαραγωγικά και άδικα.

Η μελέτη στο βιβλίο αυτό σχοπό της έχει την αναζήτηση του ΤΙ, εκτός από την προκατάληψη, ποιά αιτία και ποιά συλλογιστική διαμόρφωσε την επίσημη σκέψη και συμπεριφορά που έκαναν το εβραϊκό πρόβλημα πολύ εντονότερο για τους Ρώσους Αρχηγούς Κρατών απ' ότι για εκείνους των Δυτικών Κρατών.

### ΓΡΑΜΜΑΤΑ ΣΤΑ "ΧΡΟΝΙΚΑ

#### • Η ΠΡΟΣΦΟΡΑ ΤΩΝ ΕΒ-ΡΑΙΩΝ ΣΗΝ ΠΝΕΥΜΑΤΙ-ΚΗ ΖΩΗ: Ο κ. Ιω. Ν. Παπαμιχαλάκης, εκδότης του περιοδικού "Δελτίον Διοικήσεως Επιχειρήσεων", γράφει:

"Ελαβα το ειδικό τεύχος των "Χρονικών" που είναι α- φιερωμένο στην "φυσιογνωμία του Εβραίου στη νεώτερη Ελληνική Λογοτεχνία".

Το τεύχος αυτό είναι μια συμβολή στην πνευματική ζωή των Ελληνοεβραίων και την επίδοση που είχαν στην προώθηση των γραμμάτων ιδιαιτέρως στην Ελλάδα.

Δύο είναι τα στοιχεία που προάγουν εις την εκτίμηση της ζωής της πολιτισμένης κοινωνίας: α) η παράδοση, β) η πνευματική ανάπτυξη.

Οι Έλληνες Εβραίοι το θρήσκευμα είχαν ανέκαθεν μια πληθωρική παρουσία στην πνευματική ζωή της χώρας.

Και δεν μένει χωρίς σημασία η παρουσία αυτή σήμερα, που οι μεταβολές από την τεχνολογική επανάσταση και οι ανακατατάξεις που επέβαλε θα στερούνται αξίας και σημασίας, εάν ο άνθρωπος ξε-

φύγει από το πνεύμα και προσδεθεί στο άρμα του αυτοματισμού και της ρομποτικής, καθιστάμενος έτσι ένα μηχανικό μέσο χωρίς ιδιαίτερο υπαρξιακό περιεχόμενο.

Ο πόλεμος του κόλπου απεκάλυψε ακόμα και τη χρήση του πνεύματος και της πίστης σε ένα χωρίς προηγούμενο μονομερή προπαγανδισμό, κατά τον οποίο "οι καταληψίες" μόνον εμφορούνται από τα ιδεώδη της πίστεως και της οποίας τα ιερά και όσια βομβαρδίζονται από "άπιστους".

Και οι αναχοινώσεις αυτές γίνονται τη στιγμή κατά την οποία οι πύραυλοι των καταχτητών κατευθύνονται ακριβώς στα ιερά και όσια της Χριστιανικής και Εβραϊκής ανθοωπότητος.

Είναι λυπηρόν δε ότι δεν υπήρξε διεθνώς μια διαμαρτυρία και κάποια κίνησις κατά των επιθέσεων αυτών, όταν κάποτε πολύς λόγος γινόταν για τον σεβασμό των ιερών πόλεων, με κορυφαία την Ιερουσαλήμ.

Μόνο για το Ισλάμ υπάρχουν άραγε Ιεροί τόποι; Οι λοιποί είναι: "Δυνάμεις του κακού και του αθεΐσμού, όχλος απίστων, ορδές του Σατανά;" (Έθνος Κυριακής, 3 Φεβρουαρίου 1991), κατά τα ιρακινά Μ.Μ.Ε.;".

#### • ΟΙ ΕΒΡΑΙΟΙ ΤΩΝ ΙΩΑΝ-ΝΙΝΩΝ: Ο κ. Μενέλαος Πρ. Καρπούζας από τα Ιωάννινα, μας στέλνει τις παρακάτω αναμνήσεις του:

"Κατά την προπολεμική εποχή, είχαμε συνεργασία με τους Εβραίους γιατί ο πατέρας μου είχε εμπορικό κατάστημα στην οδό Ανεξαρτησίας (τώρα Βενιζέλου) και έτοι κι εγώ γνώρισα πολλούς απ' αυτούς.

Ερχότανε, ενθυμούμαι, ο μακαρίτης Γιωσέκος, ο οποίος είχε και αυτός εμπορικό κατάστημα στην ίδια οδό, στην Εθνική Τράπεζα. Τον είχαμε τακτικό πελάτη, από τους καλύτερους πελάτες μας, και στα πρόθυρα του πολέμου μας έλεγε: "Κάντε τα χρήματά σας λίρες, γιατί θα γίνει πόλεμος!". Και δεν είχε άδικο.

Όταν άρχισαν να εμφανίζονται κάτι ενδείξεις για την τύχη των Εβραίων κατά τον πόλεμο, είχα πει στον μαχαρίτη Γιωσέχο σε συζήτηση που είχαμε: "Αν γίνει κάτι απ' τους Γερμανούς εις βάρος σας, κοίταξε να προλάβεις να πας στο Ζαγόρι, στο σπίτι μου, μαζί με την οιχογένειά σου. Στον Ελαφότοπο, στο χωριό μου, έως ότου δούμε τί θα γίνει". 'Υστερα από κάμποσες μέρες μου είπε στην Εθνική Τράπεζα, όπου εργαζόμουν: "Πράγματι υπήρχε κάποιος κίνδυνος, αλλά", πρόσθεσε, "εμείς θα δώσουμε χρήματα στους Γερμανούς και δεν θα μας πειράξουν". Του απάντησα σαν να ήμουν προφήτης: "Οι Γερμανοί θα πάρουν τα χρήματα, αλλά η διαταγή του Χίτλερ θα υλοποιηθεί". Με κοίταξε με απορία, χωρίς να μου πει τίποτα.

Ύστερα από καιρό, κατά την κατοχή βέβαια, ήλθε στην Εθνική Τράπεζα η κόρη του Γιωσέκου μαζί με έναν Γερμανό αξιωματικό. Είχε γλιτώσει, Την γνώρισα, αλλά φοβήθηκα να της μιλήσω, όπως κι αυτή με γνώρισε, με κοίταξε χωρίς να μου πεί τίποτε. Τώρα δεν ξέρω ποῦ βρίσκεται και αν ζει".



Ο Κερκ Νταγκλας με την Γκόλντα Μεγίρ.

### Κερκ Ντάγκλας: Ναι, είμαι Εβραίος

την αυτοβιογραφία του με τίτλο "Ο γιός του ρακοσυλλέκτη", ο γνωστός ηθοποιός Κερχ Ντάγκλας κάνει συχνά αναφορές στην εβραϊκή του υπόσταση, στις σχέψεις του πάνω στο θέμα αυτό και τις εμπειρίες πουν είχε στη ζωή και την καριέρα του, επειδή είναι Εβραί-

Από την αυτοβιογραφία συγκεντρώσαμε τα παρακάτω αποσπάσματα και τα δημοσιεύουμε επειδή παρουσιάζουν γενικοτέρο ενδιαφέρον:

- Δεν θα ξεχάσω ποτέ την πρώτη φορά στη ζωή μου που γνώρισα τί είναι αντισημιτισμός. Ήμουνα μικρό παιοι σταν κάποια μέρα βρέθηκα ξαφνικά περικυκλωμένος μια ομάδα εξαγριωμένων συμμαθητών μου που ούρλιαζαν: "Σκότωσες το Χριστό!". Με το πρόσωπο γεμάτο αίματα έτρεξα στο σπίτι. "Γιατί το έχαναν αυτό μαμά; Λένε ότι σκότωσα το Χριστό κι εγώ δεν ξέρω καν ποιός είναι αυτός...". Μέχοι σήμερα αχόμα, έχω στ' αυτιά μου τα λόγια της μητέρας μου: "Είσαι Εβραίος και για να προχωρήσεις στη ζωή θα πρέπει να είσαι πάντα δύο φορές καλύτερος από τους άλλους".
- Μια φορά το χρόνο, το Γιόμ Κιπούρ, επιστρέφω στη θοησκευτικότητα της παιδικής μου ηλικίας. Την ημέρα αυτή γράφεται στη Μεγάλη Βίβλο ποιός θα ζήσει και ποιός θα πεθάνει, ποιός από νερό και ποιός από φωτιά. Είναι αλήθεια ότι δεν πηγαίνω στη Συναγωγή, όπως πρέπει να κάνει κάθε καλός Εβραίος, αλλά την ημέρα αυτή νιώθω βαθιά μέσα μου το δεσμό μου με τους σκλάβους που απέχτησαν την ελευθερία τους στην Αίγυπτο, καθώς και με όσους σήμερα προσπαθούν, με όλη τους τη δύναμη, να κάνουν το Ισραήλ χώρα που ρέει γάλα και μέλι. Αισθάνομαι ότι είναι όλοι τους αδέλφια μου. Στα αυτιά μου ηγεί ο θοήνος του Κολ Νιδοέ αχόμα χι αν εχείνη τη στιγμή καλπάζω μ' ένα άλογο δίπλα στον Μπαρτ Λάν-

καστερ. Ακούω συνεχώς τον ήχο του Σοφάρ την ίδια στιγμή που γυρίζω μια σκηνή με την Φαίη Νταναγουαίη. Νηστεύω πάντα το Γιόμ Κιπούρ. Ναι, είμαι Εβραίος. Κι αυτή η αίσθηση διαρχεί μέσα μου μέχρι το επόμενο Γιόμ Κιπούο.

- Όλοι οι Εβραίοι είναι τελικά μόνοι. Νομιζω ότι όλοι μας έχουμε κουφές πληγές, όπως επίσης πιστεύω ότι όλοι έχουμε σχεφθεί κάποιες στιγμές στη ζωή μας να αποκρύψουμε το γεγονός ότι είμαστε Εβραίοι. Θυμάμαι μια εποχή, όταν με ρωτούσαν αν είμαι Εβραίος, απαντούσα με στόμφο: "κατά το ήμισυ...". Ένοιωθα ότι το να είμαι κατά το ήμισυ Εβραίος ήταν πιο "ελαφού"... Θεέ μου, τί μιζέρια!
- Οι άνθρωποι φαντάζονται τους Εβραίους ταπεινούς και πειθήνιους, να βαδίζουν υπάκουα προς τους θαλάμους αερίων... 'Οσοι χρεώνουν στους Εβραίους το χαρακτηριστικό της παθητικότητας, θάταν καλό να θυμηθούν τους σκληρούς τους αγώνες στα γκέτο της Πολωνίας, όπου, μόνοι οι Εβραίοι αντιστάθηκαν για

μεγάλο χρονικό διάστημα στους ναζί δολοφόνους τους. Ας θυμηθούν λοιπόν αυτά τα γκέτο, όπου οι Εβραίοι πολέμησαν μέχρι το θάνατο. Όταν δει κανείς τα πράγματα από πιο κοντά, θα συνειδητοποιήσει ότι οι Εβραίοι έχουν κάνει γενναίους αγώνες πολύ πριν από τον πόλεμο της ανεξαρτησίας του Ισραήλ.

### Η τελευταία ταινία του Λουί Μαλ

ο 1944 σ' ένα καθολικό σχολείο της κατεχόμενης Γαλλίας, το αγόρι που μεγαλώνοντας θα γινόταν ο σκηνοθέτης Λουί Μαλ, ήταν ένας εντεκάχρονος μαθητής. Στο ξεκίνημα εκείνης της σχολικής περιόδου είχε σαγηνευτεί από ένα νέο συμμαθητή, ένα ιδιοφυές αγόρι που έχουβε τα προσόντα του κάτω από ένα σχεδόν αδιαπέραστο τείχος μυστικοπάθειας και συστολής. Λίγους μήνες αργότερα, ο καινουριοφερμένος θα συλλαμβανόταν από τους Γερμανούς! Ήταν Εβραίος, που το σχολείο, αναλαμβάνοντας τον κίνδυνο, τον έκρυβε. Σύμφωνα με τον Μαλ, το γεγονός αυτό παρέμεινε η πιο δραματική ανάμνηση της παιδικής του ηλικίας - και τώρα, τη μεταφέρει στον χινηματογράφο.

Το "Au revoir les Enfants" ("Γειά σας παιδιά") είναι η πρώτη ταινία που ο Μαλ γυρίζει στη Γαλλία μετά από δέκα χρόνια, κι ενώ έχει κάτι από την ψυχρή δύναμη του αντιστασιαχού του αριστουργήματος "Λαχόμπ, Λυσιέν", αποπνέει μια τέτοια λεπτότητα, που οι αμερικανικές παραγωγές του σπάνια πέτυχαν. Το φιλμ έρχεται και την πιο έγκαιρη στιγμή: ο οργανωμένος ρατσισμός έχει σηκώσει κεφάλι και πάλι στη Γαλλία και το "Au revoir les enfants" ορθώνεται σαν μια ουσιαστική μομφή... Το έργο μιλάει βασικά για την αιώνια αντιμαχία της προσωπικότητας των Γάλλων ανάμεσα στην περηφάνεια και την ευαισθησία που οδηγούν στο θάρρος και την περηφάνεια και την ευαισθησία που οδηγούν στην σκληρότητα, τη στενοκαρδία και το φόβο". (Του Stephen Schiff, "Vanity Fair" Φεβρουαρίου

# English Summary of the contents of Issue 115 (March - April 1991)

In this issue:

- In an article entitled **Faith and logic: the religions have nothing to fear**, Bishop Gerard Mahon, chairman of the Anglical Episcopal Committee on the Relations between Catholic Christians and Jews, stresses that "all of us, Christians and non Christians alike, are fellow pilgrims in this world, all facing the same fundamental questions about the meaning and purpose of life".
- The Jews and Europe: the article under this title contains some thoughts and conclusions from the study by the same title of the German philosopher and sociologist Max Horkheimer. The study, published in 1939, was very wide of the mark in its predictions as to the fate of the Jews in the years to come, under Hitler. The study contains thoughts and attitudes which even today, fifty years later, are, unfortunately, still common among anti Semites.
- In the late 19th century the Frenchman V. Berard travelled in Greece, and his book **Turkey and Greece**, published in 1892, contains information and his impressions of the **Jewish Community of Kastoria** in Western Macedonia.
  - · The book by Roula Konti entitled National

- Family Names in Crete under Venetian Rule (13th 17 th centuries), published in 1989 by the Centre for Byzantine Studies of the National Research Foundation, contains a number of entries of Jewish family name in Crete during the period in question.
- The historian Angelo Dionissis Debonos, in a study which is the fruit of many years of work, presents **the Jewish families of Cephalonia** (occupations, family relationships) during the period from the 17th to the 19th centuries. For many years it was believed that there were no Jews at all in Cephalonia.
- Mr D. Tsinikopoulos gives a literary and sociological analysis of the contents of the book **Kohelet** (Avel Avalim)
- Mr C. Papageorgiou deals in a chronicle with the arrest by the Nazis of the Jews of Thessaloniki, in April 1943.
- This issue also contains notices of books
  on Jewish topics published in Engilsh, letters to
  the editor and articles about the autobiography
  of the famous actor Kirk Douglas and the antiracist film "Au Revoir les Enfants", by the
  French director Louis Mal.

### זכרונות XPONIKA

ΟΡΓΑΝΟ ΤΟΥ ΚΕΝΤΡΙΚΟΥ ΙΣΡΑΗΛΙΤΙΚΟΥ ΣΥΜΒΟΥΛΙΟΥ ΤΗΣ ΕΛΛΑΔΟΣ Σουφμελή 2 - 104 39 ΑΘΗΝΑ τηλ.: 88.39.951

Υπεύθυνος σύμφωνα με το Νόμο: Ο Ποοεδοεύων Αντιπρόεδοος του Κ.Ι.Σ. ΝΙΣΗΜ ΜΑΤΣ

Σουρμελή 2

ΔΙΑΝΕΜΕΤΑΙ ΔΩΡΕΑΝ

### Απεβίωσε ο Ιωσήφ Λόβιγγερ

Ενώ το φύλλο αυτό βρισκόταν στο τυπογραφείο, αναγγέλθηκε ο θάνατος του Προέδρου του Κεντρικού Ισραηλιτικού Συμβουλίου Ελλάδος Ιωσήφ Λόβιγγερ.

Για το θάνατο του εκλιπόντα ηγέτη του Ελληνικού Εβραϊσμού θα επανέλθουμε στο επόμενο φύλλο μας.

