# XPONIKA הונות XPONIKA

ΟΡΓΑΝΟ ΤΟΥ ΚΕΝΤΡΙΚΟΥ ΙΣΡΑΗΛΙΤΙΚΟΥ ΣΥΜΒΟΥΛΙΟΥ ΤΗΣ ΕΛΛΑΔΟΣ

APIOM. ΦΥΛΛΟΥ 114 = ΙΑΝΟΥΑΡΙΟΣ - ΦΕΒΡΟΥΑΡΙΟΣ 1991 = TEBET - ΣΕΒΑΤ 5751



## ΟΙ ΕΒΡΑΙΟΙ ΣΤΗΝ ΕΛΛΑΔΑ

ΕΙΣΗΓΗΣΗ του κ. ΙΑΚΩΒΟΥ ΚΑΜΠΑΝΕΛΛΗ

ε συγχίνησε η πρόταση του Κεντρικού Ισραηλιτικού Συμβουλίου να μιλήσω και εγώ σήμερα για την Ανθολογία που εκδίδει. Με συγκίνησε, γιατί δεν απευθυνόταν στον συγγραφέα - που κατά σύμπτωση είμαι - , αλλά στον Καμπανέλλη, που με πολλούς Έλληνες Εβραίσυς, ανδρες και γυναίκες, βρέθηκε στο ίδιο Ες Ες στρατόπεδο συγκεντρώσεως και εξοντώσεως

(Konzentrations und Fernichtungs - lager), όπως ήταν η πλήφης ονομασία του αναθεματισμένου εκείνου τόπου και τόπων. Να γιατί με συγκίνησε

αυτή η πρόταση.

Όποιος έχει ζήσει σ' εκείνους τους τόπους, δεν μποφεί ποτέ να ξεχάσει τους άλλους, εκείνους που βφέθηκε μαζί τους εκεί. Πολύ περισσότερο δεν μποφεί να ξεχάσει τους Εβοαίους.

Δεν μποφεί να τους ξεχάσει - μιλώ τώρα γενικά - για πολλούς πικρούς λόγους. Και ανάμεσα σ' αυτούς ένας που σπάνια αναφέφεται στα βιβλία που έχω διαβάσει για τα ναζιστικά στρατόπεδα συγκεντρώσεως, αλλά στη δική μου μνήμη έχει πολύ βαθιά εγγραφεί ενεργά, έτσι που συχνά να οφίζει τον τρόπο που σκέπτομαι και αισθάνομαι.

Ποιός είναι αυτός: Είναι το αντιφατικά θείο γεγονός, ότι σ' εκείνη την κόλαση εξομοιωμένοι όλοι κατω από την ίδια μοίρα, είχαμε γδυθεί από κάθε διάκριση, κάθε προκατάληψη, κάθε διακωρισμό φυλετικό, εθνικό, ταξικό, θρησκευτικό, ιδεολογικό, είχαμε γίνει μια ενιαία ανθρώπινη κοινωνία, μια οικουμενική μειονότητα, δοσμένοι σ' ένα ομοούσιο όνειρο: το τέλος εκείνης της κόλασης.

Είπα πως είμασταν όλοι εξομοιωμένοι κάτω απ' την ίδια μοίρα. Με τη διαφορά πως κάποιων η μοίρα ήταν πιο μαύρη, των Εβραίων. Κι όμως, αγαπητοί φίλοι, αυτοί οι πιο πολύ απ' τους άλλους μελλοθάνατοι, ήταν αυτοί που πιο πολύ απ' τους άλλους εμψυχώνανε και συντηρούσαν το όνειρο, θά 'λεγα το μεγάλο όνειρο πως η ζωή δεν χάθηκε, ο άνθρωπος δεν χάθηκε, ο κόσμος δεν χάθηκε.

Αυτά που λέω αυτή την ώρα, εδώ σε μιαν ωραία αίθουσα της οδού Ακαδημίας, σε μια δεξίωση, μέσα

στην ευλογημένη φουτίνα και ασφάλεια μιάς καθεμέρας όπως όλες, ίσως να δείχνουν παρωχημένα, χιλιοειπωμένα ή να είναι και κουραστικά.

Αλλά όσοι τα έζησαν, πώς να τα ξεχάσουν; 'Αλλωστε η μνήμη δεν είναι αποθήκη, είναι σχολείο, διδακτήριο; Θυμάμαι Εβραίους στο Μαουτχάουζεν να δίνουν κουράγιο, να εμπνέουν ελπίδα σε μη Εβραίους. Εκεί τους γνώρισα κι εγώ και χάρη σ' αυ-

τούς είδα σε μιαν αχραία μορφή τις ψυχικές διαστάσεις του ανθρώπου. Όταν αναλογίζομαι σήμερα πού οφείλεται η καρτερικότητα και η γαλήνη με την οποία οι περισσότεροι Εβραίοι αντιμετώπιζαν τη μοίρα τους στο στρατόπεδο, καταλήγω στη σκέψη πως έχουν ένα δικό τους ψυχικό και πνευματικό εφόδιο, να κοιτάζουν στο βάθος του χρόνου, και του παρελθόντος και του μέλλοντος χρόνου. Κάνω αχόμη τη σχέψη, πως αυτός ο κατ' εξοχήν φεαλιστής λαός έχει ταυτόχρονα και μιαν άλλην ιδιότητα, σε εξ ίσου μεγάλη δόση. Την ικανότητα ν' αποκόβεται ψυχικά απ' την πραγματικότητα, όταν πια αυτή γίνεται ανελέητα εχθρική και να μετακινείται σ' έναν κόσμο άλλο, παίρνοντας όμως μαζί την πίστη του και

τα οφάματά του για τη δημιουργία μιάς άλλης ζωής. Και συχνά, λόγω ακριβώς αυτού του κοιτάγματος στο βάθος του χρόνου, να πετυχαίνει τη μετουσίωση της μεταφυσικής του υπόστασης σε πραγματική, σε μια νέα ζωή.

Με όσα ήδη έχω πει, έχω εκφρασθεί και για την έκδοση που το Κεντρικό Ισραηλιτικό Συμβούλιο είχε την ωραία ιδέα να κάμει. Είναι ένα απόκτημα πολλαπλά χρήσιμο. Η εικόνα της ζωής των Εβραίων της χώρας μας, του χαρακτήρα τους, της περιπέτειάς τους όπως αυτή ζωγραφίζεται κι αποκαλύπτεται μέσα από κείμενα της ποίησης και της λογοτεχνίας μας, είναι μια ιδέα ευρηματική, γιατί σίγουρα είναι και η πιο σωστή, η πιο αντικειμενική.

Αλήθεια, πόσο ξέρουμε εις βάθος τους ανθρώπους που ζούμε στην ίδια χώρα, στην ίδια πόλη, στην ίδια γειτονιά; Και πολύ περισσότερο, πόσο ξέρουμε όσους επί πλέον συνιστούν και μιαν κοινότη-

Συνέχεια στη σελ. 22



ΕΙΚΟΝΑ ΕΞΩΦΥΛΛΟΥ: Χαλχίδα: Γάμος. Φωτογραφία έξω από τη Συναγωγή, το 1929. Το ζεύγος των νεονύμφων είναι ο Αλμπέρτος και η Μαίρη Κοέν. Ο Ραββίνος Σαλής από τα Τρίκαλα. (Φωτ. του Εβραϊκού Μουσείου Ελλάδος).

# Το φαινόμενο του ρατσισμού και του αντισημιτισμού

Του Καθηγητή κ. ΘΑΝΟΥ ΛΙΠΟΒΑΤΣ

ια να καταλάβει κανείς τον ρατσισμό, δεν αρκεί να τον δει μόνον ως αποτέλεσμα ιστορικών παραγόντων. Ο ρατσισμός και ο αντισημιτισμός, ως ιδεολογία και ως ψυγική προδιάθεση, είναι βέβαια μια συνέπεια τραυματιχών πολιτισμικών αλλαγών, τόσο στο χώρο της κοινωνίας, όσο και στο χώρο της γνώσης, αλλά εξακολουθούν και υπάρχουν αυτόνομα παραπέρα, παρ' όλες τις επιστημονικές και φιλοσοφικές κριτικές. Αυτό μας οδηγεί στο ουσιαστικό ερώτημα αναφορικά με τους λόγους της επιτυχίας του ρατσισμού. Έτσι, κάθε πολιτισμικό φαινόμενο πρέπει πάντα να αναλύεται διπλά: δομικά και ιστορικά και αυτό πάλι συνεπάγεται τόσο μια ψυχική, υποκειμενική όσο και μια κοινωνική, αντικειμενική διάσταση. Για να μπορέσουν σε μια συγχεχριμένη ιστορική περίσταση να εμφανισθούν ρατιστικές αντιδράσεις, πρέπει η περίσταση αυτή να "συναντήσει" μια από πριν υπάρχουσα, λανθάνουσα ρατσιστική τάση. Αυτή η τελευταία αποτελεί τον λόγο για την επιτυχία του φαινομένου, το οποίο έτσι "κατανοούμε".

#### Ι. Ψυχαναλυτική προσέγγιση του ρατσισμού

ο υποχείμενο γυρεύει πάντα να "πραγματοποιήσει" την ταυτότητά του, δηλαδή να την ολοκληρώσει φανταστικά και γυερεύει να βρει ένα σκοπό και ένα νόημα στη ζωή του. Εφευρίσκει μύθους (ή τους βρίσκει από πριν έτοιμους), που "εξηγούν" την πρωταρχική αρχή, την "χαταγωγή" των πραγμάτων, δηλ. τη δική του "καταγωγή". Αυτό το ψάξιμο των "πρώτων αρχών" σχετίζεται με τη μαγική, πρωτόγονη ιδέα της παντοδυναμίας των σχέψεων και έχει ως σχοπό να εξαλείψει από τον χόσμο την ατέλεια όλων των πραγμάτων, την έλλειψη και τη Διαφορά. Όλοι οι άνθρωποι φαντασιώνουν ως παιδιά την λεγόμενη "πρωταρχική σκηνή", μια φαντασίωση που βιώνεται τραυματικά και αγχοτικά: εδώ το υποκείμενο σκηνοθετεί φαντασιακά και με ανησυκητικό τρόπο τη στιγμή που έγινε η σύλληψή του, τη συνουσία των γονέων του και αυτή τη στιγμή είναι αδύνατον να αναπαραχθεί πραγματικά. Το υποκείμενο θα ήθελε όμως να είναι μάρτυς και σκηνοθέτης των ιδίων του απαρχών, ως "αυταίτιος". Αντί τούτου, κάνει την τραυματική εμπειρία, ότι για να "παραχθεί" ένας άνθρωπος, χρειάζονται δύο διαφορετικά φύλα και ότι η "παραγωγή" του ενέχει και μία παθητική - απούσα διάσταση, δηλ. το παιδί το ίδιο, έτσι ώστε το υποκείμενο μπορεί ν' αποτελέσει τον "αποκλεισμένο τρίτο" (δίπλα στους γονείς), το "προϊόν" που μπορεί να το πετάξουν ως "απόροιμμα". Κάθε υποχείμενο αναχαλύπτει κάποτε τη Διαφορά των φύλων, έτσι ώστε καταλαβαίνει ότι και σ' αυτό το ίδιο κάτι λείπει (γιατί θα είναι ή άνδρας ή γυναίκα) και ότι επίσης μπορεί ν' αποτελέσει ένα πεταγμένο και αποχλεισμένο "κατάλοιπο". Αυτή η ανπαυχπτική αναχάλυψη μπορεί να οδηγήσει σε διαφορετικές ψυχικές διεργασίες: πολλά υποχείμενα παραμένουν ασυνείδητα σε μια κατάσταση σαγήνευσης και τρόμου απέναντι σ' αυτή την αναχάλυψη και γυρεύουν στη συνέχεια με φαντασιακό τρόπο να ξαναγυρίσουν στην χοιλίά της μητέρας, στην οποία υπάρχει μία οργανική ολότητα.

Όλες οι ουτοπίες μιας ομοιογενούς και αδιαφοφοποίητης ισοπεδωμένης ανθρώπινης κοινωνίας έχουν αυτόν τον χαφακτήφα, ενώ όλοι οι μύθοι είναι μύθοι των "καθαρών απαρχών", δηλ. αποθέτουν και ισχυφίζονται τον σχηματισμό μιας ομοιογενούς, καθαρής, συλλογικής ταυτότητας, μέσα από τον αποκλεισμό του "άλλου" (και του "Αλλου"): έτσι εξηγούν την ύ-

παρξη του κακού στον κόσμο.

Αλλά ο άλλος υπάρχει παρ' όλ' αυτά και δεν μπορεί ν' αποφύγει κανείς να έρθει σε επαφή μαζί του και να τον αντικούσει. Όμως ο άλλος, ως "διαφορετιχός", είναι πάντα ανησυχητιχός, γιατί υπενθυμίζει αυτό που το υποκείμενο δεν θα ήθελε να ξέρει, ότι δηλ. υπάρχει η Διαφορά και η έλλειψη. Εδώ μπορεί να καταρφεύσει το Συμβολικό, η Γλώσσα, που η λειτουργία της είναι να διαμεσολαβεί ανάμεσα στο φανταστικό και το πραγματικό. Αυτό συμβαίνει όταν το υποκείμενο απαρνείται την Διαφορά που δομεί την Γλώσσα την ίδια (και τη σκέψη). Ως συνέπεια αυτών, η σχέση του ρατσιστικού υποκειμένου με τον άλλον χαραχτηρίζεται από την απάρνηση της αντίληψης που έχει για την πραγματικότητα, καθώς και από τη βία απέναντι στο ξένο, στο διαφορετικό. Η βία προέρχεται από το ότι ο άλλος δεν μπορεί να "υπάρχει", επειδή δεν επιτρέπεται να υπάρχει, επειδή ο ίδιος ο Νόμος που εισάγει κάθε Διαφορά και πριν απ' όλα τη Διαφορά των φύλων, έχει παύσει να ισχύει, δηλ. το υποκείμενο να απαρνείται. Αλλά ο Νόμος απαγορεύει τη βία (ως αυθαιρεσία). Όσο πιο όμοιος, πιο αφομοιωμένος είναι ο άλλος, τόσο πιο ανησυχητικός εμφανίζεται να είναι, γιατί εδώ πρόκειται για την αντίληψη των "μικρών διαφορών". Για τον Hitler, οι Εβραίοι ήταν "ψύρες", για τον Stalin οι διαφωνούντες ήταν "αποβράσματα της ανθρωπότητας" ή "τρελλοί", δεν είχαν δηλ. μια ανθρώπινη υπό-

Η απάρνηση αποτελεί ψυχικά κάτι που πάει πιο

βαθειά από την απώθηση: το υποχείμενο απαρνείται την αβάσταχτη αντίληψη της έλλειψης μέσα στην πραγματικότητα, δεν την "βλέπει" συνειδητά (την βλέπει όμως ασυνείδητα) και επιμένει στην προ-κατάληψη του αναφορικά με την "ανυπαρξία" της Διαφοράς. Μια συνέπεια αυτού είναι ότι το υποκείμενο γυρεύει εδώ καταφύγιο σε φετίχ3: σε αντικείμενα, σύμβολα, τελετουργικά, που αντικαθιστούν αυτό που λείπει. Έτσι, το υποκείμενο ηρωοποιεί και εξυψώνει τον εαυτό και την φυλή του, ενώ το αντικείμενο της επιθυμίας του αποκτάει τον φαντασιακό χαρακτήρα της τελειότητας, πράγμα που σημαίνει την παραδοχή της ύπαρξης μόνον ενός φύλου: του ανδοικού. Η επιθυμία του φετιχιστή ή του ρατσιστή (χωρίς να είναι ένας φετιχιστής ρατσιστής και το αντίστροφο: εδώ πρόχειται μόνο για δομιχές, μεριχές αναλογίες) είναι "αυτόνομη", "φαλλική", δεν του λείπει "τίποτα" και κάθε τι που του υπενθυμίζει αυτό το "τίποτα", εχμηδενίζεται, γίνεται απόρριμμα και απόβρασμα.

#### ΙΙ. Η ρατσιστική σκέψη

Ο λα όσα αναφέραμε έως εδώ αναλύουν γενικά το φαινόμενο του ρατσισμού, που πρέπει στη συνέχεια να συγκεκριμενοποιηθεί πάρα πέρα. Μια πρώτη διαφορασιηση αφορά δύο' τύπους ρατσισμού και η διαφορά αυτή είναι σημαντική. Αυτό γιατί επικρατεί γενικά ένας πληθωρισμός στη χρήση των εννοιών, αναφορικά με φαινόμενα τέτοια, όπως ο ματσισμός ή ο φασισμός: κάθε μορφή εθνοκεντριμμώ και ξενοφοβίας δεν είναι και ρατσισμός, κάθε μορφή δικτατορίας δεν είναι φασιστική και όταν μησισθεί ο πραγματικός ρατσισμός και φασισμός, τότε είναι κανείς ανίκανος να τους αντιμετωπίσει θεωρητικά και ποακτικά.

Ο εθνοχεντοισμός είναι μια απόροοια της φαντασιακής ταυτότητας κάθε ανθρώπινης ομάδας και σημαίνει την αντιπαλότητα, το φθόνο και το κλείσιμό της απέναντι σε μια άλλη ομάδα. Εθνοκεντρικές προκαταλήψεις συνοδεύουν πάντα τις σχέσεις ανάμισα σε θοησκευτικές και εθνικές κοινότητες, ανάμεσα σε τάξεις, κόμματα, πόλεις, χωριά κ.λπ. αλλά αυτές δεν παίρνουν αναγκαστικά οξείες μορφές, εκτός από περιπτώσεις πολέμου, οικονομικής, πολιτικής ή ψυχολογικής κρίσης, δηλ. όταν άτομα, τάξεις ή λαοί κατέρχονται πολιτισμικά ή δεν ξεπερνάνε τα "συμπλέγματά" τους.

Τότε δημιουργείται μια κατάσταση φαντασιακής απειλής από τον "άλλο", άσκετα αν υπάρχει μια πραγματική απειλή ή όχι. Τότε είναι συνήθως τα φράγματα του πολιτισμού ενάντια στη βαρβαρότητα πολύ εύθραυστα. Οι ουμανιστικές, διαφωτιστικές και σοσιαλιστικές ιδεολογίες του 19ου αιώνα δεν μπόρεσαν να εμποδίσουν τον πρώτο παγκόσμιο πόλεμο και σίγουρα ένας λόγος ήταν το ότι παρέμειναν αφηρημένες, ενώ από την άλλη από τα μέσα του 19ου αιώνα ανθούσαν οι ιδεολογίες της παληνόρθωσης, του ρατσισμού, του αντισημιτισμού και του ιμπεριαλισμού.

Η κατάσταση της υπαρξιακής απειλής παράγει άγχος στα υποχείμενα τα οποία ζουν φαντασιαχά την απειλή. Η έξαψή τους, που προέρχεται από ανησυχητικά βιώματα, προδίδει τον διπλό, σεξουαλικό και θανατικό χαρακτήρα της: τα υποκείμενα αναθυμούνται ξανά την "πρωταρχική σκηνή", καθώς και τις φαντασιώσεις του διαμελισμού του σώματος, ενώ η διαφορά με τον άλλον (αντίπαλο ή εχθρό) υπενθυμίζει τις φαντασιώσεις ευνουχισμού (ακρωτηριασμού) και την τραυματική διαφορά των φύλων. Ο ρατσιστής αισθάνεται πιο βαθειά ανασφαλής απ' ότι ο ξενόφοβος είναι σεξουαλικά σε έξαψη, γιατί δεν είναι σε θέση να διαφοροποιεί, από τη μια ανάμεσα στα φύλα, από την άλλη ανάμεσα στη σεξουαλικότητα και την κοινωνικότητα (που προϋποθέτει μια απόσταση απο τη σεξουαλικότητα). Έτσι ο ρατσιστής "εξάπτεται" όταν αντιχρύζει ή "οσφραίνεται" τον άλλον (τον Εβραίο, τον ξένο, τον εθνικό ή ταξικό εχθρό, τον ομοφυλόφιλο κ.λπ.), γιατί απαρνείται αρχικά την πιο θεμελιώδη διαφορά, την διαφορά των φύλων (και είναι μισογύνης). Έτσι ταυτίζει στη συνέχεια κάθε διαφορά που του "απειλεί" την "αχεραιότητα", με την διαφορά των φύλων, δηλ. μέσω της απάρνησης "σεξουαλιχοποιεί" κάθε διαφορά (εξ ου και τα βρώμικα αστεία για τους Εβραίους, τους ξένους χ.λπ.). Αυτό συνεπάγεται πάντα και μια βιαιότητα, γιατί η πρωτόγονη σεξουαλικότητα ενέχει πάντα και τη βιαιότητα.

Πέραν αυτών, αυτό που διακρίνει το ρατσιστή είναι η οντολογική σκέψη του και οι μηχανισμοί προβολής. Η οντολογική σκέψη σκέπτεται με μαγικές ουσίες που είναι συγχρόνως και γένη, δηλ. κατηγορίες συνόλων. Ο "Εβραίος" δεν είναι κάποιος συγκεκριμένος Εβραίος, που μπορεί να είναι συμπαθής ή αντιπαθής όπως ο καθένας, αλλά ένας ανώνυμος αντιπρόσωπος ενός γένους, που ορίζεται από μια αμετάβλητη "φυσική", κακή, "ουσία". Ο "Εβραίος," δεν είναι ένα ανθρώπινο υποκείμενο, αλλά ένας δαίμων ή ένα ζώο.

Επειδή είναι πάντα ο ίδιος, ανεξάρτητα από το τί κάνει, "φταίει πάντα για όλα" (είτε είναι καπιταλιστής, είτε είναι επαναστάτης, είτε είναι διανοούμενος, είτε είναι παραδοσιακός). Επειδή παραμένει ανώνυμος" (στην αντίληψη του ρατσιστή: βλέπε τους αριθμούς που "έγραφαν" επάνω στο δέρμα των καταδίκων στα χιτλερικά στρατόπεδα συγκέντρωσης), αποτελεί ένα είδος αρνητικό φετίχ, που ο ρατσιστής - αντισημίτης πρέπει να κακομεταχειριστεί, για να εξυψώσει τον εαυτό του.

Ο "εαυτός" του ρατσιστή - αντισημίτη σφετερίστηκε το λόγο ως ιδιοκτησία του και ορίζει μέσα από έναν ατέλειωτο μονόλογο το Λόγο του Κυρίου, αυτό που είναι καλό ή κακό: μόνο αυτός έχει ένα όνομα ως υποκείμενο, ενώ ο αποκλεισμένος 'Αλλος δέχεται το όνομά του από αυτόν, όπως και ένα ζώο. Ο "Εβραίος" είναι έτσι μια κακή "ουσία" και ένα καθαρό όνομα (σημαίνον), όπως μια βρισιά, που παίζει έναν βασικό ρόλο στην ψυχική οικονομία του αντισημίτη, ανεξάρτητα αν γνωρίζει ή όχι ο ίδιος Εβραίους.

#### ΙΙΙ. Ιστορικά στοιχεία

μοντέρνος αντισημιτισμός, ως μία παραλλαγή του ρατσισμού, δεν ταυτίζεται με τον αντιιουδαϊσμό που υπήρχε στην Αρχαιότητα (παραλλαγή του εθνοχεντρισμού), ενώ ο μοντέρνος ρατσισμός αποτελεί μια απρόβλεπτη αντίδραση στη βιομηχανική και δημοκρατική - διαφωτισμένη κοινωνία (από το 1800 κι έπειτα). Ο μοντέρνος ρατσισμός φέρει τα κατάλοιπα του μαγικού τρόπου σκέψης και του θεσμού της δουλείας (όταν αυτή πήγαινε να καταργηθεί) και λειτουργεί μέσω της φήμης και των ψευδών πληροφοριών και υποθέσεων. Αυτός ο μηχανισμός προβολής (των ιδίων χαχών προθέσεων επάνω στον "άλλον") είναι αχριβώς αυτό που ορίζει τον ρατσιστή και όχι απλώς οι προκαταλήψεις: όταν εμφανισθεί μια πρίση, τότε φταίνε οι ξένοι ή οι Εβραίοι, όταν υπάρχει εχμετάλλευση, τότε φταίει ο διεθνής Εβραϊσμός ή ο δυτικός πολιτισμός, όταν ο ισραηλινοπαλαιστινιαχός πόλεμος γίνεται όλο και πιο βάναυσος και από τις δύο πλευρές, τότε βλέπουνε μόνο τη μία και φταίει η συνωμοσία του σιωνισμού και του ιμπεριαλισμού, κ.λπ.

Έτσι, οι Εβραίοι εμφανίζονται εδώ ως αντι-ράτσα και η κυρίαρχη πλειοψηφία του ΟΗΕ, που παρασύρθηκε με υποσχέσεις και χρήματα από τα αραβικά δικτατορικά καθεστώτα, ονόμασε τους σιωνιστές ρατσιστές: μια ονομασία με καταστρεπτικές συνέπειες, γιατί δεν εκφράζει καμιά δικαιολογημένη κριτική ενάντια στη διεξαγωγή του πολέμου από τους Ισραηλινούς, αλλά αντίθετα, διαιωνίζει μέσω της λαϊκιστικής δημαγωγίας τον αντισημιτισμό. Συνοψίζουμε: ο εθνοκεντρισμός συνοδεύει πάντα τις συγκρούσεις ανάμεσα στους ανθρώπους, ενώ ο ρατσισμός (αντισημιτισμός) βασίζεται επάνω σ' ένα ντελίριο.

Ο αντισημιτισμός χρειάζεται ωστόσο μια πρόσθετη εξήγηση, γιατί αποτελεί μια ιδιαίτερη ιστορική παραλλαγή του ρατσισμού. Αρχικά βασίζονταν επάνω στο φθόνο και το ανταγωνιστικό μίσος μιας εβραϊκής σέκτας (αίρεσης), των λεγομένων "χριστιανών", απέναντι στους Εβραίους. Όταν η εκκλησία συνθηχολόγησε απέναντι στη δεσποτική εξουσία του "μεγάλου" Κωνσταντίνου και των διαδόχων του, τότε οι Εβραίοι παραγκωνίσθηκαν στα περιθώρια της κοινωνίας ως "ψεύτες" και "υιοί του διαβόλου". Η Νοβέλλα 146 του Ιουστινιανού, από το έτος 55310, αποφαίνεται ότι "οι Εβραίοι ερμηνεύουν τρελλά τις γραφές", ενώ ο αυτοκράτορας είναι η ενσαρχωμένη δύναμη του Νόμου, που είναι ταυτόσημη με τον Λόγο και την "ορθή δόξα", δηλ. αντιπροσωπεύει τη μόνη αληθινή ερμηνεία της γραφής (Lex animata, viva vox juris). Ο βυζαντινός αυτοκράτορας ήταν ένας σωσίας του Ιησού Χριστού, ως η άμεση φαντασιαχή ταύτιση ανάμεσα στο Πραγματικό και στο Συμβολικό, η οποία αποκλείει γι' αυτό με τη βία κάθε διάλογο και κάθε πλουραλισμό απόψεων.

Η θεοκρατική αυτή ιδεολογία που αναπτύχθηκε

μέσα σε μια δυναμική κοινωνία, που συνέχεια απειλούνταν από κρίσεις και κινδύνους εξωτερικούς και εσωτεριχούς, επέζησε στη συνέχεια κάτω από άλλες μορφές. Η μορφή που την διαδέχθηκε ήταν εκείνη η διαστροφή της μοντέρνας βιολογικής επιστήμης που ονομάσθηκε "θεωρία της ράτσας" και η οποία άνθησε από τα μέσα του 19ου μέχρι τα μέσα του 20ού αιώνα. Αυτό εξηγείται από το ότι ο μοντέρνος Λόγος της Γνώσης έχει δύο όψεις: η μία όψη είναι διαφωτιστική και κριτική και βασίζεται επάνω στη δημοχρατική δημοσιότητα, η οποία αποτελείται από ισότιμους πολίτες που συζητούν ελεύθερα για τα κοινά, με γνώμονα τον ορθό - κριτικό Λόγο. Η άλλη όψη όμως, είναι εργαλειαχή και ταξινομική και έχει την τάση να υποτάσσει τα πάντα και τους πάντας σε τεχνιχούς - οικονομικούς - γραφειοκρατικούς σκοπούς. Αυτή η δεύτερη όψη είναι αιτία και αποτέλεσμα της "γνώσης" των διαφόρων κρατικών και μη μηχανισμών, με σχοπό την χυριαρχία.

Πέραν από αυτό το Λόγο της γνώσης, ο τεχνοκρατικός Λόγος ευθύνεται όμως και για την ισοπέδωση όλων των πολιτιστικών και αξιακών διαφορών και ιεραρχιών μέσα σε μια κοινωνία μαζών, η οποία παράγει αυτό που ο Freud ονομάζει "δυσφορία μέσα στον πολιτισμό". Κάθε υποκείμενο έχει ναρχισσιστικές φαντασιώσεις παντοδυναμίας, που το κάνουν να αισθάνεται φθόνο απέναντι στον όμοιό του. Αυτή η σχέση επικαλύπτει και τις αντικειμενικές κοινωνικές αντιθέσεις: άλλο η αντίφαση ανάμεσα στο Κεφάλαιο και στην Εργασία και άλλο ο φθόνος των εργατών (ως πρόσωπα) απέναντι στους καπιταλιστές (ως πρόσωπα). Η δεύτερη περίπτωση υπάρχει και μέσα από τα "συμπλέγματα" των "φτωχών" μιχροαστών απέναντι στους "πλούσιους" αστούς και αποτελεί συστατικό στοιχείο κάθε λαϊκισμού (και φασισμού).

Μόνο μια πολιτισμική εξέλιξη των πνευματικών και ηθικών ικανοτήτων του ατόμου σε όλες τις τάξεις, καθώς και η παραδοχή των διαφορών (δηλ. η παραδοχή μιας δημοκρατικά και πνευματικά νομιμοποιημένης αυθεντίας, ενάντια στην κυριαρχία και το χρήμα, όπως και ενάντια στον κονφορμισμό) μπορούν να οδηγήσουν σε μια λύση πέραν από δύο "εναλλακτικές" λύσεις, που είναι πάντα κακές: την εκλογή ανάμεσα σε μια στατική ιεραρχία θέσεων κυριαρχίας και ανάμεσα σε μια ισοπεδωμένη κοινωνία χωρίς πνευματικές αξιώσεις και (συμβολικές) αυθεντίες.

Η περίπτωση της αξιακά ισοπεδωμένης κοινωνίας είναι αυτό που ισχύει σήμερα μέσω της κρίσης του Διαφωτισμού. Ο καθένας έχει την τάση να θέλει να είναι "καλύτερος" από τον γείτονά του σ' ένα πρωτόγονο, φαντασιακό επίπεδο (πιο πολύ εισόδημα, πιο πολλή κατανάλωση, πιο πολύ γόητρο και επίδειξη) και θεωρεί ότι μπορεί να τα επιτύχει όλα μ' έναν εργαλειακό τρόπο (εκβιάζοντας, κολακεύοντας, πληρώνοντας, εργαζόμενος συνέχεια, χωρίς διακοπή), και αυτή η κατάσταση προσφέρεται για να αναπτυχθεί ο ρατσισμός. Αυτό συμβαίνει ιδιαίτερα με την

ξενοφοβία ορισμένων κοινωνικών στρωμάτων απέναντι σε ξένους εργάτες ή πρόσφυγες, όταν αυτά τα στρώματα αισθάνονται κοινωνικά και ψυχικά ανασφαλή.

#### IV. Η διαιώνιση του αντισημιτισμού στη σύγχρονη κοινωνία

στόσο, η γενική διάσταση του ρατσισμού δεν οδή-**Ω** γησε έπειτα από το 1945 σε μια εξάλειψη της ιδιαίτερης εχθρότητας απέναντι στους Εβραίους στην Ευρώπη. Γι' αυτό υπάρχουν δύο πρόσθετοι λόγοι: 1) Από την ίδουση του κράτους του Ισραήλ το 1948, ο αντισημιτισμός απόκτησε μια μη - ευρωπαϊκή, μη χριστιανική παραλλαγή κάτω από τη μορφή του αντισιωνισμού και με την (μέχρι προσφάτως) υποστήσιξη της Σοβιετικής Ένωσης. Είναι ενδιαφέρον ότι υπάρχει αντισημιτισμός και στην Ιαπωνία, παρ' όλον ότι οι Ιαπώνες δεν είχαν ποτέ σχέση με τους Εβραίους. Η εξήγηση είναι η εξής: οι Ιάπωνες, όπως όλοι οι μη Δυτικοευρωπαίοι", (στους οποίους συμπεριλαμβάνονται οι Ρώσσοι και οι Βαλκανικοί λαοί), ήταν αναγχασμένοι να εισάγουν τον μοντέρνο πολιτισμό και αυτό τους οδήγησε σε ένταση αναφορικά με τις παραδοσιαχές μορφές ζωής (χάτι που συνέβη ποιν και στους Ευρωπαίους). Αλλά αυτό δεν θέλουν να το παραδεχθούν και έχουν κακή συνείδηση εξαιτίας της "προδοσίας" απέναντι στις παραδοσιαχές (αυταρ-/(κές) αξίες. Από την άλλη όμως, ταυτίζονται στην καθημερινή ζωή με τους Αμερικανούς, έτσι ώστε την επιθετιχότητα που (ασυνείδητα) αισθάνονται εναντίον τιτίς την προβαλλουν με φαντασιακό τρόπο εναντίον των Εβραίων, ως το (παραδοσιαχά) "κακό κομμάτι" της Δύσης. Αυτός ο αντισιωνισμός συνυπάρχει πολύ άνετα με έναν "αντιμπεριαλισμό" και αυτό συμβαίνει με πλοχληρα τον λεγόμενο "τρίτο χόσμο".

2) Δίπλα σ' αυτή τη σύγχρονη παραλλαγή του αντισημιτισμού εξακολουθεί και υπάρχει πάντα, όπως και στον Μεσαίωνα, η φαντασίωση του Εβραίου, ως του "κακού, ευνουχίζοντα πατέρα"12 (αυτή η φαντασίωση συνυπάρχει με εχείνη της "πρωταρχικής σχηνής"). Ο Χοιστιανισμός (σε όλες του τις παραλλαγές), χωρίς να προτείνει αρχικά ο ίδιος στο μήνυμά του μια ιδεολογία, έγινε αργότερα φορέας μιας ιδεολογίας (γνωστικής, μανιχαιϊκής προέλευσης). Αυτή η ιδεολογία συνίσταται στον τεχνητό χωοισμό ανάμεσα στην Παλαιά και στη Νέα Διαθήκη, ανάμεσα στο Νόμο και στην Αγάπη και διαιωνίζει την αυταπάτη ότι μπορεί να υπάρξει (επί γης) μια "τέλεια" χοινωνία, χωρίς το Νόμο (ο οποίος δεν είναι ταυτόσημος με την κυριαρχία, όπως το θεωρούν οι αναοχιχοί).

Στη σύγχοονη κοινωνία, υπάρχει από την άλλη η τάση για εξαφάνιση της λειτουργίας του πατέρα, που είναι ο συμβολικός φορέας του Νόμου και αυτό όχι μόνο αντικειμενικά, μέσω της γραφειοκρατίας, αλλά επίσης και μέσω μιάς ορισμένης αριστερίστικης και φεμινιστικής ιδεολογίας, που χαιρετίζει την παρακμή

της λειτουργίας του πατέρα ως "απελευθέρωση" και "πρόοδο". Το ίδιο ισχύει και με τη σύγχρονη τάση για απάρνηση της διαφοράς των φύλων και την επικράτηση ενός "ουδέτερου", "ανδρόγυνου" όντος (όλ' αυτά βέβαια, είναι πιο ορατά στις ανεπτυγμένες χώρες, αλλά αποτελούν το "μέλλον" της Ελλάδας). Αλλά αυτές οι τάσεις αναπαράγουν αναγκαστικά τον ρατσισμό και τον αντισημιτισμό ενάντια στις αγαθές προθέσεις των προπαγανδιστών τους. Οι Εβραίοι θα παραμείνουν πάντα (συνειδητά ή ασυνείδητα) μισητοί στους άλλους, γιατί υπενθυμίζουν ειδικά μέσω της θρησκείας και του πολιτισμού τους τη Διαφορά, το Νόμο και την Αν-ομοιογένεια, ενώ οι Μη - Εβραίοι νοσταλγούν πάντα το αδιαφοροποίητο (ανάμεσα στον άνθρωπο και τη φύση) την σύγ-χιση και την α-μεσότητα. Έτσι ο ρατσισμός και ο αντισημιτισμός αποτελούν έναν διαστροφικό τρόπο για να παλινορθωθεί η Διαφορά, που η σύγχρονη ισοπεδωτική κοινωνία απαρνείται και η διαστροφή συνίσταται στο ότι αυτή παλινορθώνεται όχι ως μια συμβολική - πολιτισμική Διαφορά, αλλά ως μία φαντασματική - φυσική διαφορά.

Τέλος, η ψυχολογική θεωρία της "αυταρχικής προσωπικότητας" προσφέρει μια ευκολοκατανόητη, αλλά μονοδιάστατη εξήγηση του φαινομένου του ρατσισμού και του αντισημιτισμού. Αυτό γιατί η καταπιεστική ανατροφή των παιδιών δεν μετατρέπει το κάθε παιδί σε νευρωτικό, και δεν είναι οι πραγματικές απογοητεύσεις (έλλειψη των αντικειμένων απόλαυσης) που καταδικάζουν κάποιον να γίνει νευρωτικός, γιατί ο καθένας πρέπει να κάνει την εμπειρία του ότι "κάτι πάντα λείπει" και ότι "δεν είναι το παν δυνατόν ή επιτρεπτόν". Αντίθετα, αυτό που κάνει κάποιον νευρωτικό ή διαστροφικό, είναι η άρνησή του να παραδεχθεί συμβολικά την ύπαρξη της "έλλειψης" και αυτή δεν θα εκλείψει με καμία "αντιαυταρχική" ή "ουμανιστική" ανατροφή. Σύμφωνα με αυτά που αναφέραμε στην αρχή, αυτό που παράγει άγχος και οδηγεί σε μια ψυχική παλινδρόμιση και σε επιθετικότητα, είναι η αίσθηση απειλής του υποκειμένου μέσω ενός κινδύνου που εμφανίζεται μέσω μιας φαντασιακής επιθυμίας (η οποία μπορεί να συνοδεύει ή όχι ένα πραγματικό γεγονός, που αποκτάει έτσι φαντασιακές διαστάσεις).

Στη δημιουργία αυτής της φαντασίωσης συνεισφέρουν πάντα ορισμένα σύμβολα, λόγοι και εικόνες, επομένως εχείνοι οι διανοούμενοι και εχείνες οι οργανώσεις που οργανώνουν (συνειδητά ή ασυνείδητα) μέσω ενός δόγματος και μιάς θεωρίας τα συγκεχυμένα και λανθάνοντα άγχη των ανθρώπων. Αυτή η θεωρία εμφανίζεται αρχικά ανεξάρτητα από τις πραγματικές κοινωνικές συγκρούσεις, ως φαντασιακή παραγωγή ορισμένων διανοουμένων και μόνον αργότερα μπορεί αυτή να αποκτήσει μια κοινωνική "κοησιμότητα". Σημαντικός είναι εδώ ο ρόλος των ψυχικά και κοινωνικά ανασφαλώς διανοουμένων, που γίνονται έτσι ένα "ηχείο" της υστερίας των μαζών. Και αυτή η μυθοπλαστική διάσταση έχει πολύ μεγαλύτερη αυτονομία και διάρκεια απ' ότι οι οικονομικοί και πολιτικοί παράγοντες, πράγμα που δεν το είδαν οι μαρξιστές.

#### V. Η αντιμετώπιση του αντισημιτισμού και του ρατσισμού

Η ορθή αντιμετώπιση του ρατσισμού και του αντισημιτισμού, έτσι όπως εμφανίζεται με πολλαπλά πρόσωπα μέσα στην καθημερινή ζωή ενάντια σε όλων των ειδών τις μειονότητες, ενάντια στις γυναίκες, αλλά και ως ξενοφοβία ενάντια στους ξένους, έγκειται στην έγκαιρη και συνεκή κινητοποίηση και επέμβαση της κοινωνίας πολιτών, σε κάθε συγκεκριμένο κρούσμα ρατσισμού και αντισημιτισμού.

Στο παφελθόν, η Αριστερά είχε παφαμελήσει αυτό το πρόβλημα, θεωρώντας είτε ότι ανήχει στο "εποικοδόμημα", είτε ότι τα Δικαιώματα του Ανθρώπου και των μειονοτήτων (και μειοψηφιών) αποτελούν "αστική ιδεολογία". Όντως, πώς μπορούσε μια λενινιστική και σταλινική ιδεολογία να αναγνωρίσει ότι το κράτος Δικαίου και τα Δικαιώματα του Ανθρώπου αποτελούν στοιχεία της "βάσης" κάθε δημοκρατικής κοινωνίας;

Αλλά πέραν αυτών, το βασικό πρόβλημα κάθε Δημοχρατίας έγχειται στο ότι τείνει να ξεπέσει στο λαϊκισμό, δηλ. στην αυθαιρεσία της πλειοψηφίας και της μετριότητας, η οποία μέσω του κονφορμισμού ασκεί μια σημαντική ψυχολογική πίεση ενάντια στον καθένα, που είτε ως άτομο, είτε ως μειονότητα - μειοψηφία, ξεχωρίζει από τους άλλους. Αυτό όμως που συγκρατεί τη Δημοκρατία να μη γίνει οχλοκρατία, είναι η ύπαρξη και ο σεβασμός του Νόμου και της αξιοπιστίας από όλους. Αυτό γιατί ο Νόμος εδραιώνει και εγγυάται συγχρόνως το δικαίωμα στη Διαφορά. Και αυτό αχριβώς το Διχαίωμα ο (θρησχευτιχός, εθνιχός, ταξικός κ.λπ.) λαϊκισμός το καταγγέλλει ως "αντιλαϊκό", "ξένο", "αποστασία", "ανώμαλο". Δεν είναι δε τυχαίο ότι ο ρατσισμός απαρνείται τον δημοχρατιχό Νόμο και θέλει να επαναφέρει τον "νόμο" της ζούγκλας, δηλ. του ισχυρότερου.

Όσον αφορά την Ελλάδα, υπάρχει μια πολύ διαδεδομένη ιδεολογία, σύμφωνα με την οποία "δεν υπάρχεί ρατσισμός και αντισημιτισμός στην Ελλάδα". Πέραν του ότι αποτελεί δείγμα πολιτιστικής καθυστέρησης, το γεγονός ότι δεν έχει γίνει καμία έρευνα ακόμη επάνω στις προκαταλήψεις στην Ελλάδα, ο καθένας εύκολα μπορεί να διαπιστώσει στην καθημερινή ζωή (βλέπε έγαν ορισμένο τύπο, ορισμένα ανέκδοτα, ορισμένες δημόσιες υπηρεσίες), τις προκαταλήψεις και τους περιορισμούς ενάντια στους Αφρικανούς, τους μη πλούσιους τουρίστες, τους Εβραίους, τους τσιγγάνους, τους Καθολικούς, τους μάρτυρες του Ιεχωβά, τους Πόντιους, τους Σλαβομακεδόνες, τους Τουρκοθράκες, τους ξένους εργάτες, ναυτικούς και πρόσφυγες, τους ομοφυλόφιλους, τους ψυχοπαθείς, τους ψυχικά ή σωματικά ανάπηρους, τους αντιρρησίες συνείδησης, τα πανκιά και τα φρικιά κ.λπ. Κανένας δεν μπορεί να είναι σίγουρος ότι "δεν είναι ρατσιστής" και να θεωρεί ότι μόνον ο "άλλος" είναι. και το να είναι κανείς "αριστερός" δεν εγγυάται τίποτα. Τέλος, το βασικό πρόβλημα στην Ελλάδα είναι

το ότι δεν υπάρχει παράδοση και συνείδηση των Δικαιωμάτων του Ανθρώπου, γιατί τόσο η παραδοσιακή δεξιά όσο και η αριστερά ήταν πάντα αντιδημοκρατικές, έχοντας εισάγει θεσμούς, τους οποίους ποτέ δεν πήραν στα σοβαρά. Έτσι, κάθε σοβαρή προσπάθεια αλλαγής της πολιτικής κουλτούρας στην Ελλάδα σήμερα, αναγκαστικά θα πρέπει να λύσει και το πρόβλημα του ρατσισμού και των μειονοτήτων.

#### ΣΗΜΕΙΩΣΕΙΣ

- 1. B.), L. Poliakov, Chr. Delacampagne, P. Girard: Über den Rassismus, Frankfurt/M., Berlin, Wien, 1984, σ. 175.
- 2. Bλ. S. Freud: Das Unheimliche, στο: SA IV.
- 3. Bà. S. Freud: Fetischismus, στο SA III, σ. 379.
- Bλ. P. Veyne: Les Juis et le judaisme dans le monde, στο Annales. Sept. - Oct. 1974.
- Βλ. S. Freud: Massenpsychologie und Ich Analyse, στο SA IX. σ. 96.
- 6. Bλ. S. Freud: Hemmung, Symptom, Angst. στο SA VI.
- 7. Bλ. J. Hassoun: Du racisme, de la différence des sexes et du mythe de l' indifférenciation, στο: Lettres de l' Ecole Freudiennes, mars 1977, σ. 29 κ.ε. του ίδιου: Des hybrides: Un abord psychanalytique, στο: L. Poliakov (ed.): Hommes et bêtes. Entretien sur le racisme. Paris, La Haye, 1975, L. Políakov, Chr. Delacampagne, P. Girard, ο.π.σ. 175 κ.ε., σ. 183.
  - 8. Bλ. P. Veyne, o.π.
  - 9, Bλ. J. Hassoun: Du racisme..., σ. 30.
- Bλ, P. Legendre: "Die Juden interpretieren verrückt".
  Gutachten zu einem klassischen Text, στο: Die Psyche, Jan. 1989, σ. 20.
  - 11. Bλ. D. Sibonw Ecrits sur le racisme, Paris, 1988, σ. 18.
- 12. Bλ. E. Brainin, V. Ligeti, S. Teicher: Antisemitismus in Psychoanalysen. Zur Identität österreichischer Psychoanalytiker heute. στο: Die Psyche, Jan. 1989, σ. 1 κ.ε.
- 13. Bλ. L. Poliakov, Chr. Delacampagne, P. Girard, ο.π. σ. 158, κ.ε. Th. W. Adorno: Studien zum autoritäten Charakter, Frankfurt /Μ. 1973. Θ. Λιποβατς: Η ψυχοπαθολογία του Πολιτικού, Αθήνα, 1990.
  - Ο θάνος Λίποβατς γεννήθηκε το 1943 στην Αθήνα. Από το 1962 ακολούθησε πρώτα σπουδές φυσικής επιστήμης στο Τεχνικό Πανεπιστήμιο του Δυτ. Βεφολίνου. Στη συνέχεια (1968 73), ακολούθησε σπουδές Κοινωνιολογίας, Οικονομίας και Φιλοσοφίας στο Ελεύθεφο Πανεπιστήμιο (ΕΠ) του Βεφολίνου και το 1973 πήφε το δίπλωμα Κοινωνιολογίας, Την πεφίοδο 1973 78 ήταν επιστημονικός βοηθός (διδασκού) στο Ινστιτούτο Κοινωνιολογίας του ΕΠ του Βεφολίνου

Παφάλληλα, αχολούθησε μεταπτυχιαχές σπουδές Ψυχολογίας. Το 1978 - 82 ήταν εφευνητής σε προγράμματα κοινωνιολογικής έφευνας στο Παφίσι και το 1979 - 81 επιστημονικός βοηθός (διδάσχων) στο τμήμα Ψυχανάλυσης στο Πανεπιστήμιο VII (Βενσέν - Σαιν - Ντενί) του Παφισιού.

Το 1981 υποστήριξε τη διδακτορική διατοιβή στο τμήμα Φιλοσοφίας και Κοινωνιολογίας του ΕΠ Βερολίνου (Dr. Phil.). Το 1982 - 87 αντιπροσώπευσε καθηγητή στο τμήμα Κοινωνιολογίας του Πανεπιστημίου του 'Ολντενμπουργκ.

Από το 1984 είναι μέλος διεπιστημονικής εφευνητικής ομάδας στο Εθνικό Ίδρυμα Εφευνών της Γαλλίας (CNRS) για την ψυχανάλυση. Το 1986 υποστηρίζει υφηγεσία στο τικήμα Φιλοσοφίας και Κοινωνιολογίας του ΕΠ Βερολίνου, όπου και διδάσκει. Από τον Οκτώβριο του 1987 είναι αναπληφωτής καθηγητής στην έδρα της Πολιτικής Ψυχολογίας της Παντείου Ανωτάτης Σχολής Πολιτικών Επιστημών.

Εχει δημοσιεύσει δύο βιβλία και πολλά άρθρα σε πολλές γλώσσες και έχει δώσει σειρά διαλέξεων για διάφορα θέματα. Το παραπάνω άρθρο του αποτελεί εισήγησή του στο πρόσφατο Σεμινάριο που οργάνωσε το Ινστιτούτο Τεκαίτε" στην Αθήνα, με γενικό τίτλο: Προκατάληψη - Εθνοκεντρισμός -

Ρατσισμός - Ανεκτικότης".

### Νέλλη Ζακς

Βραβείο Νόμπελ Λογοτεχνίας 1966

## ΠΕΝΤΕ ΠΟΙΗΜΑΤΑ

1

Αυτή τη νύχτα βάδιζα σε μια σκοτεινή πάροδο στρίβοντας τη γωνία Κι ακούμπησε η σκιά μου στο μπράτσο μου Αυτό το κουρασμένο ένδυμα ήθελε να κρατηθεί και το χρώμα μηδέν με προσφώνησε: Είναι επέκει «!

11

Όταν ήλθε ο μεγάλος τρόμος βουβάθηκα ψάρι με τη νεκρή πλευρά στραμμένη προς τα πάνω φουσκαλίδες πλήρωναν την μαχόμενη ανάσα

Πρόσφυγες όλες οι λέξεις στους αθάνατους κρυψώνες τους όπου η γενετήσια δύναμη τη γέννα των άστρων να συλλαβίζει πρέπει και ο χρόνος χάνει την γνώση του στα αινίγματα του φωτός

III

Κάθε μέρα ένα βήμα πιο κοντά να κάνεις μέσα στο σκοτεινό θαύμα του αόρατου το βράδυ να φτάνεις στη νύχτα το πρωί στην ημέρα Τη σιωπή να ψηλαφίζεις με τη λέξη ανήξερος και μονάχα με δάκρυα σαν μοναδικό βιός να ψάχνεις την έξοδο που μαζί με τη ζωή πλανιέται ώσπου ένας ορίζοντας σημαίνει θάνατο. V

Εδώ σας αιχμαλωτίζω ώ λέξεις, όπως εσείς συλλαβίζοντάς με μέχρις αίματος με αιχμαλωτίζετε εσείς είστε τα καρδιοχτύπια μου μετράτε τον χρόνο μου αυτό το σημαινόμενο με ονόματα κενό

Αφήστε με να δω το πουλί που λαλεί αλλιώς πιστεύω η αγάπη μοιάζει με το θάνατο

V

Εσείς οι πεθαμένοι μου Τα όνειρά σας ορφάνεψαν η νύχτα σκέπασε τις εικόνες Πετώντας σε γρίφους η γλώσσα σας τραγουδάει

Το κυνηγημένο σμάρι των στοχασμών η πλανώμενη κληρονομιά σας ζητιανεύει στην ακρογιαλιά μου

Ανήσυχη είμαι πολύ τρομαγμένη τον θησαυρό να πιάσω με τη μικρή ζωή

Κατέχοντας μέσα μου στιγμές καρδιοχτυπήματα αποχαιρετισμούς πληγές θανάτου πού είναι η κληρονομιά μου;

(Μετάφρ. Norgard Pechermeyer - Michaelides)

Η **Νέλλη Ζακς** (1891 - 1970) γεννήθηκε στο Βερολίνο από Εβραίους γονείς. Διώχτηκε από το χιτλερικό καθεστώς και εγκαταστάθηκε στη Σουηδία.

Βραβείο Νόμπελ 1966 "για τη σημαντική της ποίηση, που απεικονίζει με συγκλονιστική δύναμη τη μοίρα του Ιοραήλ". Η ποίησή της, σχεδόν αρχαϊκή, μοιάζει με τους βιβλικούς ψαλμούς.

Έργα: "Στα δώματα του θανάτου", "Και κάνείς δεν ξέρει παρακάτω", "Φυγή και μεταμόρφωση", "Σημάδια στην άμμο" κ.ά.

(Τα μεταφρασμένα ποιήματα έχουν δημοσιευθεί στο περιοδικό "Ευθύνη").



## Χίοι, Εβραίοι και Γενοβέζοι

Του ΠΕΤΡΟΚΟΚΚΙΝΟΥ

τι οι Χίοι δεν είναι πολύ αγαπητοί εις τους λοιπούς Έλληνες, δύναταί τις να συμπεράνη εκ των πολλών σκωμμάτων και λοιδωριών, αίτινες εξετοξεύθησαν και εξακολουθούν να εκτοξεύωνται εναντίον των'. Κυρία τούτων αιτία είναι, νομίζω, η επιτυχία των και η ασφαλής σχεδόν, εις ό.τι επιχειρούν, καθώς π.χ. η Ερμούπολις, οι εμπορικοί των οίχοι και πολλά άλλα. Ένα εκ των συνήθων σχωμμάτων είναι και η προσομοίωσίς των με τους Εβραίους. Τοιαύτην προσομοίωσιν αχόμη και ο Πολυλάς, ανήρ εμβριθής και γαλήνιος, δεν ώκνησεν, ως γνωρίζομεν, να εκφέρη εναντίον του², αν και ως "ελαφουντικήν περίστασιν", πρέπει ν' αναφέρωμεν ότι το έκαμε νεώτατος ων. Πολλοί μάλιστα δεν περιορίζονται μόνον εις το να αποδίδουν εις τους Χίους τα ελαττώματα των Εβραίων, αλλά προχωρούντες πέραν, ισχυρίζονται ότι και αίμα εβραϊκόν έχουν εις τας φλέβας των. Ενθυμούμαι, όταν έφηβος αχόμη μετέβην εις Λονδίνον, χυρίαν διαχρινομένην δια την παιδείαν και την καλλιτεχνικήν της μόρφωσιν, λέγουσαν εις συναναστροφήν, κατά την οποίαν ευτυχώς παρευρίσκοντο ομογενείς μόνον, ότι οι Χίοι, ή μάλλον αι επίσημοί των οιχογένειαι, ων πλείσται, ως γνωστόν είχον εγχατασταθή εχεί, ωρισμένως χατήγοντο από Εβραίους. Εις επιχειρήματά τινα, τα οποία μ' όλην την εφηβικήν μου ηλικίαν ετόλμησα να της αντιτάξω, μου απήντησε ότι και ο Renan το λέγει και ότι άλλως τε δεν έχω παρά να παρατηρήσω τα μέλη της οιχογενείας\*\*\* δια να πεισθώ περί τούτου.

Πρέπει να προσθέσω ότι τότε, η εν Λονδίνω ελληνική παροικία διηρείτο εις δύο κόμματα, το Χιακόν και το μη, περιττόν όμως ίσως να είπω ότι η εν λόγω κυρία ανήκεν εις το τελευταίον.

Ομολογώ ότι η κατηγορία αυτή μου αφήκε κάποιαν δυσάρεστον εντύπωσιν. Ήτο δύσκολον δι εμέ να διέλθω τα απειράριθμα συγγράμματα του **Renan**, όπως εύρω το χωρίον, εις το οποίον λέγει τοιαύτα περί Χίων, τα οποία, βεβαίως προερχόμενα από δεινόν Εβραιολό-

γον και βαθύν φιλόσοφον, έπρεπε να έχουν μεγάλην βαρύτητα. Αφ' ετέρου, από οικογενειακών παραδόσεων, από ανατροφής ακραιφνώς Χιακής, από συγχρωτισμού διαρκώς μετά Χίων, είχον ασφαλή διαίσθησιν περί του αβασίμου τοιαύτης κατηγορίας. Μετά τινα καιρόν περιήλθεν εις χείρας μου φυλλάδιον του Renan, το οποίον επιβεβαίωσεν εντελώς την διαίσθησίν μου, διότι πράγματι εξ αυτού είδα ότι ο βαθύς εκείνος μελετητής της ιστορίας των Εβραίων όχι μόνον δεν είπεν τοιούτον τι περί της καταγωγής των Χίων, αλλ' ότι τουναντίον, υπεστήριζε θεωρίαν περί Εβραίων, η οποία μας φέρει εις όλως αντίθετα συμπεράσματα.

Το τριαχοντασέλιδον φυλλάδιον του Renan επιγραφόμενον "Ο Ιουδαϊσμός ως φυλή και ως θρησκεία", περιέχει διάλεξίν του εις το Cercle St. Simon, κατά την 27ην Ιανουαρίου του 1883. Η διάλεξις αυτή έγινεν αφού είχαν εκδοθή τα πλείστα των συγγραμμάτων του και είχαν, ούτως ειπείν, αποκρυσταλλωθή τα ιστορικά του πορίσματα περί Εβραίων.

Εις την διάλεξίν του αυτήν, ο Renan με την ιστορικήν και φιλοσοφικήν εκείνην εμβρίθειαν που τον χαρακτηρίζει, καταλήγει εις τα εξής συμπεράσματα:

α) Ότι ο ιουδαϊσμός καίτοι αρχικώς ήτο θρησκεία φυλετική, δεν έμεινεν όμως τοιαύτη, ως π.χ. η μέχρι σήμερον διατηρουμένη θρησκεία των εν Ινδίαις Περσών, των καλουμένων Παρσήδων, αλλά κατήντησε διεθνής ως η των Προτεσταντών. Πλήγμα καίριον φέρουσα κατά της ειδωλολατρείας προσηλύτησε "μέγα πλήθος", ως λέγει ο Ιώσηπος, Ελλήνων και Ρωμαίων, Αιγυπτίων και Ανατολιτών. Ο προσηλυτισμός ούτος διήρκεσεν από του 150 π.Χ. μέχρι του 200 μ.Χ. και εξετάθη και πέραν της Ανατολής, μέχρι των Γαλατών και των Αγγλοσαξώνων.

β) Ότι, κατά συνέπειαν, οι σημερινοί Ισραηλίται, καίτοι έχοντες δόσιν τινα παλαιστινιακού αίματος, κατά μέγα μέρος δεν είναι Σημίται.

Βέβαια, ο προσηλυτισμός αυτός, τον οποίον αναφέρει ο Renan, θα έγινε και εις την Χίον. Όπως παντού, υπήρχαν και εκεί Εβραίοι. O Fastel de Coulanges εις την έξοχον αυτού μονογραφίαν περί της νήσου, αναφέρει ότι ο βασιλεύς Ηρώδης μεταβαίνων κατά το 12 π.Χ. έτος παρά τω Αγρίππα δια να του ζητήση μερικά προνόμια υπέρ των ομοθρήσκων του, έμεινε μερικάς ημέρας εις την Χίον και επεδαψίλευσε γενναίας ευεργεσίας και δωρεάς εις την νήσον. Συμπεραίνει δε εκ τούτου ότι υπήρχον Εβραίοι εις την Χίον και ότι αι ευεργεσίαι αύται του Ηρώδου σκοπόν είχον να εξευμενίσουν τους Έλληνας υπέρ των ομοθρήσκων του. Δεν δυνάμεθα και ημείς να συμπεράνωμεν ότι, αφού υπήρχεν ανάγκη τοιαύτης εξευμενίσεως, οι εν Χίω Ιουδαίοι απετέλουν μόνον μειονότητά τινα του όλου πληθυσμού και μάλιστα μεμονωμένην και μη συγχρωτίζομένην μετά των κατοίκων;

Εις άλλο μέρος του συγγράμματός του, ο F. de C. αναφέρει ότι ο πτήτως της Νέας Μονής, Κωνσταντίνος ο Μονομάχος, ευρίσκων τον αριθμόν των "παροίκων", δηλ. των ανθρώπων εκείνων οίτινες ως δούλοι εργάζοντο εις τους αγρούς της Μονής, ανεπαρκή, διέταξεν (βλ. Χρυσόβουλλον εις τα "Χιακά Ανάλεκτα" του Κανελλάκη, σελ. 550), όπως προστεθώσιν εις την τάξιν των και εβραϊκαί τινες οικογένειαι, ελεύθεροι έως τό-

Οι αναγνώσαντες το έργον του F. de C. γνωρίζουν με πόσην ευσυνειδησίαν και ακρίβειαν είναι γραμμένον και πόσον ο ποτέ εταίρος της εν Αθήναις Γαλλικής Αρχαιολογικής Σχολής και κατόπιν μέλος του Ινστιτούτου και καθηγητής της Ιστορίας εν Σορβόννη εξωνύχισε την ιστορίαν της νήσου καθ' όλας της τας περιόδους. Και όμως, εις τας διακοσίας σελίδας του εις δου συγγράμματός του δεν απαντώμεν ουδέ την ελαχίστην μνείαν περί επιδρομής ή πληθώρας Εβραίων εις την νήσον και περί αναμείξεως αυτών μετά των αυτοχθόνων.

Τουναντίον, ο F. de C. αφιερώνει ολόχληρον κεφάλιτον (σελ. 247 -258) δια την καταγωγήν των Χίων, η οποία δεν είναι διαφορετική από εκείνην των άλλων Ελληνων. Αφού αναφέρη τα περί των αρχαιοτάτων οικότων της νήσου (Πελασγών, Λελέγων ή Καρών) και κατά τον 12ον π.Χ. αιώνα Ελλήνων αποίκων, επιλέγει (σελ. 251): "Από την εποχήν της αφίξεως τούτων των Ελλήνων μέχρι των ημερών μας, οι κάτοικοι της νήσου δεν ήλλαξαν" και ομιλών περί της γλώσσης των σημερινών Χίων απορεί, πώς μετά 15 όλους αιώνες υπέστη τόσον ολίγας μεταβολάς.

Ομιλών κατόπιν περί του χαρακτήρος των Χίων και απαριθμών τα πολλά των προτερήματα, την φιλεργίαν, την πρακτικότητα του πνεύματός των και την ευκολίαν με την οποίαν ανέκυψαν από τας μεγάλας των συμφοράς και επανέκτησαν τας περιουσίας των, αναφέρει ειρωνικώς πως την περί αυτών γνώμην των άλλων Ελλήνων (σελ. 257).

"Δεν θέλουν, λέγει, οι άλλοι Έλληνες να πιστεύουν ότι οι Χίοι είναι της ιδίας με αυτούς φυλής και νομίζουν "καλά και σώνει" ότι είναι Εβραίοι η κοινή γνώμη εις την Σύρον και την Σμύρνην είναι ότι οι κάτοικοι της Χίου είναι αποικία Εβραϊκή".

Ο συμπολίτης μου κ. **Κ.Γ. Σγουρός** εις εμβριθή μελέτην του δημοσιευθείσαν εις το φύλλον της εν Χίω εκ-

διδομένης "Παγχιαχής", υπό τον τίτλον "Χαρακτής και Προνόμια των Χίων", αναφέρει (αριθμ. 136/14 Μαρτίου 1910, σελ. 1) ότι "κατά τον ΙΒ' αιώνα η Χίος είχε, κατά Βενιαμίν τον εκ Τουδέλης, περί τας 400 οικογενείας Εβραίων, δηλ. όσους και ο Αλμυρός ή η Ρόδος". Ο αριθμός αυτός, ο οποίος αναφερόμενος υπό ομοθρήσκου των ίσως είναι υπερβολικός, δεν είναι σπουδαίος παραβαλλόμενος προς τον όλον πληθυσμόν της νήσου, ούτε ηδύνατο να επηρεάση την φυλήν, έστω και αν υποθέσομεν, το οποίον μας φαίνεται απίθανον, ότι συνεχωνεύθησαν και αφομοιώθησαν με τους χριστιανούς αι οικογένειαι αύται.

Εξετάζοντας άλλον βαθύν μελετητήν της ιστορίας της νήσου κατά την Γενεατοκρατίαν, τον **Hopf**, δεν ευρίσκομεν τίποτε περί πληθώρας Εβραίων εις την Χίον.

Εξ εναντίας εις την περί του Ιουστινιάνη μονογραφίαν του αναφέρει ότι αι κοινωνικαί τάξεις ήσαν χωρισμέναι και 6 τον αριθμόν. Η πρώτη απετελείτο από τους Ιουστινιάνη, οίτινες, ως γνωστόν, δεν ήσαν μία οιχογένεια, αλλά πολλαί αποτελούσαι την φατρίαν των Ιουστινιάνη (Albergo del Giustiniani) και εδιοικούσε την νήσον. Η δευτέρα από τους Λατίνους αστούς (burgenses), ων τινες εσυγγένευον με τους Ιουστινιάνη και άλλοι είχον τον τίτλον "πολίτου της Ενετικής Δημοχρατίας". Η τρίτη περιελάμβανε τους Γραιχούς άρχοντας τους έχοντας χουσόβουλλα των Βυζαντινών Αυτοκρατόρων και χαίροντας προνόμια ευγενείας. Η τετάρτη τους χωριχούς (villani). Η πέμπτη τους Εβραίους και η έκτη τους διαφόρους ξένους τους κατοικούντας την νήσον<sup>8</sup>. Τους Εβραίους, λέγει ο Hopf, ένεκα της μεγάλης των τάσεως προς τοχογλυφίαν μετεχειρίζοντο οι Χίοι με την αυτήν περιφρόνησιν και είχον προς αυτούς την αυτήν αντιπάθειαν, όπως και εις την λοιπήν Ευρώπην, κατά τον μεσαίωνα. Δεν τους επετρέπετο να εξέρχωνται από τα γκέττο των κατά την εβδομάδα των Αγίων Παθών και τους επεβάλλετο να φορούν κίτρινο επικάλυμμα. Και ο Βλαστός (Χιακά Β' σελ. 48 σημ.) λέγει:

"Πάντοτε όμως εθεωρούντο οι Εβράιοι ως όντα αποτρόπαια και τόσον μίσος θρησκευτικόν έτρεφε κατά των αθλίων όλος ο λαός (και τούτο επεκράτει

### זכרונות XPONIKA

ΟΡΓΑΝΌ ΤΟΥ ΚΕΝΤΡΙΚΟΥ ΙΣΡΑΗΛΙΤΙΚΟΥ ΣΥΜΒΟΥΛΙΟΥ ΤΗΣ ΕΛΛΑΛΟΣ

Σουομελή 2 • 104 39 ΑΘΗΝΑ τηλ.: 88.39.951

Υπεύθυνος σύμφωνα με το Νόμο: Ο Πρόεδρος του ΚΙΣ Ιωσήφ Λόβιγγερ Σουρμελή 2

ΔΙΑΝΕΜΕΤΑΙ ΔΩΡΕΑΝ

κλου ατόμων".

και εις τας ημέρας μας), ώστε οι Ιουστινιάνοι τους είχαν εμποδίσει να εξέρχονται από τας οιχίας των από της Μεγάλης Πέμπτης μέχρι της μετά το Πάσχα Δευτέρας".

Μετά όλα αυτά, πώς είναι δυνατόν να φαντασθώμεν ότι οι Χίοι και μάλιστα οι ανήκοντες εις τας μεγάλας οικογενείας της νήσου, ων αι πλείσται μετανάστευσαν, μετά την καταστροφήν του 1822, εις την Αγγλίαν, ήτο ποτέ δυνατόν να έλθουν εις επιμειξίαν μετά των Εβραίων, αυταί αι οποίαι μετά δυσκολίας συνήπτον γάμους έξω του κύκλου των, έστω και μετά επισήμων επηλύδων? Νομίζομεν ότι ταύτα αρκούν, όπως πεισθώμεν περί της επιπολαιότητος της κατηγορίας ότι οι Χίοι έχουν εβραϊκόν αίμα εις τας φλέβας των και να αφήσωμεν τοιαύτα φληναφήματα εις τους απροσδιονύσους δια κάθε μελέτην ιστοοικήν.

Και μίαν τελευταίαν απόδειξιν. Υπάρχουν, ως γνωστόν, δύο βιβλία περί Χίου" γραφέντα υπό Λατίνων κατά εποχήν, κατά την οποίαν αι μεταξύ αυτών και των Χίων αρμονικαί σχέσεις αι κατωτέρω περιγραφόμεναι, δεν υπήρχον πλέον, αλλά αντεκατεστάθησαν υπό θρησκευτικού μίσους όχι μικρού. Δεν είναι φυσικόν, ότι αν υπήρχεν ίχνος αληθείας ή υποψίας περί καταγωγής των Χίων από Εβραίους, οι συγγραφείς αυτοί θα το εχοησιμοποίουν και θα το εξεμεταλλεύοντο; Και όμως, ο Αλέξανδρος Βλαστός, ο συγγραφεύς των "Χιακών", όστις εγνώριζε το πρώτον και ο F. de Coulanges, όστις εμελέτησεν αμφότερα και μάλιστα αντέγραψε το δεύτερον, δεν αναφέρουν τίποτε σχετιχώς της λοιδορίας αυτής, το οποίον ωρισμένως θα έχαμνον, αν υπήρχε τι εις αυτά. Πολύ φοβούμαι ότι η λοιδορία αυτή προήλθε δυστυχώς από ομοεθνείς.

Μένει τώρα να ίδωμεν κατά πόσον αξίζει και το επιχείρημα των ευρισχόντων τύπον εβραϊχόν εις τους σημερινούς απογόνους των Χιακών αυτών οικογενειών. Διότι πράγματι, κατ' αυτών εκτοξεύεται η λοιδορία, την οποίαν ακούω συχνά επαναλαμβανομένην ακόμη και σήμερα και όχι κατά των κατοίκων εν γένει της νήσου. Βέβαια, εις πολλούς από αυτούς παρατηρείται ιδιάζουσα φυσιογνωμία, τέτοια ομοιομορφία τύπου, μερικά χαρακτηριστικά χτυπητά, ως π.χ. μύτη καμπυλοειδής, οφθαλμοί μαύροι και ζωηροί, δέρμα μελαμψόν, τα οποία υπενθυμίζουν κάπως τους απογόνους της εκλεκτής του Υψίστου φυλής. Αλλ' είναι άρα ο τύπος εβραϊκός ή απλούστατα ανατολικός, επιταθείς, ούτως ειπείν, δια της επί αιώνας επιμειξίας μεταξύ γενών του αυτού χύκλου; Γνωστά όσα έγραψεν περί του καθαρώς εβραϊκού τύπου και της συγχύσεως, την οποίαν συνήθως κάμνουν όσοι δεν τον εσπούδασαν προσεκτικά, ο Μαχ Nordau. Ιδού δε τί λέγει περί αυτών ο Renan εις την προμνημονευθείσαν διάλεξιν του, εις την οποίαν, καθώς είδαμε, αποδειχνύει πειστιχότατα, χάθ' ημάς, ότι οι πλείστοι των εν Ευρώπη Εβραίων έχουν σχετικώς ελάχιστα μόρια καθαρού ιουδαϊκού αίματος".

"Ως επιχείρημα θα μου φέρουν τον εβραϊκόν τύπον. Πολλά ημπορεί κανείς να είπει δι' αυτό το θέμα. Η γνώμη μου είναι ότι δεν υπάρχει "εβραϊκός τύπος", αλλά ποικίλοι εβραϊκοί τύποι. Περί τούτου απέκτησα αρκετήν πείραν, εργαζόμενος επί δεκαετίαν εις το τμή-

μα των εβραϊκών χειρογράφων της Εθνικής Βιβλιοθήκης. Όλου του κόσμου οι σοφοί Ισραηλίται προς εμέ απετείνοντο, όταν επρόκειτο να συμβουλευθούν την πολύτιμον συλλογήν μας. Αμέσως τους ανεγνώριζα από μακράν και εμάντευα ότι θα ήρχοντο προς εμέ. Και το αποτέλεσμα της πείρας μου αυτής είναι ότι δεν υπάρχει μοναδικός ιουδαϊκός τύπος, αλλά πολλοί, εντελώς διαφορετικοί. Πώς η φυλή είναι, καθωρίσθη ούτως ειπείν εις αριθμόν τινα τύπων; Ακριβώς δια τους λόγους που αναφέραμεν προηγουμένως, δηλ. της απομονώσεως του γκέττο και της απαγορεύσεως μικτών γάμων.

Η εθνογραφία είναι επιστήμη πολύ σκοτεινή. Είναι ανεπίδεκτος πειραματισμού και χωρίς πειράματα δεν ημπορεί κανείς τίποτε ν' αποδείξη ως βέβαιον: ό,τι λοιπόν θα σας ειπώ δεν είναι δια ν' αποδείξη, αλλά δια να εξηγήση τον συλλογισμόν μου. Νομίζω ότι αν επέρναμεν κατά τύχην χιλιάδας τινάς ανθρώπων εκ των περιδιαβαζόντων π.χ. κατ' αυτήν την ώραν εις μίαν από τας παρισινάς λεωφόρους, τας μετεφέραμεν εις ερημόνησον και τας αφήναμεν εκεί ελευθέρας ν' αυξήσουν και να πληθυνθούν, μετά παρέλευσιν χρόνου, οι τύποι των διαφόρων αυτών προσώπων ενούμενοι προς αλλήλους θα απεκρυσταλλώνοντο εις αριθμόν τινα τύπων, νικητών και λοιπών και θα έμεναν αναλλοίωτοι. Η συγκέντρωσις των τύπων εις ένα προκύπτει από γάμους συναπτομένους επί αιώνας μεταξύ περιορισμένου κύ

Νομίζομεν ότι η επιστημονικοτάτη αυτή θεωρία του Renan, εφαρμοζόμενη εις την ημετέραν περίπτωσιν, εξηγεί καθαρά την ομοιομορφίαν του τύπου των Χιακών οιχογενειών, τύπου όστις δεν είναι της αρεσκείας μερικών επικριτών, οι οποίοι επερίμεναν φαίνεται να εύρουν εις γένος ανατολικόν τον τύπον Σαξόνων ή Νορμανδών εφήβων. Ο τύπος αυτός του οποίου αναφέραμέν τα χυριότερα χαραχτηριστικά, ήτο φυσικόν να σχηματισθή εκ γενών καταγωγής Ελληνικής, Ρωμαϊκής, Βυζαντινής 2 και Γενοατικής. Σχετικώς της τελευταίας ταύτης καλόν να σημειώσωμεν ότι επί Ενετοκρατίας, συνέβαινεν εις Χίον ό,τι και εις άλλα μέρη της λοιπής Ελλάδος<sup>13</sup>, δηλ. οι ξένοι κατακτηταί δεν εφέροντο προς τας αρχοντικάς του τόπου οικογενείας ως προς δούλους, αλλά τουναντίον, όχι μόνον ανεγνώριζον ως είδομεν ανωτέρω τα προνόμιά των, αλλά και επεδίωκον γάμους μετ' αυτών. "Οι Γενοάται και αυτοί οι εις τον οίχον (albergo) των Ιουστινιανών (Giustiniani) περιλαμβανόμενοι διάφοροι και ετερογενείς προς αλλήλους και ετερώνυμοι καθ' εαυτούς όντες, δεν ενόμιζαν συγκατάβασίν των να συνάπτωσι κηδεστίας προς τους Έλληνας άρχοντας της Χίου, αλλά και τιμήν πλειστάκις" μου έγραφε προ ετών ο αοίδιμος Γεώργιος Ζολώτας, ο βαθύς μελετητής της Ιστορίας της Χίου από των αρχαιοτάτων της χρόνων μέχρι των καθ' ημάς14 και η εξής περιχοπή του προμνημονευθέντος μελετήματος του κ. Σγουρού τα αυτά μας διδάσκει:

"Η δημοχρατία της Γενόος εφύλαξε μεν δι' εαυτήν τα επί της Χίου χυριαρχικά δικαιώματα ως και την υψίστην στρατιωτικήν, διοικητικήν και δικαστικήν εξουσίαν, κατέλειπε δε εις τους Μαονείς την οικονομικήν διαχείρισιν, την εμπορικήν κάρπωσιν και την λοιπήν

στρατιωτικήν του τόπου κυβέρνησιν. Τούτων συμμετείχον και οι ιθαγενείς άρχοντες, οι οποίοι απετέλουν ιδιαν τάξιν, την τρίτην κατά πρωτείαν, αλλ' οι οποίοι τοσούτον συνανεμείχθησαν μετά των Μαονέων δι' επιγαμιών και εισπηδήσεως εις την προνομιούχον τούτων τάξιν, ώστε πράγματι σύγχυσίς τις παρατηρείται κατά ταύτα μεταξύ των ημετέρων και των Φράγκων κυρίων. Και αλλοτε μεν λ.χ. απαντώσιν εν μία και τη αυτή ελληνική οικογενεία μέλη ανήκοντα εις την ορθοδοξίαν και άλλα ασπασθέντα τον καθολικισμόν, άλλοτε δε βλέπει τις τους ορθοδόξους φέροντας ονόματα αγίων της παπικής εκκλησίας μετά το Σχίσμα αγιασάντων, η δυτικούς αναδεχομένους εκ της κολυμβήθρας ελληνόπαιδας, λατίνους ιερείς και αυτόν τον Λατινεπίσκοπον λειτουργούντας και κηρύττοντας εις ορθοδόξους, εκκλησίας, μοναστήρια ανατολικά διοικούμενα και επιτροπευόμενα υπό εφόρων δυτικών, μικτά δε συνοικέσια κοινά και συνήθη. Η κατάστασις αύτη εξελίσσεται ομαλώς και ήρεμα υπό των ομμάτων του παρατηρητού, τα δε κατά τας ημετέρας νυν ιδέας παράδοξα ταύτα προβάλλουσιν ως άριστα έχοντα εν τω αρίστω των δυνατών κοσμών... Ο Παύλος Κορέσιος, ο συγγραφεύς μεσαιωνικής Χιακής ιστορίας, γεννηθείς ορθόδοξος και οοθοδοξοτατός διατελέσας μέχρι του δεκάτου πέμπτου ετους της ηλικίας του, προσήλθεν εις την καθολικήν εκκλησίαν, εισήλθεν εις τους Ιουστινιάνας, εχοημάτισε Αντιποστάτος της Χίου τω 1468, λέγεται δε ανεψιός του πρώτου μετά την άλωσιν της Κωνσταντινουπόλετος Πατριάρχου Γενναδίου του Σχολαρίου και συγγενής του Καρδιναλλίου Βησσαρίωνος. Έτερος Κορέσιος, περί του οποίου φέρονται παροιμιαχώς οι γνωστοί στίχοι, ο αμείλικτος ούτος της παπωσύνης πολέμιος είχε τον πρεσβύτερον και νεώτερον αδελφόν καθολικούς". ("Παγχιακή", αριθμός 136, 14 Μαρτίου 1910, σελ. 1).

Αργότερα, ότε μετά την επτάμηνον κατοχήν της Χίου υπό των Ενετών (1694), οι Λατίνοι ήσαν εν διωγμώ πολλοί καθολικοί, κατά τον κ. Σπ. Δε. Βιάζην ησπάσθησαν το ορθόδοξον δόγμα για να ησυχάσωσι<sup>15</sup>. Τούτο εξηγεί πως διαπρεπείς Χιακαί οικογένειαι φέρουσι Γενοατικά ονόματα, είναι και ήσαν επί αιώνας ορθόδοξοι και όχι το άλλο εκείνο φληνάφημα, το συχνάκις επαναληφθέν, ότι οι πρόγονοι των οικογενειών τούτων ήσαν υπηρέται των, οίτινες μετά την κατάλυσιν της Γενοατοκρατίας και την αποδημίαν ή καταστροφή των κυρίων των, εσφετερίσθησαν και αυτά τα ονόματά των.

Τα ολίγα αυτά ενόμισα καλόν να γράψω σχετικά με όσα δυστυχώς ακόμα και σήμερα ακούει κανείς περί εκείνων περί των οποίων ο μεν **Θουκιδίδης** έλεγεν ότι "μόνοι μετά Λακεδαιμονίους, ων εγώ ησθόμην, ευδαιμονήσαντες άμα και εσωφρόνησαν" ο δε 'Αγγλος ιστορικός **Finlay**, ο τόσον φειδωλός εις τους επαίνους του δια τους άλλους 'Ελληνας εκφράζεται μετά θαυμασμού και αποδίδει την επί τουρκοκρατίας ευημερίαν των εις την ηθικήν και κοινωνικήν των υπεροχήν!7.

(Από το βιβλίο "Μελέτη - Διατοιβαί περί του Χίου", 1912 -Δεν κατέστη δυνατόν να εξακριβωθεί το μικρό όνομα του συγγραφέα).

#### ΣΗΜΕΙΩΣΕΙΣ

 Πρβλ. και την ωραίαν μελέτην του κ. Σπυρ. Λάμπρου "Εθνικαί ύβρεις", "Εικονογραφημένη Εστια". 1895. σελ. 164 κ.ε.

 Ό Κοραης, αγκαλά και γεννημένος σ' εκείνο το νησί της Χίου ξακουσμένο για την Ιουδοϊκή φίλοκερδεία γενικός του κατοίκου κ.λπ." Κρίτική Ι. Πολοκά ότα την συλλογήν των ποιημάτων Αντωνίου Μανούσου, σελ. 5 (είς ημέλιαδουν).

 "Le judaisme comme race et comme religion". Paris, Calmann Levy, editeur. 1883.

Questions historiques", Paris 1893, σελ. 324.

5 Ποορνημ. στηγοαμμα, σελ. 333.

ο Ποσηματι οι βαθυτλουτοι Χίοι του Λονδίνου, της Μασσαλίας χ.λπ. δεν δυνανται να θεωρηθώσιν οψίπλουτοι, αφού οι πάπποι και οι πατέρες αυτών, ότα της φιλεργίας και της ευφυίας των απέκτησαν εις σχετικώς σύντομον χρονεκόν διαυτημα, όσα εχασάν κατά την καταστροφήν του 1822. Τα εν Χίω κτηματά των, αι ιδιωτικαί των εκκλησίαι, αι περικαλλείς επαύλεις των, ο βίος ον διηγόν έκει κατά τας πεοιγραφάς ημετέρων και ξένων περιηγητών (βλέπε Δαπόντε "Ο κήπος των Χαρίτων", Αθήναι 1883, σελ. 108 - 109. - Gallard - Journal - Paris 1881, σελ. 173. Comte de Marcellus, "Souvenirs de l' Orient", Paris 1884, σελ. 116 - 8 κ.λπ.) μαρτιγρούν περί τούτου και εξηγούν διατί οι Χίοι ουτοι δεν παρουνοιάζουν κανένα από τα μειονεκτήματα και ελλατώματα των καθ' αυτό οιμπλούτων.

7. Ότι εις την νήσον υπήρχε τάξις "ευγενών" Χίων, έχομεν τεχμήριον αναμφωβήτητον το εγγραφον το δημοσιευθέν εις τα "Acta et Diplomata Graeca" των Müller et Miklosich (Τόμος ΙΙΙ, σελ. 260 - 4). Είναι αναφορά, την οποίαν απηύθυναν προς τον εκλαμπρότατον Γουβερνάτορα των Γενουβίσων κ.λπ. "οι πάντες Γραικοί της νήσου Χίου οι ευγενείς και οι καθόλου λαού". Επίσης, εις γειοόγοαφον σωζόμενον εις την Νέαν Μονήν (βλέπε τα Νεαμονήσια, εν Χίω 1865, σελ. 114) αναγινώσχομεν τα εξής: "Είτα πάλιν πάντες οι ευγενιχοί της πόλεως (Χίου) και του Κάστρου, οι έχοντες χάριτας ή ευεργεσίας, ή γράμματα από των βασιλέων των Ρωμαίων, άτινα φαίνονται ορισμοί μετά χουσοβούλλων ή μετά χοχχοχαΐνων (sic) γραμμάτων, τα επονομαζόμενα προστάγματα: τας ρηθείσας χάριτας και ευεργεσίας, να έχωσιν αυτός σώας και γνωρίζωσιν αυτάς ομολογουμένης παρά του χομουνίου της Γένοβας χ.λπ.". Μετά την χατάλυσιν της Γενοατοχρατίας, η τάξις αυτη εξηχολούθησεν επί τουοχοχρατίας να υπάρχη μέχρι της καταστροφής του 1822 και να κυβερνά την νήσον με τα λαμπρά αποτελεσματά που γνωρίζομεν, καίτοι επισήμως δεν ήτο ανεγνωρισμένη υπό των Τουρχών, οίτινες ως γνωστόν δεν παραδέχονται την εχ γένετης ευγένειαν (ποβλ. προμνημ. έργον του F. de C.σελ. 375)

8. Βλέπε "Les Giustiniani Dynastes de Chio", Etude historique par Karl Hopf tradiute de l' allemand par E.A. Vlasto. Paris 1888, σελ. 156 κ.ε. Το πρωτότυπον εδημοσιεύθη εις την εγκυκλοπαίδειαν των Ersch und Gruber (Leipzig 1859) άρθρου Giustiniani και μετεφράσθη ελληνιστί εις το περιοδίκον "Χρυσαλλίς" (Αθήναι 1864, σελ. 577 κ.ε.).

9. Βλέπε Α. Μ. Ανδιεάδης, Ειμι. Ροΐδου βιογραφικόν σημείωμα εις τα υπό των εκδοτικών καταστημάτων Φέξη εκδιδόμενα έργα του Ειμι. Ροΐδου, τόμος Ι, σελ. ιδ' κ.ε. και "A pedigree of the Rallis of Scio", London 1890, σελ. 8,

 a) "La Scio Sacra del rito Latino", descrifta dell' abate Michele Giustiniani 1658.

b) "Istoria della nobile famiglia Giustiniana di Genova" (εγράφη πιθανώς κατά το 1730 και ευρίσκεται - εις χειρόγραφον - παρά τω φίλω κ. Ιγνατίω Πάσκουα, προξένω της Ιταλίας εν Χίω).

11. Ότε, πρό τινων ετών, ξενιζόμενος παρά τη οικογενεία του κ. Ψυχάρη, ανέφερα εις την σύζυγον του, την κόρην του Renan, όσα μου είχεν ειπεί η εν Λονδίνω κυρία, μου απήντησε με το αφελές εκείνο ύφος το καλύπτον τόσην μόρφωσιν και παιδείαν; "mais papa n' a jamais dit ca!".

 Βλέπε δεοποινίδος Αιμιλίας Γ. Ζολώτα, "Βυζαντιακός Δακτύλιος εν Χίω", σελ. 151 κ.ε.

 Ποβλ. "Γενεαλογικά Μελετήματα" Χ.Α. Χρηστομάνου, περιοδικόν "Παονασσός", τόμος Ι. 1886, σελ. 348 - 371.

14. Ως γνωστόν, ο θάνατος ημπόδισε τον μαχαφίτην να φέφη εις πέφας το έφγον του. Ευτυχώς, το πλούσιον υλικόν, το οποίον επί έτη συνέλεξε, και αι πολύτιμαι ειδήσεις, τας οποίας ανεύφεν εις παντοειδή έγγραφα κ.λπ. περί διαφόφων σημείων της ιστορίας της νήσου και των αρχοντικών της οιχογενειών, ετιμελώς εφυλάχθησαν, ετακτοποιήθησαν και σημαντικώς ηυξήθησαν υπό της αξίας θυγατφός του δρ. Ζολώτα, της οποίας η έκδοσις των "Χιακών και Ερυθραϊκών επιγραφών και αι σοφαί μονογραφίται περί Δερμοκαϊτών, Λιουτπάνδρου κ.λπ." είναι γνωσταί εις τους ασχολούμενους περί τα Χιακά. Ευχής έργον θα ήτο, αν οι εν Αγγλία και αλλαχού Χλοι συνεννοούντο μετ" αυτής, όπως εκδοθώσι μίαν ώφαν αρχίτερα τα ιστορικά και οικογενειικά αυτά κειμήλια.

Βλέπε Σπ. Δε. Βιάζη άρθρον "Δυσεύρετον βιβλίον υπέρ Χίου" (περιοδικόν Πινακοθήκη, Τεύχος 94, Δεκ. 1908).

16. Θουκυδίδης, Η' 24.

17. Finlay. History of Greece, Oxford 1877, σελ. 232 - 7.



Χαλκίδα: Ομάδα Εβραίων με φορεσιές για το Πουρίμ, το 1928. Στο κέντρο ο καθηγητής Μακρής, αδελφός του ηθοποιού Ορέστη Μακρή. (Φωτογραφία του Εβραϊκού Μουσείου Ελλάδος).

## Ιστορία της Ισραηλιτικής Κοινότητος Χαλκίδος

Του ΜΠΟΧΩΡ ΦΟΡΝΗ

σραηλίται κατοικούσαν την Χαλκίδα, κατά μαρτυρικάς επιτυμβίους αποδείξεις, από 1200 ετών. Μνημεία εχτισμένα χαι σωζόμενα ήδη εν τω νεκροταφείω των Ισραηλιτών, εκ των οποίων τας επιτυμβίους πλάκας αφήρουν κατά καιρούς διάφοροι εκ του νεκροταφείου, μη τοιχογυρισμένου μέχρι του 1897, δαπάναις Φερδινάνδου Ρότσιλδ, μαρτυρούσι την διαμονήν των Ισραηλιτών εν Χαλκίδι από πολλού χρόνου, μία δε ενυπόγραφος πλαξ, φέρουσα χρονολογίαν 1200 ετών, προ τεσσαρακονταετίας εστάλη προς την οικογένειαν Ρότσιλδ υπό της ενταύθα Ισραηλιτικής κοινότητος, προς επιβεβαίωσιν της διαμονής των Ισραηλιτών εν Χαλκίδι, ζητηθεισών υπό της οιχογενείας Ρότσιλδ πληροφοριών. Πλαξ μαρμαρίνη ευρεθείσα κατά την κατεδάφισιν του Ενετικού φρουρίου Χαλκίδος κατά το 1890 επί των βάσεων της Πόλεως του φρουρίου (Κάτω Πύλη) έφερε χρονολογίαν 5086 Ισραήλ. ετών (των Ισραηλιτών αριθ-

μούντων σήμερον 5672 από κτίσεως Κόσμου), ήτοι 584 ετών, σωζομένη δε εν τω αρχαιολογικώ Μουσείω Χαλκίδος και περί των οποίων αναφέρει το σύγγραμμα "Φραγκοκρατία εν Ελλάδι", της οποίας πανομοιότυπον εικόνα δημοσιεύει το ανωτέρω έργον. Της πλακός αυτής αντίγραφον έλαβεν ο Τομ Τοβ Παριάντε, αντιπρόσωπος της Παγκοσμίου Ισραηλιτικής Ενώσεως (Αλιάνσε Ισραέλιτη), επισκεφθείς την Χαλκίδα κατά το 1887.

Εν Χαλκίδι δε, κατά την "Σάλπιγγα Ευβοίας", δημοσιεύσασαν πραγματείαν της δεσποινίδος Ευθαλίας Τσακάλη περί ενετοκρατίας εν Χαλκίδι, αναφέρει ότι εν Χαλκίδι κατά το 1200 έτος μ.Χ. ήρχε κάποιος Ραββάνο δέ Κορσέρι ή Καρσέριβα (Ραββίνος δέ Καρσέριβα), περί ου Ραββάνου δέ Καρσέριβα νομίζω ότι αναφέρει και η "Φραγκοκρατία εν Ελλάδι".

Πλην της άνω αναφερθείσης ενυπογράφου πλακός, κατά την κατεδάφισιν του φρουρίου ευρέθησαν και άλλαι ενυπόγραφοι πλάχες, τας οποίας δυστυχώς χατέστρεψαν οι εργάται κατά την κατεδάφισιν του φρουρίου, μη διδομένης προσοχής υπό των αρμοδίων.

Εκ παραδόσεως πιστεύεται, ότι οι Ισραηλίται κατοικούσι την Χαλκίδα από τας αρχάς του α' μ. Χ. αιώνος, ομιλούσιν απταίστως την Ελληνικήν γλώσσαν και αποκλείεται εντελώς δια τους Ισραηλίτας Χαλκίδος η γνώμη ότι κατάγονται εξ Ισπανίας, αφού η έξωσις των Ισοαηλιτών Ισπανίας εγένετο κατά το 1494, ενώ διάφοροι μαρτυρικαι αποδείξεις, περί ων άνω ωναφέρω. πεοιτράνως αποδειχνυουσιν. ότι η διαμονή των Ισραηλιτων εν Χαλκίδι προηγείται της εξ Ισπανίας εξώσεως των Ισραηλιτών και αυτός δε ο Βενιαμίν Τολέδας, επισκεφθεις κατά το 1200 έτος μ.Χ. την Ελλάδα, εύρεν Ισραηλιτιχήν κοινότητα εν Χαλχίδι και εν Αλμυρώ αχμάζουσαν επ' εμπορία.

Η Ισφαηλιτική κοινότης Χαλκίδος ήκμαζεν επί φιλολογία κατά τον παφελθόντα αιώνα και κατ' ευφημισμόν έφεφε το όνομα "Κουτσούκ Σαφέτ".

ήτοι μικρά Ιερουσαλήμ, δια την ακμήν της εβραϊκής φιλολογίας της και δια την ακριβή εκπλήρωσιν των θρησκευτικών τύπων. Εσώζοντο δε πολλά χειρόγραφα διαφόρων εποχών και άλλα βιβλία μεγάλης επιστημονικής αξίας, των οποίων τα πλείστα εκάησαν κατά την πυρπόλησιν της Συναγωγής των Ισραηλιτών Χαλκίδος κατά το 1846, μεταξύ των οποίων και το αρχείον της κοινότητος μετά πολλών επισήμων μαρτυρικών εγγράφων αυτής, υπό κακοβούλων, πολλά δε αυτών εσώζοντο υπό ιδιωτών μέχρι τινός ενταύθα, οι δε κατά καιρόν διερχόμενοι την Χαλκίδα

ξένοι Ραββίνοι, αφήφουν ταύτα, των κατόχων αγνοούντων την επιστημονικήν αυτών αξίαν. Μεταξύ των άλλων εγγράφων, κατά την πυρκαϊάν της Συναγωγής κατά το 1846 λέγεται ότι εκάη και αντίγραφον του

κώδικος μεταρουθμιστού Ισραηλιτικού Συνεδρίου Πατρών των Μιναγίμ Μινάγ δέ Πατράς, με το οποίον συνεμορφούτο και η κοινότης Χαλκίδος και διωκείτο θρησκευτικώς.

Κατά τον λήξααιώνα Ισραηλίται Χαλκίδος ήκμαζον επί φιλολογία και εμπορία, από του 1882 όμως και εντεύθεν, μετά την προσάρτησιν της Θεσσαλίας εις την Ελλάδα, ότε και ήρξαντο μεταναστεύουσαι αι πρωτεύουσαι των Ισραηλιτικών οικογενειών εις Βόλον, ήρξατο και η παραχμή αυτής.

Μετά την απελευθέρωσιν της Ελλάδος, κατά το 1830, η Ισραηλιτική Κοινότης Χαλκίδος ήτο λίαν πολυάνθρωπος, ως προσφυγόντων κατά την επανάστασιν εις Χαλκίδα πολλών οιχογενειών εχ Θηβών, Λεβαδείας και αλλαχόθεν (ίδε και οικογένειαν Σιμαντού Σακή ή Μιστριώτου, καταγομένων, ως μοι έλε-

μενων, ως μοι ελεγεν, εχ Μυστσά), ένθα ήχμαζον Ισραηλιτικαί κοινότητες προ της Επαναστάσεως Ελληνικώταται, εχ των οποίων προσφύγων οιχογενειών πολλαί, ως Χαλχιδαϊχαί, απώχησαν μετά την επανάστασιν εις Μ. Ασίαν, Θεσσαλονίχην, Κωνσταντινούπολιν και αλλαχού, διατηρήσασαι όμως μέχρι σήμερον την πατροπαράδοτον γλώσσαν των (ελληνικήν), τα ήθη και έθιμα, μη αφομοιωθείσαι, υπό πατριωτικήν έποψιν, προς τους ομοφύλους των Ισπανιόλους και υπερηφανεύονται να ονομάζονται Έλληνες, διατηρούσαι μέχρι σήμερον την Ελληνικήν ιθαγένειαν, καίτοι από αιώνος



Χαλκίδα: Γυναίκα με τοπική ενδυμασία (πρόκειται για την Ραχήλ Φατούρου) το 1920 (;) (Φωτ. Εβραϊκού Μουσείου Ελλάδος).

σχεδόν απεδήμησαν της Χαλκίδος.

Μεταναστεύουσαι αι πλείσται των οιχογενειών εχ Χαλχίδος εις Μ. Ασίαν και αλλαχού έλαβον υπ' όψιν των την τύχην των ομοφύλων των εν Τριπόλει (όρα

Ιστορίαν Ιωάν. Ραζή Ελληνικής Επαναστάσεως, περί της εν Τριπόλει πολυαρίθμου Ισραηλιτικής κοινότητος και της τύχης αυτής κατά την άλωσιν της Τοιπολιτσάς, εξ άλλων ακόμη πληοοφοριών ομοφύλων Πελοποννησίων), εχ των οποίων οικογενειών αι πλείσται εσφάγησαν, μη φεισθέντων ούτε των γυναικοπαίδων, τινές δε αυτών καταφυγούσαι εις Ζάκυνθον εσώθησαν, ένιαι δε τούτων σωθείσαι υπό των προκρίτων Κολοκοτρώνη και Μαυρομιχαλαίων προσέφυγον εις Καλάμας, ένθα εκ φόβου ησπάσθησαν τον Χριστιανισμόν (όρα και οικογένειαν Χιαμπέτς διαμένουσαν εν Αθήναις και της οποίας ο πάππος είχε βαπτισθή κατά την επανάστασιν. Επιστρέψας κατόπιν εις Λάρισαν, επανήλθεν εις την Εβραϊκήν θρησκείαν

και ενυμφεύθη εκεί).

Αι ολίγαι εν Χαλκίδι απομείνασαι οικογένειαι συνέχισαν την ιστορίαν της Ισραηλιτικής κοινότητος Χαλκίδος, αποκτήσασαι ισονομίαν και ισοπολιτείαν κατά το 1833, τη υψηλή υποσχέσει του αειμνήστου Βασιλέως Όθωνος, και διατηρούσι ταύτην μέχρι σήμερον.

Μέχρι του 1870, οι Ισραηλίται Χαλχίδος, χαίτοι και το Σύνταγμα του 1843 και η μεταπολίτευσις του 1862 ανεγνώρισαν και εσεβάσθησαν τας προς αυτούς εγγυήσεις του αειμνήστου Όθωνος, της ισονομίας και

ισοπολιτείας, εν τούτοις λυπηρά κατά καιρούς γεγονότα από μέρους των Χριστιανών, και ιδία κατά την εβδομάδα των Παθών και το Πάσχα, κατέστησαν προβληματικήν την θέσιν αυτών εν Χαλκίδι, μεθ' όλον το άγουπνον βλέμμα των επισήμων αρμοδίων κατά καιρούς αρχών Χαλκίδος και την προστασίαν αυτών υπό προχρίτων οιχογενειών.

Κατά διαφόρους εποχάς, απεσταλμένοι Ευρωπαϊκών κέντρων επισχεπτόμενοι την Χαλκίδα εκ του σύνεγγυς αντελαμβάνοντο την θέσιν των Ισραηλιτών και πολλά εγράφοντο εις τον Ευρωπαϊκόν τύπον περί της τύχης των εν Ελλάδι αλλοφύλων και ιδία των Ισραηλιτών (όρα και εφημερίδα "Αμαγγίδ" 1868 - 1870, δεν ενθυμούμαι αχριβώς το έτος). Εν τούτοις, οι Ισραηλίται Χαλκίδος καυχώμενοι δια το Ελληνικόν της καταγωγής των, διότι οι εν Χαλκίδι

Ισφαηλίται είναι οι γνησιώτεροι (γηγενείς) κάτοικοι της Χαλκίδος, ως κατοικούντες από μακρών αιώνων την Χαλκίδα, απέναντι άλλων (Χριστιανών) κατά καιρούς άλλοθεν εγκατασταθέντων ενταύθα, διδομένης ευκαιρίας ότε το Ανατολικόν ζήτημα ανεκινείτο εν τη Εσπερία, επέκειτο δε η Βερολίνιος Συνδιάσκεψις, από μέρους δε πολλών ομοφύλων και άλλων με-



Χαλκίδα: Ορθοί: Ελεονόρα Κοέν, Νεφταλίμ Κοέν, Σαρίνα Οβαδία (ζούσε στην Άρτα). Καθιστοί: Μαίρη και Αλμπέρτος Κοέν σύζυγοι, Αλεξάνδρα Κοέν, 1926. (Φωτ. Εβραϊκού Μουσείου Ελλάδος).

γάλων πολιτικών της Ευρώπης ανδρών εθίγετο το επισφαλές των ξένων φυλών εν τη Μεγάλη Ελλάδι, ερειδομένων επί επισήμων προξενικών πράξεων και ανταποκρίσεων περιοδευόντων την Ανατολήν Ευρωπαίων απεσταλμένων, αντιληφθέντων εκ του πλησίον την τύχην των αλλοδόξων, εν τούτοις, επαναλαμβάνω, οι Ισραηλίται Χαλκίδος επισήμως δια του υπουργείου των Εξωτερικών της Ελλάδος διέψευσαν τας κατά των Ελλήνων αποδιδομένας μομφάς μισαλλοδοξίας, ευγνωμόνως υπέρ της μητρός Ελλάδος, της γνησίας πατρίδος αυτών, καίτοι θετά τέκνα αυτής, εκφρασθέντες. Έκτοτε οι Ισραηλίται Χαλκίδος απολαύουσι πλήρη ελευθερίαν εν Χαλκίδι και ζώσιν αρμονικώτατα.

Ραββίνοι του λήξαντος αιώνος εν Χαλκίδι υπήρξαν οι Ααρών Φόρνας, κατά την επανάστασιν, Χαλκιδεύς, μύστης της εβραϊκής φιλολογίας, χειρόγραφα έργα του οποίου εσώζοντο μέχρι τινός πολλά. Μενασι Μαρζόκ, Χαλκιδεύς Ραββίνος, διεδέχθη τον Ααρών Φόρνα, φιλόλογος αχμάσας μέχρι του 1849, ότε και απέθανε, χειρόγραφα έργα του οποίου εσώζοντο μέχρι τινός, πολλά των οποίων αφήρεσαν Ραββίνοι επισκεφθέντες την Χαλκίδα. Εν τω μεταξύ, από 1849 -1854. εκ περιτροπής διεδέχθησαν τον αποθανόντα διάφοροι Ραββίνοι, εν οις οι Λομ Τοβ Χασών και Καπελούτος εκ Θεσσαλονίκης, ότε κατά το 1854, κατασταλέντος του διχασμού της ενταύθα χοινότητος, ανέλαβε την Ραββικήν έδραν ο τελευταίος Χαλκιδεύς Ραββίνος Βενιαμίν Ασαχάο Αχοέν, εν Κωνσταντινουπόλει αποπερατώσας τας σπουδάς του.

Ο Ραββίνος ούτος ετύγχανεν ιδιαιτέρας εχτιμήσεως από μέρους του συγχρόνου του Αρχιεπισκόπου Χαλχίδος Καλλινίκου Καμπάνη, μετά του οποίου συνεδέετο στενώτατα και απήλαυεν αμερίστου αγάπης. Απεβίωσε την 7ην Ιουλίου 1881, αφού το προηγούμενον έτος εώρτασε πανηγυρικώς εν τη Συναγωγη, παρισταμένων των επισήμων αρχών και του Ελληνικού Στρατού, το χαρμόσυνον άγγελμα της προσαρτήσεως Θεσσαλίας και Ηπείρου εις την Ελλάδα. Την κηδείαν αυτού ηκολούθησαν αι αρχαί της πόλεως και ολόκληρος η κοινωνία Χαλκίδος, εκτιμήσαντες τας αρετάς του.

Αποθανόντος του Βενιαμίν Αχοέν, διάφοροι έχτοτε ξένοι Ραββίνοι τον διεδέχθησαν, εν οις και ο Αβοαάμ Λεβής κατά το 1892 - 1893, νεωτεριστής, εκπαιδευθείς εις την εν Ιερουσαλήμ μεγάλην Θεολογιχήν Σχολήν του Μπλουμεντάλ, αφήσας την λαμπροτέραν εποχήν εν Χαλκίδι δια το ευρυμαθές και γλωσσομαθές, τυχών δε ιδιαιτέρας εχτιμήσεως από μέρους της κοινωνίας Χαλκίδος δια το ιδιαίτερον φιλολογικόν του χαρακτήρος του, ιδία δε διότι κατά το δημοτελές υπό της ενταύθα Ισραηλιτικής Κοινότητος μνημόσυνον της πολυκλαύστου Αλέξανδρας συνέθεσεν ο ίδιος ελεγείον εις Εβραϊκήν και Ελληνικήν γλώσσαν, του οποίου αι ακοοστιχίδες εκάστου στίχου και του εβοαϊχού και του ελληνικού, εσχημάτιζον το όνομα "Αλεξάνδρα". Ο Ραββίνος ούτος δεν έμεινε πολύ εν Χαλκίδι, προαχθείς εις αρχιραββίνον Μοναστηρίου, ένθα και απεβίωσεν.

Η Ισραηλιτική κοινότης Χαλκίδος κέκτηται συνα-

γωγήν ανοιχοδομηθείσαν το 1839, πυρποληθείσαν το 1846 υπό κακοβούλων, ένθα κατεστράφησαν πολλά έγγραφα και ολόκληρον το Αρχείον και η βιβλιόθήκη της Κοινότητος.

Εις την ανοιχοδόμησιν της Συναγωγής συνετέλεσαν μεγάλως, ως εμφαίνεται εχ σωζομένου αντιγράφου επιστολής της χοινότητος προς αυτόν, ο τότε εν Αθήναις επιτετραμμένος της Αγγλιχής Κυβερνήσεως Ισραηλίτης Δαυΐδ Πατσίφιχο χαι η εν Αθήναις διαμένουσα Δουχέσσα, Ισραηλίτις, ως λέγεται (Δούχισσα της Πλαχεντίας).

Ισφαηλίτης ιατρός, κατά τινα επιτύμβιον πλάκα, σωζομένην ήδη εν τη Συναγωγή, εκτισμένην εις τον περίβολον, ευφεθείσαν κατά την εν έτει 1905 μεταρούθμισιν της Συναγωγής εντός αυτής, ονόματι Ιωναθάν Νασάω Νισάν 5310, ακμάσας προ 350 περίπου ετών.

Χειρόγραφα και άλλα βιβλία φιλολογικής αξίας σώζονται ήδη πολύ ολίγα. Βιβλία προσευχών επίσης, Αστελυδάμον, προ 680 περίπου ετών, εκτυπωθέντα εκεί. Επίσης ολίγα φύλα Ιεράς Γραφής εις Εβραϊκήν, Ελληνική, Αραμικήν, Ισπανικήν και Σχολίων Ρασσί με εβραϊκούς χαρακτήρας. Ποιήματα εις Εβραϊκήν γλώσσαν σώζονται πολλά ενταύθα, εκπονηθέντα παρά διαρφόρων Ισραηλιτών, τινά δε τούτων ανάμικτα εις Εβραϊκήν, Τουρκικήν (το ποιημάτιον τούτο λέγεται ότι συνέθεσεν Ισραηλίτης καλλίφωνος εξαναγκασθείς να εξισλαμισθή υπό των Τούρκων δια το καλλίφωνόν του και αναβάς επί του Μιναρέ, αφού το έψαλε με περιπάθειαν, έπεσε και ηυτοκτόνησεν), άλλα δε εις ελληνικήν γλώσσαν με εβραϊκούς χαρακτήρας (αντίγραφα αυτών σας αποστέλλω, των πρωτοτύπων ευρισχομένων εν Χαλκίδι).

Οι εν τη υπηρεσία του Ελλην. Στρατού διατελέσαντες Ισραηλίται Χαλκιδείς, και ιδία κατά τον πόλεμον του 1897, διεκρίθησαν δια το πειθαρχικόν και αυθόρμητον προς την πατρίδα καθήκον, τινές δε τούτων εισίν και βαθμοφόροι (Μοσχώρ Σακκή, λοχίας 1897, Ισαάκ Ι. Κοέν, δεκανεύς, Χαΐμ Ιωσήφ Κοέν, λοχίας 1886, ήδη δε Ιωσήφ Χαΐμ Λευΐς, δεκανεύς) και άλλοι, ους δεν ενθυμούμαι.

Σήμερον η Ισραηλιτική κοινότης Χαλκίδος αριθμεί περί τας 40 οικογενείας, ενώ άλλοτε κατώκουν εις το διπλάσιον την Χαλκίδα, προϊόντος δε του χρόνου θα ελαττούται ο αριθμός, λόγω της συνεχούς μεταναστεύσεως αυτών εις άλλας ακμαιοτέρας των εμπορίων πόλεις, και ιδία εις Βόλον και Αθήνας, ένθα πολλοί των Χαλκιδέων Ισραηλιτών διεκρίθησαν εις τα στάδια, εις α επεδόθησαν, και ιδία εις το Εμπόριον και την Βιομηχανίαν.

Σχολείον η Ισφαηλιτική Κοινότης διατηφεί ήδη, ένθα διδάσκεται η Εβφαϊκή γλώσσα, συντηφούμενον υπό της κοινότητος και των βοηθημάτων Δήμου Χαλκιδέων και Δημοσίου.

Η Ισφαηλιτική Κοινότης Χαλκίδος οσημέφαι βαίνει εις την διάλυσιν αυτής, λόγω της συνεχούς μεταναστεύσεως και είναι όχι ευχάφιστον και δι' αυτήν και δια την Ελλάδα, κοινότης διατηφηθείσα επί δύο πεφίπου χιλιετηφίδας, ακμάσασα καθ' όλα αυτής τα στάδια, να παύση συνεχίζουσα την ιστοφίαν αυτής.

(Από το Αρχείο Ευβοϊκών Μελετών, τόμος 3, 1954)

# Εβραίος "ληστής" και "ιατρός"

Του Γ. ΦΙΛΑΡΕΤΟΥ

οσουτον αφωμοιωθησαν οι εν Θεσσαλια εγκατεστημένοι Ισραηλίται μετά των χριστιανών, ώστε δεν διαχρίνονται σχεδόν εχ των λοιπών κατοίκων είς τε τας εμπορικάς και εις αυτάς έτι τας κοινωνικάς των σχέσεις. Φιλόπονοι, φιλήσυχοι και φιλόνομοι είναι συγχρόνως και πολλών Ελλήνων μάλλον φιλελεύθεροι εξ υπολογισμού, διότι εχ των φιλελευθέρων πολιτευτών ένεκα της μείζονος ανεξιθρησκείας των απεκδέχονται μεγαλυτέραν προστασίαν εν τη πολιτεία. εάν ποτε παρεγνωρίζοντο τα της ισότητος δικαιώματα αυτών. Αι ιδέαι των αύται απεχρυσταλλώθησαν έτι μάλλον μετά την δίκην Δρέυφους. Τοιούτό τι όμως ουδέποτε ευτυχώς συνέβη, διότι από της προσαρτήσεως της Θεσσαλίας εις την Ελλάδα Οθωμανοί, Ισραηλίται και χριστιανοί παντός δόγματος αρμονικώς και εν πραγματική ισοπολιτεία συμβιούσιν.

Ταχέως εσχετίσθην μετ' αυτών. Μεταξύ δε των πολλών, ους εγνώρισα, ιδιαιτέρως ενθυμούμαι ένα, όστις είχε τύπον γνησίως ισραηλιτικόν, την φυσιογνωμίαν της φυλής του, κατά δε τας επισήμους ημέρας έφερε την ποδήρη των ομοθρήσκων του ενδυμασίαν. Την προσοχήν μου προσείλκυσεν η ασυνήθης δι' Ισραηλίτην και δη εβδομηκοντούτη περίπου, ζωηρότης, μάλιστα δε η δοθείσά μοι πληροφορία, ότι εφημίζετο καθ' άπασαν την

Θεσσαλίαν ως διάσημος... ιατρός!

Από του έτους 1879, ότε, καίτοι οι επιστήμονες ιατροί μοι είχον δώση το δια τον άλλον κόσμον διαβατήριον, εσώθην εν Χαλκίδι υπό τινος Οθωμανίδος, ονομαζομένης Ντουντούς (θυγατρός του γνωστού εμπειρικού Κούρταλη) τη βοηθεία δε μόνον μιας κόνεως και μιας αλοιφής, ησθανόμην συμπάθειαν τινα και ιδίως πεποίθησιν εις τους εμπειρικούς ιατρούς εν τοις χειρουργικοίς, καίπερ στερουμένους πανεπιστημιακού πτυχίου.

Κατά μήνα Αύγουστον του έτους 1894, τυχαίως εγνώρισα εν τινι θεσσαλική πόλει τον Ισαάκ. Φίλος μού

τις συνιστών αυτόν εις εμέ προσέθηκε:

- Σας συνιστώ τον κύριον Ισαάκ Μ... Είναι χωρίς υπερβολήν ο Αρεταίος της Θεσσαλίας. Εθεράπευσεν επιτυχώς τόσον πολλούς, ώστε και αυτοί οι επιστήμονες, αναγνωρίζοντες την ικανότητά του, ουδέποτε τον κατήγγειλαν ως μετερχόμενον τον ιατρόν άνευ αδείας. Αλλά το παραδοξότερον είναι ότι ο φίλος μου Ισαάκ εχρημάτισε και... ληστής φοβερός!

Εβραίος, διάσημος ιατρός και φοβερός ληστής! ανέκραξα. Αλλά πώς πάντα ταύτα: Αστείζεσθε: Είναι αλη-

θή ταύτα; ηρώτησα τον Ισαάχ.

- Ναι! απήντησεν εκείνος. Έγινα και ληστής, αλλά

χωρίς να το θέλω...

- Είμαι, τω προσέθηκα, λίαν περίεργος να μάθω, εάν είναι δυνατόν, τας λεπτομερείας του βίου σου. Πώς και πότε ήσο ληστής; Πώς ήδη είσαι ελεύθερος; Πού λοιπόν εδιδάχθης την ιατρικήν;

 Δια τί όχι, απήντησεν ο Ισαάκ, όστις αναμνησθείς το παφελθόν του, εστέναξε βαθέως. Και το πλήφες ούζου ποτήριον κρατών εις την χείρα, ήρξατο διηγούμενος εις γλώσσαν ικανώς ευκρινή - αναμιγνύων όμως και τουρκικάς τινας λέξεις, ας δεν ηδυνήθη ν' απομάθη ως ακολούθως περίπου:

- "Ήμην, είπεν, είχοσι περίπου ετών και ειργαζόμην ήσυχος εις εν μαγαζείον εις το Τσαρσί της Θεσσαλονίκης, ότε προ πεντήκοντα περίπου ετών, ένεκα ασημάντου αφορμής, συνεπλάκην με άλλον ομόθρησκόν μου. Εις το "πατιρτί" εκείνο συνηθροίσθη κόσμος πολύς, οι δε τσαντάρμιδες μας συνέλαβον και τους δύο με ματωμέναις μύταις. Και ενώ εγώ παντελώς δεν έπταιον, εμέ μεν εφυλάκισαν, εκείνον δε με την βοήθειαν του μπαξίς αφήκαν ελεύθερον. Τουρκική αστυνομία! Τί να κάμω!

Αυτομάτως ήθελον, διακόπτων αυτόν, να τον παφηγορήσω λέγων: "Αυτά συμβαίνουν και εις τας... Αθήνας" (κατά το "και εις Παρισίους"): αλλά προετίμησα εξ εθνικής υπερηφανείας να σιγήσω μελαγχολικώς.

 Οι Τούρχοι, εξηχολούθησεν ο Εβραίος, εις τας ιδίας φυλαχάς κλείουσι τους τε υποδίχους και τους καταδίκους, ως βλέπω ότι γίνεται και εις τας εδώ φυλαχάς...

- Ναι, ατυχώς! εψιθύρισα μετά ταπεινώσεως. Είς τι-

νας πόλεις. Όχι εις όλας...

- Αλλ' οι δεσμοφύλακες της Θεσσαλονίκης, είπεν ο Ισαάκ, χάριν ασφαλείας των, εις έκαστον δωμάτιον βασυποίνων καταδίκων φυλακίζουσι και ένα ή δύο υποδίκους ή ελαφροποίνους, δια να χρησιμεύωσιν ως προδόται, εάν γείνη προετοιμασία προς δραπέτευσιν. Μ' έκλεισαν λοιπόν εις εν βρωμερόν δωμάτιον, εις το οποίον εύρον περί τους 50 ληστάς και αρχιληστάς εκ των φοβερωτέρων της εποχής εκείνης. Εξ αυτών τινές ήσαν καταδικασμένοι εις θάνατον και άλλοι εις ισόβια δεσμά.

Δύνασθε να φαντασθήτε, τί ωραία έζησα μέσα εις τόσον ήμερη συντροφιάν λύκων. Από της πρώτης στιγμής, οι πλέον αγριώτεροι μ' εφοβέρισαν να μη μαρτυρήσω όσα ιδώ, διότι θα μ' εσκότωναν αφεύκτως. "Και εάν κατορθώσης να σωθής από ημάς, μου έλεγον, θα φονευθής εξερχόμενος από τους συντρόφους μας, οι οποίοι με θάνατον τιμωρούν τους προδότας".

Η απειλή των επέφερε θαυμάσια αποτελέσματα. Κατατρομασμένος όπως ήμην, είχον οφθαλμούς χωρίς να

βλέπω, και ώτα χωρίς να ακούω.

Καθ' εκάστην νύκτα ειργάζοντο με την σειράν εις την κατασκευήν υπονόμου, την οποίαν και προ της εισόδου μου είχον αρχίση, ετελείωσαν δε μετά τινα χρόνον. Μόλις ετελείωσαν το έργον των, κατά το μεσονύκτιον απεφασίσθη η έξοδος. Ωρίσθη η σειρά ενός εκάστου, εμέ δε ετοποθέτησαν εις το μέσον δια τον φόβον των... Ιουδαίων, όπως σεις οι χριστιανοί μας λέγετε. Εν τω μέσω λοιπόν της τιμητικής αυτής φρουράς εξελθών, μετά σύντομον, αλλά κοπιώδη νυκτερινόν περίπατον υπό την γην, ευρέθην και εγώ έξω από τας ειρκτάς και εις τον καθαρόν αέρα, αλλά κινδυνεύων από στιγμής εις στιγμήν να τουφεκισθώ.

Διηυθύνθημεν εις τα βουνά μετά προσοχής, διαιρεθέ-

ντες εις τμήματα. Εις μίαν από τας σχηματισθείσας συμμορίας οι αρχηγοί με κατέταξαν και εμέ, χωρίς βεβαίως να ζητήσωσι και την συναίνεσίν μου. Αφού ωπλίσθημεν από συγγενικάς και φιλικάς των οικίας, συνηντήθημεν εκ διαφόρων σημείων εις εν χριστιανικόν μοναστήριον, εις το οποίον μετέβημεν προς τιμωρίαν καλογήρων τινών, οι οποίοι είχον προδώση μερικούς από τους συντρόφους εις την δίκην των. Εκεί εβασάνισαν, εξεμάτισαν και έσφαξαν καλογήρους οι σύντροφοι. Αφού δε αφηρέσαμεν παν ό,τι πολύτιμον, ανεχωρήσαμεν εκείθεν ανενόχλητοι. Εννοείτε καλώς, ότι εις τας ληστρικάς ταύτας πράξεις προσεπάθησαν προς ασφάλειάν των να ενοχοποιήσωσιν όσον ήτο δυνατόν περισσότερον και εμέ τον αρχάριον, τούτο δε ίνα μη φοβώνται μη τους δοαπετεύσω και τους προδώσω.

Τώρα, πιστεύω, καταλαμβάνετε, πώς από φιλησύχου Ισραηλίτου και αθώου υποδίκου, αναμένοντος από στιγμής εις στιγμήν την απόφυλάκισιν, προήχθην εις ληστήν των ορέων χωρίς να το εννοήσω καλά και χωρίς να δύναμαι να επανίδω πλέον το Τσαρσί της Θεσσαλονίκης. Ηναγκάσθην να παρακολουθώ την συμμορίαν μέχρι της ημέρας, κατά την οποίαν εν συμπλοκή μετά των τουρκικών αποσπασμάτων επληγώθην και εγώ μετ' άλλων ληστών.

Τότε εν απόσπασμα της συμμορίας ωδήγησε τους πληγωμένους εις ωραίον και τερπνόν μέρος της Θράκης, όπου εύρομεν ένα αρχιτσέλιγκα, ο οποίος μολονότι

ήτο άνω των εκατόν ετών είχεν υγείαν λαμπράν. Τούτο απέδιδεν, ως μας έλεγεν, εις το ότι ουδέποτε έφαγε κρέας, αλλ' ετρέφετο πάντοτε με χόρτα, και εις το ότι ουδέποτε είχε κοιμηθή υπό στέγην οικίας. Εγνώριζε δε περίφημα να θεραπεύη τα τραύματα, οι δε λησταί δι' αυτό τον επροσκύνουν ως άγιον.

Μετά την τελείαν μου θεραπείαν διέμεινα πλησίον του αρχιτσέλιγκα επί τινα χρόνον ως βοηθός αυτού και τότε έμαθον όσα γνωρίζω προς θεραπείαν πληγών. Ημέραν τινά κατώρθωσα να απομακρυνθώ και δι' ευκαιρίας να έλθω εις Θεσσαλίαν, όπου μένω επί πεντήκοντα περίπου έτη ως ήσυχος πολίτης και... ιατρός, ως γνωρίζετε...".

Όταν η διήγησις ετελείωσεν, ηυχήθην εις τον Ύψιστον να μη εισαχθή εν Ελλάδι τουλάχιστον το σύστημα του εν Θεσσαλονίκη δεσμοφύλακος, διότι με την ατελή και βραδυπορούσαν ως χελώνη ανάκρισιν, με την παρατεινομένην προφυλάκισιν, με την ανάμιξιν των υποδίκων και καταδίκων, με τα εις πολλάς πόλεις σαθρά των φυλακών κτίρια, οι ένεκα εισαγγελικής αυθαιρεσίας και ανακριτικής ιδιοτροπίας προφυλακιζόμενοι αθώοι Έλληνες πολίται, όπερ ουχί σπανίως συμβαίνει προς δόξαν των συνταγματικών ελευθεριών, θα κινδυνεύωσι συν τοις άλλοις ίσως να προβιβασθώσιν ακουσίως και εις... ληστάς, χωρίς όμως να έχωσι την βεβαιότητα, ότι θα εγίνοντο και διάσημοι ιστροί.

(Από το Ημερολόγιο Σχώχου, του έτους 1905)

## Γράμματα στα "Χρονικά"

• Ο Δαβιτζών Εφέντης: Σχετικά με άρθρο του Γεωργίου Α. Οικονόμου με τίτλο "Οι Ζωσιμάδες και οι Ισραηλίτες των Ιωαννίνων", που δημοσιεύθηκε στα "Χρονικά" (τεύχος 111, Μαΐου - Ιουνίσυ 1990), ο κ. Ισαάκ Μπατής γράφει:

"Σχετικά με την υποσημείωσιν "Νταβιτζών εφένδης πλούσιος Ισφαηλίτης, φιλοτουφχος", θα πφέπει να σημειωθεί στι υπηρξε και ένθερμος φιλέλλην.

Ο αείμνηστος Δαβιτζών εφένδης, Λεβης ο οποίος ασχούσε μεγάλην πολιτικήν και κοινωνική επιφοήν στην τότε τουρκικήν διοίκησιν, τιμηθείς υπό του Σπολιάνου με τον τίτλο του Πασά, διέσωσε με την αποτελεσματικήν του επέμβασιν από βέβαιον θάνατο Έλληνες αξιωματικούς που συνελήφθησαν στα ελληνοτουρκικά σύνοφα. Όχι μόνον αυτοδεία εμπίστων προσώπων, για να φθάσουν ασφαλείς στην Ελλάδα.

Για την πράξιν του αυτήν περιέπεσε στην δυσμένεια του Διβανίου, κληθείς υπό του Σουλτάνου στην Κωνσταντιγούπολη.

Ο Δαβιτζών εφέντης πληφοφοφηθείς από τους φίλους του για τον απώτεφο σκοπό της προσκλήσεως του Σουλτάνου, εγκατέλειψε τα Ιωάννινα και παρέμεινε



Δαυίδ Ματαλία Λέβη Νταβιτζών Εφέντη (1832 - 1914) (Φωτ. από το Αρχείο Ισαάκ Μπατή, Ιερουσαλήμ)

στο Παρίσι μέχρις ότου ο Αβδούλ Χαμίτ υπεχρεώθη να επαναφέρει στην Τουρχία το Σύνταγμα. Τόσο εξετιμήθη η πράξη αυτή του Δαβιτζών εφέντη στην Αθήνα, ώστε του απενεμήθη υπό του αειμνήστου βασιλέως Γεωργίου του Α΄ ο αργυρός Σταυρός του Σωτήρος. Το παφάσημο αυτό βρίσκεται στα χέρια του δισεγγόνου του κ. Ραφαήλ Μωυσή.

Επίσης, στα ονόματα των Εβραίων ευεργετών των Ιωαννίνων πρέπει να προστεθή και το όνομα του μακαρίτη Νισίμ Μπατή, απαγχονισθέντος υπό των Γερμανών, ο οποίος εκληροδότησε στον εθνικό στόλο ένα κατάστημα στην αγορά των Ιωαννίνων.

• Το εξώφυλλο του Τεύχους - Αφιερώματος στη Φυσιογνωμία του Εβραίου στην Νεώτερη Ελληνική Λογοτεχνία: Οκ. Γιάννης Π. Γκίκας μας γνωρίζει ότι ο πίναχας της χυρίας Καίτης Νιχολάου με τίτλο "Σέρρες 1908", που αποτελεί το εξώφυλλο του τεύχους αυτού, ανήκει στην ιδιωτική του συλλογή. Πρωτοδημοσιεύθηκε το 1983 στο βιβλίο του "Ντελαλήδες" (Εκδοτικός Οίκος "Αστήρ") και φιλοτεχνήθηκε με βάση παλαιά ντοκουμέντα που τέθηκαν υπ' όψη της ζωγράφου. Στον πίναχα παρουσιάζεται στις αρχές του αιώνα μας, στις Σέρρες (το 1908), η χοινή ζωή Χριστιανών, Εβραίων και Μουσουλμάνων.

# Ένας Εβραίος της Ελλάδος

Ο ΑΛΜΠΕΡ ΚΟΕΝ:

Ένας από τους μεγαλύτερους λογοτέχνες της παγκόσμιας ερωτικής λογοτεχνίας

Ένας μεγάλος συγγραφέας, ο Αλμπέρ Κοέν, με έναν πολύ ιδιότυπο τρόπο - μέσα από τον απόηχο της φήμης της ζωής και του έργου για την οποία έγινε λόγος στο Γαλλικό Ινστιτούτο και την έκδοση στα ελληνικά του βιβλίου του **Ή ωραία του κυρίου**, εκδόσεις Χατζηνικολή, επέστρεψε για δεύτερη φορά στην πατρίδα του! Στις τρυφερές διαφάνειες του Ιονίου που ονειρευόταν σε όλη του τη ζωή, που ανέφερε σε όλα τα βιβλία του.

Αλμπέρ Κοέν γεννήθηκε το 1895 στην Κέρχυρα (Κεφαλλονιά τη λέει στα βιβλία του). Έφυγε από το νησί του στα πέντε του χρόνια και ξαναγύρισε μια φορά στα δεκατρία του. Εντούτοις, τα παιδικά του χρόνια είναι ταυτισμένα με την "Τρυφερή θάλασσα του Ιονίου, όπου γεννήθηκα, μητρική και κρυστάλλινη που βλέπεις το βάθος της".

Η ζωή του Αλμπέρ Κοέν υπήρξε ιδιαίτερα περιπετειώδης και συνταρακτική. Μεγάλος καρδιοκατακτητής αυτός ο μαθητής της Μασσαλίας, σπούδασε νομικά, έζησε εξόριστος με ελβετική υπηκοότητα στη Γενεύη, όπου δούλεψε σαν ανώτερος υπάλληλος στο Διεθνές Γραφείο Εργασίας.

Την ίδια εποχή στέλνει τα πρώτα του χειρόγραφα στον Γχαλιμάρ, ο οποίος τα δημοσιεύει. Είναι παραμονές του Δεύτερου Παγχοσμίου Πολέμου, ο Κοέν, πριν χαταφύγει στο Λονδίνο πλάι στον Ντε Γχωλ, χάνει μια προσπάθεια να οργανώσει ένα σώμα Εβραίων εθελοντών. Μετά την απελευθέρωση, επιστρέφει στη Γενεύη χαι ξαναπιάνει το συγγραφιχό του έργο χαταχτώντας το χοινό με "Το βιβλίο της μητέρας μου", χαι χυρίως με την "Ωραία του χυρίου", που θεωρείται από τα πιο ερωτιχά μυθιστορήματα της παγχόσμιας λογοτεχνίας. Πρόσφατα, σε έρευνα του περιοδιχού "L' Evenement



du Jeudi" και του κρατικού ραδιοφωνικού σταθμού "France - Culture" για τα βιβλία του 2000, η "Ωραία του κυρίου", του Αλμπέρ Κοέν ήταν το 13ο βιβλίο, ενώ οι Γάλλοι το συγκαταλέγουν στα βιβλία του 2000!

Έγοαψε μόνο γαλλικά, πας όλο που ονεισευότανε πάντοτε το Ιόνιο και την Ιερουσαλήμ και παςέμεινε σ' όλη του τη ζωή διχασμένος ανάμεσα σε Ανατολή και Δύση.

Εμφανιζόταν πάντα στη γαλλική τηλεόραση με φόμπα σπιτιού, παντόφλες, μονόκλ και ένα κεχριμπαφένιο κομπολόι να ονειφεύεται τις παλιές του αγάπες.

Ο Jean Blot έγραψε ένα ειδικό βιβλίο για τη ζωή και το έργο του Αλμπέρ Κοέν.

(Στοιχεία από άφθρο της **Αγγελικής Βασιλάκου**, στο "Ένα", 12.12.1990)

### ΕΡΡΙΚΟΥ ΣΛΗΜΑΝ: ΤΡΟΙΑ

Αποτελέσματα των τελευταίων ανασκαφών και ανακαλύψεων της Ομηρικής Τροίας, 1882

ρίσκω την ευχαιρία για ν' αναφέρω ότι όλοι οι Εβραίοι της Ανατολής είναι απόγονοι των Ισπανών Εβραίων, οι οποίοι εξορίσθηκαν από τη χώρα τον Μάρτιο του 1492, επί Φερδινάνδου και Ισαβέλλας. Περίεργο είναι ότι, παρά τις μεγάλες περιπλανήσεις τους και τις αντιξοότητες που τους έτυχαν, δεν ξέχασαν την ισπανική γλώσσα, την οποία ακόμη χρησιμοποιούν για να συζητούν μεταξύ τους και την οποία αχόμη και ένας Εβραίος εργάτης μιλάει πιο συχνά από την Τουρκική.

Εάν ένας από αυτούς τους Εβραίους γύριζε σήμερα στην Ισπανία, το λεξιλόγιό του θα προχαλούσε θυμηδία καθότι περιέχει απαρχαιωμένες ισπανικές λέξεις - όπως αυτές που βρίσχουμε στον Δον Κιχώτη - και επίσης πολλές τουρκικές. Ωστόσο, είναι ένα θαύμα το ότι η ισπανική γλώσσα θα μπορούσε να διατηρηθεί τόσο καλά εδώ στην Ανατολή επί τέσσερις αιώνες, από τα στόματα ανθρώπων οι οποίοι δεν την γράφουν με λατινικούς, αλλά μόνο με εβραϊκούς χαραχτήρες, όταν έχουν ν' αλληλογραφήσουν μεταξύ τους.

Παρ' όλ' αυτά, σε όλες τις επιστολές στην ισπανική που απηύθυνα στον Εβραίο S.B. Gormerano στα Δαρδανέλλια, ο οποίος ήταν για ένα χρονικό διάστημα πράκτοράς μου, ελάμβανα απαντήσεις πάντα στην ιταλική γλώσσα και βεβαιώθηκα ότι ο συγγραφέας δεν ήξερε πώς να γράφει ισπανικά με λατινικούς χαρακτήρες, καθότι από την παιδική του ηλικία είχε συνηθίσει να γράφει στα ισπανικά χρησιμοποιώντας την εβραϊκή αλφάβητο".

Από το βιβλίο του Heinrich Schliemann, Troja, (Arno Press, New York, 1976, σελ. 11)

## Γέννηση παιδιού

Του κ. ΕΣΔΡΑ Δ. ΜΩΥΣΗ

γέννα (τοκετός) της Εβραίας Λαρισινής γυναίκας, όπως και όλων των γυναικών της παλιάς εποχής, γινότανε στο σπίτι της, με τη βοήθεια συνήθως εμπείρων γυναιχών μεγάλης ηλικίας ή μαιών από κατώτερες και μέσες σχολές και μερικές φορές χωρίς καμία βοήθεια. Πολύ αργότερα, οι τοκετοί γίνονταν με τη βοήθεια επιστημόνων μαιών και ακόμα αργότερα και μαιευτήρων, στην αρχή στο σπίτι και ύστερα στην κλινική.

Η γυναίκα που γεννούσε λεγόταν Παρίδα και ο

πατέρας Παρίδο.

Η λεχώνα έβγαινε από το σπίτι μετά 40 μέρες.

Όταν γεννιόταν αγόρι, που εθεωρείτο σπουδαίο γεγονός, προ παντός όταν ήταν το πρώτο παιδί του ζευγαριού, στις 8 ημέρες από τη γέννηση, γινότανε απαραίτητα (εκτός ειδικών λόγων υγείας που το μετέθεταν για αργότερα) η Περιτομή (Μπερίτ - Μιλά) από ειδικό Μοέλ, με συμμετοχή όλου του κόσμου. Την προηγούμενη νύχτα από τη μέρα της περιτομής. ελάμβανε χώρα ένα γλέντι στο σπίτι που λεγόταν Βιγιόλα, στο οποίο προσχαλούνταν όλα σχεδόν τα μέλη της Κοινότητας που έφεραν και τα δώρα τους για το νεογέννητο. Εκεί τραγουδιόντουσαν ειδικά θυησκευτικά και λαϊκά τραγούδια σχετικά με το γαρμόσυνο γεγονός και προσφέρονταν ειδικά το γνωστό στη Λάρισα γλυκό Κομπέτα, που ήταν φτιαγμένο από σουσάμι με μέλι και ήταν εξαιοετικά εύγευστο. Το ίδιο γλυχό παρασχευάζονταν και παοπισκευάζεται ακόμα και σήμερα από τις Εβραίες νοικοχυρές και το Πουρία.

Ακολουθούσε γλέντι και φαγοπότι, ανάλογα με τις οικονομικές δυνατότητες της οικογένειας. Την επομένη μέρα που γινόταν το Μπερίτ - Μιλά (περιτομή) κάτω από το "Παρόχετ", κάτω από το οποίο καθόταν ο κουμπάρος που ήταν συνήθως ένας από τους παπούδες, ή ένας θείος ή κάποιος συγγενής, που χρατούσε το μωρό στα γόνατά του, που το έφερνε η κουμπάρα που επίσης ήταν κάποια από τις γιαγιάδες, ή κάποια θεία ή συγγενής, πάνω σ' ένα

μαξιλάοι.



Λάρισα: Τελετή στη Συναγωγή.



Λάρισα: Τελετή στη Συναγωγή: Διακρίνεται ο Επίτροπος της Συναγωγής Δαυίδ Εσδρ. Μωυσής.

Γινότανε η θρησκευτική τελετή με παραδοσιακά θρησκευτικά τραγούδια και ύμνους. Η λεχώνα μητέρα όλη τη βδομάδα, μέχρι και μετά την περιτομή, βρισχόταν στο θαυμάσια στολισμένο χρεβάτι (το νυφικό κρεβάτι) με ό,τι καλύτερο και πολύτιμο διέθετε το σπιτικό της, περιστοιγισμένη από πολλές γυναίκες, φίλες και συγγένισσες. Χαρακτηριστικό του κρεβατιού της λεχώνας ήταν το λεγόμενο "Μπαλντακίνο", που ήταν ένα είδος μεγάλης κουνουπιέρας από πολλά μέτρα τούλι, που κρεμασμένο από την οροφή του δωματίου απλώνονταν και σκέπαζε όλο το κρεβάτι και είχε, εκτός από τη χρησιμότητα να προφυλάει το νεογέννητο και τη μητέρα από τα κουνούπια. και τον στολισμό του κρεβατιού και την έννοια της διαφύλαξής τους ίσως από κακό μάτι αϋναρά.

Στο αγόρι γινότανε μετά το ρεχμιμιέ ντοή ρεχμίρ (εξαγορά), τελετή κατά την οποία οι γονείς εξαγόραζαν συμβολικά το παιδί αντί 5 σελαΐμ (ασημένια νομίσματα) από τον Κοέν, στον οποίο θεωρητικά ανήκε, προοριζόμενο για το Ναό. Ο Κοέν παραχωρούσε το παιδί στην οιχογένειά του επιστρέφοντας - αν ήθελε - και το συμβολικό αντίτιμο. Η οικογένεια, με τη σειρά, έστελνε - για ν' ανταποδώσει το καλό - ένα δώρο στον Κοέν κι έτσι, με τις ευλογίες του Κοέν και της θοησκείας που διάβαζε ο Ραββίνος, το παιδί περιέρχονταν οριστικά πια στους γονείς. Την ημέρα της περιτομής δινόταν και το όνομα στο παιδί.

Σε γέννηση κοριτσιού, που επίσης γιορταζόταν με χαρά, χωρίς να υπάρχουν χρονικά όρια, γινότανε στο σπίτι μια θρησκευτική τελετή "Φαδάριο", όπου το κορίτσι, υπό τις ευλογίες της θρησκείας, έπαιρνε το όνομά του και ακολουθούσε σχετικό γλέντι για το χαρμόσυνο γεγονός.

## Εβραϊκά Φυλακτά για το Κακό Μάτι

Του κ. ΝΙΚΟΥ ΣΤΑΥΡΟΥΛΑΚΗ, Διευθυντού του Εβραϊκού Μουσείου Ελλάδος

πίστη στην αντίληψη ότι οι τυχεροί και πλούσιοι άνθρωποι μπορούν να πέσουν θύματα των μηχανορραφιών των δαιμόνων και των κακών πνευμάτων, δεν είναι μόνο πολύ παλαιά, αλλά και πολύ διαδεδομένη. Παράλληλη μ' αυτήν είναι και η σκέψη ότι ορισμένοι άνθρωποι έχουν την ικανότητα να ματιάζουν ανθρώπους, ή ακόμα και αντικείμενα, με ή χωρίς τη θέλησή τους. Η μούντζα είναι στην ουσία ένα είδος ματιάσματος και τα μέσα που χρησιμοποιήθηκαν για να προστατευθεί κανείς από αυτό οδήγησαν σε πολλά ενδιαφέροντα έθιμα και ενέργειες για την απο-

φυγή του. Δεν πρέπει να παραδέχεται κανείς ποτέ την καλή του τύχη, η ομορφιά δεν πρέπει να θαυμάζεται και κανείς δεν πρέπει ν' αναζητάει την τελειότητα, αν θέλει ν' αποφύγει το εκούσιο ή το ακούσιο μάτιασμα. Γι' αυτόν τον λόγο, οι Κινέζοι αγρότες, όταν θερίζουν ειδικά μια καλή σοδειά, πηγαίνουν στα χωράφια ντυμένοι πένθιμα σαν να πηγαίνουν σε κηδεία.

Είναι επίσης πιθανό, να βρει κανείς σε τούρκικα χαλιά ένα σκόπιμο ελάττωμα, που έχει εσκεμμένα μέσα στο σχέδιο. Σε πολλά σπίτια στη Νέα Αγγλία, οι αγρότες ζωγραφίζουν περίεργα σχήματα για ν' απομακρύνουν το κακό μάτι και συνηθίζεται ακόμα από πολλούς στην Ελλάδα και τα Βαλκάνια το φτύσιμο ενός παιδιού, όταν δέχεται μια φιλοφρόνηση.

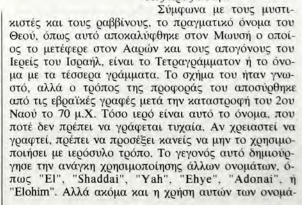
Τα χρώματα μπορούν επίσης ν' απομαχρύνουν το κακό μάτι, αλλά και να φέρουν καλή τύχη. Επειδή το

μάτιασμα μπορεί να είναι και ακούσιο, για να προστατευθεί κανείς από αυτό πρέπει να φοράει μπλε ή κόκκινες χάντρες ή ακόμα καλύτερα να χρησιμοποιεί φυλακτά και ειδικότερα αυτά που έχουν επιγραφές. Οι χειρονομίες μπορούν επίσης να είναι αποτελεσματικές, όπως ειδικά αυτή του κερατωμένου (comuto), που γίνεται όταν ο δείκτης και μικρό δάκτυλο απλώνονται ενώ κρατιέται το μεγάλο δάκτυλο πάνω στην παλάμη και τα δύο μεσαία δάκτυλα διπλώνονται κάτω από αυτό. Μια άλλη χειρονομία που χρησιμοποιείται πολύ, είναι το σύκο (fig), όπου το μεγάλο δάκτυλο μπαίνει ανάμεσα στον δείκτη και το μεσαίο δάκτυλο μπαίνει ανάμεσα στον δείκτη και το μεσαίο δάκτυλο μπαίνει ανάμεσα στον δείκτη και το μεσαίο δάκτυλο μπαίνει ανάμεσο στον δείκτη και το μεσαίο δάκτυλο μπορεί όχι μόνο να βγάλει μάτι, αλλά και να προστατέψει κάσ

ποιον απ' αυτό. Το πολύ παλιό χέρι του Baal, που χρονολογείται από τους Φοινικικούς χρόνους, πέρασε στη χρήση των Ρωμαίων και εμφανίζεται στους Μουσουλμάνους σαν το Χέρι της Φατίμα και χρησιμοποιείται ακόμα και από τους Εβραίους.

Η μελέτη της χρήσης των φυλακτών από τους Εβραίους είναι σχετικά νέα και μάλλον οφείλεται στο γεγονός ότι έχουν διασωθεί σχετικά λίγα. Υπήρχε γενικά μια προκατάληψη εκ μέρους των ραββίνων για τη χρησιμοποίησή τους, που χρονολογείται από την περίοδο που αρχίζει την καριέρα του ο Σαμπετάι Τσβι. Ο

Τσβι, μαζί με τον Ναθαναήλ της Γάζας, επιφανή θεολόγο. έγραψαν και μοίρασαν φυλακτά μέχοι και στην Ευρώπη. Αυτό που ξέρουμε για αυτά τα φυλακτά, όπως και για τα φυλακτά που φοράνε οι Ορθόδοξοι Εβραίοι, είναι ότι η αποτελεσματικότητά τους δεν οφείλεται στο χρώμα ή το σχήμα, αλλά μάλλον στην πίστη της φοβερής δύναμης που κρύβεται μέσα στο Shema ή όνομα του Θεού. Ποέπει επίσης ν' αναφεοθεί εδώ το γεγονός ότι τα Τεφιλίν που φοράνε οι Εβραίοι στην πρωινή προσευχή, παρ' όλο που μεταφράζονται σαν φυλαχτήρια, δεν είναι με κανέναν τρόπο φυλακτά, όπως δεν είναι φυλακτό η Μεζουζά. Ο σχοπός τους δεν είναι ούτε να προστατεύουν αυτόν που το φοράει, ούτε να του φέρουν καλή τύχη, αλλά μάλλον να χρησιμεύσουν σαν μέσο για να θυμάται κανείς τις εντολές της θρησκείας και τις υποχρεώσεις προς αυτήν.





Εβραϊκό φυλακτό (από τη συλλογή του Εβραϊκού Μουσείου Ελλάδος).

## ΟΙ ΕΒΡΑΙΟΙ ΣΤΗΝ ΕΛΛΑΔΑ

Συνέχεια από τη σελ. 2

τα με ιδιαιτερότητες: Και πόσο ξέρουν και οι ίδιοι τον εαυτό τους:

Και ποιός άλλος μπορεί να δει τον συνάνθρωπό του στο ψυχιχό βάθος που φθάνει ο ποιητής κι ο συγγραφέας. Αυτοί είναι που εντοπίζουν την αλήθεια κάτω από στρώματα και επιστρώματα συμπεριφορών που, πότε ηθελημένα και πότε άθελα, την νοθεύουν ή την αποκρύβουν. Δεν πρωτοτυπώ καθόλου αν πω ότι ο πνευματικός και ο καλλιτέχνης δημισυργός είναι αυτοί που έχουν την διάνοια να βλέπουν απροκατάληπτα δικαίους και αδίκους, να βρέχουν επί δικαίους και αδίκους και να γράφουν την ιστορία του ανθρώπου σαν ιστορία της ψυχικής του ουσίας και αλήθειας.

Στο εισαγωγικό του σημείωμα, ο κύριος Αλμπέρτος Ναρ γράφει ότι τα κείμενα που αναφέρονται στον εβραϊκό λαό, ιδιαίτερα μετά το Ολοκαύτωμα, αποτελούν μια προσφορά των ελληνικών γραμμάτων, καθόλου ευκαταφρόνητη, προσφορά που δεν θα συναντήσουμε εύκολα σε οποιαδήποτε άλλη ευρωπαϊκή γραμματεία.

Χαίρομαι γι' αυτό. Και θα ήθελα να θυμήσω πως ο ελληνικός λαός έχει εδώ και χιλιάδες χρόνια μια κοαμοπολίτικη εμπειρία και αντίληψη για τη ζωή. Με τόπο τους μια χώρα όπου οι θάλασσές της την καθιστούσαν πέρασμα και ταυτόχρονα παραλήπτη στις μετακινούμενες δραστηριότητες των γύρω λαών, οι Έλληνες ανέπτυξαν τον πολιτισμό τους χάρη στην ευφυία τους να αντιληφθούν τον κόσμο, τη φύση, τη ζωή σαν μια σοφά αναγκαία σύνθεση και συμβίωση. Ακόμα και θεότητες που ήρθαν από αλλού βρήκαν πατρίδα στον Όλυμπο.

Ποτέ ο ρατσισμός, ποτέ η μισαλλοδοξία δεν άναψαν στην Ελλάδα κακούργα πάθη. Έγινε πάντα πατρίδα για όσους ήρθαν να ζήσουν στη γη της και να γίνουν δικοί της κάτοικοι, όπως οι συνέλληνες, συμπολίτες και συγκάτοικοι σ' αυτή τη χώρα Εβραίοι. Ήταν φυσικό, ιδιαίτερα η τραγωδία του ολοκαυτώματος να γίνει και πόνος όλων των Ελλήνων.

(Την Τοίτη 4 Δεκεμβοίου 1990, το Κ.Ι.Σ. οργάνωσε στην Αθήνα, στην αίθουσα Ξένων Ανταποκριτών, συγκέντοωση Τύπου, κατά την οποία παρουσίασε το νέο ειδικό τεύχος του περιοδικού "Χρονικά", που είναι αφιερωμένο στη Φυσιογνωμία του Εβραίου στη νεώτερη ελληνική λογοτεχνία.

Κατά τη συγκέντρωση, προλόγισε ο πρόεδρος της Επιτροπής Δημοσίων Σχέσεων κ. Μ. Κ.Κωνσταντίνης και μίλησαν ο επιμελητής του τεύχους κ. Αλμπέρτος Ναρ, καθώς και ο λογοτέχνης - θεατρικός συγγραφέας κ. Ιακ. Καμπανέλλης. Το παραπάνω κείμενο είναι εκείνο της ομιλίας του κ. Καμπανέλλη).

## Εβραϊκά Φυλακτά για το κακό μάτι

Συνέχεια από τη σελ. 22

των είναι προγεγραμμένη.

Μια πολύ διαδεδομένη συνήθεια των Εβραίων της πρχαιότητας, που χρονολογείται τουλάχιστον πριν ιιπό 2.500 χρόνια, ήταν η χρησιμοποίηση χωρίων από το Ταπαh (Βίβλος) εθεωρείτο πολύ αποτελεσματική. Τα εβραϊκά φυλακτά ενάντια γενικά στο κακό και ειδικά ενάντια στο κακό μάτι, έχουν μια εκπληκτική συνέπεια. Συνήθως όλα αρχίζουν με την επίκληση "Στο όνομα του Θεού" ή "Με τη βοήθεια του Θεού"... και συνεχίζεται με ένα από τα "Shemoth" ή ονόματα του Θεού, πολύ σπάνια ο γραφέας χρησιμοποεί το Τετραγράμματον. Μετά το όνομα αχολουθούν τα ονόματα των χιλιάδων ειδικά ισχυρών αγγέλων. Οι Καμπαλιστές είχαν μια ειδική γνώση της μυστικής δύναμης αυτών των ονομάτων. Μετά από αυτή την γενική επίκληση των αγγέλων ξεκαθαρίζεται και ο σκοπός του φυλακτού. Αν πρόκειται να χρησιμοποιηθεί για να προστατέψει από τις κακές ενέργειες της Λιλίθ, τότε ζητάται η βοήθεια τριών ειδικών αγγέλων, των Sanvai, Sansavai και Samanglof. Μετά από αυτό συνηθιζόταν στα φυλακτά που ήταν γραμμένα σε περγαμηνή να αναφέρεται το όνομα του προσώπου για το οποίο ήταν γραμμένο το φυλακτό και μετά να επαναλαμβάνεται τρεις φορές το Amen

Υπάρχουν κανόνες για την γραφή φυλακτών και ο-

οισμένοι Καμπαλιστές ήταν πολύ γνωστοί για την αποτελεσματικότητα των φυλακτών που έφτιαχναν. Το Sefer Raziel είναι ένα από τα σημαντικότερα κείμενα και ένας από τους μεγαλύτερους γραφείς ήταν ο R. Haim Joseph David Azulai, γνωστός σαν "Hida" (πέθανε το 1807), τόσο βαθειές ήταν οι γνώσεις του που όπως λεγόταν ακόμα και η υπογραφή του είχε τη δύναμη ενός φυλακτού.

Τα φυλακτά ήταν συνήθως γραμμένα σε περγαμηνή, σύμφωνα με συγκεκριμένους κανόνες. Ο γραφέας έπρεπε να νηστεύει και τα γράμματα έπρεπε να γραφτούν προσεκτικά και μόνο σε "Ashuri" ή τετράγωνα εβραϊκά.

Τα φυλακτά που έχουν χαραχθεί σε μέταλλο είναι συνήθως συντομότερα και δεν μας είναι γνωστά πολλά για τους ανθρώπους που τα έφτιαξαν, παρά μόνο ότι δούλεψαν κάτω από τις οδηγίες ειδικών.

Στο Εβραϊκό Μουσείο της Ελλάδος υπάρχουν διάφορα φυλακτά. Μερικά είναι γραμμένα σε περγαμηνή και είναι κλεισμένα μέσα σε μικρές μεταλλικές θήκες, σκοπός τους ήταν να φοριούνται γύρω από το χέρι ή γύρω από το λαιμό. Αλλά έχουν το σχήμα δακτυλιδιού ή κολιέ με μπλε χάντρες. Υπάρχουν επίσης και αρκετά παιδικά φυλακτά.

# English Summary of the contents of Issue No 114

(January - February 1991)

#### In this Issue:

- An article by the well known Greek dramatist and author Iakovos Campanellis on the harmonious co-existence of Christians and Jews in Greece, which continued even in Hitler's concentration camps. As Campanellis points out, "I remember Jews in Mauthausen inspiring hope in the hearts of non-Jews and giving them the courage to continue".
- A study of **Racism and Anti Semitism**, by Professor Th. Lipovats. As Professor Lipovats notes, racism and anti Semitism "as an ideology and a mental predisposition are the consequence of traumatic cultural changes in society and in the field of knowledge, but beyond this they continue to have an indipendent existence despite the scientific and philosophical critique to which they have been subjected".
- Five poems by Nelly Sachs, winner of the Nobel Prize for Literature in 1966, in Greek translation.
- From a book published in 1912 and entitled *Treatises on Chios*, an extract concerning a lecture given by Renan to the Cercle St. Simon, on 27 January 1883, entitled "Judaism as a Race and a Religion". The extract also refers to other academic studies and examines the position of the Jews of Chios in the 16th century.

- An article by Bohor Forni, containing particulars of the **Jewish Community of Chalkida** (capital of the Precture of Evvia). The town has preserved tombstones which testify to the presence of Jews there as early as 1200. The article is accompanied by photographs of Chalkida Jews taken in the e22arly years of the 20th century.
- A short story by G. Filaretos, first published in 1905, which shows the extent to which the Jews who settled in Thessaly, were assimilated into the Christian population of the area, with which they lived amicably.
- An account of the French author **Albert Coen**, who was born in Corfu in 1905, and, on the following page, extracts from a paper by **Heinrich Schliemann**, excavator of Troy.
- An article by Esdra Moisis on the customs of Jewish folklore concerning the birth of children in Larissa, capital of the Prefecture of Thessaly.
- A description by the Director of the Jewish Museum of Greece, Mr Nikolaos Stavroulakis, of the custom of keeping a talisman against the evil eye.



עץ חיים היא

Δένδρον ζωής είναι ή Τορά... (Παροίμ. 3:18)