# ΟΡΓΑΝΟ ΤΟΥ ΚΕΝΤΡΙΚΟΥ ΙΞΡΑΗΛΙΤΙΚΟΥ ΞΥΜΒΟΥΛΙΟΥ ΤΗΣ ΕΛΛΑΔΟΣ

#### **ΕΤΟΣ Θ' • ΑΡΙΘΜ. 86 • ΑΠΡΙΛΙΟΣ 1986 • ΝΙΣΑΝ 5746**



#### ΘΕΣΕΙΣ

# Ο Σεβασμιώτατος Μητροπολίτης κ. Αὐγουστίνος ἀπαντᾶ σέ ἐπιστολή τοῦ Κ.Ι.Σ.

Ο Σεβασμιώτατος Μητροπολίτης Φλωρίνης, Πρεσπῶν καί Ἐορδαίας κ. Αὐγουστίνος ἀπαντᾶ σέ ἐπιστολή τοῦ Κεντρικοῦ Ἱσραηλιτικοῦ Συμβουλίου.



τό περιοδικό «Σπίθα», πού ἐκδίδει ἀπό δεκαετιῶν ὁ Σεβ. Μητροπολίτης Φλωρίνης κ. Αὐγουστίνος, σέ κάποια ἔκδοσή του εἶχε ἐπικολληθεῖ κάποιο ἀπό τά συκοφαντικά ἀ-νῶνυμα φυλλαδιάκια πού θέλουν νά παρουσιάζουν τόν ψευδή συσχετισμό μεταξύ
 Ἰουδαϊσμοῦ καί Χιλιασμοῦ. Τό Κεντρικό

'Ισραηλιτικό Συμβούλιο, ἐπειδή γνωρίζει τήν ἐντιμότητα τοῦ ἀνδρός, ἕκρινε καθῆκον του νά ἀπευθυνθεῖ σχετικά στόν Ἐπίσκοπο Φλωρίνης. Ὁ Μητροπολίτης μᾶς ἔστειλε τήν ἐπιστολή, πού δημοσιεύεται παρακάτω, καί γιά τήν ὀποία τόν εὐχαριστοῦμε.

"Οσον ἀφορā τίς θεολογικές ἀπόψεις τοῦ Σεβασμιώτατου, ποὺ περιέχονται σ' αὐτή τήν ἐπιστολή, θά θέλαμε νά παρατηρήσουμε ὅτι, ὅπως είναι γνωστό, ἡ ἀκρογωνιαία διαφορά μεταξὺ τῶν δύο ἐξ ἀποκαλύψεως θρησκεται στήν περί Ἰουδαϊσμοῦ καί τοῦ Χριστιανισμοῦ — βρίσκεται στήν περί Ἰησοῦ ἀντίληψη. Ώς ἐκ τούτου οἱ θεολογικές θέσεις τῶν θρησκειῶν μας είναι δεδομένες· δέν μεταβάλλονται. Ἐκεῖνο πού ἀσφαλῶς χρίζει βελτιώσεως, είναι οἱ διανθρώπινες σχέσεις. Καί τό σκοπό αὐτό, κατά τήν ἄποψή μας, ὀφείλουμε ὅλοι νά τόν ὑπηρετήσουμε μἑ κάθε τρόπο καί μέσο.

Τέλος, όπως προκύπτει ἕμμεσα ἀπό τήν ἀπάντηση, οὕτε ὁ Μητροπολίτης κ. Αὐγουστίνος, σεβόμενος τόν ἑαυτό του καί τὸ κύρος τοῦ ἀξιώματός του, δέχεται τήν ψευδή κατηγορία περί συναφείας τῶν Μαρτύρων τοῦ Ἰεχωβā μὲ τήν παλαιοτάτη Ἐβραϊκή θρησκεία ἤ τόν Σιωνισμὸ.

#### Η έπιστολή τοῦ Σεβασμιωτάτου:

« Έλάβομεν τό άπό 15 'Οκτ. 1985 ύμέτερον, ὑπ' ἀριθμ. 1006 ἕγγραφον, διά τοῦ ὁποίου ἐκφράζετε πικρόν παράπονον καθ' ἡμῶν διά τό περιεχόμενον κάποιας διακηρύξεως, ἡ ὁποία ἕπεσεν εἰς χεῖρας σας, ἐπικεκολλημένη ἐπί τοῦ ὑπ' ἀριθμ. 437 φύλλου τῆς «Σπίθας», ἡμετέρου δημοσιογραφικοῦ ὀργάνου. Θά ἔπρεπε νά σᾶς ἀπαντήσω ἀμέσως, ἀλλά διὰ λόγους ἀνεξαρτήτους τῆς θελήσεὡς μου δέν ἠδυνάμην νά ἀπαντήσω ἐνωρίτερον.

Έν πρώτοις οὐδεμίαν εὐθὐνην φέρω διά τήν ἀνωτέρω προκήρυξιν, τῆς όποίας τό περιεχόμενον ἀγνοῶ. Δυστυχῶς, πολλοί, χωρίς κάν νά μέ ἐρωτήσουν, συναποστέλλουν τήν «Σπίθαν» μέ ἰδικά των δημοσιεύματα, τά όποῖα εἶναι ἄσχετα πρός τό περιεχόμενον τῆς «Σπίθας» καί ἐκδίδονται ἀνευ τῆς ἡμετέρας ἐγκρίσεως ἤ ἀδείας. Ήμεῖς φέρομεν εὐθὐνην προσωπικήν δι' ὅσα γράφομεν καί κηρύττομεν ἐπί μίαν περίπου 50ετίαν εἰς τό ἡμέτερον ἔθνος. Οἱ δἑ πολυπληθεῖς ἀκροαταί καί ἀναγνῶσται μας γνωρίζουν τί περί τοῦ ὑμετέρου ἕθνους λέγομεν καί γράφομεν. Θεωροῦμεν αὐτό, κατά τάς Γραφάς, ὡς τόν περιούσιον λαόν, διά τοῦ ὁποίου ἀπεκαλύφθη ἐξ οὐρανοῦ ἡ θεία ᾿Αλήθεια καί ἐκ τοῦ ὁποίου προῆλθον μεγάλοι ἄνδρες τῆς Παλαιᾶς Διαθήκης, πατριάρχαι καί προφῆται, καί τό σπουδαιότερον Αὐτός ὁ ᾿Αρχηγός τῆς Χριστιανικῆς μας Πίστεως, ὁ Κύριος ἡμῶν Ἰησοῦς Χριστός.

'Αλλ' ό περιούσιος αὐτός λαός, τόν ὁποῖον πλειστάκις διέσωσεν ό Θεός διά θαυμάτων προκαλούντων κατάπληξιν, κατά τήν διαδρομήν των αίώνων διέπραξε διάφορα άμαρτήματα, τά όποῖα μετά παρρησίας ἤλεγχον οί προφήται. Τό δέ μέγιστον ἀμάρτημα καθ' ἡμᾶς είναι ότι Ἐκεῖνον, τόν όποῖον προεφήτευσαν οἱ προφῆται, "Αγιον καί Δίκαιον κατά πάντα, κρίναντες παρανόμως επί Ποντίου Πιλάτου οί πατέρες ύμῶν ἐσταύρωσαν. Τοῦτο καί μεγάλαι προσωπικότητες τοῦ Ἰσραηλιτικοῦ λαοῦ, ραββίνοι καί ἄλλοι, μετά ἐπισταμένην μελέτην δέν ἀρνούνται, ἀλλά ἀμερολήπτως κρίνοντες τά πράγματα ὑπό τό φῶς τῆς 'Αγίας Γραφῆς καί τῶν ἱστορικῶν γεγονότων, τά όποια έξελίχθησαν, άναγνωρίζουν ώς κορυφαΐον άμάρτημα τοῦ περιουσίου τούτου λαοῦ, τόν όποΐον ή θεία Πρόνοια έξ όλων τῶν λαῶν ἐξέλεξε δι' ὑψίστην έπί τῆς γῆς ἀποστολήν.

Ήμεῖς κήρυκες τοῦ λόγου τοῦ Θεοῦ, ὑμνηταί τοῦ μεγαλείου τοῦ ὑμετέρου λαοῦ κατά τάς Γραφάς, μαζί μέ τούς προφήτας τοῦ λαοῦ σας πονοῦμεν καί θρηνοῦμεν διά τήν ἄδικον καταδίκην τοῦ Κυρίου ἡμῶν Ἰησοῦ Χριστοῦ καί δέν παύομεν νά ἐκφράζωμεν τήν ἐλπίδα ὅτι ὁ Ίσραηλιτικός λαός, κατά τήν προφητείαν τοῦ ἀποστόλου Παύλου, θά ἕλθει καιρός, καθ' ὄν θά πιστεύσει καί θ' άναγνωρίση τόν Χριστόν, ή δέ ἐπιστροφή αὐτοῦ θά εἶναι ἕναρξις νέας μεγάλης καί ίστορικῆς περιόδου διά τήν άνθρωπότητα. Καί ὅπως όμιλοῦντες διά τόν λαόν μας, περιούσιον καί αὐτόν λαόν εἰς τήν ἐπιστήμην καί τάς τέχνας, ἐγκωμιάζομεν τά προτερήματά του, οὕτω καί διά τόν λαόν σας πράττομεν έν πνεύματι άληθείας καί δικαιοσύνης. "Υβρεις έναντίον τοῦ ἔθνους σας οὐδέποτε εἴπομεν. Ὑπῆρξαμεν θεαταί καί μάρτυρες τοῦ διωγμοῦ όν ύπέστη ό λαός σας έν Θεσσαλονίκη κατά την άπαισίας μνήμης περίοδον τῆς Κατοχῆς καί ἐκλαύσαμεν καί διεμαρτυρήθημεν έντόνως προφορικώς τε καί γραπτώς. Είς απόδειξιν των λεγομένων μας λαμβάνετε ώδε συνημμένως φωτοαντίγραφον δύο ἄρθρων μας, είς τά όποία διαυγώς ἐκφράζομεν τάς ἀνωτέρω ἀντιλήψεις µaç.

Τάς σελίδας αὐτάς τῶν ἄρθρων μας ἐάν ἀναγνώσετε, θά διαπιστώσετε μέ ποῖον πνεῦμα ὀμιλῶ καί γράφω περί τοῦ ὑμετέρου λαοῦ, μακράν ὕβρεων καί φανατισμῶν. Μετ' ἐγκαρδίων εὐχῶν

> Ο Φλωρίνης, Πρεσπῶν καί Ἐορδαίας Αὐγουστίνος

#### ΕΙΚΟΝΑ ΤΟΥ ΕΞΩΦΥΛΛΟΥ

"Αφίσσα τοῦ κ. Nandor Lazar, διασωθέντος ἀπό τό "Ολοκαύτωμα καί κατοίκου, τά τελευταΐα 25 χρόνια, στό Νορφόλκ - Βιρτζίνια (ΗΠΑ). "Η ἀφίσσα διακρίνεται γιά τό συμφιλιωτικό πνεῦμα ποὐ μεταδίδει. Τά συνταρακτικά κείμενα τοῦ φερέτρου καί τῶν κεριῶν ἀναφέρονται στό θρῆνο τοῦ 'Ολοκαυτώματος καί στήν ἀνυπολόγιστη ἀπῶλεια ἑκατομμυρίων ἀθώων ἀνθρώπων. 'Η ἀφίσσα κυκλοφορεῖ ὑπό τήν αἰγίδα τοῦ γερουσιαστοῦ τῆς Καλιφόρνιας κ. Tom Lantos.

# Ιουδαιοχριστιανικός διάλογος

#### Τοῦ καθηγητοῦ κ. ΑΘ. Π. ΧΑΣΤΟΥΠΗ

Καθηγητής τῆς Θεολογικῆς Σχολῆς τοῦ Πανεπιστημίου 'Αθηνῶν κ. '**Αθανάσιος Π. Χαστούπης**, σέ μελέτη του μέ τίτλο: «'Ιουδαιοχριστιανικός Διάλογος» (ἀνάτυπο ἀπό τό περιοδ. «Θεολογία», τόμος ΝΕ (1984), τεῦχος Α' σελ. 113 - 148), ἐπιχειρεῖ μιά ἀναδρομή καί παρουσίαση τοῦ 'Ιουδαιοχριστιανικοῦ διαλόγου, πού ἄρχισε ἀμέσως μετά τόν Β' Παγκόσμιο Πόλεμο.

Τό ἀπόσπασμα πού ἀκολουθεῖ ἀποτελεῖ τά δύο πρῶτα (εἰσαγωγικά) κεφάλαια τῆς μελέτης τοῦ καθηγητοῦ κ. 'Αθ. Χαστούπη, ὅπου ἐπιχειρεῖται ή σκιαγράφηση τῶν πρό τοῦ Β΄ Παγκοσμίου Πολέμου σχέσεων τῶν δύο θρησκειῶν καί τονίζεται ή ἀναγκαιότητα καί οἱ προϋποθέσεις γιά τή διεξαγωγή ἑνός διαλόγου καί σήμερα, πού οἱ συνθῆκες εἶναι προσφορότερες.

#### Α. Ό ἰουδαϊσμός ὡς ἱστορική προϋπόθεσις τοῦ χριστιανισμοῦ

Υπό πασαν αὐτοῦ μορφήν ὁ ἰουδαϊσμός ἐξαγγέλλει ἀνά τούς αἰῶνες ὅτι ὁ κόσμος δέν είναι αὐθύπαρκτός οὐδέ τό ἔσχατον δι' ἑαυτόν μέτρον ἀλλ' ἔχει δημιουργόν, προνοητήν καί κύριον τόν ἐπί τοῦ Σινᾶ ἀποκαλυφθέντα Θεόν τῆς δια θήκης, οῦ τό ἄγιον θέλημα ὀφείλει ἐν ὑποταγῆ νά ποιῆ πᾶς ἄνθρωπος. Ἡ ἀλήθεια δ' αῦτη συνδέει τὴν συναγωγήν πρός τὴν χριστιανικήν ἐκκλησίαν καί τό ἰσλαμικόν τἑμενος, ἀν καί ἐν μέν τῶ ἰουδαΐσμῶ φέρεται ὡς βάσις, ἐν δέ ταῖς ἐκ τούτου προελθούσαις θρησκείαις, τῶ χριστιανισμῶ καί τῶν ἰσλαμισμῶ, καθίσταται προϋπόθεσις.

Κατά τήν ἰουδαϊκήν πίστιν ὁ ἄνθρωπος δύναται ἐλευθέρως νά χωρήση εἰς ἐκτέλεσιν τοῦ θείου θελήματος, ἐνισχυόμενος καί εὐοδούμενος ἀκολούθως ὑπό τῆς χάριτος τοῦ Θεοῦ. Ποιῶν δέ τις τό θεῖον θέλημα συνεργεῖ εἰς προαγωγήν τῆς δικαιοσύνης, ἐμπέδωσιν τῆς ἐιρήνης¹ καί διάνοιξιν ἐν γένει τῆς ὁδιο πρός ἔλευσιν τῆς βασιλείας τοῦ Θεοῦ. Ὁ Ιουδαῖσμός, στερρῶς ἐχόμενος τῆς διαθήκης καί προσδοκῶν ἐπιμόνως τήν βασιλείαν τοῦ Θεοῦ, ἐπιδιώκει μετά πάθους, οῦ ἐμφορεῖται καί πᾶς φιλελεύθερος ὀπαδός του², τῆν ἐκπλήρωσιν τῆς ἐν τῶ κόσμω ἀποστολῆς του, νοουμένης ὡς κλήσεως παντός ἀνθρώπου πρός τόν ἐπί τοῦ Σινᾶ ἀποκαλυφθέντα Θεόν<sup>3</sup>.

Αποσκοπῶν δ' ὁ ἰουδαϊσμός εἰς τήν πρός τό Σινα κλῆσιν, ἑξαγγέλλει διηνεκῶς κήρυγμα ἐπιστροφής τοῦ ἀνθρώπου πρός τόν Θεόν, κήρυγμα δικαιοσύνης τοῦ Θεοῦ ἐπιδιωκομένης καί μαρτυρουμένης ἐν μέσω τῆς ἐνθάδε ἀδικίας, κήρυγμα προορι ζόμενον διά τόν ἀποστατοῦντα ἀνθρωπον πάσης ἑποχῆς<sup>4</sup>. Κατά τήν ἰουδαϊκήν πίστιν ὁ ἐπιστρέφων ἀναδημιουργεῖται. Τοῦτο δ' ἐχων κατά νοῦν χασίδ τις νομοδιδάσκαλος, οὐτωσί διετύπωσεν εἰς τοὑς μαθητάς του τήν περί ἐπιστροφῆς μεγάλην ίδέαν τοῦ ἰουδαΐσμοῦ: «Ἡ μεγάλη ἐνοχή τοῦ ἀνθρώπου δέν ἑἶναι ἡ ἀμαρτία, ῆν οὐτος διαπράττει, (καθόσον) ὁ πειρασμός εἶναι ἰοχυ-

1. Πρβ. `Αβώθ 2, 8' «πολλή δικαιοσύνη, πολλή εἰρήνη...».

2. Πρβ. Walter Rathenau, ἘΓπιστολή πρός τινα ἀντισημίτην· «Γνωρίζετε πρός τί ἕχομεν ἕλθει εἰς τόν κόσμον; ¨Ινα καλέσωμεν πάντα ἄνθρωπον ἕμπροσθεν τοῦ Σινᾶ...».

3. H.J. Schoeps, Judische Geisteswelt. Zeugnisse aus zwei Jahrtausenden, Darmstadt und Gent 1953. Τοῦ αὐτοῦ, Die grossen Religionsstifter und ihre Lehren, Darmstadt 1954.

4. H.J. Schoeps, Judischer Glaube in dieser Zeit, Berlin 1932.

ΧΡΟΝΙΚΑ • ΑΠΡΙΛΙΟΣ 1986

ρός καί ή δύναμις όλίγη. Ή μεγάλη ένοχή τοῦ άνθρώπου είναι τό ότι οῦτος ἀνά πᾶσαν στιγμήν δύναται νά ἐπιστρέψει καί δέν ἐπιστρέφει».

#### Β. Αἱ μέχρι τοῦ Β΄ παγκοσμίου πολέμου σχέσεις ἰουδαϊσμοῦ καί χριστιανισμοῦ

#### 1. Αί μέχρι τῆς διαφωτίσεως σχέσεις

αρά τήν έν διαφόροις χώραις συνύπαρξιν Ιουδαίων και χριστιανῶν ἐπί δεκαεννέα ἐκ/δας, δέν ἕλειψαν ἐκατέρωθεν προκατάληψις, ἐπιφυλακτικότης καί ἕχθρα<sup>5</sup>, "Ενεκα δέ τούτου δέν διεξήχθη μεταξύ των διάλογος ἐλεὺθερος καί ἀντικειμενικός πρό τῆς 18ης ἑκ/δος, ἤτοι πρό τῶν χρόνων τῆς

5. H.J. Schoeps, Israel und Christenheit: Judisch - christliches Religions gesprach in neunzehn Jahrhunderten, 1937, Munchen 1961. Karl Barth, "Die Israelfrage", év Kirchliche Dogmatik, II 2 (1942), o. 215 - 336. Die Evangelische Kirche in Deutschland und die Judenfrage: Ausgewahlte Dokumente aus den Jahren des Kirchenkampfes, Gent 1945. K. Thieme, Kirche und Synagoge: Die ersten nachbiblischen Zeugnisse ihres Gegensatzes im Ottenbarungs - verstandnis, Olten 1945. R. Wilde, The Treatment of the Jews in the Greek Christian writers of the first three centuries. Washington 1945. B. Blumenkranz, Die Judenpredigt Augustins: Ein Beitrag zur Geschichte der judisch - christlichen Beziehungen in den ersten Jahrhunderten, Basel 1946. Heinz Schmidt, Die Judenfrage und die christliche Kirche in Deutschland. Stuttgart 1947. K.K. Schmidt, Die Judenfrage im Liche der Kapitel 9 - 11 des Romer - briefes, Zurich 1947, J.G. Parkes, Judaisme and Christianity, London 1948. M. Simon, Verus Istael: Etude sur les Relations entre CHretiens et Juits dans l'Empire Romain (135 - 425), Paris 1948. W.D. Davies, Paul and Rabbinic Judaism, London 1949. J. Jocz, The Jewish People and Jesus Christ, London 1949. H J. Schoeps, Theologie und Geschichte des Judenchristentums. Tubingen 1949. A. Oepke, Das neue Gottesvolk, Gutersloh 1950. H.J. Tubingen 1950. S.G.F. Brandon, The Fall of Jerusalem in the Crhistian Church, London 1951. H.J. Schoeps, Philosemitismus im Barock, Tubingen 1952. Schalom ben - Chorin, Die Antwort des Jona, Hamburg 1953. Gregory Dix, Jew and Greek in the primitive Church, London 1953. W. Maurer, Kirche und Synagoge: Motive und Formen der Auseinandersetzung der Kirche mit dem Judentum im Laule der Geschichte, Stuttgart 1953. L. Goppelt, Christenlum und Judentum im ersten und zweiten Jahrhundert. Gutersloh 1954. Gote Hedenguist (ed), The Church and the Jewish People, Edinburgh 1954. Gerhard Jasper, Wandlungen im Judentum, Stuttgard 1954. Jean - Paul Sartre, Reflexions sur la question juive, Paris 1954. H J. Schoeps, Faith and the Jewish Law Today: The Church and the Jewish People, New York 1954. Tou aurou, Moglichkeiten und Grenzen Judisch - christlicher Verstandigung, Theologische Literaturzeitung 2 (1954). H.J., Kraus, Begegnung mit dem Judentum. Informationsblatt fur die Gemeinden in den Niederdeutschen Lutherischen Landerkirchen, Nr. 24/1955 (= Studienbuch 16, Hamburg 1963). D. Daube, The New Testament and Rabbinic Judaism, London 1956, O.S. Rankin, Jewish Religious Polemic of early and later Centuries, Edinburgh 1956, V.E. Hasler, Gesetz und Evangelium in der alten Kirche bis Origenes, Zurich 1958 Markus Barth, Israel und die Kirche im Brief des Paulus an die Epheser. Munchen 1959. Jules Isaac, Jesus et Israel, Paris 1959. H J. Schoeps, Paulus, die Theologie des Apostels im Lichte der judischen Religionsgeschichte. Tubingen 1959. B. Blumenkranz, Juifs et Chretiens dans le monde oriental (430 -1096), Paris 1960. J.G. Parkes. The Foundations of Judaism and Christianity. London 1960. H.J. Schoeps, Grundlehren des judischen Glaubens, Textbuch zur deutschen systematischen Theologie, Stuttgart 1961. W.P. Eckert / E. Feldman, λ. Church, Catholic, έν Ε.J., τόμ. 5 (1972), σ. 536 - 546. J W Parkes / E. Feldman, λ. Protestants, έν Ε.J., τόμ. 13 (1972), σ. 1247 -1255.

\_\_\_\_\_

# Ιουδαιοχριστιανικός διάλογος

διαφωτίσεως. Κατά τάς πρώτας έκ/δας ό μετά πάθους έπιδιωκόμενος ἕλεγχος τοῦ ἀντιπάλου ἀπέβαινε μισαλλόδοξος πολεμική, ἐπιτείνουσα τήν διάστασιν καί ἀποκλείουσα ἀληθινήν, τοῦτ' ἀὐτό δι' ἀμφότερα τά μέρη ἐποικοδομητικήν, συνἀντησιν. Κατά τοὺς μέσους χρόνους οὐδείς ἐκ τῆς πλευρᾶς τοῦ καί κατά κόσμον θριαμβεύοντος χριστιανισμοῦ ἡθέλησε σοβαρῶς νά χωρήση εἰς διάλογον μετά τῶν ἰουδαίων, καθόσον μάλιστα ὁ ἐν ἀδυναμία καί καταφρονήσει πολλῆ περιορισμός τούτων εἰς τό γκέττο ἐπιστεύετο ὑπό τῶν χριστιανῶν ὡς θεία τιμωρία. "Αλλως τε ἡ περί ὑπἀρξεως ἀντίληψις ιουδαίων καί χριστιανῶν ἐν τῶ σχολαστικῶ πνευματικῶ χώρω τῶν μέσων χρόνων ἐπέτρεπεν εἰς ἑκατέραν παράταξιν μόνον δικαίωσιν τῆς ἰδίας καί ἀ πόρριψιν τῆς ἅλλης θρησκείας.

#### 2. Αί κατά τήν 18ην έκ/δα σχέσεις

ατά τούς νέους όμως χρόνους έδημιουργήθησαν προϋποθέσεις κατάλληλοι πρός άμοιβαίαν κατανόησιν ίουδαίων καί χριστιανών. Η πρώτη συζήτησις διεξήχθη έπι τη βάσει των άρχων της διαφωτίσεως, ώς αύται άφεώρων είς τήν θρησκείαν. Κατεδείχθη δ' ότι ό τε ιουδαϊσμός και ό χριστιανισμός δέν δικαιούνται λογικώς έν τή άνά τούς αίώνας συχνή άθετήσει των ίδιων αυτών πνευματικών άληθειών. 'Από ίουδαϊκής πλευράς ό Μωυσής Μένδελσσον (1729 - 1786), παρότι προσήρμοζε τον βίον του πρός τήν παράδοσιν, όλίγα έκράτει έκ τῆς ἰουδαϊκῆς θρησκευτικῆς διδασκαλίας.<sup>6</sup> Διό καί ὁ Σολωμῶν Σταϊνχάιμς (1789 - 1866), ύπερβαλλόντως έπικρίνων αύτόν, λέγει ότι διετήρησεν ούτος μόνον «τύπους άνευ περιεχομένου, άρχαιοπρεπείς λατρευτικάς συνηθείας, πρόσθετον κόμην καί πωγώνιον ίουδαίου». 'Από ίουδαϊκής ώσαύτως πλευράς ό 'laκώβ Έμδεν (1697 - 1776) συνηγόρει ύπέρ άνεξιθρησκείας καί έθεώρει τον ιουδαϊσμόν διαφοροποιούμενον έν τη έξελίξει του ώσπερ και ο γερμανός ποιητής και φιλόσοφος Γόττχολδ Λέσσινγ (1729 - 1781) διέβλεπε μετ' ού πολύ διαφοράν μεταξύ τῆς θρησκείας του Χριστού και της χριστιανικής θρησκείας.

#### 3. Αί κατά τήν 19ην έκ/δα σχέσεις

ατά την 19ην έκ/δα ή περαιτέρω πρόοδος του πολιτικου καί θρησκευτικού φιλελευθερισμού συνετέλεσεν είς τήν άνάπτυξιν τών προϋποθέσεων άληθοῦς συναντήσεως. Οϊκοθεν νοείται ότι τοιαύτη συνάντησις δύναται νά πραγματοποιηθή μόνον έν τῶ χώρω τῆς έλευθερίας, έν τῶ ὁποίω ἑπιτρέπεται είς πάντας τούς περί άληθείας διαλεγομένους νά παράσχουν τεκμήρια ταύτης άνευ φόβου προσωπικής βλάβης ή έξ άρχης προσκρούσεως είς άνυπερβλήτους προκαταλήψεις της άντιθέτου πλευράς. Ή δ' έξωθεν έλευθερία άναπτεροί τήν έσωθεν, δι' ής ικανούται τις νά θέτη και νά δέχηται έρωτήματα, νά άφορμαται έκ τῆς κατανοήσεως τοῦ αἰτήματος τοῦ ἄλλου καί να αποφεύγη απροσδιόνυσον συμβιβασμόν της ίδίας πεποιθήσεως πρός την έτέραν. Πρός έπιτυχη λοιπόν διάλογον άπαιτείται αύτοκυριαρχία, ήτις καί συνιστάται μεγάλως, καθόσον ή φύσις καί τά όρια τοῦ διαλόγου συχνάκις παραγνωρίζονται καί ύπο θιασωτών τούτου, άσυναισθήτως ένασμενιζόντων είς γλώσσης άκράτειαν καί έγωπαθείας μονόλογον.

#### Ό κατ' 'Ιανουάριον τοῦ 1933 θρησκευτικός διάλογος μεταξύ Βοῦβερ και Σμίδτ

Τοιοῦτος διάλογος διεξάγεται περιστατικώς ἀπό τῶν ἀρ. χῶν τῆς 20ῆς ἐκ/δος χάρις εἰς τήν ἀνἀδειξιν τῶν ἀγαθῶν τοῦ ψιλελευθερισμοῦ, ὡν ἐστερήθησαν οἱ μέσοι χρόνοι. Εἰρήσθω δ' ἐν παρόδω ὅτι συλλήβδην τά ἀγαθά ταῦτα, τόν ἀληθῆ διάλογιον καί τήν ἐν γένει ἀνθρωπίνην εὐημερίαν διασφαλίζει ή λελογισμένη χρῆσις τῆς ἐλευθερίας, δι' ῆς ἀποφεύγεται οὑ μόνον πāσα ἀχαλίνωτος ροπή ἀλλά καί αὐτή ἡ ἑπιστροφή εἰς πρωτόγονον βίον.

Αξιος δ' ένταῦθα ἰδίας μνείας τυγχάνει ὁ μεταξύ τοῦ Μαρτίνου Βοῦβερ καί τοῦ Καρόλου Σμίδτ θρησκευτικός διάλογος, διεξαχθείς κατ' Ιανουάριον τοῦ 1933 ἐν τῶ ἰουδαῖκῶ διδασκαλείω τῆς Στουττγάρδης κατά τήν τελευταίαν τῶν πρό τοῦ ναζιστικοῦ διωγμοῦ συναντήσεων ἰουδαίων καί χριστιανών τῆς Γερμανίας<sup>8</sup>. Ἐν τῶ διαλόγω τοὐτω ὁ Βοῦβερ κατέδειξε τήν ἐσωτερικήν σχέσιν τοῦ ἰουδαῖσμοῦ πρός τόν χριστιανισμόν, ὑποστηρίξας πρός τοῖς ἄλλοις ὅτι ἡ ἐμμονή εἰς τήν ἱουδαϊκήν πίστιν ἐγγυᾶται τήν τήρησιν τῆς μετά τοῦ Θεοῦ διαθήκης<sup>,</sup> ὅτι τά ερείπια, οἱ λίθοι καί ἡ τέφρα παρέχουν μέν ἀμυδράν εἰκόνα ἀλλεπαλλήλου καταστροφῆς, ἀλλά καί μαρτυροῦν ἰστορικῶς τήν εἰς τό Σινᾶ ἅγουσαν ὀδόν<sup>,</sup> καί ὅτι καί διά καταστροφῆς δέν ἀφανίζεται ἡ πρός τό Σινᾶ ὀδός οὐδέ ἀθετεῖται ἡ διαθήκη.

`Επέρανε δ' ὁ Βοῦβερ τόν λόγον του οὕτω· «Κατά τόν Κάρ Λοῦδβιχ Σμίδτ, ἐἀν ἡ ἐκκλησία ἦτο χριστιανικωτέρα, ἑἀν οἱ χριστιανοὶ ἐξεπλήρουν περισσότερα καί δἐν ἦριζον πρός ἀλλήλους, θἀ ἐπήρχετο μεταξύ ἀὐτῶν καί ήμῶν ὀξυτέρα διάστασις. Κατ' ἐμἐ, ἑἀν ὁ ἰουδαῖσμός καθίστατο πάλιν 'Ισραήλ καί, ἀποβαλλομένου τοῦ προσωπείου, ἐνεφανίζετο τό ἱερόν πρόσωπον, θἁ ὑπῆρχεν ἴσως ἀμείωτος διαχωρισμός ἀλλ' οὐχί ὀξυτέρα διάστασις· τουναντίον ὅλως διάφορόν τι, ἄχρι τοῦ νῦν ἀνέκφραστον».

Έντεῦθεν καταφαίνεται ὅτι πρός ἀληθῆ συνάντησιν ἀπαιτεῖται βίωσις τῶν αἰωνίων ἀληθειῶν τῆς πρεσβευομένης θρησκείας. Τοιαὐτη βίωσις, ἀποβαίνουσα εἰς πίστιν ζώσαν, ὑπομένει ἀγογγύστως τάς δοκιμασίας καὶ ἀποφεύγει τόν εἰς τό θέλημα τοῦ Θεοῦ ἀσυναισθῆτως ἐναντιούμενον φανατισμόν. Ἡ ἰουδαϊκή πίστις γνωρίζει ἀμφότερα ταῦτα, ὡς χαρακτηριστικῶς μαρτυροῦν δύο χωρία.

Τούτων τό πρώτον άπαντα έν τώ Ταλμούδ καί ἀφορα εἰς τήν τάς δοκιμασίας ὑπομένουσαν ἰουδαϊκήν πίστιν. "Έχει δέ οῦτω «Πρός τόν προσήλυτον, ὅστις ἐν τῶ αἰῶνι τούτω ἔρχεται ϊνα γἰνει δεκτός ἐν τῶ ἰουδαϊσμῶ, λέγει τις: 'Τί ἔχεις ίδει παρ' ἡμῖν, ὥστε νά θέλης νά προσχωρήσης εἰς αὐτόν; Δέν γνωρίζεις λοιπόν ὅτι ἐν τῆ ἑποχῆ ταύτη οἱ ἐκ τοῦ 'Ισραήλ ταλαιπωροῦνται, ἀ πωθοῦνται, ἐκτινάσσονται (καί) περιάγονται; (Δέν γνωρίζεις) ὅτι δεινά ἑπῆλθον ἐπ' αὐτοὑς;''. Ἐάν ἐκεῖνος εἶπη ''γνωρίζω καί οῦκ εἰμι ἄξιος'' γίνεται ἀμέσως δεκτός»<sup>9</sup>.

Τό δεύτερον χωρίον άπαντᾶ ἐν τῶ Μιδράς καί ἀφορᾶ εἰς τήν δικαίωσιν τῶν πέρα τοῦ ἰουδαῖσμοῦ εὐαρεστησάντων τῶ Θεῶ ἀνθρώπων. Ἔχει δέ οῦτως. «Ό Ἅγιος, ἔστω εὐλογητός, οὐδέν πλάσμα θεωρεῖ ἀνάξιον, ἀλλά δέχεται πάντα. Αἰ πύλαι εἶναι ἀνοικταί κατά πᾶσαν ὥραν, καί ὅστις ἐπιζητεῖ νά φθάση ἐντός, φθάνει. Καί οῦτω λέγει Ἐκεῖνος (ἘΠο. 26,2) ¨ Ἀνοίξατε τάς πύλας, ὥστε νά εἰσέλθη ἑθνος δίκαιον (ἑβρ. γώγ τσαδδίκ), τηροῦν πιστότητα¨. Ἐνταῦθα δέν λέγεται ὥστε νά εἰσέλθουν ἰερεῖς (ῆ) ὥστε νά εἰσέλθουν λευῖται (ἤ) ὥστε νά εἰσέλθουν ἰσραηλῖται ἀλλά λέγεται ὥστε νά εἰσέλθη τι γώγ τσαδδίκ»<sup>10</sup>.

Ή περί δικαιώσεως τῶν καί πέρα τοῦ ἰουδαϊσμοῦ εὐαρεστησάντων τῶ Θεῶ ἰδέα ἀνεδείχθη μετά διχωγνωμίαν, μαρτυρουμένην οῦτως: «Ό ραββί Ἐλιἐζερ εἶπεν: ''έθνικοί δέν θά μετάσχουν τῆς μελλούσης ζωῆς, ὡς (ἐν τῆ Γραφῆ) λέγεται (Ψαλμ. 9, 17). Οἱ ἀσεβεῖς θά ἐπιστρέψουν εἰς τόν ἄδην, πάντα τά ἑθνη τά ἐπιλανθανόμενα τοῦ Θεοῦ· τό οἱ ἀσεβεῖς ἀφορā εἰς τούς κακούς ἐν τῶ 'Ισραήλ''. Ό ραββί Ἱησοῦς εἶπε πρός αὐτόν· '''Εάν ὁ στίχος ἕλεγεν Οἱ ἀσεβεῖς θά ἐπιστρέψουν εἰς τόν ἄδην (καί) πάντα τά ἑθνη καί ἐτελεὐτα ἐκεῖ, θά συνεφάνουν μετά σοῦ. 'Εφ' ὅσον ὅμως τό κείμενον ἔχει προσέτι τά ἐπιλανθανόμενα σοῦ θεοῦ, ἰδού πρέπει νά ὑπάρχουν ἐν τοῖς ἕθνεσι δίκαιοι, οἴτινες θά μετάσχουν τῆς μελλούσης ζωῆς'", <sup>11</sup>.

Ή γνώμη του ραββί Ίησου, ἐπικρατήσασα ἐφεξῆς, κατέστη, ώς μάλιστα διετυπώθη ύπό τοῦ Μαϊμονίδου, ἐπίσημος ἱουδαϊκή δοξασία «Οἱ δίκαιοι πάντων τῶν ἐθνῶν μετέχουν τῆς μελλούσης ζωῆς».

- 9. Γιεβαμώθ 47α.
- 10. Έξ. ραββά 19. Σιφρά είς Λευϊτ. 18, 5.
- 11. Τωσεφτά, Σανχεδρίν 13, 2.

Bλ. M. Margolis / A. Max. A History of the Jewish People, Philadelphia 1945, σ. 598 έξ.

Βλ. Ἐπιστολήν του πρός τήν ἐν ἕτει 1757 συνελθοῦσαν σὐνοδον τῶν τεσσάρων χωρῶν.

Bλ. H.J. Schoeps, Israel und Christenheit, σελ. 169 έξ.



#### ΣΤΗ ΔΙΑΡΚΕΙΑ ΤΗΣ ΚΑΤΟΧΗΣ

# Ένας Έβραῖος στήν Πάτρα ἀδειάζει τίς φυλακές Ἀρόης καί Μαργαρίτη

Τοῦ ΜΑΝΟΥΕΛ ΡΟΥΣΣΩ, ἀπό τίς Σέρρες

Τό κείμενο πού ἀκολουθεῖ (δημοσιευμένο ἀναλλοίωτο στή γλώσσα τοῦ πρωτοτύπου) ἀνήκει στόν ὁμόθρησκο Μανουέλ Ρουσσώ (κατοχικό ὄνομα: Μανώλης Ροῦσσος) ἀπό τίς Σέρρες. Ὁ Ρουσσώ ζεῖ σήμερα στή Γαλλία. Τό κείμενο ἀποτελεῖ μιά πραγματική περιγραφή τῶν ἐνεργειῶν τοῦ συγγραφέα στή διάρκεια τῆς Κατοχῆς καί ἡ ἀνακοίνωσή του ὀ φείλεται στόν κ. Κ. Βακαλόπουλο.

> ταν ή ἐποχή πού, σάν νέος, εἶχα κι ἐγώ ἕνα φλογερό αἶσθημα γιά τήν Ἔφη, πού ἀργότερα ἕγινε Παλόμπα, ἀσπασθεῖσα τήν Έβραϊκή «θρησκεία». Αὐτή ἡ δέσμευση ἄρχισε τό 1942, ἐκείνη τήν ἐποχή πού ὅλοι εἶχαμε στερηθεῖ τήν ἐλευθερία. Δέν ὑπῆρχε ἀκόμη θέμα διωγμοῦ τῶν Ἑβραίων. Ζοῦσαν

ἀκόμη οι γονεῖς μου στάς Σέρρας, χωρίς βέβαια νά μποροῦμε νά ἐπικοινωνήσουμε μαζί.

#### 'Η σύλληψίς μου...

Κ τήν όπισθοχώρηση ἀπό τήν 'Αλ-βανία, ὁ ἀδελφός μου 'Ισαάκ πῆρε τήν κατεύθυνση γιά τάς Σέρρας καί ἀργότερον τά κατάφερε κατορθώνοντας νά φύγει ἀπό τόν βουλγαρικόν ζυγόν νά ἔλθει πρός συνάντησίν μου στήν 'Αθήνα, ὅπου είχα καταλήξει μέ τήν σειρά μου, μετά τήν διάλυσιν τῆς μονάδος μου στό Τατόι, δεδομένου ὅτι ἤμουν φωτογράφος εἰς τήν 'Ελληνικήν 'Αεροπορίαν.

Τό αἴσθημά μας μέ τήν "Εφη εἶχε προχωρήσει ἀρκετά, ὥστε νά μή μπορεῖ νά χωρίσει ὁ ἕνας ἀπό τόν ἄλλον. "Εμενα τότε σέ μιά σοφίτα στήν ὁδό 'Αλκαμένους 3. 'Ηταν

XPONIKA . ANPINIOS 1086

ή έρωτική μας φωλιά. Κατά καλήν μου τύχην, είχα γείτονα τόν **ίατρόν Θαλασσινόν** κι ἐκεῖνον ἀπό τάς Σέρρας, τόν ὁποῖον θεωροῦσα σάν πατέρα μου. Μοῦ ἔδειχνε μεγάλη στοργή κι ἀγάπη. Μαζί μέ ἄλλους φίλους ἀποφασίσαμε νά ἐπισημοποιήσουμε τήν σχέσιν μέ τήν Ἔφη καί μαζευτήκαμε ὅλοι μαζί σἑ μιά ταβέρνα τῆς ὁδοῦ Ἡπείρου. Είχαν ἀρχίσει, βέβαια, ἐκείνη τήν ἐποχή μεγάλες κινήσεις: ΕΑΜ, ΕΛΑΣ, Ζέρβας καί διάφορες μεμονωμένες ἀντιστασιακές ὀργανώσεις, ὅπου δέν ἤθελα ποτέ ν' ἀναμιχθῶ, χωρίς νά ἐπικρίνω ἤ νά κατακρίνω τίς πράξεις των.

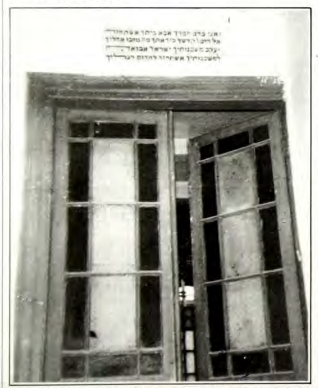
Ξαφνικά μπαίνουν μέσα στήν ταβέρνα οι Ίταλοι καί τούς μόνους πού συλλάβανε ήταν τόν άδελφό μου κι έμένα. Χειροπέδες στά χέρια, μᾶς ἕκλεισαν στάς φυλακάς Καλλιθέας. ή ἄμοιρη ή Έφη έξεπλάγη καί ρωτούσε τούς φίλους μου: μά τί κάνανε καί τούς συλλάβανε; «Χαθήκανε τά παιδιά», της είπαν, «τούς χάσαμε διότι είναι Έβραῖοι». Μά τί θέλει νά πεῖ Έβραῖος καί τι σημασία ἔχει ἄν είναι Έβραῖοι;.. ξαναρώτησε. Τό ἀποτέλεσμα ήταν πώς βρεθήκαμε καί οί δύο κλεισμένοι στή φυλακή. Βέβαια, πρίν μᾶς όδηγήσουν στάς φυλακάς κάνανε ἑξωνυχιστική ἕρευνα στή σοφίτα μου, ὅπου βρῆκαν διαφορετικά δίκωχα πηλίκια "Αγγλων, διότι πρός τό τέλος των έπιχειρήσεων μέ είχαν προσκολλήσει στίς άγγλικές μονάδες καθώς γνώριζα τή γλώσσα των. Μεταξύ αὐτῶν ὑπήρχαν "Αγγλοι διαφόρων καταγωγών από την Κοινοπολιτεία κι άπό τήν κάθε μονάδα ξπαιρνα ξνα δίκωχο ώς ένθύμιον. Όλα αὐτά τά βρῆκαν στή σοφίτα μου, πράγμα τό όποιο ένίσχυσε τίς υπόνοιές των περί κατασκοπείας κι έτσι μας παραδώσανε στήν ύπηρεσία της μαζικής άν-

τικατασκοπείας (C.S.) Contro Spionaggio καί εἴμεθα κρατούμενοι στήν διάθεση τῶν τριῶν κατακτητῶν τῆς Ἐλλάδος.

### Στίς φυλακές της Καλλιθέας

Ένα μεγάλο δωμάτιο ζούσαμε δεκατρία ἄτομα (άριθμ. δωματίου 13). "Ολοι οἱ ἄλλοι συγκρατούμενοι παίζανε κάποιο σημαντικό ρόλο στήν κοινωνία. Οἱ ἐφοπλισταὶ Μαρῆς Ἐμπειρῖκος, ὁ Ἀμπατιέλλος, ὁ Ντάβαρης, ὁ Φώσκολος, ὁ Εἰσαγγελεύς Βενιζέλος, ὁ Πρόεδρος Ἐφετῶν Κορίδης, ὁ Ἀχιλλέας Κύρου τῆς Ἐστίας καὶ ὁ Ἀβραμίδης (Κυβερνήτης τῶν Σχολικῶν Πλοίων, εἶχε τόν Βασιλέα Κωνσταντίνο μαθητή, ὅστις μοῦ κανε ἕκπληξιν ὅταν ἤλθα στήν Νίκαια Γαλλίας, ὅ- που ἐγκαταστάθηκα μετέπειτα).

"Ένας "Αγγλος λοχαγός Atkinson ήταν σ' ἕνα ἀπομονωτήριον καί κατά τύχην μ' ἄφησαν καί τόν πλησίασα. Έπωφελήθη καί μοῦ εἶπε: «"Όταν θά ἕλθει ή μνηστή σου πού μᾶς φέρνει κάθε μέρα φαγητό» — ἐρχόταν κάθε μέρα μέ τά πόδια ἀπό τήν Ζωοδόχου Πηγῆς 108 — «ἄν μπορεῖ νά ἕλθει εἰς ἐπαφή μέ κἀποιον ἀπό τό Κολωνάκι». Τότε, χωρίς νά τό ξέρει, μέσω τῆς "Εφης ἕγινε σύνδεσμος, τοῦ ἔφερνε μηνύματα κάθε μέρα ζαναπτήρων, ἕβγαζε τό κουκούτσι ἀπό τό κελά τοι, τοι δείσα τοι Χατάγινο το ποθετοῦσε μέσα σ' ἕνα σωληνάκι ἀπό πέτρες ἀναπτήρων, ἕβγαζε τό κουκούτσι ἀπό δεί κατό κελί του, τοῦ 'δινα δῆθεν νά τελειώσει τό τσιγάρο μου.



'Η εϊσοδος τῆς Ίσραηλιτικῆς Συναγωγῆς Πατρῶν, πού σήμερα δέν ὑφίσταται πιά.

### Στό στρατόπεδο 'Αρόης Πατρῶν

μας πήραν καί μας μετέφεραν είς τό Στρατόπεδον Συγκεντρώσεως 'Αρόης Πατρῶν, τό όποῖον ἤτο ἕνα μεγάλο Σχολεῖο. 'Αποτελεῖτο ἀπό τό ἰσόγειον, μεσαῖον καί τό ἄνω πάτωμα. Στό ἄνω κρατοῦσαν γυναῖκες καί παιδιά. Στό μεσαῖο νέους καί στό ἰσόγειον τούς γέρους καί ἀρρώστους.

Πρό τῆς συλλήψεώς μου ἐξασκοῦσα τό ἐπάγγελμα ἐμπορίου ὠρολογίων. Οἱ Ἰταλοί εἶχανε κάτι θαυμάσια ρολόγια καί μέ ρωτοῦσαν ποιά ἦταν ἡ ἀξία τῶν ὠρολογίων των, προφανῶς διά νά τά πωλήσουν στήν Πάτρα κι ἔτσι μᾶς ἑδίδετο ἡ εὐκαιρία νά μιλᾶμε τήν γλώσσαν των.

Δέν ἄφησα τόν έαυτόν μου ἀτημέλητον. Ντυνόμουν κανονικά καί ἤμουν πάντα σοβαρός, πράγμα τό ὁποῖον ἐπέσυρε τήν προσοχήν τῶν ὑπευθύνων. Μιλοῦσα πολύ καλά τά ἱταλικά καί αἰσθανόμουν λίγο πιό ἄνετα ἐπειδή μοῦ μιλοῦσαν μέ ἀνάπτυξιν συζητήσεων. Δέν ἔπαυσα ὅμως νά παραμένω στή διάθεση τῆς ἀντικατασκοπείας. Ό στρατοπεδάρχης ὀνομάζετο Giovanni Tassinari, ἀπό τό Affiggio di Fabrano τῆς Ἀνκώνας: «Κράτησε», μοῦ εἶπε, «στή μνήμη σου τή διεύθυνσή μου, ἴσως μιά μέρα νά συναντηθοῦμε», καί ὁ καιρός κυλοῦσε μέ τήν ἀβεβαιότητα πού ἐπικρατοῦσε σ' ὅλους...

Ή "Εφη ἀκολουθοῦσε τήν πορεία τῶν κινήσεών μου καί νά 'την στήν Πάτρα καί ὡς ἐκ θαύματος τήν ἀφήνανε κι ἔμπαινε στό στρατόπεδο. Μᾶς ἀφήνανε μόνους μας στό Γραφεῖο τοῦ Διοικητοῦ, ἤθελε πάντα νά 'ναι ὑπό τήν σκιά μου, σκεπτόμενη ἴσως πώς εἴμεθα χαμένοι... Ήταν γιά μᾶς μιά παρηγοριά. Τήν εἴχανε συστήσει σέ κάποιον βιομήχανο Θεόδωρον 'Ασημακόπουλον, τό ἐργοστάσιόν του ἦταν στοῦ Χαροκόπου στήν 'Αθήνα (ὁ ΓΛΑΡΟΣ). Διευθυντής ἤταν ὁ Παναγιώτης 'Ασημακόπουλος, ἀνηψιός τοῦ Θοδωρῆ. Όταν ἡ ¨Εφη ἐξιστόρησε τόν καπμό της καί τήν λεπτοτάτην θέσιν πού βρισκόμουν, τήν βοήθησαν σέ κάθε διάβημά της, ἐγνώριζε δέ τόν 'Ιταλόν Πρόξενον Πατρῶν Ρόσσι, γι' αὐτό τήν διευκόλυναν νά μ' ἐπισκέπτεται εἰς τό στρατόπεδον.

Έβλεπα κάτι κινήσεις έξω άπό τά συρματοπλέγματα ἀπό πολίτας. Δέν μποροῦσα νά καταλάβω τί γινόταν. 'Ακριβῶς ἀπ' ἕξω εἶχε ἕνα καφενεδάκι καί τακτικά ἕβλεπα από μακριά κάποιον μ' ἕνα ψάθινο καπέλο. Μιά μέρα ό 'lταλός νοσοκόμος μου λέγει: «Αὔριο νά δηλώσεις ἀσθένεια γιά νά μπορέσεις ν' άνεβεῖς ἐπάνω στό ἀναρωτήριο καί νά μιλήσεις μέ μιά κοπέλα κόρη ένός συνταγματάρ-χου "Έλληνα». "Εκανα ὅπως μοῦ εἶπε ὁ νοσοκόμος καί ἐπιφυλακτικά μίλησα μαζί της, ή όποία μου λέγει: «κάποιος Ίταλός θά σ' έφοδιάσει μέ ιταλική στολή και τό βράδι θά ξανάρθει ό κύριος μέ τό ψαθάκι καί θά φύγουμε μαζί». Τῆς συνέστησα νά καθίσει ἤσυχα καί ὅτι δέν άνήκω σέ καμιά ὀργάνωση ώστε ὁ κύριος μέ τό ψαθάκι νά έρχότανε γιά μένα... ἀμέσως εἰδοποίησα τόν νοσοκόμο Luiggi νά καθίσει φρόνιμα μήν τυχόν ἐπρόκειτο γιά κάποια πλεκτάνη. Έξεπλάγην όταν τήν έπομένη ἀφήσανε έλεύθερη τήν κοπέλα, πράγμα πού ένίσχυσε τίς ύποψίες μου. Πώς τό σκέφτηκα νά μήν κάνω καμιά τρέλα...

Στήν Πάτρα ήταν κάποιος ἀρτοποιός Γεώργιος Πετρόπουλος, ὁ ὁποῖος ἐρχόταν κάθε Κυριακή καί μοῦ ἀφερνε γλυκά. Είχα ὑπόψη μου ὅτι πρίν καταληφθεῖ ἀπό τούς Ἱταλούς, ὑπῆρχαν κάπου 12.000 Ἱταλοί καί οἱ Πατρινοί κατά τό πλεῖστον μιλοῦσαν ὅλοι ἰταλικά. Ἡ πα-

## Οί εβραίοι στήν Αντίσταση



'Ομάδα άνταρτών. Διακρίνονται οι Έβραϊοι τῆς Θεσαλονίκης Σαμπετάϊ Βαρσάνο (1), τό ζεῦγος Φάνη (2), Λεών Ματαλόν (3), Ματίλδη Μασαράνο — γνωστή μέ τό ψευδώνυμο «Κατίνα» (4), καί ό Μάρκο Καράσσο (5). 'Ο τελευταΐος ακοτώθηκε ἀργότερα σἑ μάχη ἕξω ἀπό τήν "Εδεσσα.

ρουσία τοῦ Πετρόπουλου μοῦ φαινόταν ὕποπτη, ἀλλά ποτέ δέν ἕβγαλα λέξη ἀπό τό στόμα μου (ἄν καί ἀπεδείχθη ἐκ τῶν ὑστέρων ὅτι ἦταν ἐντάξει) καί καθώς καί μιά κοπέλα ἐρχότανε καί ἤθελε πάντα νά μοῦ μιλήσει, δέν εἰχα καταλάβει τί μαγειρεύετο καί ἀπέφευγα τάς ἐπαφάς. Δέν ἀποκλείεται νά 'ταν καί δάκτυλο τῶν 'Ιταλῶν. 'Ονομάζετο **Μαρία Μετζελοπούλου** (ἡ ὁποία ἐξετελέσθη ἀπό τούς Γερμανούς λίγες μέρες πρό τῆς λήξεως τοῦ πολέμου).

Τόν Σεπτέμβριον 1943 συνθηκολόγησε ή Ίταλία καί γινόταν στήν Πάτρα πανηγύρι. Ή καταγωγή τῶν περισσοτέρων Ίταλῶν τῶν Πατρῶν ἤτο ἡ Σικελία καί φωνάζοντας Sicilia, Sicilia, πηδάγανε ἀπό χαρά νομίζοντας ὅτι θά γυρνοῦσαν στά σπίτια τους. Ό στρατοπεδάρχης μοῦ ἐπιβεβαίωσε τό γεγονός. Ἀκολούθως τόν ρώτησα: «Τί θά γίνουμε ἐμεῖς;». Μοῦ ἀπαντάει: «Δέν ὑπάρχει θέμα. Θά πᾶτε στά σπίτια σας. Ἄν τυχόν ἔρθουν οἱ Γερμανοί, θά σᾶς ἐφοδιάσουμε μέ ὅπλα καί θά τούς ἐπιτεθοῦμε. Τώρα θά μπεῖτε ἤσυχα μέσα στούς θαλάμους νά μή μᾶς καρφώσουν γιά τίς κινήσεις μας». Τόν πιστέψαμε καί μπήκαμε ὅλοι μέσα, ἀλλά ὀρμήσανε μέ τά πυροβόλα καί ἐνισχύσεις ἄλλων φρουρῶν, κρατήσανε τά πόστα μέχρις ὅτου καταφθάσανε οἱ Γερμανοί καί λάβανε θέσεις, στήνοντας τά πολυβόλα ἕναντι τῶν παραθύρων.

Βέβαια, öλοι τά χάσαμε, περιμένοντας μέ ἀγωνία, öλοι στριμωγμένοι στό βάθος τοῦ θαλάμου... ξαφνικά ἀνοίγει ἡ πόρτα, μπαίνουν οἱ Γερμανοί καί ὁ νέος στρατοπεδάρχης φωνάζει: «Είναι κανείς μεταξύ σας πού μιλάει γερμανικά καί ἰταλικά;». Πετάχτηκα, μοῦ μίλησε μέ σοβαρό ὕφος, ἐπρόκειτο γιά τήν μετάφρασιν τοῦ πρωτοκόλλου παραδόσεως καί παραλαβῆς τοῦ στρατοπέδου. Ό Ἰταλός ἀξιωματικός μοῦ λέγει: «Κοίταξε, Ροῦσσο, ἄν κρατήσετε πάντοτε τήν ἴδιαν στάσιν, θά σωθεῖτε διότι ἐμεῖς δέν ξέρουμε ἀκόμα ποιός εἶσαι».

#### Στά χέρια τῶν Γερμανῶν

Ελειώσαμε μέ τούς Ίταλούς καί τώρα πιά εἴμεθα στά χέρια τῶν Γερμανῶν καί ξαναρχίζει ή ἀγωνία, τό μαρτύριο τῆς ἀβεβαιότητος καί τό ἄγχος πρό παντός γιά τόν ἀδελφόν μου καί γιά μένα. Ξαναμπῆκα στό θάλαμο καί νά μέ ρωτᾶνε, πῶς τόν βλέπεις τόν και-

ΧΡΟΝΙΚΑ • ΑΠΡΙΛΙΟΣ 1986

νούργιο; «Τί νά σᾶς πῶ, βρέ παιδιά, δέν ξέρω λόγω τῆς λεπτῆς θέσεώς μου. "Αν ἀντιληφθεῖ πώς εἴμεθα Ἐ βραῖοι, δέν ξέρω τί τροπή μποροῦν νά πάρουν τά πράγματα».

Κάθε φορά πού βγαίναμε στήν αὐλή, περνούσαμε μπροστά του σάν τά πρόβατα, βέβαια και ή φρουρά κοντά μας. "Οταν κουνούσαμε τό κεφάλι ἐκδηλώνοντας τήν καλημέρα, τό μειδίαμά του μ' ἔκανε νά αἰσθάνομαι κάποια ἀνακούφιση καί μέ ἐνεθάρρυνε περισσότερο. "Οσο μποροῦσα ἀπέφευγα νά τόν πλησιάσω, γιά νά μή δώσω τήν ἐντύπωση ὅτι ἐπειδή μιλοῦσα τή γλώσσα του, θά τοῦ κολλοῦσα γιά κάτι τι.

Μιά μέρα κατεβαίνοντας πάλι γιά τήν αὐλή, κάνοντας τήν ίδια κίνηση του χαιρετισμού, μου βάζει τή ράβδο στόν ῶμο μου καί μοῦ λέγει: «Du hier» (Ἐσύ ἐδῶ). Βγάζει ένα ρολόγι ἀπό τήν τσέπη του, «κοίταξέ το», μοῦ λέγει, «ἄν μπορεί νά διορθωθεί». «Θά προσπαθήσω», του λέγω, «άλλά μοῦ χρειάζεται ἕνα μικρό κατσαβιδάκι ἀπό ώρολογά κι ένα σουγιαδάκι». Έστειλε έναν μέ τή μοτοσυκλέτα στήν Πάτρα κι ἔφερε τά ἐργαλεῖα, μοῦ ἔβαλε ἕνα τραπεζάκι ἕξω, ἕνα φλυτζάνι καφέ κι ἕνα πακέτο τσιγάρα. Τό ρολόγι του ήταν πολύπλοκο, χρονόμετρο μέ κουμπιά γιά τίς διάφορες κινήσεις, τ' ἄνοιξα καί δέν ήξευρα τί νά τοῦ κάνω, διότι δέν ἤμουν ὡρολογάς, πωλοῦσα ὡρολόγια. Βγάζω τό τζαμάκι ἀπό το καντράν καί πειραματιζόμουν πατώντας τούς δείχτες. Κατά καλήν μου τύχην, μόλις πάτησα τόν δευτερολεπτοδείκτην άρχισε νά γυρίζει. Κατάλαβα πώς ή τρύπα του δείκτου καβαλούσε ἐπάνω ἀπό τόν ἄξονα καί γυρνούσε κανονικά. Καπνίζοντας παρακολούθησα ἐπί μίαν ὥραν τήν κίνησιν. δέν τό πίστευα οὕτε ἐγώ, τό κλείνω καί τοῦ τό 'δωσα. Τρελός ἀπό τή χαρά του τό βλέπει μέ χαμόγελο καί μέ τή ράβδο του χτυπάει τή μπότα του. «Αὐτό τό ρολόγι», μοῦ λέγει, «γύρισε ὅλη τήν Πάτρα καί κανείς δέν μπόρεσε νά τό διορθώσει». « Άς περιμένουμε 24 ώρες», τοῦ λέγω, «ἄν δέν σταματήσει, μόνον τότε θά πουμε ότι διορθώθηκε», καί ξαναμπήκα στό θάλαμο.

Παρατήρησα ὄτι κάθε φορά πού βγαίναμε στήν αὐλή, τό πρῶτο μειδίαμα μετετράπη σἑ χαμόγελο καί καλημέρα. Ζητοῦσε μᾶλλον ἐπαφή, νά μιλήσωμεν. Είχαμε ἕλλειψη ἀπό νερό. Καθώς ἔδειχνε κάποια ἄλλη στάση κι ἕβλε-

# Οί Έβραῖοι στήν Άντίσταση

πε öλους τούς κρατούμενους μέ καλύτερο μάτι, ἀμέσως διατάζει 4 ἕνοπλους φρουρούς νά συνοδεύσουν 10 κρατούμενους μέ στάμνες, μπουκάλια καί μπιτόνια. Εὐτυχῶς, τό λύσαμε αὐτό τό πρόβλημα. Ό ὀλίγος ἀέρας πού ἀνέπνεαν ἐκτός τῶν συρματοπλεγμάτων καί κανένα ποτηράκι πού πιάνανε στό ἑξοχικό καφενεδάκι, τούς ἀνακούφιζε.

Κάθε μέρα τό χαμόγελό του αύξάνετο ώσπου μιά μέρα μέ ρωτάει: «Τί μπορώ νά κάνω γιά σένα;». Του άπαντώ: « Άν μπορούσα νά πάρω κανένα οὐζάκι στό καφενεδάκι...». «Αὐτό είναι ὅλο;», μοῦ λέγει. Φωνάζει ἕναν λοχία ἕνοπλον. «Πήγαινε», τοῦ λέγει, «νά πιεῖ ὅ,τι θέλει καί νά τόν ξαναφέρεις». Πήγαμε, είπα στόν ίδιοκτήτη άν μπορούσε νά μού προσφέρει ένα ούζο διότι δέν είχα χρήματα. « Όχι ἕνα, μοῦ ἀπαντā, «ἀλλά δέκα» καί ἄρχισε νά μοῦ μιλάει γιά τόν κύριο μέ τό ψαθάκι. Τοῦ εἶπα ὅτι θά ταν προτιμότερο νά μήν μιλαμε καθόλου, άφηστε με νά πιῶ τό οὐζάκι μέ εὐχαρίστηση. Γιά μιά στιγμή ἀντιλαμβάνομαι ότι είχε τό βλέμμα του άλλου, μηχανικά γυρίζω πίσω μου, ήταν ό στρατοπεδάρχης. Του κάνει νόημα (noch ein) άκόμη ένα καί πλήρωσε ό ίδιος. Μου είπε: «όταν σοῦ κάνει κέφι, θά σέ στέλνω μέ τό λοχία» καί θάρθω νά πληρώνω έγώ». «Φθάνει», τοῦ λέω, «δέν θέλω νά καταχρασθώ την καλοσύνη σας, ούτε νά δημιουργήσω άντιζηλίες μέ τούς συγκρατούμενους. Τό έκτιμῶ καί σᾶς εὐχαριστώ πάρα πολύ. Καί μόνο πού μου τό λέτε ...».

Βέβαια, οἱ συγκρατούμενοι ὄχι μόνον δέν ἐζήλεψαν, ἀντιθέτως, μ' ἐνεθάρρυναν νά τόν πλησιάσω περισσότερον γιά νά 'ναι εὐνοϊκός μέ ὅλους τούς κρατούμενους.

Έφθασε ή ώρα καί ξέσπασε: «Μά ἐπιτέλους! Θέλω κάτι νά κάνω γιά σένα, τί θά μποροῦσα νά κάνω». «Γιά μένα», τοῦ ἀπάντησα, «δέν μπορεῖτε νά κάνετε τίποτα, γιατί εἰμαι ἐπικίνδυνος, εἰμαι 26 χρονῶν. Παράλληλα ὅμως, σᾶς τό ζητῶ ὡς χάρη, ἄν μπορεῖτε κάτι νά κάνετε γιά τοὑς γέρους, γυναῖκες καί παιδιά. Αὐτοί ὅλοι εἶναι ἀκίνδυνοι. Οἱ γέροι καί τά παιδιά τί μποροῦν νά σᾶς κάνου-Τοῦς ἔχουν μέσα σάν ὁμήρους διότι κάποιος ἀπό τήν οἰκογένειά των εἶχε πάει στό ᾿Αντάρτικο».

Είχα ἕνα αἴσθημα ὅτι πάτησα τήν πιό εὐαίσθητη χορδή τοῦ στρατοπεδάρχη. «'Αμέσως», μοῦ λέγει, «θά πάω στό φρουραρχεῖο Πατρῶν καί θά μιλήσω μέ τόν ἀρχηγόν».

Τό απόγευμα ἐπιστρέφει μαζί μέ τόν στρατηγόν συνοδευόμενο ἀπό τόν κύριο Φραγκόπουλο, τῆς 'Αχαίας Claus. Μέ παρουσίασε στόν στρατηγόν, προτιμοῦσε νά μιλᾶμε ἀγγλικά. Ἡ εἰσήγησίς μου σχετικῶς μέ τούς γέρους, τίς γυναῖκες καί τά παιδιά ἔγινε δεκτή, ἀφοῦ πρῶτα ζήτησε νά ρίξει μιά ματιά.

### Καί ξαφνικά ή ἐλευθερία...

Ταν είδε τούς γέρους ἄρρωστους νά κυλιοῦνται κάτω στό τσιμέντο, κατόπιν τίς γυναῖκες και τά παιδιά, παίρνει μιάν ἀπότομη ἀπόφαση: «Minder 17 yahr und 50 mehr, alles frei»! (Κάτω τῶν 17 ἐτῶν καί ἄνω τῶν 50 öλοι ἐλεύθεροι!). Χαρά Θεοῦ!.. «...Μπῆκε ἕνας Γερμανός ἀξιωματικός, μᾶς ἕβαλε öλους στή γραμμή καί ρώτησε ποιός ξέρει καλά ἰταλικά καί γερμανικά, ὁ μόνος ὑποψήφιος ἤταν ὁ Μανώλης. Τόν πῆρε στό γραφεῖο του ἀπ' ὅπου γύρισαν σἑ λίγη ὥρα. 50 ἐτῶν καί ἄνω, 18 ἐτῶν καί κάτω νά σχηματίσουν δεύτερη σειρά. Βγῆκαν σχεδόν οἱ μισοί κρατούμενοι... 'Ο Μανώλης ἕκανε τόν διερμηνέα, δέν πρόλαβε νά πεῖ τήν τελευταία συλλαβή καί πάταγος

ἔγινε μές τό θάλαμο. Καπέλα πετᾶξαν ἀπό χαρά κι αὐτοί ἕγιναν ἀστραπή...». (᾿Απόσπασμα ἀπό τό σημείωμα τοῦ ἀρχιτέκτονος ᾿Αλέξη Δημοπούλου ἐκ Τριπόλεως, κατατεθέν εἰς τό Ύπουργεῖον Στρατιωτικῶν).

Τό ίδιο βράδυ φύγανε περίπου 60 άτομα, δηθεν κοίταζαν τήν δικογραφίαν ένός έκάστου καί ό ίδιος ό στρατοπεδάρχης κάθισε στήν γραφομηχανή καί ἕδινε στόν καθέναν ἑξερχόμενον τό ἀπολυτήριον (Lassen passen), δίνοντας τοῦ ἀδελφοῦ μου καί τό δικό μου χωρίς νά ρίξει οῦτε μιά ματιά στόν φάκελο. Μεταξύ αὐτῶν πού ἕφυγαν, ήσαν καί τά τρία ἀδέλφια Δημόπουλοι, ὁ Παρασκευᾶς, ὁ Δάμης καί ὁ ᾿Αλέξης ἀπό τήν Τρίπολη. Ὁ καημένος ὁ Παρασκευᾶς γλίτωσε ἀπό τούς Γερμανούς καί ἑξετελέσθη ἀπό Ἑλληνικόν Στρατοδικεῖον στήν ᾿Αθήνα. Τό ἴδιο βράδι μοῦ ἐπέτρεψε νά πάω στήν Πάτρα, ἐφ' ὅσον ἤμουν ἐλεύθερος. «Αῦριο τό πρωί, ὅμως, θά σέ χρειασθῶ νά συνεχίσουμε τούς φακέλους», μοῦ εἶπε.

Ή "Εφη εἶχε φύγει ἐν τῶ μεταξύ καί πῆγα νά γνωρίσω τήν οἰκογένεια 'Ασημακοπούλου. Μοῦ 'καναν μιάν ἐξαιρετική ὑποδοχήν μέ μεγάλη στοργή καί ζεστασιά.

### Πως ἄδειασε τό στρατόπεδο τῆς Ἀρόης

Θόρυβος ἕτρεξε ἀμέσως στήν Πάτρα, στήν 'Αθήνα καί ἄλλα μέρη τῆς Πελοποννήσου, ὅτι βγαίνανε οἱ κρατούμενοι ἀπό τήν 'Αρόην, ἡ ὁποία ἄδειασε σέ πέντε ἡμέρες. Βέβαια, μετέφραζα ἄλλα ἀντ' ἄλλων, ἀλλά εἴχανε μείνει 17 τελευταῖοι, οἱ ὁποῖοι ἐκρατοῦντο ἀπό τό 1936 ἐπί Μεταξᾶ διά πολιτικούς λόγους. Εἴχανε ἕνα καί μόνον φάκελον, δεδομένου ὅτι εἶχε μεταφρασθεῖ ἀπό τά ἐλληνικά καί τούς παραδώσανε στούς 'Ιταλούς. 'Από τή Λάρισα, ὅπου ἐκρατοῦντο, τούς μετέφεραν πρῶτον στήν 'Αθήνα, κατόπιν τούς κλείσανε στήν 'Αρόην.

'Επάνω στό ἑξώφυλλον τῆς δικογραφίας ἦταν γραμ μένο μέ κόκκινα γράμματα COMMUNISTI (Κομμουνισταί) καί τά 17 ὀνόματα καθέτως τοῦ φακέλου. Μεταξύ αὐτῶν ἦτο κι ἕνας ἱερεύς Θεολόγος. 'Εδιάβαζε τὴν βίβλον ἑβραϊκά κι ὅταν εἶχε κάποια ἀπορία μέ ρωτοῦσε καί τοῦ ἐξηγοῦσα.

Rostok τόν λέγανε τόν στρατοπεδάρχη. «Είναι σοβαρή», μοῦ λέγει, «ἡ ὑπόθεσις». Θά ἀνακρίνουμε ἕναν ἕναν καί θά πηγαίνουμε στά ἀπομονωτήρια καί κατόπιν στή Γερμανία. "Εγινε κάποιο θαῦμα ἐκείνη τήν στιγμήν. Μοῦ φέρνουν μαζί 4 γράμματα τῆς "Εφης ἀπό τήν 'Αθήνα. « Άς περιμένουν οι κρατούμενοι, διάβασε τά γράμματα καί κατόπιν θ' άρχίσουμε», μοῦ λέγει. "Ανοιξα τά γράμματα. Τί νά διαβάσω καί πῶς νά διαβάσω... Σκεπτόμουν τούς 17. Πώς θά μπορούσα νά τούς γλιτώσω. Τό κείμενον έν περιλήψει βέβαια, ήτο δακτυλογραφημένο σέ ψιλό χαρτί, ἀντίγραφο. "Όπως είχα τά γράμματα πάνω στό φάκελο, πήρα τό κείμενο, τό δίπλωσα μαζί μέ ἕνα νράμμα καί είπα τοῦ Rostok ὅτι μπορούσαμε νά ἀρχίσουμε... «Πήγαινε καί φώναξε», μοῦ λέει, «νά ἕλθει ἕνας - ἕνας». Πήγα στό θάλαμο. Φώναξα τόν 'Ανδρέα Κοῦκον ἀπό τήν Πάτρα. Ήταν ὁ ἀρχηγός. Τοῦ δίνω τό γράμμα. «Μέσα», τοῦ λέγω, «είναι ἡ καταδίκη σας. Νά πεῖτε ὅλοι τό ίδιο, ότι κρατείσθε από δεκάμηνον καί δέν ξεύρετε γιατί...». Περάσανε ένας - ένας: «Γιατί είσθε μέσα;». ή άπάντηση: «Δέν ξέρω». «'Από πότε είσθε μέσα;». 'Η ἀπάντηση: «Δέκα μηνες». "Αλλαξε γνώμη ό Rostok. Διέταξε νά

μήν τούς κατεβάσουν στά ἀπομονωτήρια κι ἐπαναλάμβανε καί ὁ ἴδιος: «Ντέν ξέρω, Ντέκα μῆνες». «Τί γίνεται ἐδῶ», μοῦ λέγει, «κάποιο λάθος ἔχει γίνει, δέν εἶναι κομμουνισταί». «᾿Ασφαλῶς δέν εἶναι κομμουνισταί», πρόσθεσα κι ἐγώ, «τούς γνωρίζω ἀπό τόσον καιρό πού εἴμεθα μέσα».

Τούς ἕβαλε ὅλους στή σειρά καί τούς λέγει: «Ἐμεῖς οἰ Γερμανοί εἴμεθα φιλέλληνες. Σάν φίλοι ἤλθαμε καί σάν φίλοι θά φύγουμε». Φίλησε τό χέρι τοῦ Ἱερέως. «Νά πατε στά σπίτια σας καί ὁτιδήποτε χρειασθεῖτε νά ἔλθετε νά μέ βρεῖτε στό φρουραρχεῖο, νά σᾶς ἐξυπηρετήσω». Ἄδειασε, λοιπόν, τό στρατόπεδο τῆς Ἀρόης.

#### Αδειασε καί ἡ φυλακή" τοῦ Μαργαρίτη

άθε βράδυ πήγαινα στόν 'Ασημακόπουλο. Κάποια ένέργεια είχε μεσολαβήσει κι έρχεται ό Rostok. «Εὐτυχῶς πού δέν ἔφυγες», μοῦ λέει, «ἔλαβα διαταγή νά έξετάσουμε τούς φακέλους τῶν κρατουμένων τῶν φυλακῶν Μαργαρίτη». Μέ τό αἴσθημα τῆς εὐτυχίας πού κατόρθωσα ν' άδειάσω τήν 'Αρόην, σκέφτηκα νά καθίσω γιά νά φύγουν κι ἀπό ἐκεῖ. Θά ἔφερνα εἰς πέρας τήν ώραιοτέραν πράξιν τῆς ζωῆς μου. Πράγματι, τήν πρώτην ήμέραν βγήκαν ένα κοπάδι. Τό ίδιο βράδυ πάλιν στοῦ 'Ασημακόπουλου, μοῦ ἔκανε τήν ἔκπληξιν νά καλέσει τόν Ίταλόν Πρόξενον Ρόσσι. «Νά γιά ποιόν σας μιλούσαμε τόσον καιρόν», τοῦ λέγει. «Λυπāμαι», ἀπαντā ὁ Ρόσσι, «πού δέν μπόρεσα νά κάνω τίποτε γιά τόν κύριον, είναι κομμουνιστής». Μέ τόνον διαμαρτυρίας ό 'Ασημακόπουλος διέψευσε αὐτήν τήν φήμη. Ήταν κάπως ἀνήσυχος: «ἐγώ πού δίνω τόσα χρήματα σ' ὅλες τίς ὀργανώσεις, έλαβα σημείωμα άπό τό ΚΚΕ πώς θά μέ δολοφονήσουν αύριον». Πετάχτηκα σάν τρελός: «δός μου τό σημείωμα, μπάρμπα - Θόδωρε καί φατε χωρίς έμένα». "Ετρεξα στήν Πάτρα, βρηκα τόν Κοῦκον. «'Ανδρέα», τοῦ λέγω, «είδες τί ἕκανα γιά σᾶς, πού κανείς ἄλλος στή θέση μου δέν θά τό 'κανε: "Αν ὑπάρχει λίγο φιλότιμο, θέλω νά μ' όρκιστεῖς ὅτι δέν πρόκειται νά πειράξουν τόν 'Ασημακόπουλον». «Οὕτε μιά τρίχα δέν θ' ἀγγίξουν ἀπό τόν άνθρωπόν σου», μου άπαντα, «καί σένα θά σ' έχουμε πάντα γιά παράδειγμα καί θά 'σαι στήν καρδιά μας».

Συνεχίζαμε στοῦ Μαργαρίτη τήν ἀπελευθέρωσιν τῶν κρατουμένων, σέ σημεῖον πού νά βουίζει ή Πάτρα: ἕνας Έβραῖος ἔσωσε τήν Ἀρόην καί τώρα τίς φυλακές τοῦ Μαργαρίτη. Γονείς κρατουμένων κάνανε οὐρά στό σπίτι τοῦ 'Ασημακόπουλου γιά νά ἐπέμβη νά ἐπιταχυνθεῖ ἡ άποφυλάκισις ένός δικού των. Αὐτός ὁ θόρυβος θά 'ταν παρ' όλίγον μοιραΐος γιά μένα. Άπό στόμα σέ αὐτί, ἔφθασε στ' αὐτί τοῦ Rostok. Δέν μοῦ ἀπηύθυνε πιά τόν λόγον, φαινόταν πολύ δυσαρεστημένος, ίσως καί προσβεβλημένος. Θεώρησε όλες τίς ένέργειές μου γιά μεγάλη κοροϊδία. Κατά τίς 11 τό πρωί μου λέγει «φθάνει γιά σήμερα, δός μου τό ἀπολυτήριον (Lassen passen)». Τό παίρνει, είχε ἕνα ψαλίδι στό γραφεῖο, ὅπως κρατοῦσε τό χαρτί στό χέρι του, τοῦ 'δωσε μιά ψαλιδιά καί σταμάτησε. Βγάζει ἀπό τόν χαρτοφύλακά του τόν φάκελο τοῦ ἀδελφού μου καί τόν δικό μου. «Σού ἕδειξα ἑμπιστοσύνη, χωρίς νά ξέρω ὅτι είσαι Έβραῖος. Λυπάμαι, ἀλλά θά παραμείνεις μέσα. Θά συλλάβουμε ἀμέσως καί τόν ἀδελφό JOU».

Έκείνη ή έξοικείωσις πού ύπηρχε μεταξύ Rostok καί έ-

μοῦ χάθηκε, μετετράπη σέ μῖσος. «Θά συλληφθοῦν öλοι οἱ ὁμόθρησκοἱ σου. Ὁ πόλεμος γίνεται ἐναντίον σας». Ἡμουν χαμένος, ἐκτός ἀπό τό ζήτημα τῆς θρησκείας καί γιά τήν ψευδῆ μετάφρασιν τῶν φακέλων.

«Αὐτή», τοῦ λέγω, «είναι ή μεγαλύτερη εἰρωνεία γιά μένα. Μετά την απελευθέρωσιν τόσων ανθρώπων να παραμείνω μέσα. Κι ένῶ μποροῦσα νά φύγω ἀπό τούς πρώτους, κάθισα νά σ' έξυπηρετήσω καί νά κάνω ένα καλό στούς άνθρώπους πού τούς περίμεναν οι δικοί τους... 'Αφήστε μου τό πιστόλι σας καί βγείτε έξω». «Είσαι τρελός», μοῦ λέγει, «ἄφησέ με νά σκεφθῶ, θά λάβω ὑπόψιν μου ότι μπορούσατε νά φύγετε. Έν τῶ μεταξύ, δέν θά έλθετε είς έπαφήν μέ κανέναν». Κι έφυγε. Μέ κλείσανε σ' ένα κελί μέχρι τίς 5 τό ἀπόγευμα τῆς ἑπομένης. Μέ μιά κλωτσιά άνοιξε ή πόρτα κι ο Rostok συνοδευόμενος άπό 2 όπλίτας μοῦ ξαναδίνει τό Lassen passen καί μοῦ λέγει: «FREI - ἐλεύθερος». Μέ βγάλανε ἕξω ἀπό τήν Πάτρα, μοῦ δίνει τό χέρι Aufwidersen — είς τό ἐπανιδεῖν — κι ἐπέστρεψαν. Μ' ἄφησαν σ' ἕναν έρημόδρομο. 'Αναγκάστηκα νά έπιστρέψω στήν Πάτρα. Πήγα στού Πετροπούλου, μέ δέχθηκε μέ μεγάλη χαρά. «Θά μείνεις στό μπαλκονάκι κι έντός όλίγου θά ἕλθει ἕνα φορτηγό μέ κάρβουνα. Στίς 4 τό πρωί θά πεταχτεῖς μέσ' τά κάρβουνα, θά φύγετε ἀμέσως». Φθάσαμε τό βράδυ στίς 11 στήν 'Αθήνα. Πηγα àμέσως στή θεία τῆς "Εφης, τήν Ρόκου, στήν όδό Σολωμοῦ καί ξανασμίξαμε μέχρι σήμερα.

#### ΖΑΚ ΚΩΣΤΗΣ:

# «Βυθίζαμε τά πλοῖα τοῦ Ρόμελ»

21 Ίουνίου 1943. Μόλις ἕχει ξημερώσει. Τό ὅπλιταγωγό Β 103 τοῦ γερμανικοῦ ναυτικοῦ ὀρθώνει τόν ἀγέρωχο ὄγκο του στό λιμάνι τοῦ Κερατσινίου. Μελίσσι στό κατάστρωμα ἐπίλεκτοι στρατιῶτες τοῦ Γ΄ Ράιχ ἐτοιμάζονται νά ξεκινήσουν σέ βοήθεια τοῦ Ρόμμελ στή Βόρεια Ἀφρική.

> αφνικά μιά ὑπόκωφη ἕκρηξη συγκλονίζει ὅλη τήν περιοχή. Τό τεράστιο όπλιταγωγό «τραντάζεται». 'Ακολουθοῦν δεὐτερη καί τρίτη ἕκρηξη. Λαμαρίνες, σίδερα καί ξύλα μαζί μέ φωτιές τινάζονται στόν ἀέρα. Τό σκάφος, ἀρχίζει νά γέρνει καί νά βυθίζε ται. 'Ο Ρόμμελ μάταια θά περιμένει... Οἰ

Έλληνες σαμποτέρ ἕχουν κάνει πάλι τό θαῦμα τους.

#### "Εδωσε τά πάντα

νας άπό τούς ἥρωες ἐκείνου τοῦ παράτολμου σαμποτάζ «φιλοξενεῖται» σήμερα στήν «᾿Ακρόπολη». Είναι ὁ Ζάκ Κωστῆς. "Ενας ἀκόμα ἄνθρωπος ἀπό τή στρατιά τῶν σαμποτέρ τῆς Ἐθνικῆς μας ᾿Αντίστασης. "Ενας ἀπό τούς ἀτρόμητους πατριῶτες πού ἐπαιξαν τόν ἀποφασιστικότερο ρόλο στό μυστικό πόλεμο κατά τῶν δυνάμεων τοῦ "Αξονα καί στή νίκη τῶν Συμμάχων καί τῆς Ἑλλάδος.

"Ενας "Ελληνας μ' όλη τή σημασία τῆς λέξης, "Εβραΐος τό θρήσκευμα, που τά ἑδωσε όλα γιά τόν τόπο.



Χαλκίδα. Κατάθεση στεφάνου στό ήρῶο.

Πού μπῆκε στήν 'Αντίσταση χωρίς νά ὑπολογίσει οὔτε ζωή, οὕτε οἰκογένεια, οὕτε περιουσία, οὕτε δουλειά. Γοὐ πέρασε ἀπό τά κολαστήρια τῆς Γκεστάπο καί τῶν "Ες "Ες. Πού ή 'Απελευθέρωση τόν βρῆκε μέ σμπαραλιασμένη τήν ὑγεία ἀπό κακουχίες καί βασανιστήρια, κατεστραμμένο οἰκονομικά καί ἐπαγγελματικά.

Σαράντα χρόνια τώρα μένει ξεχασμένος ἀπό τούς πολλούς καί ἀπό τήν ἐπίσημη πολιτεία μιᾶς καί — δέν θά κουραστοῦμε νά τό ἐπαναλαμβάνουμε — μετά τή νίκη, δέν σήκωσε τά ὅπλα κατά τῆς πατρίδας του, δέν ζήτησε «δικαίωση», «ἀναγνώριση», «δάφνες», δέν πέρασε στό στρατόπεδο τῶν μονοπωλητῶν τῆς ᾿Αντίστασης.

#### « Ἔλα μαζί μας...»

ύρισα ἀπό τό Μέτωπο — θυμᾶται ὁ ἴδιος — ράκος σωστό. "Ανοιξα ἕνα ἐμπορικάκι, μιά τρύπα μέ πέντε ψευτοπράγματα, στήν ὁδό Κολοκοτρώνη 43 γιά νὰ ζῶ.

«Μιά μέρα μπῆκαν στό μαγαζί δύο φίλοι, ό Νίκος ό 'Αδάμ και ό Δημήτρης Παγκάκης. Πάνω στήν κουβέντα ό ἕνας ἕβγαλε ἀπό τήν τσέπη του μιά χουφτίτσα ἄσπρη σκόνη, τήν ἕριξε στό πάτωμα και ἄρχισε νά τήν τρίβει μέ τὸ παπούτσι του. Πεταγόντουσαν σπίθες καί... τρακατροῦκες μαζί. Πρίν προλάβω νά καταλάβω ποῦ τό πήγαιναν, μοῦ μίλησαν στά ἴσα: "Ακου Ζάκ. Μ' αὐτή ἐδῶ τή "σκόνη" στέλνουμε στόν πάτο τῆς θάλασσας τά πλοῖα πού προορίζονται γιά τόν Ρόμμελ. Εἴμαστε στήν 'Αντίσταση. Σ' ἐμπιστευόμαστε γιατί εἶσαι ἑβραϊκῆς καταγωγῆς καί γιατί σ' ἔχουμε ἐκτιμήσει γιά σωστό "Ελληνα πατριώτη. "Αν θές νὰ πολεμήσεις γιά τόν τόπο, ἕλα μαζί μας».

Πέρασαν μέρες πρίν ὁ Ζάκ Κωστῆς μάθει πώς οἱ δύο αὐτοί ἀτρόμητοι Ἐλληνες ἀποτελοῦσαν τήν ὁμάδα σαμποτέρ τῆς Ἐθνικῆς Ἀντιστασιακῆς Ὀργάνωσης «Ἀπόλλων», στήν ὁποία ἐντάχθηκε καί ὁ ἴδιος.

#### « Όμάδα αὐτοκτογίας»

μασταν μιά όμάδα πού ἕγινε ὁ ἐφιάλτης τῶν Γερμανῶν. Πράγματική ὁμάδα αὐτοκτονίας. Ἡ ζωή ἦταν τό τελευταῖο πού σκεφτόμασταν. Τό μόνο πού ἑνδιέφερε ἦταν νά βυθιστεῖ τό πλοῖο. Νά μή φτάσει ποτέ βοήθεια στόν Ρόμμελ.

» Η όμάδα είχε πολλά "πλοκάμια". Πολλά ἄτομα. "Αλλοι μάζευαν πληροφορίες. "Αλλοι ἐντόπιζαν τά εὐαίσθητα σημεῖα τῆς φρούρησης τοῦ ἑλλιμενισμένου πλοίου. "Αλλοι ἀναλάμβαναν νά μυήσουν κάποιον πού δούλευε πάνω. "Ολοι μαζί ἀνοίγαμε τό δρόμο στόν "τελικό" σαμποτέρ, πού θά ἕβαζε τή βεντούζα μέ τήν ἐκρηκτική ὕλη στά ὕφαλα τοῦ σκάφους...».

Πόσα σκάφη βυθίσατε;

«Πάνω ἀπό 10! Τό Β 103, τό '''Αρντένας'' καί ἄλλα... καί ἄλλα... Τόσο μεγάλη ἦταν ἡ ἐπιτυχία μας, πού ὁ ἀρχηγός τῆς γερμανικῆς μονάδας 3.000 Φόν Στράτς μᾶς ἐπεκήρυξε μέ ἀστρονομικές ἀμοιβές...».

Δέν είναι τόσο οί ήρωισμοί καί ή αὐταπάρνηση πού μένουν χαραγμένα στή μνήμη τοῦ Ζάκ Κωστῆ. "Ολα αὐτά τά θεωρεῖ ὅτι ήσαν αὐτονόητο χρέος. Συγκλονίζεται ἀκόμη, ὅταν φέρνει στό νοῦ τήν προδοσία πού χτύπησε πισώπλατα τήν ὁμάδα, πού ἔστειλε στό ἀπόσπασμα συντρόφους του καί τόν ἴδιο στά κολαστήρια τῆς Γερμανῶν.

#### «Μāς πρόδωσαν…»

ταν ἀρχές Σεπτέμβρη τοῦ '43. Είχα παρατηρήσει πώς τό γραφεῖο τοῦ 'Αδάμ καί τοῦ Παγκάκη ἔμε-« νε μέρες κλειστό. 'Ανησύχησα. Κάποια στιγμή χτυπάει τό τηλέφωνο. 'Ηταν ὁ Παγκάκης: Ζάκ, μοῦ εἰπε, ἐξαφανίσου. Μᾶς πρόδωσαν.

«Κανονικά θά ἕπρεπε νά φύγω. Σκέφτηκα ὄμως ὅτι οἰ Γερμανοί θά στρογγυλοκάθονταν στό γραφειάκι μου καί θά ἕβαζαν στό χέρι ἕναν - ἕναν ὅλους τούς συντρόφους τῆς ὁμάδας πού δέν εἰχαν μάθει ἀκόμη τίποτα καί θά περνοῦσαν ἀπό κεῖ. "Έτσι ἀποφάσισα νά μείνω.

»Σέ λίγο όλόκληρο τό τετράγωνο ήταν μπλοκαρισμένο ἀπό Γερμανούς. Μπῆκαν μέσα καί χωρίς πολλές κουβέντες, μέ ἐπικεφαλῆς βέβαια ἕναν "Ελληνα" διερμηνέα, μέ ἀρχισαν στίς κλωτσιές καί στίς γροθιές. Δέν θά ξεχάσω ποτέ τό ξύλο πού ἕφαγα. 'Αλλά — τό λέω μέ περηφάνεια — δέν μίλησα. Δέν μοῦ πῆραν οὕτε λέξη. Καί μέ πῆραν σηκωτό γιά τή Γκεστάπο τοῦ Πειραιā...».

Μόνον ὄσοι «φιλοξενήθηκαν» σ' αὐτή τήν «Ύπηρεσία» μποροῦν νά φανταστοῦν τά ὅσα πέρασε μέσα στά μπουντρούμια της ὁ Ζάκ Κωστῆς. 'Ανακρίσεις ἐπί ἀνα-

κρίσεων, ξύλο, βασανιστήρια γιά νά άποκαλύψει συνεργάτες στά σαμποτάζ.

#### Δέν μίλησε

Ομως ό Ζάκ Κωστῆς δέν ἔσπασε. Παρά τό γεγονός ότι ἄπειρες φορές ἀπειλήθηκε μέ ἐκτέλεση. "Αν καί μέσα στά κολαστήρια τοῦ ναζισμοῦ ἔμαθε τή σύλληψη καί τήν ἐκτέλεση τοῦ ἀρχηγοῦ του Νίκου 'Αδάμ, συνέχισε νά κάνει τόν τρελό καἰ τόν ἀνήξερο. "Οχι γιά νά σώσει τή ζωή του. 'Αλλά γιά νά γλιτώσει τούς ἄλλους συντρόφους του.

« Ἐκεῖ μέσα γνώρισα καί ἕναν κατάπτυστο '''Έλληνα'' προδότη. Ήρθε νά μοῦ κάνει τό φίλο πού… ἤθελε τό καλό μου. ''Μίλα βρέ'', μοῦ ἐλεγε. ''Οἱ Γερμανοί εἶναι… προστάτες μας. Θά γλιτώσεις τή ζωή σου''. Καί 'γώ μέσα μου ἕλεγα: Νά καεῖς προδότη. Ή κατάρα μου ἕπιασε. ''Οπως ἕμαθα ἀργότερα, τόν προδότη — Παντελῆ τόν ἕλεγαν — οἱ Γερμανοί τόν ἕριξαν μαζί μἑ ἄλλα καθάρματα ὁμοίους του ἀπό τήν ταράτσα τῆς ὁδοῦ Μέρλιν καί τόν ''καθάρισαν''».

Ζωντανός - νεκρός βγῆκε ἀπό τά χιτλερικά μπουντρούμια ὁ Ζάκ Κωστῆς. Οἱ Γερμανοἱ φάνηκαν νά πείθονται ὅτι δέν ἤταν... σαμποτέρ καί τόν ἄφησαν μέ ἐντολή νά παρουσιάζεται κάθε μέρα στήν κομαντατούρα. Στήν πραγματικότητα τόν ἄφησαν μέ τήν ἐλπίδα ὅτι θά τούς ὁδηγοῦσε καί σέ ἄλλους ἀντιστασιακούς. Γιά μιά - δυό μέρες προσποιήθηκε ὅτι συμμορφώνεται στίς ἐντολές. Καί τήν τρίτη ἕγινε καπνός. Ἐγκαταστάθηκε στά Μεσόγεια καί ἄρχισε νά ὀργώνει τήν 'Αττική, ξεσηκώνοντας τό λαό στήν 'Αντίσταση. Οὕτε μιά νύχτα δέν κοιμήθηκε σέ κρεβάτι. Οὕτε μιά μέρα δέν ἕζησε χωρίς τό φόβο νά πέσει στά χέρια τῶν Γερμανῶν, πού είχαν ἐξαπολύσει ἐναντίον του ἄγριο ἀνθρωποκυνηγητό. Μέχρι τήν 'Απελευθέρωση.

Τόν ρωτάμε:

 Σήμερα τήν ἐποποιία ἐκείνη τήν καπηλεύονται καί τήν μονοπωλοῦν κάποιοι. Ποιά εἶναι ἡ ἀλήθεια;

«Μέ ἐξαίρεση κάποιους ἐφιάλτες — μετρημένους στά δάχτυλα — ᾿Αντίσταση ἕκανε ὅλη ή Ἑλλάδα. Καθένας μέ τόν τρόπο του.

»Θά σᾶς πῶ κάτι πού μοῦ μένει στό μυαλό. Τήν 25η Μαρτίου τοῦ 1943 — στήν ἐθνική μας ἐπέτειο — ἔγινε μιά διαδήλωση στούς δρόμους τῆς ᾿Αθήνας. Ἅκουσα τίς φωνές καί βγῆκα νά καμαρώσω. Ξαφνικά, μέσα στούς διαδηλωτές είδα ἕναν νεαρό πού ἔτρεχε αἰμόφυρτος, τραυματισμένος ἀπό τούς Γερμανούς, καί τραγουδοῦσε τόν Ἐθνικό Ύμνο.

»Χωρίς νά τό σκεφτῶ, ὅρμησα μέσα στή διαδήλωση, ἅρπαξα τό νεαρό καί τόν τράβηξα στό μαγαζί μου. Ἐκεῖ, ὅμως, δέν μποροῦσε νά κρυφτεῖ. ἘΑπό τόν πάνω ὅροφο κατέβηκε μιά νοικοκυρά, Θάλεια ἘΑθανασιάδου τήν ἔλεγαν, καί τόν πῆρε σπίτι της νά τόν κρύψει.

»Τότε δέν είχα μυηθεῖ στήν 'Αντίσταση. Καί ή γυναίκα αὐτή ήταν μιά άπλή νοικοκυρά. Κι αὐτό πού ἕκανε ἰσοδυναμοῦσε μέ ἐκτέλεση ἄν τό ἕπαιρναν χαμπάρι οἱ κατακτητές.

»Γι' αὐτό ἡ ἀπάντηση στό ἐρώτημά σας εἶναι μία: 'Αντίσταση ἕκαναν ὅλοι οἱ "Ελληνες. Κανείς δέν μπορεῖ νά μονοπωλεῖ τόν 'Αγώνα — καί πιό πολύ ἐκεῖνοι πού θέλησαν νά τόν ἑξαργυρώσουν μἑ τήν ἐξουσία. Κάποτε πρέπει νά τό μάθουν αὐτό οἱ "Ελληνες!».

(Παρουσίαση τοῦ κ. Δ. Καλάκου στήν 'Ακρόπολη, 16.3.1986)

# Οἱ Ἐβραῖοι τῆς Θεσσαλονίκης στήν Ἐθνική ἘΑντίσταση

Τοῦ κ. ΙΩΣΗΦ ΜΑΤΣΑ





τά διάφορα δημοσιεύματα κι ἀπομνημονεύ ματα ἀγωνιστῶν τῆς Ἐθνικῆς Ἀντίστασης παρατηρεῖται τό φαινόμενο τῆς ἐσκεμμένης ἤ ἀπό ἀγνοια ἐλαχιστοποίησης τῆς συμμετοχῆς τῶν Ἐβραίων στήν Ἑλληνική Ἐθνική Ἀντίσταση. Ἀναφέρομαι ἰδιαίτερα σ' ἕνα ἀπόσπασμα ἀπό τά Ἀπομνημονεύ-

ματα τοῦ Μάρκου Βαφειάδη (τόμ. 2, σελ. 87 - 89)<sup>111</sup>, πού καταλήγει μέ τή διαπίστωση πώς, ὅταν ξέσπασε ὁ διωγμός τῶν Ἐβραίων τῆς Θεσσαλονίκης μόνον 5 - 6 Ἐβραῖοι ἀνέβηκαν στά βουνά.

'Η ἀλήθεια, ὅμως, εἶναι ὅτι ἐκατοντάδες 'Εβραῖοι ἀπό τή Θεσσαλονίκη κατέφυγαν στόν ΕΛΑΣ. Αὐτό ἐπιβεβαιώνεται ἀπό τά πιό κάτω γεγονότα:

Τόν καιρό τοῦ διωγμοῦ, τήν ἄνοιξη τοῦ 1943, συγκροτήθηκαν στά βουνά τῆς Κεντρικῆς Μακεδονίας, στό Πάικο, στό Βέρμιο, στά Πιέρια, πολλές ὀλιγομελεῖς ὀμάδες ἀνταρτῶν (τά «συγκροτήματα») καί σέ κάθε μιά τέτοια ὀμάδα ἐντάσσονταν Έβραῖοι πού κατέφυγαν ἀπό τἡ Θεσσαλονίκη. Σέ ἀντίθεση μέ τἡ Γαλλία κι ἀλλες κατεχόμενες χῶρες, ὅπου οἱ Ἑβραῖοι «Μακί» εἰχαν σχηματίσει καθαρά ἐβραϊκές ὁμάδες, στήν ἐλληνική Ἀντίσταση οἱ Έβραῖοι εἰχαν σκορπιστεῖ σἑ ὅλα τὰ τμήματα, ὅπως γινόταν καί στόν ἐλληνικό στρατό, ἀλλά καί γιά εἰδικούς λόγους. Οἱ Ἐβραῖοι ἦταν στήν πλειοψηφία τους πιό μορ-

φωμένοι κι είδικευμένοι ἀπό τούς ἐργάτες κι ἀγρότες συναγωνιστές τους. Η διοίκηση λοιπόν τούς σκόρπισε γιά νά ἐπανδρώσουν τίς θέσεις γιατρῶν, νοσοκόμων, μηχανικών, στήν έπιμελητεία κ.λπ. Έτσι, παρατηρούμε στή σπάνια φωτογραφία πού δημοσιεύτηκε στό τεῦχος 83 - 84 τῶν «Χρονικῶν», πώς στούς 18 ἀντάρτες μιᾶς όμάδας οι 15 είναι Έβραῖοι. Αὐτό συνέβαινε σ' ὅλες τίς όμάδες.

Ύστερα ἀπό ἕρευνες στά ἀντιστασιακά βιβλία καί περιοδικά κι ἀπό ἀναμνήσεις πολλῶν συναγωνιστῶν μου ἔχω διαπιστώσει πώς ό άριθμός τῶν Έβραίων ἀνταρτῶν στά βουνά τῆς Μακεδονίας πρέπει νά ήταν μεγαλύτερος άπό 150, ένῶ οἱ νεκροί στά πεδία τῶν μαχῶν ήταν 17. Στά βουνά, ὄμως, κατέφυγαν περισσότεροι. 'Αναφέρω ένα περιστατικό: τό Μάη του 1943 βρίσκονταν κρυμμένοι στό Μεσόβουνο της Νάουσας δύο περίπου έκατοντάδες ἄσπλοι Έβραῖοι, γιατί ὁ ΕΛΑΣ, πού μόλις αὐτή τήν ἐποχή συγκροτούσε τά μάχιμα τμήματά του, δέν διέθετε ὅπλα γιά όλους. Τά προμηθεύτηκε σέ λίγο καιρό από τίς ρίψεις τῶν Συμμάχων. Τότε τό χωριό κυκλώθηκε ἀπό τούς Γερμανούς καί στίς μάχες πού ἀκολούθησαν γιά τόν ἀπεγκλωβισμό των άνταρτων καί των άόπλων σκοτώθηκαν 9 Έβραῖοι στό Μέγα Ρέμμα, ένῶ οἱ ὑπόλοιποι, ὕστερα από περιπετειώδη πορεία στό Βάλτο τῆς Κοζάνης γλίτωσαν στή Δυτική Μακεδονία.

Απ' αύτούς, ένας άριθμός στάλθηκε πρός τόν ίταλοκρατούμενο Νότο καί στήν 'Αθήνα.

Μία καί μόνη οίκογένεια της Θεσσαλονίκης έδωκε 5 μέλη της στόν ΕΛΑΣ. Ό Λέων Μπουρλά μέ τά τέσσερα παιδιά του, τή Γιολάντα, τή Ντόρα, τόν Σάρλ, πού τραυματίσθηκε καί τόν Νίκο, πού σκοτώθηκε τίς παραμονές τής άπελευθέρωσης, όταν τό τμήμα του χτύπησε τούς Γερμανούς πού όπισθοχωρούσαν από τή Μακεδονία.

Παραθέτω κατάλογο τών 17 πεσόντων Θεσσαλονικιῶν Έβραίων ἀνταρτῶν (2).

ΕΘΝ. ΣΤΡΑΤ. ΕΛΑΣ ΑΠΟΛΥΤΗΡΙΟ MEPAPXIA AVANA. CONTRACTOR DO Muser beriale Επώνυμον Douts. Ovour. + unl 17 Ονομα Πατρός Kham Ematpátevanc A.M.E Eaduar and Etoato Ballung atov EAAZ Yng Επάγγελμα F - OPPRTIKEC .Y Katayatas Kal Siguever Έγγεγραμμένος LE GRAVANA 19 · • × εβάρη 1945 Φύλλο Πορείας του ΕΛΑΣ του Δαβίδ Μπενβενίστε, ό όποίος μεταπολεμικά διετέλεσε έπί σειράν έτῶν Πρόεδρος τῆς Ίσραηλιτικῆς Κοινότητος Θεσσαλονίκης.



1) Στό τεῦχος 83 · 84 ('lav., Φεβρ. 1986) τῶν «Χρονικῶν» ἀναδημοσιεύτηκε τό ἀπόσπασμα τοῦ Μ. Βαφειάδη πού φέρει τόν τίτλο «Tó 'Eßogikó».

2) Παρακαλείται όποιος έχει στοιχεία γιά άλλους νεκρούς στίς μάχες νά γράψει στά «Χρονικά».

| ONOMA                                              | ΚΑΤΑΓΩΓΗ | ΕΠΕΣΑΝ                                |
|----------------------------------------------------|----------|---------------------------------------|
| 1. Βαρόν 'Αβραάμ                                   | Καβάλα   | Σέ μάχες                              |
| 2. Καράσο Μάρκος                                   | Θεσ/νίκη | 10.7.44 κοντά στήν "Εδεσ              |
| 3. Καράσο Σάρλ                                     | Θεσ/νίκη | κοντά στήν Καστοριά                   |
| 4. Κοέν 'Ηλίας τοῦ<br>Νισσήμ                       | Θεσ/νίκη | κοντά στά Γρεβενά                     |
| 5. Κοέν Στέλλα,<br>φοιτήτρια                       | Θεσ/νίκη | στή μάχη Ταχνίτσας<br>Πιερίων 18.4.43 |
| 6. Μιτράνι Ροβέρτος                                | Θεσ/νίκη | στήν Καλοσκοπή                        |
| 7. Μπεράχα Βιτάλ                                   |          | Σεπτ. '44 στήν Κοζάνη                 |
| 8. Μπουρλά Νίκο                                    | Θεσ/νίκη |                                       |
| 9. Μπουρλά Τσελεμπή                                | Σέρρες   | 3.1.44                                |
| 10. 'Οβαδία Ντίνο                                  | Θεσ/νίκη |                                       |
| 11. Περαχία Φλώρα                                  | Θεσ/νίκη | στά Πιέρια                            |
| 12. Πιπάνο Ἐρρίκος                                 | Θεσ/νίκη | στό Βέρμιο                            |
| 13. Σερόρ                                          | Θεσ/νίκη | στό Βέρμιο                            |
| 14. Φραγκή Σιμών τοῦ<br>Ἰακώβ                      | Θεσ/νίκη | στό Βέρμιο                            |
| 15. Φριζής                                         | Θεσ/νίκη | στό Βέρμιο                            |
| 16. Χασόν Σάββας<br>(μπάρμπα - Σάββας<br>πρόεδρος) | Καβάλα   | κοντά στή Βέροια                      |
| 17. Χασόν Μωυσῆς<br>τοῦ Σάββα                      | Καβάλα   | κοντά στή Βέροια                      |

Έβραῖοι ἀντάρτες πού ἕπεσαν στίς μάχες

# Σαράντα περίπου χρόνια ἀπό τότε

#### Τοῦ κ. ΜΩΥΣΗ ΣΑΚΚΗ

 έ ἀνάμνηση τῶν 40 χρόνων ἀπό τό τέλος τοῦ Β΄ παγκοσμίου πολέμου παρέχονται γιά πρώτη φορά στοιχεῖα ἀπό τή δράση Ἐλλήνων Ἐβραίων τό θρήσκευμα, πού κατά τή διάρκεια τοῦ ἐμφυλίου πολέμου (1946 - 49) ἐκτελέσθηκαν, φυλακίσθηκαν ἤ ἐξορί σθηκαν γιά τήν τότε δράση τους, ὅπως ἐπί-

σης καί τίς ἐνέργειες πού ἕγιναν γιά τή διάσωση πολλῶν ἐξ αὐτῶν. Στά στοιχεῖα πού παραθέτονται δέν συμπεριλαμβάνονται ὅσοι ἀπό τούς ἐπιστρατευθέντες κατά τή διἀρκεια τῶν ἐτῶν 1947 - 49 ὁδηγήθηκαν στό στρατόπεδο τῆς Μακρονήσου καί ἀπολύθηκαν μέ τή στρατιωτική τους κλάση, ἀφοῦ ὑπέγραψαν μέ ὁποιοδήποτε τρόπο «δήλωση μετανοίας».

#### Κατηγορίες διωχθέντων

Οί διωχθέντες γιά άριστερή δράση όμόθρησκοι μποροῦν νά διακριθοῦν σέ πέντε κατηγορίες:

#### 1. Ἐκτελεσθέντες, 5:

- Μωϋσῆς ᾿Ηλία Ἱεσουλᾶς, 26 ἐτῶν, ἀπό τό Βόλο. Ἐκτελέσθηκε τόν Μάιο 1947.
- Σαμουήλ Νισήμ Δέντης, 18 ἐτῶν, ἀπό τά Χανιά. Ἐκτελέσθηκε τό 1948.
- Μεγήρ 'Ισαάκ Λεβῆς, 32 ἐτῶν, ἀπό τά Τρίκαλα. Ἐκτελέσθηκε στίς 5 Αὐγούστου 1949.
- Χρυσούλα 'Αβραάμ Φελούς, 20 ἐτῶν, ἀπό τά Τρίκαλα. Ἐκτελέσθηκε στίς 5 Αὐγούστου 1949.
- Σάββας Ἐφράιμ Ἱσσης, 26 ἐτῶν, ἀπό τήν Ἄρτα. Ἐκτελέσθηκε στίς 2 Ἐκτωβρίου 1949.

#### 2. Καταδικασθέντες σέ θάνατο, 5:

- Γουλιέλμος 'Ισαάκ 'Αζάρ, ἀπό τό Βόλο. "Εγκλειστος στίς φυλακές Αἰγίνης.
- 'Ααρών Γκανῆς, ἀπό τό Βόλο. "Εγκλειστος στίς φυλακές 'Αβέρωφ.
- Ρένα Ἰωσήφ ἀΑζούζ, ἀπό τό Βόλο. ἕγκλειστη στίς φυλακές Βόλου καί Ἀβέρωφ. Σήμερα σύζυγος τοῦ Μάριου Μπεναρόγια στίς ΗΠΑ.
- Ματίκα Καμπελή, ἀπό τά Τρίκαλα. Ἐγκλειστη στίς φυλακές ᾿Αβέρωφ.
- "Ελεν Μπέζα, ἀπό τή Θεσσαλονίκη. "Εγκλειστη στίς φυλακές 'Επταπυργίου Θεσσαλονίκης.

#### 3. Φυλακισθέντες σέ ισόβια δεσμά, 8:

- Σαλβατώρ Σαμουήλ Κοέν, ἀπό τό Βόλο. ἕγκλειστος στίς φυλακές Γιούρων. Σήμερα κάτοικος στή Χάιφα, Ἰσραήλ.
- Ζακελίνα Μπέζα, ἀπό τή Θεσσαλονίκη. "Εγκλειστη στίς φυλακές Έπταπυργίου, Θεσσαλονίκης.
- Μόνικα Μπέζα, ἀπό τή Θεσσαλονίκη. Έγκλειστη στίς φυλακές Ἐπταπυργίου, Θεσσαλονίκης.
- Λεών Ἰωσήφ Κοέν, ἀπό τό Βόλο. ἕΥκλειστος στίς φυλακές Γιούρων.

- Σαμουήλ Κοέν, ἀπό τό Βόλο. Ἐγκλειστος στίς φυλακές Γιούρων.
- 'Αλφρέδος 'Ισαάκ Μπέζα, ἀπό τή Θεσσαλονίκη. "Εγκλειστος στίς φυλακές 'Επταπυργίου.
- Μωυσῆς Ἐσκιναζῆς, ἀπό τή Λάρισα (;). ἕΥκλειστος στίς φυλακές Γιούρων.
- Μεναχέμ Μπενσιών, ἀπό τήν Καβάλα. Ἐγκλειστος στίς φυλακές Γιούρων. Σήμερα κάτοικος τοῦ Ἱσραήλ.

#### 4. Φυλακισθέντες μέχρι 20 χρόνια, 6:

- Δαβίδ Μπροῦδο, ἀπό τή Θεσσαλονίκη. "Εγκλειστος στίς φυλακές 'Αμφίσης.
- Βιτάλ Ντάσα, ἀπό τή Θεσσαλονίκη. Ἔγκλειστος στίς φυλακές Ζακύνθου.
- Σολομών Καπέτας, ἀπό τά Τρίκαλα. Ἐγκλειστος στίς φυλακές Γιούρων.
- 'Ιακώβ Μπαρζιλάι, ἀπό τή Θεσσαλονίκη. ἕΥκλειστος στίς φυλακές Χατζηκώστα, 'Αθήνα.
- Μωρίς Μπενρουμπῆ, ἀπό τή Θεσσαλονίκη. Ἐγκλειστος στίς φυλακές Αἰγίνης.
- Βενιαμίν Μπενβενίστε, ἀπό τή Θεσσαλονίκη. Έγκλειστος στίς φυλακές Λαμίας.

#### Έξορισθέντες σέ έρημονήσια, 10:

- Σαλβατώρ 'Οβαδίας, ἀπό τή Θεσσαλονίκη. Ἐξορίσθη στή Μακρόνησο (3ο Λόχο).
- Μωυσῆς Μπουρλάς, ἀπό τή Θεσσαλονίκη, Ἐξορίσθη στή Μακρόνησο (8ο Λόχο).
- Ραούλ 'Αλμοσνίνο, ἀπό τή Θεσσαλονίκη. Ἐξορίσθη στή Μακρόνησο.
- Σαλβατώρ Μινέρβος, ἀπό τά Χανιά. Ἐξορίσθη στή Μακρόνησο (φυλακές).
- 'Ιωσήφ Ντεκάστρο, ἀπό τά Χανιά (;). 'Εξορίσθη στή Μακρόνησο (φυλακές).
- 'Ηλίας Καπέτας, ἀπό τά Τρίκαλα. 'Εξορίσθη στή Μακρόνησο.
- 'Ιωνάς Μιωνῆς, ἀπό τό 'Αγρίνιο. Ἐξορίσθη στή Μακρόνησο (7ο Λόχο).
- 'Αλβέρτος Σαμ. Τζαχών, ἀπό τή Θεσσαλονίκη (;). 'Εξορίσθη στή Μακρόνησο.
- Στέλλα Τζαχών, ἀπό τή Θεσσαλονίκη. Ἐξορίσθη στό Τρίκερι, Βόλου.
- Ζαχαρίας Κοέν, ἀπό τό Βόλο. Ἐξορίσθη στή Μακρόνησο (3ο Λόχο).

'Η αἰτιολογία γιά τίς ποινές πού ἐπεβλήθησαν στούς όμοθρήσκους τῶν παραπάνω πέντε κατηγοριῶν, ἀφοροῦσε: χρηματική καί ὑλική συμπαράσταση τοῦ ἀγώνα τῶν «συμμοριτῶν», συμμετοχή σέ κομμουνιστικές ὀργανώσεις, διακίνηση παράνομου (κομμουνιστικοῦ) ἔντυπου ὑλικοῦ. Οἱ 29 τῶν κατηγοριῶν 2 - 5 τελικά ἀπελευθερώθηκαν, ὅπως ἀναλύεται πιό κάτω.

#### Ένέργειες διασώσεως καί βοηθείας

Τήν περίοδο έκείνη λειτουργούσε στήν 'Αθήνα ή Κεντρική 'Επιτροπή Περιθάλψεως 'Απόρων 'Ισραηλιτών, πού συστάθηκε άμέσως μετά τή λήξη τοῦ πολέμου μέ τή συνδρομή τῆς 'Αμερικανοεβραϊκῆς φιλανθρωπικῆς ὀργανώσεως American Joint Distribution Committee (γνωστῆς ὡς «Τζόιντ»), γιά τήν παροχή βοηθείας πρός τὰ θύματα τοῦ πολέμου καὶ τούς ἀναξιοπαθοῦντες "Ελληνες 'Εβραίους. Στήν ἐπιθυμία νά βοηθηθοῦν διωκόμενοι ὀμόθρησκοι, ζητήθηκαν στοιχεῖα ἀπό τίς κατά τόπους Κοινότητες.

Τά στοιχεῖα πού συγκεντρώθηκαν (ὀνόματα καί τόπος φυλακίσεως ἤ ἑξορίας διωκομένων), τέθηκαν ὑπόψη τοῦ τότε διευθυντοῦ τῆς «Τζόιντ» στήν Έλλάδα Ραββίνου Χάρολντ Γκολδφάρμπ, ὁ ὁποῖος προθυμότατα δέχθηκε νά παράσχει πρός αὐτοὺς κάθε εἴδους βοηθείας καί συμπαραστάσεως.

#### 'Αποστολή δεμάτων

κί τήν ἀποτελεσματική ὅσο καί παράτολμη — γιά τό τότε πολιτικό κλίμα — συνεισφορά στελεχῶν τῆς Ἐπιτροπῆς Περιθάλψεως, ὀργανώθηκε ή παραλαβή ἀπό τήν ἀποθήκη τῆς «Τζόιντ» καί ή ταχυδρόμηση δεμάτων πρός τούς παραπάνω 29 διωκόμενους, πού ἑκρατοῦντο σἑ 15 περίπου φυλακές καί ξερονήσια. Σ' αὐτό τό ἕργο, πού συνεχίσθηκε μέχρι τῆς ἀπελευθερώσεώς τους, συμπαραστάθηκαν ποικιλοτρόπως πολλοί ὑπάλληλοι τῶν ταχυδρομείων.

#### Μετανάστευση στό 'Ισραήλ

Νατί τή θετική συμβολή καί τή νομική συμπαράσταση όμοθρήσκου δικηγόρου ἐπετεύχθηκε, μετά ἀπό ἐπίμονες καί δύσκολες διαδικασίες, ἡ ἀπελευθέρωση ἀριθμοῦ φυλακισμένων καί ἐξορισμένων όμοθρήσκων. Ἡ πλειοψηφία, ὅμως, τῶν καταδικασμένων σέ ἰσόβια δεσμά καί οἱ θανατοποινίτες δέν ἤσαν διατεθειμένοι νά ὑπογράψουν «δηλώσεις μετάνοιας» καί ὡς ἐκ τοὐτου ἦσαν ὑποχρεωμένοι νά ἐκτίσουν τίς ποινές τους.

Τή λύση στό πρόβλημα τῶν «ἀμετανοήτων» ἔδωσε διαπρεπής ὀμόθρησκος νομικός. Οἱ ἐνδιαφερόμενοι ὁμόθρησκοι δέχθηκαν ν' ἀποβάλλουν τήν ἑλληνική ὑπηκοότητά τους, νά μεταναστεύσουν στό 'Ισραήλ καί νά γίνουν πολίτες τοῦ τότε νεοσύστατου ἑβραϊκοῦ κράτους. Στήν οἰκονομική ἀντιμετώπιση τοῦ προβλήματος βοήθησε ἀποτελεσματικά ἡ «Τζόιντ».

Μεταξύ τῶν ἀποκατασταθέντων τότε στό Ἰσραήλ, ἦσαν οί: Σαλβατώρ Κοέν, Μεναχέμ Μπενσιών, Ἔλεν Μπέζα καί Σαλβατώρ Μινέρβο (πού πέθανε πρόσφατα).

'Αξίζει κάθε τιμή στή μνήμη ὅλων ἐκείνων πού συνέβαλαν γιά τήν ἐπίτευξη τοῦ θεάρεστου αὐτοῦ ἔργου.

# ΓΙΑ ΠΡΩΤΗ ΦΟΡΑ ΣΤΗΝ ΙΣΤΟΡΙΑ ἘΠΙσκεψη τοῦ Πάπα σέ Συναγωγή

πρώτη στήν ίστορία ἐπίσκεψη ἐνός Πάπα σέ Συναγωγή ξ λαβε χώρα τήν Κυριακή 13 'Απριλίου 1986, ὅταν ὁ Πάπας Ἰωάννης Παῦλος Β' ἐπισκέφθηκε τήν κεντρική Συναγωγή τῆς Ρώμης, ὅπου τόν ὑποδέχθηκε ὁ 'Αρχιραββίνος "Έλιο Τόαφ.

Έβραῖοι καί Καθολικοί παρατηρητές θεωροῦν σημαντική τήν ἀπόφαση τοῦ Πάπα νά ἐπισκεφθεῖ τήν πλησιέστερη πρός τή Βασιλική τοῦ Άγ. Πέτρου Συναγωγή, πού ἀνήκει στήν ἀρχαιότερη Ἱσραηλιτική Κοινότητα τῆς Δύσης καί βρίσκεται



έντός τοῦ ἀρχαίου γκέττο τῆς Ρώμης. Ἡ ἐπίσκεψη, τόνισαν, θά ῆταν ἀδιανόητη πρίν ἀπό τήν Οἰκουμενική Σύνοδο τοῦ Βατικανοῦ καί τήν πρό εἰκοσαετίας ἔκδοση τῆς διακηρύξεως «Nostra Aetate», ποῦ ἀπέβαλε τήν κατηγορία τῆς Θεοκτονίας καί κατεδίκασε τόν ἀντισημιτισμό.

Ή ἐπίσκεψη προβλέπεται ὅτι θά ἀποτελέσει ἕνα καινούργιο σημαντικό βήμα στό διάλογο Καθολικής Ἐκκλησίας - Ἰουδαϊσμού. «Ό εὐσεβής Χριστιανός πού θά δεῖ τόν Πάπα νά προσεύχεται σἑ μιά Συναγωγή ἀπό κοινοῦ μἑ Ἐβραίους, δέν θά πιστεύει πλέον ὅτι οἱ Ἐβραῖοι εἶναι κατάρατοι τοῦ Θεοῦ», τόνισε ὁ Ἀρχιραββίνος Ἔλιο Τόαφ.

Τήν παραπάνω δήλωση ἕκανε κατά τή διάρκεια συνέντευξης Τύπου, σχολιάζοντας τήν άνακοίνωση τοῦ Βατικανοῦ γιά τήν ἐπίσκεψη τοῦ Πάπα στή Συναγωγή τῆς Ρώμης.

Έπαινόντας τή «θαρραλέα χειρονομία» τοῦ Πάπα, ὁ ᾿Αρχιραββίνος εἶπε ὅτι «διακατέχεται ἀπό ἀνάμικτα συναισθήματα ἰκανοποιήσεως καί συγκινήσεως, ἐνθυμούμενος τά τραγικά γεγονότα τοῦ παρελθόντος». Καί πρόσθεσε: «Θά ὑποδεχθοῦμε τόν Πάπα στή Συναγωγή μας καί θά πιστοποιήσουμε τή θέλησή μας νά συνεργασθοῦμε μαζί του γιά τήν ἐπαναβεβαίωση τών κοινῶν ἡθικῶν, θρησκευτικῶν καί κοινωνικῶν ἀξιῶν πού θά πρέπει νά ἑπαναφέρουν τήν ἀνθρωπότητα στήν ὁδό τῆς πίστεως, τῆς δικαιοσύνης καί τῆς εἰρήνης».

Ο `Αρχιραββίνος Τόαφ ἀναφέρθηκε ἐπίσης σέ κάποιες «παραφωνίες» πού πρόσφατα ἀκούσθηκαν σέ κηρύγματα τοῦ Πάπα, προσθέτοντας ὅτι «αὐτά τά θέματα διασαφηνίζονται μέσω συνομιλιῶν»...

Ο πρόεδρος τῆς Ἐκτελεστικῆς Ἐπιτροπῆς τοῦ Διεθνοῦς Συμβουλίου Ἐβραίων καί Χριστιανῶν σέρ Σίγκμοντ Στέρνμπεργκ χαιρέτισε κι αὐτός ἔνθερμα τήν ἀνακοίνωση τῆς ἐπισκέψεως τοῦ Πάπα στή Συναγωγή τῆς Ρώμης.

(«Τζούις Κρόνικαλ», 21.3.1986)

#### ΔΙΟΡΘΩΣΗ

Στό τεῦχος 83 - 84 ('Ιανουάριος - Φεβρουάριος 1986) τῶν «Χρονικῶν», στή σελίδα 5 καί 6, ἀναφέρθηκε: ὁ Μητροπολίτης Δημητριάδος Χριστόδουλος, ἐνῶ πρόκειται περί τοῦ ἀειμνήστου Μητροπολίτη Δημητριάδος 'Ιωακείμ, ὅπως καί τό κείμενο ἀναφέρει.

# Τά νέα βιβλία

#### Μίριαμ Νόβιτς: Τό πέρασμα τῶν βαρβάρων

Όταν ό κ. Δημ. Νικολαΐδης, Πρόεδρος τοῦ Συνδέσμου Φιλίας «Ἐλλάς - Ἰσραήλ» Ἀθηνῶν μοῦ ἀνεκοίνωσε τήν ἐπαινετή, ἐπίκαιρη καί σκόπιμη ἀπόφαση τοῦ Δ. Συμβουλίου του γιά τή μετάφραση στά ἑλληνικά τοῦ ἔργου τῆς κας Μίριαμ Νόβιτς, αἰσθάνθηκα τή συγκλονιστική ἰκανοποίηση ἑνός χρέους πού περίμενε τήν ἰκανοποίησή του.

Ή τιμητική ἀνάθεση σέ μένα τῆς εὐθύνης γιά τή μεταγλώττιση ένός κλασικοῦ πιά κειμένου, ἐνός «ντοκουμέντου», ἤ πιό σωστά μιᾶς ζωντανῆς, παλλόμενης καί τραγικῆς μαρτυρίας τῆς ἀνήκουστης γενοκτονίας, μοῦ χάρισε τήν πολύτιμη εὐκαιρία ν' ἀνταποκριθῶ στό ἱερό τοῦτο χρέος.

Τά τρία προλογικά κείμενα πού προτάσσονται σέ τούτη τήν πρώτη νεοελληνική ἕκδοση — τοῦ Δημ. Νικολαϊδη, τῆς ἰδιας τῆς συγγραφέως καί τοῦ Λεών Πολιάκωφ — σκιαγραφοῦν ἕντονα τόσο τόν χαρακτήρα τοῦ ἕργου της σάν «ἀπόστολου τῆς ἀνάμνησης», μέσα ἀπό τά κείμενά της ὅσο — κυρίως — ἀπό τό Λοχαμέι - Χαγκεταώθ — μαζί μέ τήν ἀκαταπόνητη δραστηριότητά της γιά τή συγκέντρωση, ταξινόμηση, ἀξιολόγηση καί συστηματική προβολή σ' ὅλο τόν πολιτισμένο κόσμο τῶν στοιχείων πού συνθέτουν τή σχεδόν ἀπαράδεκτη εἰκόνα μιᾶς περιόδου πού δέν φαίνεται νά ἕχει τό ὅμοιό της στήν παγκόσμια ἱστορία.

Έδῶ καί σαράντα χρόνια ή κ. Μίριαμ Νόβιτς, κατέστη-

Γ.Θ. Βαφοπούλου: Τό τέλος (Θεσσαλονίκη: 'Ιανός).
"Όπως σημειώνεται προλογικά, αὐτή εἶναι ἡ στερνή ποιητική συλλογή τοῦ πολυσέλιδου, πλούσιου καί πολυτιμημένου ἕργου τοῦ Γ.Θ. Βαφόπουλου. «Τό τέλος», ἀναφέρεται ὅτι «ὀριοθετεῖ καί τό τέρμα μιᾶς ἑξηνταεξάχρονης πορείας, στήν ὁποία εἶναι συνεχῶς παρούσα μιά κρίση αὐτογνωσίας». Στή συλλογή αὐτή περιλαμβάνεται καί τό ἀριστουργηματικό ποίημα «''Αουσβιτς - 'Ελεγεῖο σέ μιά ξανθή κοτσίδα», ἐμπνευσμένο καί ἀφιερωμένο στίς μικρές Ραχήλ ὅλου τοῦ κόσμου.

Χανώφ Μπαρτάβ: Ντάντο - ἕτσι νικήσαμε στόν πόλεμο τοῦ Γιόμ Κιππούρ (Ἐκδόσεις Π. Καλότυχος, Καλύμνου 29, 11251 ἘΑθήνα).

Στό πρῶτο μέρος τοῦ βιβλίου αὐτοῦ περιγράφεται ή iστορία τοῦ Νταβίντ Ἐλαζάρ, ἐνός Ἐβραίου ἀπό τή Γιουγκοσλαβία, ποὑ ἀφοῦ ἔφηβος μετανάστευσε στήν Παλαιστίνη, ἐνσωματώθηκε καί ἀφομοιώθηκε στήν κοινωνία τοῦ νεοιὄρυθέντος κράτους τοῦ Ἰσραήλ, τελικά ἀνάλωσε τή ζωή του στίς Ἀμυντικές Ἰσραηλινές Δυνάμεις γιά νά γίνει ὁ 9ος ἀρχηγός τοῦ Ἐπιτελείου καί νά τίς ὁδηγήσει, σέ ἡλικία 48 ἑτῶν, στή νίκη τοῦ πολέμου τοῦ Γιόμ Κιππούρ.

Στίς σελίδες αὐτές, ὁ ἀναγνώστης θά βρεῖ ὅλα σχεδόν τά στοιχεῖα πού συνθέτουν τή νεότερη πολιτικοστρατιωτική ἱστορία τοῦ Ἱσραήλ καί τήν κοινωνική του ἐξέλιξη ἀπό τό τέλος τοῦ μεσοπολέμου ἕως τίς ἡμέρες μας.

Στό δεύτερο μέρος περιγράφεται άπλά, μέρα μέ τή μέ-

σε άξονα τῆς ζωῆς της — ἐν ὀνόματι τῶν 6.000.000 ὁμοθρήσκων της — πού χάθηκαν στά κρεματόρια τοῦ "Αουσβιτς, τοῦ Μπιρκενάου, τοῦ Τερεζιενστάτ, τῆς Τρεμπλίνκα, τοῦ Νταχάου καί τόσων ἄλλων — ν' ἀναγείρει στή μνήμή τους τό ἄφθαρτο μνημεῖο ἐνός γενοκτονικοῦ ὀλοκαυτώματος, ἀλλά, ταυτόχρονα, νά διατηρήσει καί νά ὑπογραμμίσει, μέσα ἀπό ἀπόλυτα ἡλεγμένα ἰστορικά γεγονότα, τό μέγεθος ἐνός ἡθικοῦ ξεπεσμοῦ πού σάρωσε — γιά χρόνια — τή γηραιά ῆπειρο.

Κι ἀκόμη, νά προβάλει τό ἐπιτακτικό αἴτημα κάθε ἀνθρώπινης συνείδησης πού θά μποροῦσε νά συνοψισθεῖ στή λακωνική καί ὅμως τόσο ἀπελπιστικά κραυγαλέα διαμαρτυρία: «Ποτέ πιά!».

Τόσο τό τραγικά ἐπιβλητικό μουσεῖο τοῦ Όλοκαυτώματος, τό «Λοχαμέι - Χαγκεταώθ» (τό Γκέττο τῶν 'Αγωνιστῶν), πού ὕψωσε γιά νά διαιωνισθεῖ ἡ μνήμη τῶν θυμάτων καί ἡ μνήμη ἐνός ἐγκλήματος, ὅσο καί ὁ ἀποστολικός της ρόλος γιά νά φανερώσει τήν ἀλήθεια ἀνάμεσα στά ἔθνη, φέρνουν στό νοῦ τό διαφωτιστικό ἔργο τοῦ 'Αποστόλου τῶν 'Εθνῶν Παὐλου, ὅταν διακηρύττει: «Τόν ἀγώνα τόν καλόν ἡγωνισάμην, τήν πίστιν τετήρηκα...».

Ή κα Μίριαμ Νόβιτς, διαπρύσιος κήρυκας, βροντοφωνεῖ τήν Εἰρήνη, τήν ᾿Αδελφοσύνη, τήν ᾿Αγάπη, ἐν ὄνόματι ἐκείνων πού ἡ θυσία τους θά ὑπογραμμίσει ἀνά τούς αἰῶνες τό φρικαλέο πρόσωπο τοῦ τυφλοῦ φυλετικοῦ μίσους μέ ὅλες τίς πολλαπλά καταστρεπτικές συνέπειές του.

Γιώργος Ζωγραφάκης

ρα, ώρα μέ τήν ώρα, ή ἐποποιῖα τῶν Ἐνόπλων Δυνἀμεων τοῦ Ἰσραήλ, ποὐ ἀφοῦ αἰφνιδιἀστηκαν τήν ἡμέρα τοῦ Γιόμ Κιππούρ (τό πῶς περιγράφεται) ἀνέτρεψαν τήν πιἀ κρίσιμη κατάσταση πού ἀντιμετώπισαν ποτέ καἰ ἔφθασαν μετά ἀπό 20 μέρες σέ ἕνα νικηφόρο τέλος τοῦ πολέμου, χάρις στό ὁποῖο κατακυρώθηκε στή διεθνῆ συνείδηση σάν ἀμετάκλητο ἱστορικό γεγονός ή ἐπανεμφάνιση τοῦ κράτους τοῦ Ἰσραήλ ἔπειτα ἀπό τή διασπορά τοῦ γένους τῶν Ἐβραίων ἐπί δεκάδες αἰώνων καὶ τό ὀλοκαύτωμα τῆς Ἰουδαϊκῆς ἐθνότητος στή διάρκεια τοῦ Β΄ Παγκοσμίου Πολέμου.

זברונות хроміка

ΟΡΓΑΝΟ ΤΟΥ ΚΕΝΤΡΙΚΟΥ ΙΣΡΑΗΛΙΤΙΚΟΥ ΣΥΜΒΟΥΛΙΟΥ ΤΗΣ ΕΛΛΑΔΟΣ

ΔΙΑΝΕΜΕΤΑΙ ΔΩΡΕΑΝ

XPONIKA · ANPIAIOE 1986



עץ חיים היא

Δένδρον ζωῆς είναι ἡ Τορά... (Παροιμ. 3:18)