# ΟΡΓΑΝΟ ΤΟΥ ΚΕΝΤΡΙΚΟΥ ΙΣΡΑΗΛΙΤΙΚΟΥ ΣΥΜΒΟΥΛΙΟΥ ΤΗΣ ΕΛΛΑΔΟΣ

## ETOZ O' · APIOM. 85 · MAPTIOZ 1986 · ADAP B'



1005 - Salonique Grece - Cimetière Israëlite



...Στήν πανεπιστημιούπολη πολλά ἀκόμη κτίρια ξεφυτρώνουν, öμως έγώ δέν βλέπω παρά μόνο τά έβραίικα μνήματα νά τρέμουνε μές στό λιοπύρι, όπως τρεμουλιάζει ό «άέρας», πού συμβολίζει τήν πνοή τοῦ 'Αγίου Πνεύματος ň τήν ἀναζωπύρωση μιάς φωτιάς, πάνω ἀπό τό δισκοπότηρο, όταν στήν ἐκκλησία άπαγγέλεται τό «Πιστεύω». Θά φουντώσει ή φωτιά, θ' άναστηθούνε κάποτε όλοι αὐτοί. Καί θά καθίσουν σάν ἄσπιλες χρυσαλίδες πάνω στό κουκούλι. Κι αὐτοί πού κείτονταν, κι αὐτοί πού κάναν ἕρωτα τίς νύχτες αποπάνω. Δέν μπορούν νά ματαιώσουν τίποτε οί μπουλντόζες...

Γιώργος 'Ιωάννου Δικό μας αίμα ('Αθήνα 1978, σελ. 191)

עליון בצל שדי יו

«Ό κατοικῶν ὑπό τήν σκέπην τοῦ Ύψίστου, ὑπό τήν σκιάν τοῦ Παντοκράτορος θέλει διατρίβει», (Ψαλ. 91:1)

#### FINPFOI INANNOY

ή πρωτεύουσα των προσφυγων Θεσσαλονίκη:

Το έξώφυλλο

τοῦ βιβλίου του γιά τήν «Πρωτεύουσα τῶν προσφύγων»

Η μεγάλη άγάπη τοῦ Ἰωάννου.



#### ρίν ἀπό ἀρκετά χρόνια, ὁ κορυφαῖος πνευματικός ἄνθρωπος ᾿Ασσέρ Μωυσῆς ἔγραφε:

«Τό είχαμε — καί τό ἕχουμε κάπως ἀκόμα — κρυφό παράπονο ὅτι ἡ ἀνείπωτη, ἡ ἀνιστόρητη, ἡ χωρίς προηγούμενο στά χρονικά τῶν ἀνθρώπων τραγωδία τῆς φυλῆς μας, τοῦ δευτέρου παγκοσμίου πολέμου, δέν συγκίνησε ὅσο ἕπρεπε καί ἀνάλογα μέ τήν τρομερή της ἕκταση, τό μεταπολεμικό ἀνθρώπινο πνεῦμα... Δέν είδαμε, δηλαδή ἀκόμα μιά ἀνάλογη ἀντίδραση τῆς πνευματικῆς μερίδος τῆς ἀνθρωπότητος, αὐτῆς πού ἔχει πιό εὐαίσθητες τίς χορδές της καί πού ἑκφράζει μέ τίς δημιουργίες της — τά ποιήματα, τά διηγήματα, τά θεατρικά ἕργα, τίς εἰκαστικές τέχνες — τά ἀνθρώπινα συναισθήματα...».<sup>1</sup>

Τήν ίδια πάνω - κάτω ἐποχή κυκλοφορεῖ ή μικρή ποιητική συλλογή «Τά Ήλιοτρόπια», τοῦ Γιώργου Ἰωάννου. Ο δημιουργός της δέν άνηκε στούς καθιερωμένους τότε λογοτέχνες μας. Άνήκει στήν πρώτη μεταπολεμική γενιά καί πρωτοεμφανίζεται μέ τή συλλογή αὐτή, γιά τήν όποία ο ίδιος θά έπισημάνει τριάντα χρόνια άργότερα: «... Ό τίτλος '''Ηλιοτρόπια'' πολύ γρήγορα ἄρχισε νά μή σοῦ ἀρέσει. Βέβαια, ἐσύ μέ τή λέξη αὐτή ἐννοοῦσες τό κίτρινο ἄστρο τῶν Ἐβραίων, ἀλλά ἔτσι πού τό διατύπωσες δέν φαινόταν τί ἀκριβῶς ἐννοοῦσες. Καί ὅμως, μέσα στή συλλογή ἕχεις ἕνα ποίημα μέ τίτλο: «Τά 'Ηλιοτρόπια τῶν Ἐβραίων». Πόσο καλύτερος τίτλος θά ἤταν αὐτός!.. 'Αλλά, δυστυχῶς, ὄ γέγονεν γέγονεν. 'Αντίθετα, ή άφιέρωση τῆς συλλογῆς ''στόν 'Ιάκωβο'', πάντα σοῦ ἀρέσει. 'Αναφέρεται σέ ἕναν φανταστικό — ναί, φανταστικό! — Έβραῖο φίλο σου. Ήσουν ίδιαίτερα συνταραγμένος ἀπό τήν τραγωδία τῶν Ἑβραίων, πού τήν είχες ἀπό πολύ κοντά ζήσει...».2

'Επίκεντρο, λοιπόν, τῆς συλλογῆς, τό 'Ολοκαύτωμα τῶν 'Εβραίων τῆς Θεσσαλονίκης. Καί τό θέμα αὐτό θά ἐπιστρέφει στίς σελίδες τοῦ Γιώργου 'Ιωάννου ξανά καί ξανά, θά συμβαδίσει μέ τήν καθιέρωσή του, θά ἀποτελέσει ἀναπόσπαστο στοιχεῖο τοῦ λόγου του. Γι' αὐτό ἡ πρόωρη, ὅσο καί ἀδόκητη ἀπώλειά του εἶχε συγκινήσει βαθύτατα τόν ἐλληνικό ἑβραϊσμό. Τό Κεντρικό 'Ισραηλιτικό Συμβούλιο σέ ἀνακοίνωσή του ὑπογράμμιζε τότε: «...'Ο Γιῶργος 'Ιωάννου, ὅσο λίγοι πνευματικοί ἄνθρωποι τῆς χώρας, κατέγραψε κι ἀναπαράστησε τά μαρτύρια τῶν Έβραίων κατά τά χρόνια τῆς κατοχῆς. Κι ὅχι μό νο ἀναπαράστησε, ἀλλά μέ τή Φλόγα τῆς δικῆς του καρδιᾶς καί τό αἴσθημα δικαιοσύνης πού τόν κατεῖχε, μετέφερε γιά τίς ἑπόμενες γενιές τό δράμα τῶν Έβραίων,



# ΑΦΙΕΡΩΜΑ ΣΤΟΝ ΓΙΩΡΓΟ ΙΩΑΝΝΟΥ

#### Στό έξώφυλλο:

Τό έβραϊκό Νεκροταφείο τῆς Θεσσαλονίκης πρίν ἀπό τῆν καταστροφή του ἀπό τούς Ναζί. Στό χῶρο αὐτό ἔχουν ἀνεγερθεῖ τώρα οἱ ἐγκαταστάσεις τοῦ Πανεπιστημίου Θεσσαλονίκης.

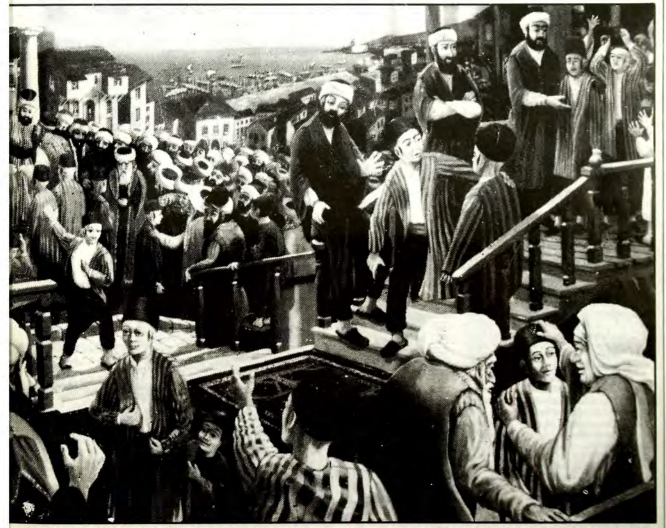


στίς σωστές του διαστάσεις, μέ μέτρα ἀνθρώπινα κι ἀληθινά. Βοήθησε ἕτσι ἕντιμα τήν ἱστορική μνήμη.

Θά θυμόμαστε πάντα μέ ἀγάπη τόν Γιώργο Ἰωάννου». Σήμερα, ἕναν περίπου χρόνο ἀπό τό θάνατό του, συγκεντρώσαμε ἐδῶ κάποια κείμενά του ἐμπνευσμένα ἀπό τή συμβίωσή του μέ τούς Ἐβραίους τῆς συμπρωτεύουσας, πού ἀπό τόσο κοντά τούς γνώρισε καί τόσο πολύ τούς ἀγάπησε. Καί τά ἀναδημοσιεύουμε μέ τήν ἄδεια τῶν κληρονόμων τοῦ συγγραφέα. Άς θεωρηθεί, λοιπόν, τό ἀφιέρωμα αὐτό ὡς ὁ ὀ φειλόμενος φόρος τιμῆς στή μνήμη τοῦ ἀξέχαστου Γιώργου Ἰωάννου. Μιά μνήμη πού γιά μᾶς δέν ἀμβλύνεται, ὅσος χρόνος κι ἅν περάσει.

 'Από πρόλογό του στὴν ποιητική συλλογή τοῦ Π. Χατζηδήμου Μπενέ 'Ισραέλ ('Αθήνα, 1957).

Άπό τό βιβλίο του Πρωτεύουσα τῶν προσφύγων, ('Αθήνα, 1984), σελ.
211.



Θεσσαλονίκη: Παραδοσιακή διανομή Ιματισμού σέ μαθητές

(16ος al. Ζωγραφική σέ γιαλί. Μουσείο Διασποράς ΒΕΤΗ ΗΑΤΕΓUTSOTΗ)

XPONIKA • MAPTIOΣ 1986

## ΑΛΜΠΕΡΤΟΥ ΝΑΡ

# ΧΩΡΟΣ ΚΑΙ ΧΡΟΝΟΣ ΣΤΟ ΕΡΓΟ ΤΟΥ ΙΩΑΝΝΟΥ

# Εἰσαγωγικά

Δ

έν είναι πάντοτε εŭκολο νά ἀναφερθεῖς στό ἔργο ἐνός ἀνθρώπου, ὅταν τά δρώμενά του ἔχουν ὁλοκληρώσει πιά τόν κύκλο τους. Είναι, ὅμως, τό ἴδιο δύσκολο νά μήν τοῦ ἀποδώσεις ἐκεῖνα πού τοῦ ἀξίζουν, ἔστω κι ἄν τό κείμενο πού θά ἐπακολουθήσει θά ὁριοθετηθεῖ ἀναγκαστικά ἀπό τίς ὅποιες δυνατότητες τοῦ δημιουργοῦ του. Γιατί ὁ Γιῶργος Ἰωάννου, τερματίζοντας τήν τριαντάχρονη

θητεία του στό χῶρο τῆς λογοτεχνίας, μαζί μέ τή ζωή του, ἄφησε πίσω του καί κάποιες ἀπό τίς προσωπικές του μνῆμες, πού θά ἐπιβιώσουν βέβαια μαζί μέ ὅσους είχαν τή σπάνια τύχη νά τόν γνωρίσουν. "Αφησε, ὅμως, καί ἕνα ἕργο πού θά ζεῖ πάντοτε. Καί στό ἕργο αὐτό ὑπάρχει καί ἕνα στοιχεῖο μέ τή δική του, γιά μᾶς, ἰδιαιτερότητα μιά καί ὁ Γιῶργος 'Ιωάννου ἡταν ἕνας ἀπό τούς λίγους (τρεῖς - τέσσερις μπορῶ νά μνημονεύσω ἀκόμα) πού ἐμπνεύστηκε καί συγκινήθηκε ἀπό τό 'Ολοκαύτωμα. Τό ἔζησε ἀπό πολύ κοντά, δεκαπεντάχρονος ἔφηβος τότε. Κι αὐτή ἀκριβῶς ἡ ἐμπειρία μεταφέρθηκε συνταραχτικά μέσα στίς σελίδες του, μέ τό δικό του ὕφος καί ήθος καί τήν ἀναμφισβήτητη δύναμη πού δίνει ἡ γνησιότητα.



Θεσσαλονίκη: Συγκέντρωση τῶν Ἐβραίων στήν Πλ. Ἐλευθερίας γιά νά όδηγηθοῦν στά χιτλερικά στρατόπεδα.

Γιῶργος Ἰωάννου γεννήθηκε και μεγάλωσε στή Θεσσαλονίκη. Σπούδασε στή Φιλοσοφική Σχολή τοῦ ἐκεῖ Αριστοτελείου Πανεπιστημίου. Εργάστηκε ώς έκπαιδευτικός στήν Αλεξάνδρεια τῆς Ἡμαθείας, στά Τρίκαλα, στή Λάρισα, στό Καστρί τῆς Κυνουρίας, στή Βεγγάζη τῆς Λιβύης, στήν Κασσάνδρα, στή Θεσσαλονίκη καί στήν Αθήνα, ὅπου ἐγκαταστάθηκε μόνιμα άπό τό 1971. Τά τελευταΐα χρόνια ύπηρετοῦσε στό ὑπουργεῖο Παιδείας. Πέθανε στήν Άθήνα στίς 16 Φεβρουαρίου 1985. Ο Γιώργος Ιωάννου ἔγραψε ποίηση καί κυρίως πεζογραφία. Άσχολήθηκε έπίσης μέ τά μνημεία τοῦ λαϊκοῦ λόγου καί μέ μεταφράσεις ἀπό τήν ἀρχαία έλληνική καί λατινική λογοτεχνία. Έργα του: Ποιητικές συλλογές: «Ήλιοτρόπια» (1959), «Tá xiλia δέντρα» (1963). Πεζογραφία: «Γιά ένα φιλότιμο (1971), «Ή μόνη κληρονομιά» (1974), «Τό δικό μας αίμα» (1978), «Έπιτάφιος θρήνος» (1980), «'Ouóvoia» (1980), «Κοιτάσματα» (1981), «Πολλαπλά κατάγματα» (1982), «Έφήβων κάμη» (1982), «Εὕφλεκτη χώρα» (1983), «Καταπακτή» (1983), «Ή πρωτεύουσα τών προσφύγων» (1984), «Ό τῆς φύσεως έρως» (1985). Κείμενα λαϊκοῦ λόγου: «Τά δημοτικά μας τραγούδια» (1966), «Паралоуе́с» (1970), «Караукібζης» (З то́µоі 1971 -72), «Παραμύθια τοῦ λαοῦ μας» (1973). Μεταφράσεις: «Εύριπίδη, Ίφιγένεια ή έν Ταύροις» (1969). «Παλατινή, Στράτωνος Μούσα Παιδική» (1980), «Τάκιτου, Γερμανία» (1981). Δίσκοι: «Κέντρο διερχομένων» (1982). Δώδεκα τραγούδια μελοποιημένα άπό τόν Νίκο Μαμαγκάκη. Θέατρο: «Τό αὐγό τῆς κότας» (1981). "Εβγαζε έπίσης τό περιοδικό «Φυλλάδιο», πού περιείχε άποκλειστικά δικά του κείμενα.

# ΤΟ ΞΕΚΛΗΡΙΣΜΑ ΤΩΝ ΕΒΡΑΙΩΝ

τελεῖ τὴν ἐλάχιστη κατάθεσή μας στή μνήμη τοῦ συγγραφέα, τοῦ ἀνθρώπου καί, κυρίως, τοῦ φίλου.

# Τά στοιχεῖα τοῦ χώρου καί τοῦ χρόνου

ί πρῶτες ἐμπειρίες τοῦ συγγραφέα τοποθετοῦνται στά μέσα τῆς δεκαετίας τοῦ '30. Ἡ οἰκογένεια κατοικεί τότε «είς τόπον, λεγόμενον λιθόστρωτον», στήν όδόν Εύριπίδου, δρόμο στενό πού τέμνει κάθετα τήν Κασσάνδρου καί τήν 'Αγίου Δημητρίου. «'Η γειτονιά ήταν φτωχική κι έτσι Έβραίους δέν είχε ...», ούτε τότε οὕτε παλιότερα. Ώς πρόσφατα τήν κατοικοῦσαν άποκλειστικά Τοῦρκοι. Στά χρόνια τους ή συνοικία ήταν γνωστή μέ τό ὄνομα «Χαϊρεντιντσίκ». Ό παρακείμενος μέγας ναός τοῦ Μυροβλήτη είχε μετατραπεί σέ «Κασιμιέ Τζαμί» καί κείτονταν ἀκόμα βαριά πληγωμένος, μέ τά σημάδια τῆς μεγάλης πυρκαγιᾶς τοῦ '17. Ἐκεῖ κοντά καί τό άλλοτε «Γενί Χαμάμ» καί άργότερα κινηματογράφος «Αίγλη» καί τό πολύτρουλο ἀφιέρωμα τοῦ 'Ισάκ Πασά, χτίσμα τοῦ 15ου αἰώνα, γνωστό μέ τό ὄνομα «'Αλατζά 'Ιμαρέτ». 'Ανατολικά ὁ ὀρίζοντας ἐπεκτείνεται μέχρι τό σπίτι τοῦ Κεμάλ καί τό κτίριο τοῦ 'Ισλαχανέ, πού θά στεγάσει τό Γ' Γυμνάσιο 'Αρρένων, καί πιό πέρα, μέχρι τά ἀπέραντα έβραϊκά νεκροταφεία. Πρός βορρά θά περιλάβει όλόκληρη τήν ἄνω πόλη ώς «ψηλά στό Ἐσκί Ντελίκ». Ἡ τσακισμένη προσφυγιά τῆς Μικρασίας καί τῆς Θράκης θά καταλάβει έδω τή θέση των Τούρκων, μετά τό '22. Θά ριζώσει ξανά στούς χώρους αὐτούς θεμελιώνοντας μία καινούργια ζωή μέ «τά ἄφθονα βάσανα καί τίς λιγοστές χαρές».

'Από τό 1941 ή οἰκογένεια θά μετοικήσει στήν 'Ιουστινιανοῦ 14, σ' ἕνα τριόροφο ἀκαθορίστου ρυθμοῦ, χτισμένο στά χρόνια τοῦ μεσοπολέμου. Στό ἴδιο σπίτι κατοικοῦν καί δύο ἑβραϊκές οἰκογένειες. 'Ο συγγραφέας θά συγκρατήσει τό ὄνομα τῆς μίας· οἰκογένεια Σιντώ. Στό ἰσόγειο ὑπάρχουν καί δύο μαγαζιά· ὁ φοῦρνος τοῦ Τζημογιάννη καί τό καφεκοπτήριο τοῦ γερο - 'Αβραάμ 'Αζούς, ποὑ τό δουλεύουν οἱ νεαροί γιοί του, ὁ Μάρκος καί ὁ ἰζιντόρ, πυγμάχοι κι οἱ δύο μέ δυνατότερο τόν πρῶτο.

Καί ὁ ὀρίζοντας διευρύνεται. Ἡ γειτονιά συμπίπτει περίπου μέ τήν ἀρχαία συνοικία τοῦ «'Ομφαλοῦ». Καί συνορεύει μέ τήν ἀπέραντη ἀλάνα τῆς πλατείας τῶν Δικαστηρίων· τήν πλατεία τῆς «Μεγαλοφόρου» τῶν βυζαντινῶν χρόνων, τήν Place Civique κατά τήν ἀρχική μορφή τοῦ σχεδίου τοῦ Ἐμπράρ, πού ὀραματιζόταν νά τή στολίσει μέ μεγαλόπρεπα δημοτικά καί δικαστικά μέγα-

ρα καί θριαμβικές ἀψίδες. ή γη κρύβει ἀκόμα στά σπλάχνα της τό Forum της έποχης των 'Αντωνίνων καί των Σεβήρων, μέ τό στάδιο, τά λουτρά, τίς ἀγορές, τή λεγόμενη «χαλκευτική στοά» καί τίς καρυάτιδες της Θεσσαλονίκης πού οί Έβραῖοι τίς ὀνόμαζαν «Las Incantadas». Σημάντορες έδῶ ὁ ναός τῆς Παναγίας τῶν Χαλκέων χτισμένος «είς τόπον πρίν βέβηλον» καί τό χαμάμ τοῦ «Παράδεισου», πού ό σουλτάνος Μουράτ ό πρῶτος ἀνάγειρε λίγα χρόνια μετά τήν άλωση της ώς τότε συμβασιλεύουσας. Κι άπό τήν ἄλλη πλευρά, κατηφορίζοντας τή Βενιζέλου καί παρακάμπτοντας τήν Κλεισούρας, προτοῦ περάσεις στήν πέρα ὄχθη τῆς Ἐγνατίας ὁδοῦ, τό Τζαμί τοῦ Χάμζα μπέη, μετασκευασμένο πιά ἐπίσης σέ κινηματογράφο μέ τό ποιητικότατο ὄνομα « Άλκαζάρ», ἀλλά καί τό λεγόμενο «Καραβάν Σεράί», ὅπου ἄλλοτε χάνια καί στάβλοι γιά τούς πολυάριθμους πραματευτάδες. Έδω ή όνομασία τοῦ χτίσματος πού χάθηκε πέρασε σ' ἐκεῖνο πού τό διαδέχθηκε έπισκιάζοντας τίς σημερινές του χρήσεις.

Η γειτονιά είναι γνωστή πιάτσα γιά ἐπιπλάδικα. Μπορεῖς νά βρεῖς μεταχειρισμένα στήν όδό Τοσίτσα, στό λεγόμενο «Μπίτ Παζάρ» ἤ ἐπί τό ἐπισημότερο «Προσφυγική άγορά», ή καινούργια, άλλά ὄχι βαριά και άκριβά, στήν 'Ιουστινιανοῦ ἀλλά καί στήν παράλληλή της όδό Φιλίππου. Οι Έβραιοι έδω είναι πολυάριθμοι και κρατοῦν τά περισσότερα μαγαζιά καί σπίτια. Βέβαια, τό ἐπίκεντρο τῆς Ἰσραηλιτικῆς Κοινότητος βρίσκεται ἀνατολικότερα, στήν περιοχή των Έξοχων, μέ τούς καινούργιους συνοικισμούς πού θά στεγάσουν τούς χιλιάδες "Εβραίους πυροπαθεῖς τοῦ '17, μέ τά φανταχτερά ἀρχοντικά κατά μηκος τῶν όδῶν Β. Γεωργίου καί Β. "Ολγας, πού άνάγονται σέ κάποια έποχή πού δέν φαντάζει άκόμα όλότελα παρωχημένη καί μέ τά διοικητικά κτίρια της Κοινότητας καί τῆς ἀρχιραβινείας στήν ὁδό Σαρανταπόρου. Όλα αὐτά ὄμως εἶναι ἀρκετά ἕξω ἀπό τούς συγκεκριμένους χώρους τοῦ συγγραφέα. Ἡ ματιά του θά ἐπεκταθεῖ τό πολύ μέχρι τήν «Πλατεία τοῦ 'Αγίου Βαρδαρίου» καί τόν Παλιό Σταθμό, ὅπου ἐργάζεται ὁ σιδηροδρομικός πατέρας του. Θά τοῦ δοθεῖ ἔτσι ἡ εὐκαιρία νά γνωρίσει ἀπό κοντά τήν ἑβραϊκή φτωχολογιά τοῦ κοντινοῦ συνοικισμού τού βαρώνου Χίρς. Στό προσκήνιό του, δμως, θά βρίσκονται πάντα οι Έβραῖοι τοῦ παραδοσιακοῦ ἐμπορικού κέντρου της πόλης.

'Ιδιοτροπία ἴσως τῆς ἱστορίας τό γεγονός τῆς σύνδεσης τῆς γειτονιᾶς τοῦ 'Ιωάννου μέ τήν «παλιά, πυρίκαυστον 'Εβραίδα» τῶν παλαιοχριστιανικῶν χρόνων, ἀλλά καί μέ τήν ἑβραϊκή συνοικία «Ρόγος» τῆς Τουρκοκρατίας. 'Ίσως ἐκεῖ καί τό «Βρογχθών μέρος» ὅπου «Παίδες Έβραίων ἄφθοροι ἑθεάσαντο». Καί σίγουρα ἑκεῖ ή συναγωγή τῶν Σαμαρειτῶν πού ἀφιερωτήρια ἐπιγραφή της μᾶς ἀποκάλυψε τόν ἰδρυτή της: «Σιρικίω τῶ ποιήσαντι».

Πάντως, ἐκεῖνα τά χρόνια, οί Έβραῖοι τῆς συνοικίας είναι, κατά τόν 'Ιωάννου, άτομα μέσης είσοδηματικής στάθμης. Γιά τίς λατρευτικές τους ἀνάγκες θά χτιστεῖ, ἐκεῖ κοντά στήν όδό Συγγροῦ, ή καινούργια μεγάλη συναγωγή τῶν Μοναστηριωτῶν καί λίγο πιό πάνω ἀπό τό σπίτι τοῦ συγγραφέα, στήν όδό Φιλίππου 22. θά μεταφερθεῖ ό εύκτήριος οίκος της οίκογένειας Τσενίο. 'Ωστόσο, ή παραδοσιακή έβραϊκή άγορά, ή Πλάσα, θά παραμείνει γύρω στίς όδούς Β. Ήρακλείου καί Κομνηνῶν. Κι ἐκεῖ θά κρατά μαγαζί ό γείτονας τοῦ Ἰωάννου, ό Έβραῖος Σιντώ. Η ίδια ή πόλη έχει σχεδόν όλοκληρώσει τόν μετασχηματισμό της. Τό πολυεθνικό, κοσμοπολίτικο κέντρο τῆς ὕστερης Τουρκοκρατίας ἔχει ἀλλάξει πρόσωπο καί προοπτικές. Είναι βέβαια ή συμπρωτεύουσα. Είναι όμως καί μία τυπική, μισοεπαρχιακή, νεοελληνική πόλη «Τά τελευταία ύπολείμματα τῆς ζωηράδας καί τῆς ξενοιασιᾶς έξαφανίζονται έκει γύρω στίς παραμονές της μεταξικής δικτατορίας. 'Από τότε καί ὕστερα ή πόλη χάνει ραγδαία τό κοσμοπολίτικο χρώμα της, χάνει τούς ἄδηλους πό-ρους τοῦ κεφιοῦ της, ἀρχίζει ν' ἀναδίνει βλάχικες ξινίλες καί όσμές, έντάσσεται, έπιτέλους στό παλιολλαδίτικο σύστημα τής κουτοπονηριάς καί τής μιζέριας...», γράφει ό Ίωάννου, τοποθετώντας έτσι κάποια χρονικά όρόσημα.

Στά λίγα χρόνια τῆς ἐλεύθερης ζωῆς της, ἡ πόλη θά δοκιμαστεί από τίς δίνες πού συγκλόνισαν τήν Έλλάδα τού μεσοπολέμου έπαναστάσεις, κινήματα, μεταπολιτεύσεις, οίκονομικές κρίσεις, δικτατορίες. Θά ξεχωρίσει ώστόσο μέ τίς ατομικές της δοκιμασίες λειτουργώντας σάν στρατηγείο τῆς 'Αντάντ τό '15 - '18, δεχόμενη τίς στρατιές τῶν προσφύγων τό '22 καί κλονιζόμενη ἀπό τίς έπαναστατικές ζυμώσεις πού όδήγησαν στό Μάη της τού '36. Ντόπιοι καί πρόσφυγες, Χριστιανοί κοί Έβραῖοι θά στοιχειοθετήσουν τή νέα της φυσιογνωμία. Καί έδω έχουν τήν άφετηρία τους οι συνειρμοί πού θά σημαδέψουν τό έργο τοῦ Ἰωάννου. Ό συγγραφέας θά συλλάβει τή συνείδηση τῆς πόλης του καί τῶν ἀνθρώπων της ὅταν θά έχουν, φαινομενικά ίσως, σταθεροποιηθεί κάποιες δομές. Οι καταβολές του άνάγονται βέβαια στήν προσφυγιά τῆς Θράκης· μιά προσφυγιά ἀρκετά διαφοροποιημένη σέ σχέση μέ έκείνη της Μικρασίας καί του Πόντου. Πού είχε τό καιρό νά διασωθεί ἀκέραια καί νά μεταφυτευθεί σχεδόν άλώβητη στίς καινούργιες έστίες. Δέν ύπάρχουν έδῶ τά πρόσφατα όρμέμφυτα τῶν σφαγῶν καί τών διώξεων, ή άγωνία γιά τά καράβια της σωτηρίας πού δέν θά φθάσουν ἕγκαιρα, οἱ μνήμες γιά τούς δικούς σου πού ξέμειναν, χαμένοι στήν άλλοφροσύνη της καταστροφής ή αίχμάλωτοι στά ἀπάνθρωπα «ἀμελέ ταμπουρού». Διαχέεται όμως παντοῦ ἡ ἀνάμνηση γιά τή χαμένη πατρίδα. Όσο γιά τούς Έβραίους, τό μεταβατικό στάδιο τῆς ἐνσωμάτωσής τους στό ἑλληνικό κράτος φαίνεται νά πλησιάζει στό τέρμα του. Ή έλληνική γλώσσα θά κερδίζει βαθμιαία έδαφος, σέ βάρος της ίσπανοεβραϊκής. Στούς κόλπους της Κοινότητας καί μέσα από πολυάριθμους συλλόγους καί σωματεία έντείνεται ή σιωνιστική κίνηση πού θά όδηγήσει χιλιάδες στή γη του 'Ισραήλ. Στούς άντίποδες οι έξίσου ίσχυροι άφομοιωτικοί άλλά καί οι οιστρηλατημένοι από τήν παράδοση της «Φεντερασιόν», σοσιαλιστές. Καί τά Σάββατα, πού κάποτε άπονέκρωναν όλόκληρη τήν πόλη, μπορεί κανείς νά ξεχωρίσει άκόμα τούς παλιούς άλλά καί τούς νέους νά μελετούν εύλαβικά τίς Γραφές.

Αὐτός, λοιπόν, είναι ὁ κόσμος τοῦ συγγραφέα. Κι αὐτές οἱ ἐμπειρίες του πού θά τίς συναντήσουμε ἀργότερα νά ἀναβιώνουν στά ἔργα του.

# «ʿΗλιοτρόπια» (1954), «Τά χίλια δέντρα» (1963)

Γιῶργος 'Ιωάννου πρωτοεμφανίζεται στά γράμματα τό 1954. Τά πρῶτα του ποιήματα δημοσιεύονται σέ μιά μικρή συλλογή μέ τόν τίτλο «Ήλιοτρόπια», πού θά κυκλοφορήσει ἐκείνη τή χρονιά. Στή συλλογή ὑπάρχει ἡ ἀφιέρωση «στόν 'Ιάκωβο». 'Υπάρχει ἑπίσης καί τό ποίημα «Τά 'Ηλιοτρόπια τῶν 'Εβραίων». "Αμεση συνάφεια λοιπόν τοῦ τίτλου τῆς συλλογῆς μέ τό 'Ολοκαύτωμα τῶν 'Εβραίων τῆς Θεσσαλονίκης. Καί τό γεγονός αὐτό θά μποροῦσε ἀπό τότε νά ἐπιτρέψει ὁρισμένες ἀπόψεις καί συσχετισμούς. Τό κλειδί θά τό προσφέρει ὡστόσο ὁ ἴδιος ὁ Γιῶργος 'Ιωάννου, χρόνια ἀργότερα, ἀρχικά μέ ἕνα κείμενό του τιτλοφορούμενο «Μιά μικρή ἑπέτειος». Καί τέλος, μέ τό «Εἰς ἑαυτόν», πού τά συμπεριέλαβε καί τά δύο στό βιβλίο του «'Η πρωτεύουσα τῶν προσφύγων».

"Εγραψε, λοιπόν, ό 'Ιωάννου: «... τά ήλιοτρόπια θυμίζουν πολύ τό μεγάλο κίτρινο ἄστρο πού οἱ Γερμανοί εἶχαν κολλήσει στό στῆθος τῶν δυστυχισμένων 'Εβραίων τῆς πόλης μας...», ἤ «...ό τίτλος 'Ηλιοτρόπια, πολύ γρήγορα ἄρχισε νά μή σοῦ ἀρέσει. Βέβαια, ἐσύ μέ τή λέξη αὐτή ἐννοοῦσες τό κίτρινο ἄστρο τῶν 'Εβραίων, ἀλλά ἔτσι πού τό διατύπωσες δέν φαινόταν τί ἀκριβῶς ἐννοοῦσες. Καί ὅμως, μέσα στή συλλογή ἔχεις ἕνα ποίημα μέ τίτλος θά ἤταν αὐτός! 'Αντίθετα, ἡ ἀφιέρωση τῆς συλλογῆς «στόν 'Ιάκωβο» πάντα σοῦ ἀρέσει. 'Αναφέρεται σέ ἔναν φανταστικό — ναί! φανταστικό — 'Εβραῖο φίλο σου. 'Ησουν ἰδιαίτερα συνταραγμένος, ἀπό τήν τραγωδία τῶν 'Εβραίων, πού τήν εἴχες ἀπό πολύ κοντά ζήσει...».

Στά χρόνια πού ἀκολουθοῦν ὁ Γιῶργος Ἰωἀννου θά συνεχίσει νά γράφει καί νά δημοσιεύει τά ποιήματα πού συγκέντρωσε ἀργότερα στή δεύτερη συλλογή του «Τά χίλια δέντρα». Δύο ἀπό τά ποιήματα τῆς συλλογῆς αὐτῆς ἀναφέρονται καί πάλι στό δράμα τῶν Ἐβραίων τῆς Θεσσαλονίκης. Τό πρῶτο, μέ τίτλο «Τό μάθημα», μᾶς μεταφέρει στό χῶρο τοῦ σχολείου. Ὁ νεαρός Ἐβραῖος ἔχει τή μερίδα του στά μαρτύρια τῆς φυλῆς του, ἐνῶ τήν Ἐ δια ὥρα οἱ Χριστιανοί συμμαθητές του διδάσκονται τό ρῆμα τῆς ἡμέρας amo, amas, amat... Στό δεύτερο ποίημα, πού τιτλοφορεῖται «Μέ τό τρένο», ὁ συγγραφέας ἐπανέρχεται στό χῶρο τῆς γειτονιᾶς του καί παρακολουθεῖ τίς τελευταῖες στιγμές τῶν Ἐβραίων συγκατοίκων του.

"Ετσι ἔχει σχεδόν διαμορφωθεῖ ὁ κόσμος πού θά παρουσιαστεῖ πληρέστερα στό πεζογραφικό ἔργο πού θά ἐπακολουθήσει.

# TA KEIMENA

# «Γιά ἕνα φιλότιμο» (1964), «'Η σαρκοφάγος» (1971)

ό 1964 κυκλοφορεί ή πρώτη πεζογραφική δουλειά τοῦ Γιώργου Ἰωάννου, τό «Γιά ἕνα φιλότιμο». Όρισμένα ἀπό τά κείμενα τοῦ βιβλίου εἶχαν δημοσιευτει στό περιοδικό «Διαγώνιος». 'Ακολουθεί, τό 1971, μιά δεύτερη συλλογή πεζογραφημάτων μέ τίτλο «'Η σαρκοφάγος». Ό συγγραφέας, κινούμενος πιά ἀποκλειστικά στό χώρο της πεζογραφίας, επιδιώκει νά διαμορφώσει μιά καινούργια γραφή. Η θεματολογία πλουτίζεται καί έπεκτείνεται μέ τίς νέες έμπειρίες καί βιώματα, μέ τίς καινούργιες καταφορές. 'Ο 'Ιωάννου είναι πλέον περισσότερο «άνοιχτός». Γι' αὐτό ὁ ήχος του περνα πιό εὕκολα στόν εὐαισθητοποιημένο δέκτη. Κι αὐτό ἀκριβῶς τό στοιχείο τῆς πρωτογένειας είναι πού ὑποβάλλει περισσότερο καί χαρίζει μιά ξεχωριστή διάσταση. ή πόλη είναι πάντα μιά άπτή πραγματικότητα. Κυριαρχεί, σημαδεύει καί σέ συνοδεύει μέ τούς άνθρώπους, τό κτίρια καί τά χώματά της. Μετέχει ένεργά στό προσωπικό δράμα, ὄχι σάν άπλό σκηνικό άλλά σάν παρατεταμένο ἤ μᾶλλον σάν μοναδικό καί παντοτινά υπάρχον σημείο σύνδεσής μας μέ τή φύση. Ή έμμονή ώστόσο σ' αὐτό τό χῶρο προσφέρεται χωρίς ύπερβολές καί έξιδανικεύσεις, μέ τόνο καθημερινό, περίπου χαμηλόφωνο. Τίποτα δέν χάνει τό μέτρο του, καθώς ό λόγος πηγάζει ἀπό τούς συνειρμούς τοῦ ὑπαρκτοῦ μέ τόν ὀνειρικό κόσμο ἀπό τή διάσταση τῆς ἁγνότητας, τῆς καθαρότητας τῆς ψυχῆς, πού ἔχει τήν άφετηρία της στή βαθιά καί ένσυνείδητη θρησκευτικότητα, μέ τό στοιχείο του έρωτισμου άλλοτε έντονο καί ἄλλοτε λανθάνον. "Ετσι, τό ἐφικτό συμβαδίζει μέ τό άκατόρθωτο καί πίσω ἀπό τή μυστικοπάθεια καί τήν περισυλλογή έλλοχεύει ό αἰσθησιασμός.

Στά βιβλία αὐτά ὑπάρχουν δύο πεζογραφήματα. «Τά έβραϊικα μνήματα» στό «Φιλότιμο» καί «Τό κρεβάτι» στή «Σαρκοφάγο», πού περιέχουν ἀκριβῶς τά στοιχεῖα πού ἀναφέρθηκαν. Στά «έβραϊκά μνήματα», ὁ χῶρος τῶν νεκροταφείων, συλλημένος ἀπό τούς Ναζί, ἀποπνέει βαθύτατη εὐλάβεια. Έλκύει, ὅμως, καί σάν στέκι ἐρωτικῶν συναντήσεων. Ἐνῶ στό «κρεβάτι», δίνεται μιά ἐξαίσια στή συγκλονιστικότητά της ἀνιστόρηση τοῦ διωγμοῦ τῶν Ἐβραίων, πού κορυφώνεται μέ τή λεηλασία τοῦ σπιτιοῦ τους. Τό μισοχαλασμένο κρεβάτι τοῦ νεαροῦ "ἰζου, πού δέν θά τό καταδεχθεῖ κανένας ἀπό τούς ἄρπαγες, θά περάσει στήν κατοχή τοῦ συγγραφέα. Καί οἱ ἴδιοι οί κοριοί πού ρούφηξαν τό αίμα τοῦ προκατόχου του, θά ρουφήξουν καί τό δικό του αίμα, σμίγοντάς τους σέ μιά ἰδιότυπη ἀδελφοποίηση. Είναι ὅμως καί τά ἐρωτικά ὁράματα τῆς ἐφηβείας πού βασάνισαν κάποτε ἐκεῖνον ποὑ ἐφυγε καί βασανίζουν πιά ἐκεῖνον ποὑ μένει «Τό καταραμένο αὐτό κλινάρι είχε φάει τόν "Ιζο, τώρα πήγαινε νά φάει κι ἐμένα». Καί ἡ κάθαρση θά ἕλθει καί μέ τό αἰσθητικό καί μέ τό ἡθικό της νόημα. Μέ τήν ἐπιστροφή, τήν καταφυγή μᾶλλον «στίς φαντασίες καί τά παλιά ὁράματα, ὅποια κι ἄν είναι...».

# «'Η μόνη κληρονομιά» (1974), «Τό δικό μας αίμα» (1978)

ρία χρόνια μετά τήν ἕκδοση τῆς «Σαρκοφάγου» κυκλοφορεῖ «Ή μόνη κληρονομιά» τό πρῶτο βιβλίο τῆς «᾿Αθηναϊκῆς περιόδου» τοῦ συγγραφέα. Ἡ Θεσσαλονίκη παραμένει τό ἐπίκεντρο. Ἔχει, ὅμως, μιά κάπως διαφορετική γραφή ἡ καινούργια δουλειά. Πλησιάζει περισσότερο πρός τό διήγημα, ἀγγίζει κάποιες λιγότερο χρησιμοποιημένες ὡς τότε καταστάσεις, διατηρεῖ μιά μεγαλύτερη εὐελιξία ὡς πρός τήν ἐξέλιξη τοῦ μύθου καί βρίθει ἀπό ὑπαινιγμούς γιὰ τήν ἐποχή τῆς συγγραφῆς της, εὐδιάκριτους ἀκόμα καί γιὰ τόν ὅχι ἰδιαίτερα προσεκτικό ἀναγνώστη. Πάντως, ἡ πόλη καί ὁ κόσμος της ἑξακολουθεῖ νά προσφέρει τό ἕναυσμα.

Τό βιβλίο αύτό βγαίνει τούς τελευταίους μῆνες τῆς δικτατορίας. 'Ακολουθεῖ ἡ μεταπολίτευση καί ὁ ἕντονος πολιτικός χαρακτήρας καί στίς τέχνες, φαινόμενο «κατ' ἀρχήν» ὄχι ἀφύσικο ἀπό τὴν πλευρά τοῦ κόσμου καί ὁπωσδήποτε ἀναγκαῖο ἀπό τὴν πλευρά τῶν ὅημιουργῶν. Τό κοινό ἔχει στερηθεῖ κάποια κείμενα καί τὰ ἀποζητᾶ ἐνῶ οἱ ὅημιουργοί ἔχουν ἀφήσει ἴσως ἀνέκδοτο ἕνα ἀξιόλογο μέρος τῆς δουλειᾶς τους. 'Ο «'Επιτάφιος θρῆνος» (1980), γιά παράδειγμα, ἀποτελεῖ μιά συλλογή πεζογραφημάτων πού ὀρισμένα ἀπ' αὐτά γράφτηκαν στά χρόνια τῆς λογοκρισίας, πρωτοδημοσιεὐτηκαν τότε, μὲ τήν ἀρση τῆς λογοκρισίας, σἑ περιοδικά καί στοίχισαν στόν συγγραφέα κάποιες περιπέτειες.

Ό Γιῶργος Ἰψάννου, καθιερωμένος πιά, ἔχει τήν εὐχέρεια νά δημοσιεύει κείμενά του σέ ἐφημερίδες, πού θά τά συγκεντρώσει στά βιβλία του «Τό δικό μας αἴμα» (1978), «Κοιτάσματα» (1981) καί «Εὕφλεκτη χώρα» (1983).

«Τό δικό μας αίμα» ἀποτελεῖ βέβαια τήν πρώτη οὐσιαστική δουλειά τοῦ συγγραφέα, πού κυκλοφορεῖ μετά τή μεταπολίτευση. Πρόκειται, ὅπως προαναφέραμε, γιὰ κείμενα πού πρωτοδημοσιεύτηκαν στόν Τύπο. Τά κείμενα ὅμως αὐτά πρέπει νά τά δοῦμε ἀπό μιά ἀλλη θέση σάν συνέχεια ἤ περισσότερο σάν ἑξέλιξη τῆς προηγούμενης δουλειᾶς του καί τῆς σχέσης του μέ τή Θεσσαλονίκη. Δέκα πέντε χρόνια ὕστερα ἀπό τἰς πρῶτες του ἀπόπειρες νά ἐκφραστεῖ σέ πεζογραφικές φόρμες, ὁ Γιῶρ-

XPONIKA · MAPTIOΣ 1986

## κείμενα

# ΓΙΩΡΓΟΥ ΙΩΑΝΝΟΥ

γος Ίωάννου φτάνει μέ «Τό δικό μας αίμα» στήν άρτιότητα, στήν τελική διαμόρφωση τῆς προσωπικῆς του γλώσσας, πού έντοπίζεται πεντακάθαρα σέ μία άπό τίς έπόμενες δουλειές του («Καταπακτή» 1983). Θεματικά τό βιβλίο έπισημαίνει καί καταγράφει γεγονότα τῆς παλιᾶς Θεσσαλονίκης καί προβλήματα τῆς σημερινῆς μέ σαφεῖς θέσεις καί προεκτάσεις. Τά κείμενα είναι άλλοτε σχεδόν ποιητικά (π.χ. «Είς τόπον λεγόμενον λιθόστρωτον», «Μέ τά σημάδια της ἐπάνω μου») καί ἄλλοτε δουλεμένα σέ κάποια ἄλλη μορφή πού πλησιάζει στό χρονογράφημα. Καί ἕγινε στή συνέχεια ἀντικείμενο ἀμφιλεγόμενης κριτικής. Προσωπικά πιστεύω ότι ἐκείνη τουλάχιστο τή στιγμή, κάτι τέτοια κείμενα, καί έννοῶ αὐτῆς τῆς μορφής, μπορούσαν νά κρατήσουν μία πληρέστερη λειτουργικότητα. Καί γι' αὐτό «Τό δικό μας αίμα» ἔγινε τό πλατύτερα γνωστό άπ' όλα τά ἕργα τοῦ 'Ιωάννου.

Σ' αὐτό τό βιβλίο περιέχεται καί «Τό ξεκλήρισμα τῶν 'Έβραίων». 'Ο συγγραφέας, μέ ἀφορμή τήν ἕκδοση τοῦ βιβλίου «Ιn Memoriam» τῶν Μ. Μόλχο καί Ι. Νεχαμά ἀπό τήν 'Ισραηλιτική Κοινότητα Θεσσαλονίκης, παραθέτει καί πάλι τίς ἀναμνήσεις του ἀπό τό μάζεμα τῶν 'Εβραίων τῆς γειτονιᾶς του καί προσθέτει, γιά πρώτη φορά, καί τήν κατάθεση τοῦ σιδηροδρομικοῦ πατέρα του πού όδήγησε τρένα μέ 'Εβραίους μέχρι τή Σερβία καί ἐπιστρέφει κυριολεκτικά συγκλονισμένος ἀπ' ὅσα ἀντίκρυσε. Είναι μιά μαρτυρία πραγματικά μοναδική γιά τίς κινητές ἐκεῖνες γέενες πού ἀποτέλεσαν τόν προθάλαμο τῆς κόλασης.

# « Η πρωτεύουσα τῶν προσφύγων» (1984) ... καί ἕνας πρόλογος,

Γιώργος 'Ιωάννου έπανέρχεται στή Θεσσαλονίκη καί στούς Έβραίους της μέ την «Πρωτεύουσα των προσφύγων». 'Αναφερθήκαμε ήδη στά κείμενα «Μιά μικρή έπέτειος» καί «Εἰς ἑαυτόν» κλειδιά σέ ὅ,τι ἀφορā τούς συσχετισμούς τής πρώτης του ποιητικής συλλογής «Ήλιοτρόπια» μέ τούς Εβραίους της Θεσσαλονίκης. Στό ίδιο βιβλίο όμως ύπάρχει καί τό «'Εν ταις ήμέραις ἐκειναις», πού γράφτηκε μέ ἀφορμή τά σαράντα χρόνια ἀπό τό Όλοκαύτωμα, είδικά γιά τό ἀφιέρωμα τοῦ περιοδικοῦ «Χρονικά» στή Θεσσαλονίκη (τεῦχος 7ο, Σεπτέμβριος 1984). Οι έμπειρίες είναι αὐτές πού πέρασαν καί στά προγενέστερα κείμενα. Διαφέρει ὄμως ή γραφή «...ξερή καί στεγνή, χωρίς ιστορικές και φιλολογικές ἐπεκτάσεις ἤ ἀμφίβολα άκουσματα. Καί όλα αυτά άπό σεβασμό πρός τό φρικτό μαρτύριό τους, πού μόνο τό πένθος καί τήν άκρα σοβαρότητα έμπνέει...». "Ετσι, ό κύκλος όλοκληρώνεται. "Ας μας έπιτραπεί όμως έδω καί ή προσωπική έκμυστήρευση μιά καί τό παραπάνω κείμενο στάθηκε ή αίτία νά πρωτοσυναντήσω καί νά γνωρίσω ὄχι πιά μόνο τόν συγγραφέα, ἀλλά καί τόν ἄνθρωπο. Αὐτή άκριβώς ή σχέση του έδωσε την άφορμή νά άναφερθεί καί στόν σημερινό έβραϊσμό της Θεσσαλονίκης «... πού τείνει κι αύτός ύστερα άπό τά τραγικά πλήγματα πού ύπέστη καί τίς συνεχείς επιδράσεις πού δέχεται, νά ίσοπεδωθεί, όπως όλη ή κοινωνία μας, από τίς νέες ίδέες καί τίς αλλοπρόσαλλες ξενόφερτες συνήθειες».

Αῦτές οἱ γραμμές κλείνουν τόν πρόλογο τοῦ Γιώργου Ἰωάννου στό βιβλίο μου «Οἱ συναγωγές τῆς Θεσσαλονίκης - Τά τραγούδια μας». Γράφτηκαν λίγες μονάχα μέρες πρίν χτυπηθεῖ μέ τό Χάροντα «στά μαρμαρένια ἀλώνια». Καί τώρα πού ἡ κατάθεσή μας κοντεύει νά ὀλοκληρωθεῖ, μποροῦν νά μᾶς ὀδηγήσουν νά ἀνακαλέσουμε καί κάποιες ἀκόμα ἀκριβές μας μνῆμες.

Καλοκαίρι τοῦ '66. Ερευνῶ τά ράφια τῆς δημοτικῆς βιβλιο-

θήκης. `Ανασύρω τυχαία ἕνα μικρό βιβλίο καθώς μέ τραβάει άρχικά ό τίτλος του «Γιά ἕνα φιλότιμο», ἀλλά καί οἱ ἀναφορές του στή Θεσσαλονίκη, πού τίς διακρίνω ὕστερα ἀπό ἕνα γρήγορο ξεφύλλισμα. Καί φυσικά ἐκεῖνο τό πεζογράφημα γιά τά «ἑβραϊκά μνήματα». `Αποφασίζω νά τό δανειστῶ. Τό ὄνομα τοῦ συγγραφέα δέ μοῦ λέει τίποτα. Τό βιβλίο, ὅμως, ὅπως θά διαπιστώσω, λέει πολλά.

Πέρασαν χρόνια. Ἐκεῖνος νά τραβάει τό δρόμο του κι ἐγώ νά τόν ἀναζητῶ στίς προθῆκες τῶν βιβλιοπωλείων.

Φεβρουάριος τοῦ '83 στήν 'Αθήνα. Ἐπιμελοῦμαι τό ἀφιέρωμα τοῦ περιοδικοῦ «Χρονικά» στή Θεσσαλονίκη. Μοῦ ἀναθέτουν νά τόν παρακαλέσω νά μας επιτρέψει την άναδημοσίευση ένός παλιότερου κειμένου του ή νά μας τιμήσει μέ μιά καινούργια, άδημοσίευτη έργασία του. 'Αντιμετωπίζω τό ένδεχόμενο τῆς συνάντησης μέ δέος. Πῶς νά είναι ἄραγε ἔξω ἀπό τά βιβλία του; Μ' αὐτές τίς σκέψεις ἀφήνω πίσω μου τό Μουσεῖο κι άνηφορίζω ἐπιφυλακτικά τή Δεληγιάννη. Καί νάτος ἐκεῖ στήν πόρτα νά μέ ύποδέχεται. Μελετῶ τό σπίτι του. "Αθελά μου τρέχει ό νοῦς στό περιβόητο «κελί» τοῦ Παλαμā. Μιά φωτογραφία του ψηλά στόν τοιχο, ένα πορτραιτο του Καβάφη, κάδρα μέ τά έξώφυλλα τῶν βιβλίων του, φιγούρες τοῦ θεάτρου σκιῶν, μιά ώραιότατη ἄποψη τῆς Θεσσαλονίκης τῶν ἀρχῶν τοῦ αἰώνα καί βιβλία, βιβλία, βιβλία... Κάποτε ήρθαν οι καφέδες κι άρχίσαμε τήν κουβέντα πού έξαφάνισε καί τούς τελευταίους ένδοιασμούς. Σίγουρα έφυγα ἀπό τό σπίτι του καλύτερος.

'Από τότε ἐπικοινωνούσαμε συχνά. ''Ως τό στερνό, ἀλίμονο, τηλεφώνημα ἀπό τό θάλαμο 344 τοῦ Σισμανόγλειου. Κι ὕστερα στήν 'Αγία Σοφία. Καί νά μήν μπορῶ νά τό πιστέψω. Νά χιονίζει ἀπό μέρες κι ἡ πόλη νά φαντάζει ἀπέραντη ταφόπλακα, ἕτοιμη λές νά τόν καλύψει ὁλάκερη.

Ίσως θά πρέπει νά σταματήσω κάπου ἐδῶ. Νιώθω πώς δέν χρειάζεται τίποτα παραπάνω. Θά προσθέσω μόνο πώς καθώς ἔγραφα τό κείμενο αὐτό, ἦταν μιά λέξη πού πηγαινοερχόταν συχνά στή σκέψη μου, δίχως νά μπορῶ νά μήν τήν κρατήσω. Ἡ λέξη «δίκαιος». Δέν ξέρω ἄν ὑπάρχει καμιά ἄλλη πού νά προσφέρει πληρέστερα τήν ἄποψή μου γιά τό Γιῶργο Ἰωάννου. Καί μέ τήν ἕννοια πού τῆς δίνει κάπου ὁ Διονύσιος Σολωμός.

Καί οἱ δίκαιοι κατά τή Θεία Γραφή πόσοι είναι;

Καί γιατί έτσι χαρακτηρίζονται ἐκεῖνοι πού ἔσωσαν Έ βραίους ἀπό τούς Ναζί. Δέν εἶναι λοιπόν καθόλου ὑπερβολή.



XPONIKA . MAPTIOE 1986





πού ἀναφέρονται στούς Ἑβραίους

κατά χρονολογική σειρά ἀνάλογη μέ τήν ἕκδοση τοῦ βιβλίου πού περιλαμβάνονται

# ΑΠΟ ΤΑ «ΗΛΙΟΤΡΟΠΙΑ» Τά 'Ηλιοτρόπια τῶν 'Εβραίων

Κάθε φορά πού τρίζει ή σκάλα μας, «λές νά 'ναι αὐτοί ἐπιτέλους;» σκέφτομαι, κι ὕστερα φεύγω καί μέ τίς ὧρες κατακίτρινα ζωγραφίζω ἡλιοτρόπια.

"Ομως αὔριο ὥσπου νά ξεχαστῶ, στήν αἴθουσα ἀναμονῆς τό τρένο ἀπ' τήν Κρακόβια θά περιμένω.

Κι ἀργά τή νύχτα, ὅταν ἴσως κατεβοῦν ὡχροί, σφίγγοντας τά δόντια· «ἀργήσατε τόσο νά μοῦ γράψετε» θά κάνω δῆθεν ἀδιάφορα.

## ΑΠΟ ΤΑ «ΧΙΛΙΑ ΔΕΝΤΡΑ» **Τό μάθημα**

Τόν είδα καθώς πήγαινα σχολεῖο<sup>.</sup> ξεματωμένος πιά, φλουρί, είχε τελειώσει. Τριγύρω του γονατιστοί Έβραῖοι μέ τό ἄστρο.

'Αργά ὄταν τόν χτύπησαν, είχα ξυπνήσει ή μάνα μου μέ χάιδεψε, ήρθε κοντά μου. Λαχτάριζα σάν τό πουλί μέσα στή χούφτα.

Ο διπλανός μου στό θρανίο σπαρταροῦσε· τή νύχτα δέν κοιμήθηκε ή γειτονιά τους. "Αλλοι πιό κεῖ χλωμοί ἔφτυναν αἴμα.

Στό μεταξύ μαθαίναμε τό ρῆμα τῆς ἡμέρας<sup>.</sup> amo, amas, amat...



Έβραϊκή συνοικία τῆς Θεσσαλονίκης

### Μέ τό τρένο

"Ολη τή νύχτα λέγανε ψαλμούς — τούς παίρνουν ὅπου νά 'ναι τούς 'Εβραίους. Τά ξημερώματα ἤρθαν καί μᾶς φίλησαν, ξυπνῆσαν τό μικρό τους, ἕβρασαν αὐγό· φεύγανε, λέει, ταξίδι μέ τό τρένο...

Τώρα στό πάτωμά τους μπαινοβγαίνουν ἄλλοι. Οί ίδιες πόρτες κλείνουν καί γι' αὐτούς, σ' αὐτά τά ίδια τά δωμάτια πλαγιάζουν.

Κι ἐγώ ἀκόμα ἀμφιβάλλω ἄν τούς πήρανε· καί τά βραδάκια σιγοτραγουδῶ στή σκάλα.

# ΑΠΟ ΤΟ «ΓΙΑ ΕΝΑ ΦΙΛΟΤΙΜΟ» Τά ἑβραϊκά μνήματα

#### (ἀπόσπασμα)

...Είναι βαρύ νά βωλοδέρνεσαι τή νύχτα σέ χώρους, πού κατά βάθος πολύ τούς σέβεσαι. Είναι ὅπως ὅταν ἀσχημονείς μέσα στό ίδιο σου τό σπίτι, όπου σέ περιτριγυρίζουν πράγματα, πού άγγίζουν συνεχώς τά πιό άγαπημένα σου πρόσωπα ή τά μικρά σου άδέρφια. Προσπαθούσα τουλάχιστο νά πηγαίνουμε όσο γινόταν πιό μακριά άπ' τό τοιχάκι, πού χώριζε τό πανεπιστήμιο άπ' τό νεκροταφείο. Έξάλλου οι λάκκοι ήταν άπειροι, οι Έβραΐοι δέν ξεχώνουν ποτέ τούς νεκρούς τους. Οι τάφοι ήταν όρθογώνιοι λάκκοι κτιστοί άπό μέσα. Τό τοῦβλο σκληρό καί γιαλιστερό άνέβαινε συμμετρικά σά σειρές άπό κόκκινο σαπούνι τῆς πλύσης. Τό ἐσωτερικό αὐτό τοίχωμα συνεχιζόταν μερικές πιθαμές πάνω άπ' τό έδαφος κι έτσι, όταν έμπαινε ή μονοκόμματη πλάκα ἀπό πάνω, σχηματίζονταν ένας σωστός φούρνος. 'Αντί νά τούς κατεβάζουν από πάνω θά μπορούσαν καί νά τούς φουρνίζουν από δίπλα. Η πλάκα είχε σκαλισμένα σχέδια σχετικά μέ τό έπάγγελμα του πεθαμένου: παπούτσια, καπέλα, μασέλες, πηρούνια, φουρναρόξυλα, βαρέλια, πόδια καί χέρια, πολλές φορές καί γυμνούς άνθρώπους. Πολλά σχέδια τά καταλάβαινα ἀμέσως, τότε πού ἕπαιζα ἑκεῖ μικρός. "Αλλα όμως ήταν τόσο συμβολικά πού δέν μπο-

ρούσα νά τά έξηγήσω. Τίς νεκροφόρες, θυμάμαι, τίς σέρναν δύο, τέσσερα ή ἕξι μαῦρα ἄλογα μικρόσωμα, σκεπασμένα ἀπ' τό κεφάλι ώς τά πόδια μέ μαῦρα ὑφάσματα. Καθώς πήγαινε έκεινο τό κουκουλωμένο πράγμα, έβλεπες μόνο ὀκτώ, δεκάξι ή είκοσιτέσσερα ποδαράκια νά άνεβοκατεβαίνουν ρυθμικά. "Όταν πάλι σταματοῦσε, γιά νά κατεβάσουν τό νεκρό, ήταν άκριβως όπως τό τραπέζι, ὅταν τό στρώνουμε γιά νά φāμε καί φαίνονται μόνο τά ποδάρια του χαμηλά κάτω ἀπ' τό τραπεζομάντηλο. Τά ὑφάσματα στίς γωνιές είχαν τήν πεντάλφα σχηματισμένη μέ ἄσπρα σιρίτια. Στό κεφάλι τῶν ἀλόγων ἤταν βαλμένα ψηλά ἄσπρα φτερά. Όλη ἐκείνη ἡ ἀπέραντη γυμνή ἕκταση τά μεσημέρια τοῦ καλοκαιριοῦ κυμάτιζε καί τριζοβολοῦσε ἄγρια καί προφητικά μέσα σέ μιά γλυκερή μεθυστική βρώμα. Λουλούδια καί κυπαρίσσια ποτέ δέ φυτεύουν οι Έβραιοι. Μετά τό μεγάλο γιάγμα της Κατοχής άρχισαν νά ξηλώνουν γιά καλά τά έβραϊκά μνήματα. Τά περισσότερα τοῦβλα καί τίς πλάκες τίς πῆραν οἱ ἐκκλησίες. Ξύσανε τά σύνεργα καί τά γράμματα ή τίς γυρίσαν άνάποδα καί κάναν πλακοστρώσεις καλές γιά γονατίσματα, ἀκόμη καί γιά γλυψίματα. Μόνο πού πολλές ἀπ' αύτές ἕχουν ἀκόμα κάτι λεκέδες ἀπό λίπος ...».

XPONIKA · MAPTIOE 1986

## κείμενα

## ΑΠΟ ΤΗ «ΣΑΡΚΟΦΑΓΟ» Τό κρεβάτι

Ανεβάσαμε σέ μᾶς τό μονό αὐτό κρεβάτι, τή μέρα πού μάζεψαν ἀπ' τή γειτονιά μας τούς ἑβραίους, κι ἀπ' τό ίδιο κιόλας βράδυ, ἄν δέν κάνω λάθος, ἄρχισα νά κοιμᾶμαι σ' αὐτό. Τό πάπλωμα, τό στρῶμα, καί τά λερά σεντόνια του τά εἶχαν στό μεταξύ ἄλλοι ἀρπάξει. Τό κρεβάτι ἦταν τό μόνο πράγμα ποὐ εἶχε ἀπομείνει τελικά μέσα στό ἄγρια λεηλατημένο διαμέρισμα. Καί τό μόνο ἑβραϊκό πράγμα, πού ὕστερα ἀπό πολύ δισταγμό πήραμε — τό ὀρκίζομαι.

Κοιμόταν ό "ίζος σ' αὐτό. Δυό τρία χρόνια μεγαλύτερός μου, μά φίλος μου. Συχνά, παίζοντας στό διαμέρισμά τους κρυφτό ἤ ἄλλα παιχνίδια, κρυβόμασταν ἀποκάτω ἤ χωνόμασταν γιά νά πάρουμε τή μπάλα ποὑ εἶχε κυλήσει. Κάποτε μάλιστα, ποὑ λεῖπαν οἱ δικοί μου, μᾶς εἰχαν κοιμήσει ἀγκαλιά στό κρεβάτι αὐτό. Τότε πρωτοεῖδα τό νεανικό τριχωτό στεφάνι τῆς ἤβης. Εἶναι ἀλήθεια πώς εἶχε ἀρκετούς κοριούς τό κρεβάτι, καί παρ' ὅλο τό κυνήγημα ποὑ ἀργότερα τούς κάναμε δέν ἑξολοθρεύτηκαν ποτέ ἐντελῶς. Ήρθε καιρός ποὑ δόξαζα τό θεό γι' αὐτή τή διάσωση. Κάτι είχε σωθεῖ ἀπ' τό αίμα τοῦ "ίζου καί ἑνωθεῖ ἴσως μέ τό δικό μου.

'Ο "ίζος, μαζί μέ τούς δικούς του πού σπάραζαν, ἕφυγε ἕνα φριχτό πρωί ντυμένος καί σοβαρός σά γαμπρός. Στό στῆθος του σχεδόν καμάρωνε τό κίτρινο ἄστρο. "Ημουν μαζί του μέχρι πού δρασκέλισε τό κατώφλι τῆς ἐξώπορτας. "Εξω οὐρλιαζε ἕνα μεγάφωνο: «Προσοχή! Προσοχή! Όλοι οἱ ἑβραῖοι...». Τόν ἅρπαξαν καί τόν ἕσυραν στή γραμμή. Κάποιος μέ τράβηξε δυνατά πρός τά μέσα καί βρόντηξε σάν όριστικά, ὅπως στίς κηδεῖες, τήν πόρτα. "Ενας θεός ξέρει τί μποροῦσες νά πάθεις ἐκείνη τήν ὥρα, ἄν ἀπό λάθος κι ἐσένα σέ ἅρπαζαν ἤ σ' ἕβλεπαν ἀγκαλιασμένο μ' ἕναν ἑβραῖο.

Αμέσως μετά, όλη ή πολυκατοικία σφούγγισε τά δάκρυά της, ἀνέβηκε ἀγκομαχώντας στό δεύτερο πάτωμα καί ρίχτηκε σάν ύπνωτισμένη στά ύπάρχοντα των έβραίων. Τό πλούσιο σπιτικό τους βούλιαζε από ρούχα καί ἕπιπλα. Οι γερμανοί, βέβαια, ἀπειλοῦσαν μέ θάνατο δποιον ἕπαιρνε ἤ ἄρπαζε έβραϊκές περιουσίες, μά κανένας σχεδόν δέ θυμήθηκε έκείνη τή στιγμή τή θυροκολλημένη διαταγή. Έξω άκόμα τούς μέτραγαν, φώναζαν τά ὀνόματά τους, τούς κλοτσοῦσαν μέσα τό σπιτικό πους ξεγυμνώνονταν μέ θαυμαστό πράγματι θάρρος καί επιτηδειότητα. Τό ίδιο φαντάζομαι θά συνέβαινε καί στά άλλα σπίτια του γκέτο μας. Δέν αποκλείεται μάλιστα οί έβραι οι νά ἕβλεπαν μέσα στήν παραζάλη τους τό ἄρπαγμα τῶν ὑπαρχόντων τους. Ἰδίως ὅταν τραβιολογιόντουσαν οί κουρτίνες - αὐτό πρέπει νά φαίνονταν ἀπ' τό δρόμο.

'Η συγκάτοικη πού πρίν ἀπό λίγο ἕκαμνε τούς πιό μεγάλους σταυρούς κι ἕπαιρνε τούς πιό βαριούς ὅρκους — κάτι τό πολύτιμο, φαίνεται, τῆς είχαν ἐμπιστευθεī — ρίχτηκε, θυμāμαι, στά σεντόνια τοῦ "ίζου, ζεστά ἀκόμα ἀπ' τό νεανικό ὕπνο του. Κατόπι στράφηκε σέ σοβαρότερα πράγματα. "Αλλοι πῆραν νά τραβοκοποῦν τό καρυδένιο τραπέζι, ἄλλοι τίς ντουλάπες, τίς σιφονιέρες, τά κομοδίνα, τούς καθρέφτες, καί μιά ραγισμένη θερμάστρα ἀπό πορσελάνη διαλύθηκε στά χέρια ἐνός γέρου καί μιας γριας, καθώς τήν έσερναν στό διάδρομο.

Τό πάτωμα ήταν σκεπασμένο μέ φλούδια άπό πασατέμπο. Μέρες τώρα δέ μαγείρευαν ούτε σκούπιζαν οι έβραΐοι. Περίμεναν, πάντα ντυμένοι, τήν ξαφνική διαταγή, λέγοντας ίστορίες παρηγορητικές καί παραφυλάγοντας τό δρόμο πίσω άπ' τά κατάκλειστα σκεπασμένα παράθυρα. Κανένας τους δέν έδειχνε διάθεση νά τό σκάσει, πράγμα μαλλον εὕκολο. Οἱ λίγοι πού τό τόλμησαν, σώθηκαν σχεδόν όλοι. Είχαν άπειληθεί, βέβαια, μέ οίκογενειακή έξόντωση κι ό ἕνας τους συγκρατοῦσε τόν άλλο. Ἐπίσης τούς ἀποκοίμιζαν μέ διάφορα παραμύθια. Ο μεγάλος καημός τῆς μαντάμ Κοέν, μάνας τοῦ "Ιζου, ἦταν πώς στήν Κρακοβία, ὅπου δῆθεν θά τούς πήγαιναν, οί έκει έβραιοι μιλούσαν άλλη γλώσσα κι ὄχι τή διάλεκτο τῆς Καστίλλιας. «Μά θά τά καταφέρουμε», ἕλεγε μέ ἀρκετό κουράγιο, «ὅπως τόν καιρό τοῦ Φερδινάνδου καί τῆς Ίσαβέλλας». Δέν είχαν, βέβαια, τίποτε ἀκούσει γιά τό "Αουσβιτς, ούτε γιά τούς θαλάμους άερίων. Είναι öμως δυνατό νά μήν είχαν καταλάβει τό βαθμό του μί-JOUC;

Ανεβήκαμε στό διαμέρισμά μας κλαίγοντας. Δέν μπορούσαμε νά βλέπουμε άλλο τό ξεγύμνωμα του σπιτιού. Δέ δεχτήκαμε ούτε καί κάτι λίγα πού μας πρόσφεραν οί χορτασμένοι νέοι κυρίαρχοί του. Μισογείραμε τά παντζούρια καί παρακολουθούσαμε μέ φρίκη τίς ζωσμένες φάλαγγες νά περνοῦν. Δέν ἕμοιαζε καθόλου μέ ταξίδι τό άγριο αύτό ξερίζωμα. Γέροι, γριές, άρρωστοι πού παραπατούσαν, έγχειρισμένοι διπλωμένοι στά δυό, σέρνονταν στό τέλος τῆς κάθε φάλαγγας. Πόσο είναι δυνατό νά βάσταξαν όλοι αύτοι οι άνθρωποι: Μάλλον όμως ύπηρξαν οι εύτυχέστεροι, άν σκεφθεί κανείς τό τέλος των άλλων. Καμιά φορά άκολουθούσαν καί φορεία πίσω άπό τίς φάλαγγες. Πάνω σ' αὐτά βρίσκονταν οἱ κατάκοιτοι, οί έτοιμοθάνατοι, οι έτοιμόγεννες καί γενικά όλοι οί βαριά άσθενεῖς, πού οἱ συγγενεῖς τους εἶχαν προβλέψει καί μπόρεσαν νά έτοιμάσουν ένα φορείο. Άλλιώς, θά σέρνονταν κι αὐτοί μέ τά πόδια. "Ανεμος ἄγριος σαρώνει μές στή μνήμη μου έκείνη τήν Έγνατία.

Πάντως, οἱ έβραῖοι εἶχαν μυριστεῖ ἀπ' τό προηγούμενο βράδυ τόν ἄμεσο κίνδυνο. 'Αργά τή νύχτα βούιζε ἀπό ψαλμούς ή γειτονιά μας. 'Η γειτονιά τους, μαλλον ἕπρεπε νά πῶ, μιά κι αὐτοί εἶχαν τήν πλειοψηφία. "Αλλωστε γι' αὐτό τό λόγο εἶχε ἀνακηρυχτεῖ σέ προσωρινό γκέτο. Μέσα στή φεγγαρόφωτη νύχτα τῆς ἄνοιξης ἀφουγκραζόμασταν τή βοή. 'Από παντοῦ ἀνέβαιναν σπαραχτικές δεήσεις πρός τόν σκληρόκαρδο Γιεχωβā. Στούς δρόμους ἐρημιά ἀπόλυτη καί στίς γωνιές τοῦ γκέτο μας μάτσο οἱ φρουροί χωροφύλακες. Πάνω ἀπ' τίς στέγες ἕνας καπνός, θαρρεῖς, πλανιόταν, κάτι τό θολό.

Καί τίς προηγούμενες, βέβαια, νύχτες ἀκούγονταν συχνά ψαλμοί, μά ἤτανε πνιγμένοι καί μακρόσυρτοι. Δέν εἶχαν αὐτόν τόν ὁμαδικό σπαραγμό, τήν πίεση αὐτή γιά ἀμεση βοήθεια. "Αλλωστε, προηγουμένως ἀκούγονταν καμιά φορά καί τραγούδια, ἀκόμα καί παλαμάκια. Παντρεύονταν ἀράδα οἱ νέοι τους. Μπροστά στήν ἀπειλή τοῦ ξεριζωμοῦ ἑνώνονταν μιά ὥρα ἀρχύτερα οἱ ἑρωτευμένοι. Ἐξάλλου εἶχε κυκλοφορήσει ἕντονα ἡ φήμη πώς

τούς παντρεμένους άλλιῶς θά τούς μεταχειρίζονταν. "Εκαμναν πῶς καί πῶς νά συγγενέψουν μαζί μας, μά οὕτε στά τρελοκομεῖα δέν θά μποροῦσαν νά βροῦν γαμπρούς ἤ νύφες ἕλληνες ἐκείνη τή στιγμή. Ἐντούτοις θρυλοῦνται μερικοί τέτοιοι γάμοι.

"Όταν οί φάλαγγες τῆς γειτονιᾶς μας χάθηκαν, ξεκίνησα γιά τό σχολεῖο. Οἱ χωροφύλακες στή γωνιά δέ μ' ἄφηναν νά περάσω. Είχα μαζί μου μιά παλιά ταυτότητα τῆς Νεολαίας· τούς τήν ἕδειξα καί βγῆκα. Δέ θά μποροῦσα νά εἶμαι ἑβραιγάκι;

Στό σχολειό τά περισσότερα παιδιά ξέρανε λίγο πολύ τί είχε γίνει. 'Ιδιαίτερη συγκίνηση ὄμως δέν μπορῶ νά πῶ ὅτι ὑπῆρχε κι ἄς είχαμε ἑβραίους συμμαθητές. Τό μάθημα ἔγινε κανονικά. Στό διάλειμμα μερικά παιδιά ἕψαλαν τόν πανεβραϊκό ϋμνο, πού τόν είχαν σκαρώσει μέσα στό μάθημα. 'Ήταν ἕνα τραγούδι κοροϊδευτικό, πού τό λέγαν πάνω σέ γνωστό, βέβαια, σκοπό, μέ σπασμένα έλληνικά καί σερνάμενη τή φωνή, ὅπως μιλοῦσαν οί ἱσπανοεβραῖοι. Θυμᾶμαι ἀκόμα τήν πρώτη στροφή του:

> "Οταν θά πāμε εἰς τό Σαλονίκα, θά βροῦμε σπίτι ἀντειανός, θ' ἀρχίσει πάλι τό παλιό ντουλείκα γιά νά ζήσει τό Τζιντιός.

Τά παιδιά αὐτά ήταν λίγα καί μᾶλλον ἀνόητα. "Όπως ἀνόητοι μά ὅχι καί τόσο λίγοι ήταν καί οἱ μεγάλοι ἐκεῖνοι, ἕμποροι ἰδίως, πού ἀνακουφίστηκαν τότε. 'Αφήνω τούς διάφορους προδότες καί τούς ἡμιπαράφρονες θαυμαστές τῶν χιτλερικῶν, πού δόξα τῶ θεῶ ποτέ δέ μᾶς ἕλειψαν. Εὐτυχῶς μᾶς ξεπλένουν, θαρρῶ, κι ἀπ' αὐτό ὁρισμένες πράξεις ὑψηλῆς θυσίας.

Τό μεσημέρι, όταν γύριζα, κόσμος καί κακό ήταν στή γειτονιά μας. Οί γερμανοί είχαν άποσυρθεϊ, όχι όμως κι οί χωροφύλακες. Τώρα γίνονταν τό γιάγμα άπ' τά κύματα τῆς φτωχολογιᾶς καί τῶν γύφτων. "Όμως ποῦ καί ποῦ ἕπεφτε κι ἀπό κανένας πυροβολισμός γι' αὐτό ὅλοι τους ῆταν βιαστικοί καί σκιαγμένοι. Είδα γύφτο νά τρέχει στῆν πλατεία μ' ἕνα ἀδειανό συρτάρι στά χέρια. "Αλλον μέ βιβλία βαριά, κι ἕναν τρίτο μ' ἕνα παντζούρι διαλυμένο σχεδόν. Τί τά ἤθελαν αὐτά τά πράγματα; 'Απ' τό σπίτι μας είχαν βγάλει ὡς καί τίς πόρτες ἀπ' τό διαμέρισμα τῶν ἑβραίων. Καί μέ τήν εὕκαιρία ἕκλεψαν ὅλους τούς γλόμπους καί τά παραθυρόφυλλα τῆς σκάλας. Γιά χρόνια ἕμπαινε ἀπό κεῖ ἡ βροχή καί τό κρύο.

Μπῆκα μέ φόβο στό ὀρθάνοιχτο διαμέρισμα. \*Ηταν ὁ λότελα ξεγυμνωμένο. Σκουπίδια, χαρτιά, γιομίδια, πούπουλα σκορπισμένα χάμω. Καί στήν κουζίνα τά πλακάκια ὅλα ξηλωμένα. Ψάχναν τά κτήνη γιά τό θησαυρό.

Πήγα στό μέρος. 'Απ' τό φόβο μου ίσως είχα κοιλόπο-

νο δυνατό. Πολλά βιβλία σχολικά ήταν πεταμένα μέσα στή μπανιέρα. Τά μάζεψα ὄχι χωρίς κάποια ίκανοποίηση. 'Από βιβλία ἤμουν φοβερά φτωχός. 'Αρκετά εἶχαν τό ὄνομα τοῦ "Ιζου ἀπάνω.

Μέσα στοῦ "Ιζου τό δωμάτιο μονάχα τό καφετί σιδερένιο κρεβάτι του είχε ἀπομείνει. Σίγουρα, δέν τό είχαν ἀρπάξει γιατί είχε πολλές σοῦστες σπασμένες. "Όταν τό εἶδα, σά νά ξαναεῖδα τόν "Ιζο μπροστά μου. 'Ανέβηκα ἀπάνω καί τό είπα: ἤθελα τό κρεβάτι του. Μέ δυσκολία κατέβηκαν νά μέ βοηθήσουν. 'Ηταν ἄλλωστε ὅλοι τους πλαγιασμένοι ἀπ' τήν πρωινή ταραχή. Τό ἀνεβάσαμε, δέσαμε γερά τίς σοῦστες του καί κατόπι τό ζεματίσαμε γιά τούς κοριούς. "Αρχισα νά κοιμᾶμαι σ' αὐτό ἀπ' τό ἴδιο βράδυ, ἀπό τότε δηλαδή πού ἄρχισαν τά μεγάλα μαρτύρια τοῦ "Ιζου.

Κοιμήθηκα σ' αὐτό τό κρεβάτι γιά πολλά χρόνια. "Ολες τίς χαρές — ποιές χαρές; — καί τ' ἀτέλειωτα μαρτύρια της νιότης μου σ' αὐτό τό κρεβάτι μόνος κι ἀβοήθητος τά έχω περάσει. Έδω μέ πιάσανε άργότερα οί άγωνίες, οι ἀυπνίες, οι ίδρῶτες, τά ἄγχη, και τό κρεβάτι ἀπό τότε ξαναπήρε άπ' τά στριφογυρίσματά μου νά σπάνει. Προσπαθώντας νά αὐτοθεραπευτῶ - πράγμα πού θαρρῶ πώς σχεδόν τό κατάφερα - ἀμέτρητες ὀργιαστικές σκηνές καί συνθέσεις ἔχω στήσει πάνω σ' αὐτό. Μιά ἀόρατη, θαρρείς, παρουσία μ' ἕριχνε σ' ἕνα ἀτέλειωτο έρωτικό παροξυσμό. Κάθε βράδυ καί κάτι άλλο, κάτι καινούργιο καί πιό τολμηρό ή, στίς έξαιρετικές περιπτώσεις, νέες παραλλαγές στό βασικό μοτίβο. "Όταν παράγινε έκεινο τό κακό καί μπλέχτηκαν έρωτισμοί, αὐτοερωτισμοί, διαβάσματα, ἀνέχειες, κρίσεις θρησκευτικές, πού μου τίς δημιούργησαν πρόωρα κάτι όλέθριοι τύποι, ἔφτασα στό σημεῖο ν' ἀποδίδω τό κατάντημά μου ἀκόμα καί στο κρεβάτι τοῦ "Ιζου. Τό καταραμένο αὐτό κλινάρι είχε φάει τόν "Ιζο, τώρα πήγαινε νά φάει κι έμένα.

Προχτές, ἕνας παλιατζής πού φέραμε γιά νά μᾶς ξαλαφρώσει ἀπ' τίς παλιατσαρίες μας, ἀρνήθηκε, εὐτυχῶς, νά τό πάρει. Είναι σαράβαλο, εἶπε, δέν ἀξίζει ὁ κόπος. Αὐτό ἕχει συμβεῖ κι ἄλλες φορές· δέν μπορέσαμε νά τό ξεφορτωθοῦμε. Κι ἕτσι τό κρεβάτι ἑξακολουθεῖ νά σκουριάζει στήν ἀποθήκη μας. Ἐγώ, ὅμως, ἀρχισα νά σκέφτομαι σοβαρά μήπως θά πρέπει νά τό ἑπιδιορθώσω καί ν' ἀρχίσω νά κοιμᾶμαι καί πάλι σ' αὐτό. Είναι μάταιο κι ἀστεῖο σχεδόν νά ἑπιμένω νά κοιμᾶμαι σέ διπλό κρεβάτι. Δέν ξορκίστηκε ἕτσι καθόλου τό κακό. ¨Αλλον ἄνθρωπο δέν είδα νά γλυκανασαίνει στό πλάι μου. ¨Ας ξαναβρῶ τουλάχιστο τίς φαντασίες μου καί τά παλιά όράματά μου, ὅποια κι ἄν είναι. Κάτι είναι κι αὐτό.

## ΑΠΟ «ΤΟ ΔΙΚΟ ΜΑΣ ΑΙΜΑ» Τό ξεκλήρισμα τῶν Ἑβραίων

#### (ἀπήσπασμα)

Ελω νά μιλήσω γιά τό βιβλίο «In Memoriam», ὅπου περιγράφεται τό ξεκλήρισμα τῶν Ἐβραίων τῆς Ἐλλάδας. Ἐκδόθηκε τό 1974 στή Θεσσαλονίκη, τή Σκηνή τοῦ Μεγάλου Μαρτυρίου, τριάντα χρόνια μετά τό κακό. Συντάχτηκε ἀπό τόν ραβίνο Μικαέλ Μόλχο καί τόν ἰστορικό Ἰωσήφ Νεχαμᾶ, Σαλονικιούς, πεθαμένους σήμερα. Παλιότερα, τό βιβλίο εἶχε κυκλοφορήσει στά γαλλικά, πράγμα ἀσφαλῶς ὄχι τυχαῖο — σέ τρία τεύχη πού πέρασαν ἀπαρατήρητα. <sup>\*</sup>Ηταν οἱ μνῆμες νωπές, εἶχαμε καί ἐμεῖς τά δικά μας, δέν χρειάζονταν ἀκόμα βιβλία. Τώρα ὅμως χρειάζονται καί πολύ σωστά φρόντισε ἡ Ἰσραηλιτική Κοινότητα Θεσσαλονίκης νά μεταφραστεῖ ἀπό τό Γιῶργο Ζωγραφάκη τό Χρονικό καί νά κυκλοφορήσει.

'Από μιά άποψη τό φοβερό αύτό ντοκουμέντο μπορεϊ νά θεωρηθεϊ καί ώς ίστορία τῆς βυζαντινῆς αὐτῆς πόλεως τοῦ Βορρᾶ, ὅπου καί σήμερα ζοῦν, ἀλλά ἐντελῶς ἀνεπαίσθητα πιά, χίλιοι περίπου 'Εβραῖοι. Στήν 'Αθήνα, τήν ὁποία προπολεμικά ἀπόφευγαν συστηματικά, βρίσκονται τώρα περισσότεροι, δυόμιση χιλιάδες τουλάχιστο. Είναι περίεργο πῶς ἔχουν μείνει καί αὐτοί οἱ χίλιοι ἐκεῖ πἀνω, ὕστερα ἀπό τόσα καί τόσα ποὑ ἕπαθαν. Τό βιβλίο μᾶς τά διηγεῖται καταλεπτῶς ὅλα, μέρα μέ τή μέρα. "Οσα ἀπό αὐτά θυμοῦμαι καί ἐγώ, πού ἐντελῶς κατά σύμπτωση ἔζησα μέσα σ' ἕνα προσωρινό γκέτο, θά τά προσθέσω...

...Οί Γερμανοί μετάφεραν ξαφνικά στή σχεδόν είδυλλιακή γιά μᾶς σήμερα ἀτμόσφαιρα τῆς ἀνύποπτης καί σκονισμένης βαλκανικῆς πολιτείας ὅλα τά ἀβυσσαλέα μεσαιωνικά πάθη καί τούς παραλογισμούς τῆς γοτθικῆς Εὐρώπης. Είχε τόση ψυχολογική προϊστορία τό ἑβραϊκό ζήτημα γι' αὐτούς, ὥστε πρέπει νά ἦταν μέ τό μίσος τους ἐντελῶς ἐξοικειωμένοι καί συμφιλιωμένοι. Ἐμᾶς πάντως τούς ἀμάθητους μᾶς είχαν ξαφνιάσει ἄσχημα κάτι μεγαλογράμματες ἕντυπες ἀνακοινώσεις, πού ἕκαναν τήν ἑμφάνισή τους ἀπό τίς πρῶτες μέρες τῆς Κατοχῆς στίς τζαμαρίες τῶν καλύτερων χριστιανικῶν καταστημάτων καί πού ἕγραφαν γερμανικά καί ἑλληνικά: «Οί Ἐβραῖοι είναι ἀνεπιθύμητοι». Αὐτό ὅμως, ὅπως ἀποδείχθηκε, δέν ἤταν παρά χάδι, μπροστά σέ κεῖνα ποὐ ἀκολούθησαν.

Ύστερα πάψαμε νά μαθαίνουμε σχετικά. Είχαμε άλλωστε τά δικά μας ντέρτια, καθώς πέφταμε άπό ἕκπληξη σέ ἕκπληξη, συνειδητοποιώντας τί θά πει σκλαβιά. Οι Έβραΐοι, ἄλλωστε, ποτέ, οὕτε παλιότερα, δέν μᾶς ἐμπιστεύονταν τά μυστικά τους, πολύ περισσότερο δέν μας μιλούσαν τώρα, πού μᾶς ἔβλεπαν καί ἐμᾶς λιγάκι σάν «ἀρείους». Μᾶς χαιρετοῦσαν σκυφτά στή σκάλα καί στρίβαν στήν πόρτα τό κλειδί. Τό «In Memoriam» ὅμως λέει γι' αὐτή τήν ἐποχή πολλά. Κάθε μέρα καί κάτι τούς ἕκαμναν στά μουλωχτά, κάποια καινούργια λαχτάρα. Γι' αὐτό ήταν έτσι φαρμακωμένοι. "Οσο παντοδύναμος καί νά είναι κανείς, δέν είναι εὔκολο νά μαζέψει ξαφνικά ἕναν λαό πενήντα χιλιάδων κάι νά τόν μεταφέρει γιά έξόντωση. "Ενα τέτοιο πράγμα θέλει συστηματικό στρίμωγμα, συνεχή ἐκβιασμό, καί σ' αὐτό οἱ Γερμανοί ἀποδείχτηκαν μανούλες.

Οί Γερμανοί μπῆκαν στή Θεσσαλονίκη στίς 9 'Απριλίου 1941. 'Από τά πρῶτα μέτρα τους ἤταν νά πάψουν τίς έβραίικες έφημερίδες «Progrès» καί «Indépendant» καί τή «Messaggero» στά ίσπανοεβραίικα. Τό μέτρο αὐτό δέν προσέχτηκε ίδιαίτερα, γιατί καί οἱ ἐλληνικές ἐφημερίδες «Μακεδονία», «Φῶς» καί «Νέα 'Αλήθεια» παὐτηκαν ἐπίσης. "Όλες αὐτές τίς ἀντικατέστησε ἡ «Νέα Εὐρώπη», μιά ἀνυπόφορη χιτλερική φυλλάδα, εὐτυχῶς, δισέλιδη. "Υστερα ἄρχισαν τίς ἐπιτάξεις τῶν σπιτιῶν, ὅχι μόνο τῶν ἑβραίικων, βέβαια. Μέ τή διαφορά ὅτι τούς 'Εβραίους, σέ περίπτωση ἐπιτάξεως, δέν τούς ἄφηναν νά πάρουν ἀπό μέσα τά ὑπάρχοντά τους.

Τό Σάββατο, 18 'Ιουλίου 1942, στίς 8 τό πρωί, συγκεντρώνουν öλους τούς ἄρρενες 'Εβραίους, ἀπό 18 ὥς 45 χρονῶν, στήν πλατεία 'Ελευθερίας, πού τήν ἔχουν ζωσμένη μέ πολυβόλα. Τούς κρατοῦν, χωρίς ἐξήγηση, μές στόν ἥλιο, ὄρθιους, ἀσκεπεῖς, διψασμένους, ὥς τίς 2 τό άγριο. Τίς έπόμενες μέρες, όταν τούς ξαναμάζεψαν, ά ποδείχτηκε ότι ήθελαν νά τούς καταγράψουν γιά καταναγκαστικά έργα, άλλά τήν πρώτη μέρα τούς έξευτέλισαν χωρίς νά τούς ποῦνε τίποτε περισσότερο. "Ολα αὐτά διαδόθηκαν στήν πόλη. Στά καταναγκαστικά αὐτά έργα στάλθηκαν χιλιάδες 'Εβραῖοι καί ἀρκετοί ἀπό αὐτούς δέν ξαναγύρισαν. Οί περισσότεροι ὅμως ἀνταλλάχτηκαν, ὕστερα ἀπό ἀστρονομικά ποσά πού κατέβαλε ἡ 'Ισραηλιτική Κοινότητα. Μέγας ρυθμιστής τῆς ζωῆς καί τῆς μοίρας τῶν 'Εβραίων είναι τήν ἐποχή αὐτή ὁ πολύς δόκτωρ Μαξιμιλιανός Μέρτεν, σύμβουλος πολέμου, ποὐ είχε τό θράσος νά ἐπισκεφθεῖ μεταπολεμικά τήν 'Ελλάδα, ὁπότε κόντεψε νά ρίξει τήν κυβέρνηση μέ τίς ἀποκαλύψεις ὁρισμένων διασυνδέσεών του.

μεσημέρι. Όποιος τολμάει νά καθίσει ύφισταται καψόνι

Οί Γερμανοί ἀπό πολύ νωρίς είχαν διορίσει μιά διοίκηση ἀνδρεικέλων στήν Ἱσραηλιτική Κοινότητα. Τελικά, στό τέλος τοῦ '42 κάνουν πρόεδρο τῆς Κοινότητας τόν ἀρχιραβίνο Σεβῆ Κόρετς, ἄνθρωπο διάσημο γιά τή μόρφωσή του, ἀλλά καί τήν ἀβουλία του, ὅπως τουλάχιστον λέει τό «In Memoriam».

Αργότερα, τό '43, όταν είχαν μαζέψει πιά τούς Έβραίους, οί Γερμανοί διοργάνωσαν σ' ένα μεγάλο καφενείο της Τσιμισκή, στό «'Αστόρια», μιά ἕκθεση μέ τόν είρωνικό τίτλο «Σοβιετικός Παράδεισος». Μᾶς ὀδήγησαν στή γραμμή μέ τό σχολείο. Η ἕκθεση δέν είχε, βέβαια, τίποτε άλλο, παρά φωτογραφίες, κακόγουστες ζωγραφιές μαλλον, μέ Λερναῖες Ύδρες, πολυπλόκαμα χταπόδια, φίδια καί άλλα γνωστά τέρατα, πού παράσταιναν τόν κομμουνισμό, τόν έβραϊσμό και τή μασονία. Είχε άκόμα στούς τοίχους δηλώσεις όρισμένων καθηγητών του Πανεπιστημίου, καθώς καί ένός μητροπολίτη - τόσο θυμάμαι. "Ολοι αύτοί άφηναν νά έννοηθεί, ότι παρά τίς ταλαιπωρίες μας ό «Χιτλερικός Παράδεισος», στόν όποίο είχαμε βρεθεί, ήταν άπείρως προτιμότερος από τόν Σοβιετικό. Σέ μιά γωνιά, πίσω ἀπό ἕνα παραβάν, βρισκόταν μιά πολυθρόνα μέ τριμμένο βελοῦδο κόκκινο. "Ενα λιγδερό ύποκείμενο, χαφιές δικός μας, μας έλεγε χαμογελώντας μέ τά χρυσά δόντια του: «Κάθισε, μή φοβάσαι. Είναι ὁ θρόνος τοῦ Κόρετς». Και ἐμεῖς καθόμασταν ἕνας ἕνας, νομίζοντας ὅτι κάτι τό ἰδιαίτερο θά νιώσουμε.

Τό 1943 είναι ή μαύρη χρονιά. Στίς 6 Φεβρουαρίου, μέρα Σάββατο, ένσκύπτει στή Σαλονίκη ό Ντήτερ Βισλιτσένυ, ἐπικεφαλῆς πενταμελοῦς ἐπιτροπῆς τῶν S.D. «Πραγματικά τέρατα», σημειώνει τό βιβλίο. Αὐτοί είναι πού μαζί μέ τον Μέρτεν, τόν «Δόκτωρα», θά ὀργανῶσουν τήν ἀπαγωγή τῶν Ἐβραίων πρός ἑξόντωση.

Σέ σύσκεψη ἀποφασίζουν νά ἐφαρμοστοῦν χωρίς ἀναβολή οἱ νόμοι τῆς Νυρεμβέργης: νά φορέσουν στούς Έβραίους τό ἄστρο τοῦ Δαβίδ. Νά βάλουν σημάδια διακριτικά στά μαγαζιά τους καί στά σπίτια τους. Νά δημιουργήσουν γκέτο, δηλαδή περιοχές ποῦ νά κατοικοῦνται μόνο ἀπό Ἑβραίους.

Πρῶτα τούς φοροῦν τό ἄστρο, καί τούς ἐπιτρέπουν νά κινοῦνται μές στήν πόλη ἐλεύθερα, ἀλλά μέ τό ἄστρο. Τούς είπαν: «ἄμα σᾶς πιάσουμε χωρίς τό ἄστρο, θά σᾶς τουφεκίσουμε». Καί οἱ Έβραῖοι πειθήνιοι, γύριζαν μέ τό ἄστρο ἕνα μεγάλο ἄστρο, φτιαγμένο ἀπό τσόχα κίτρινη πού φαινόταν μίλια μακριά. Γέμισε ἡ πόλη κίτρινα ἇστρα. Τότε καταλάβαμε πόσο πολλοί ἡταν οἱ Ἐβραῖοι. ᾿Αλλά καί γιά τούς πολυάριθμους Γερμανούς στρατιωτικούς, τούς μή ἀνακατωμένους ὑπηρεσιακά σέ ὅλα αὐτά.

τό θέαμα πρέπει νά άποτέλεσε μιά συγκλονιστική άποκάλυψη. 'Ακόμη και συμμαθητές μας φόρεσαν στό σχολείο τό ἄστρο, γιά νά μή χάσουν τά μαθήματα. Ἐκ τῶν ὑστέρων βρίσκει κανείς τό θέαμα φοβερό, έμεις όμως τούς πειράζαμε, ποῦ νά νιώσουμε — παιδιά. Θυμᾶμαι μάλιστα ἕνα συγκεκριμένο περιστατικό μέ κάποιον πού ήρθε μέ τό ἄστρο. Μουδιασμένο τό παιδί, έμεῖς τό περιτριγυρίσαμε, κοιτάζοντας μέ άδιαφορία καί περιέργεια, τόσο μόνο, άλλά κάτι ἄλλοι κόψανε μέ χαρτιά ἕνα σταυρό, έβαλαν άπό τά πεῦκα τῆς αὐλῆς ρετσίνι καί τοῦ τόν κόλησαν στήν πλάτη. Καί τό παιδί, Μπεραχιάς τό ὄνομά του, πού θά ἄκουγε, βέβαια, καί τίς φοβερές διηγήσεις μέσα στό σπίτι του γιά τό τί μπορεῖς νά πάθεις, ἄν ἀντιδράσεις βίαια, πήγαινε μουδιασμένο, ψηλό καί άχαρο, σάν άγελάδα, μέ τό άστρο μπροστά καί τόν σταυρό πίσω...

Ύστερα τούς κολλοῦν σήματα στά μαγαζιά καί στά σπίτια. Έξω ἀπό τήν πόρτα τους κολλοῦν χαρτιά, πού γράφουν στά γερμανικά ὅτι τό σπίτι είναι ἑβραίικο καί ὅτι τό κατοικοῦν αὐτοί καί αὐτοί.

Τέλος, δημιουργούν τά προσωρινά γκέτο. Μεταφέρονται άρον - άρον καί στριμώχνονται οί Έβραιοι μόνο cš όρισμένες γειτονιές. Οί νεοφερμένοι, μέ τή φροντίδα τῆς Κοινότητας, τοποθετούνται σέ ἐπιταγμένα δωμάτια ἑβραίικων πάλι κατοικιῶν. Ζοῦν πιά ὁ ἕνας πάνω στόν ἄλλο.

Οί Γερμανοί τότε προχωρούν στό έπόμενο βήμα. «Δέν μπορείτε νά βγαίνετε άπό τό γκέτο, μόνο έδῶ μέσα θά κινεῖσθε», τούς λένε. Έπομένως δέν μποροῦσαν νά δουλέψουν, οῦτε στά μαγαζιά τους νά πῶνε, ἐάν αὐτά βρίσκονταν έξω άπό τό γκέτο. Καί έτσι χάθηκαν τ' άστέρια άπό τήν πόλη. Μόνο ποῦ καί ποῦ κυκλοφορεῖ κανένας Έβραΐος συνοδευόμενος άπό κάποιον νεαρό μέ περιβραγιόνιο, κίτρινο, έννοείται, Είναι Έβραιος καί ό νεαρός, μέλος τής πολιτοφυλακής πού είχε δημιουργηθεί, από νεαρούς πού ήλπιζαν πώς θά γλιτώσουν μέ τή συνεργασία. Στίς γωνιές τοῦ γκέτο τοποθετοῦνται φρουροί, χωροφύλακες δικοί μας. Η φύλαξη είναι χαλαρή, άλλά οί Εβραίοι δέν τολμούν νά βγούνε. Τούς άπειλούν μέ άμεση ἐκτέλεση, μέ ἐκτέλεση ὅλης τῆς οἰκογένειάς τους. Ό ένας συγκρατεί τόν άλλον. Έμεις μπαινοβγαίνουμε őπως πάντα, κανένας δέν μᾶς λέει τίποτε. Δέν πιστεύω νά φαινόταν τόσο πολύ ή «άρεια» καταγωγή μας. Μόνο έναν έφημεριδοπώλη θυμάμαι, πού μέσα στό άπαίσιο σούρουπο περιέτρεχε τίς χριστιανικές γειτονιές μέ τίς έφημερίδες κάτω άπό τή μασχάλη πού σκέπαζαν τό άστρο. Όταν όμως ἕσκυβε νά δώσει καμιά «'Απογευματινή», τό άστρο ξεπρόβαλλε.

Τίς ἐντελῶς τελευταῖες μέρες τούς ἀπαγόρεψαν νά ἀπομακρύνονται ἀκόμα καί ἀπό τό σπίτι, μά αὐτό ἴσως οἰ 'Έβραῖοι νά τό δέχτηκαν μέ κάποια ἀνακούφιση, γιατί ἑβλεπαν τό νόημά του. Όπου νά 'ναι τούς ἕπαιρναν καί οἰ Γερμανοί, ὡς συστηματικοί ἀνθρωποι πού ἡταν, ἡθελαν νὰ κάνουν καλή δουλειά, ὅχι τσαπατσουλιές. Νά τούς μαζέψουν ὅλους καί κατά οἰκογένειες. Όπως ἔλεγαν καί οἱ θυροκολλημένες καταστάσεις. Τέλος, ἕνα πρωί τούς πῆραν. Πάντως, οἱ Έβραῖοι ὡς τήν τελευταία στιγμή πίστευαν ὅτι τούς πηγαίνουν στήν Κρακοβία γιά νέα καί ἑγκατάσταση.

Τό βιβλίο λέει ότι τήν ἐποχή ἐκείνη σημειώθηκαν μερικές δραπετεύσεις στήν 'Αθήνα, όπου οί 'Ιταλοί προστάτευαν ἀνοιχτά σχεδόν τούς 'Εβραίους. "Εγιναν ἐπίσης κρυψίματα σέ χριστιανικά σπίτια. Δέκα οἰκογένειες, μέ 72 συνολικά άτομα, κρύφτηκαν καί σώθηκαν öλοι. 'Ο άριθμός είναι έλάχιστος, άλλά αὐτό δέν ὀφείλεται σέ άπροθυμία των Έλλήνων. Συγκινητική ήταν ή βοήθεια πού πρόσφερε τό ίταλικό προξενείο Θεσσαλονίκης, μέ πλαστές βεβαιώσεις ιταλικής ύπηκοότητας καί διαβατήρια. Ἐννοεῖται, βέβαια, ὅτι ἀπό τό μένος τῶν Γερμανῶν καί οι Ίταλοί κινδύνευαν. Μερικοί νέοι κατάφεραν νά φτάσουν στά βουνά καί σώθηκαν. Τό άντάρτικο δέν είχε πολυφουντώσει ἀκόμα ἐκεῖ ἀπάνω. Ύστερα ἡ Θεσσαλονίκη δέν συνδέεται μέ μεγάλες όροσειρές, πρέπει νά διαβεῖς πολύν κάμπο. Στόν κάμπο πιάνεσαι εὕκολα. Μιά χλιαρή κίνηση ύπέρ των Έβραίων έγινε άπό τήν κατοχική κυβέρνηση τοῦ Ράλλη, ὁ ὁποῖος ἡρθε στή Θεσσαλονίκη τότε μέ κάποιο πρόσχημα καί συναντήθηκε στή Μητρόπολη μέ τόν Γεννάδιο καί τούς έκπροσώπους των Έβραίων. Μιά άλλη κίνηση πολύ πιό θαρραλέα ἕγινε ἀπό τόν 'Αρχιεπίσκοπο Δαμασκηνό καί πολλούς ἐπιφανεῖς πολίτες τῆς Ἀθήνας. Όλα αὐτά δέν ἔσωσαν στό ἑλάχιστο τούς Έβραίους τῆς Σαλονίκης, φαίνεται ὅμως ὅτι συντέλεσαν στήν κάπως χαλαρότερη δίωξη των Έβραίων τῆς ᾿Αθήνας, ἀπό τούς ὁποίους οἱ πιό πολλοί, παρά τό ἀτύχημα τῆς ἰταλικῆς συνθηκολόγησης, σώθηκαν.

Ό λαός τῆς Θεσσαλονίκης δέν μποροῦσε νά ἐκδηλωθεῖ μέ τέτοιες κινήσεις, ἀσφαλῶς θά πάθαινε πολλά. Οἱ ἐξουσίες εἶναι πάντοτε πολύ πιό βαριές ἐκεῖ ἐπάνω, γιατί ἡ πόλη καί ἡ περιοχή εἶναι πανευρωπαϊκῆς σημασίας καί φρουρεῖται μέ αὐστηρότητα. Καί οἱ μάζες ἐκεῖ εἶναι πάντοτε πολύ πιό ἀδύναμες.

Στό μεταξύ έτοιμάζεται πυρετωδώς τό στρατόπεδο τοῦ βαρώνου Χίρς, μιά φτωχοσυνοικία στόν Παλιό Σταθμό κοντά. Στήνονται πολυβολεῖα, προβολεῖς, σύρματα.

Οί Γερμανοί λένε ἀνοιχτά πιά στούς Έβραίους ὅτι θά τούς μεταφέρουν στήν Κρακοβία. Γιά νά τούς πείσουν μάλιστα τούς ἀλλάζουν ἑλληνικά λεφτά μέ δῆθεν ἐπιταγές γιά πολωνέζικα ζλότυ. Κάθε οἰκογένεια δικαιοῦται 600 ζλότυ. Ένα χιλιάρικο ἀντιστοιχεῖ μέ 33 ζλότυ. Οἱ Έβραῖοι ἐτοιμάζουν ροῦχα ζεστά καί γερά γιά ν' ἀντιμετωπίσουν τό βαρύ κλίμα τῆς Κρακοβίας. Ό μεγάλος καημός τῆς μαντάμ Σιντώ, μιᾶς κυρίας πού κατοικοῦσε στό σπίτι μας, ῆταν πώς οἱ Ἐβραῖοι τῆς Κρακοβίας μιλοῦν ἄλλη γλώσσα, καί δέν θά μποροῦσαν νά συννενοηθοῦν.

Καί ἀκόμα οἱ νέοι τους παντρεύονται ἀσταμάτητα. Έκατό γάμοι τήν ἡμέρα «χωρίς προίκα», σημειώνει χαρακτηριστικά τό βιβλίο. ἀκόμα ἀντηχοῦν, θαρρεῖς, ἀποδῶ καί ἀποκεῖ, τά τραγούδια, τά γέλια καί τά παλαμάκια μέσα στή σιγή τοῦ νυχτερινοῦ γκέτο. Καί θά πρέπει νά θεωροῦμε βέβαιο, ὅτι θά τηροῦσαν καί τά ἔθιμα γιά εὐτεκνία καί μακροημέρευση.

'Αλλά στίς 15 Μαρτίου τοῦ '43 τό πρωί, οί Γερμανοί άρπάζουν τίς πρῶτες τρεῖς χιλιάδες, τίς φορτώνουν σ' ἔνα τεράστιο τρένο ἐμπορικό, μέ πάνω ἀπό σαράντα βαγόνια, καί τούς ἐξαποστέλλουν. Ήταν οἱ 'Εβραῖοι ἐνός φτωχοσυνοικισμοῦ, τῆς 'Αγίας Παρασκευῆς. 'Από τή μέρα ἐκείνη συχνά πυκνά συμβαίνει τό ἴδιο. Μπλόκο στίς γειτονιές τά ξημερώματα, σύναξη τῶν 'Εβραίων στό δρόμο μέ τά μπογαλάκια τους, ξεκίνημα τῶν ὁμάδων, ποδαρόδρομο ἐννοεῖται, γιά τό στρατόπεδο τοῦ βαρώνου Χίρς, πού μόνο ὁ τίτλος εὐγενείας τοῦ ἔλειπε. 'Εκεῖ δέν τούς μαντρώνουν ἀπλῶς ὥσπου νά ἐτοιμάσουν τήν ἀποστολή, ἀλλά τούς ἐξαθλιώνουν συστηματικά, τούς ληστεύουν, τούς δέρνουν, τούς ποδοπατοῦν, μερικούς

## κείμενα

### κείμενα

# ΓΙΩΡΓΟΥ ΙΩΑΝΝΟΥ

τούς σκοτώνουν. Ἐπιτρέπουν σέ συμμορίες προδοτῶν, έβραϊκῶν ἤ ἄλλων καθαρμάτων, νά βιάζουν, νά ὀργιάζουν εἰς βάρος τους, νά τούς ἐξευτελίζουν, καί γενικά τούς δίνουν ἕμπρακτα καί χοντρά νά καταλάβουν, πώς δέν τούς πηγαίνουν σέ καμιά Κρακοβία, δέν ὑπάρχει τέτοιος τόπος γι' αὐτούς, ἀλλά στήν ἐξόντωση, στήν τελική, ὅπως ἕλεγαν, λύση. Θά πρέπει νά ʾταν ἀσύλληπτα φοβερό, πολλοί Ἐβραιοι θά ἕβλεπαν ἀποκει ἀκόμα καί τά σπίτια τους, ὅηλαδή ὅλο τό παρελθόν τους, ὅπου μπορεῖ νά είχαν περάσει μιά ζωή τσιγαρισμένη στό σουσαμόλαδο, ἀλλά σέ σύγκριση μ' αὐτή τήν ἑδῶ μεγάλης εὐτυχίας.

Τό μπλόκο σέ μας έγινε τόν 'Απρίλη, ό Μάρτης πέρασε μέσα στήν άγωνία της άναμονης. Κάθε νύχτα, καθισμένοι οί μεγάλοι γύρω ἀπό τό τραπέζι τοῦ σαλονιοῦ σιγοέψελναν μέχρι τά ξημερώματα. "Ενα πρωινό ἄρχισαν νά οὐρλιάζουν τά μεγάφωνα ἑνός μαύρου αὐτοκινήτου τῆς προπαγάνδας, ἰδιαίτερα μισητοῦ, πού ἔκαμνε πάντα τήν ἐμφάνισή του σέ τέτοιες περιπτώσεις: « Όλοι οί Έβραΐοι στίς πόρτες, ἕτοιμοι γιά ἀναχώρηση!». Φώναζε βάναυσα. Τρέξαμε κάτω, στό δεύτερο πάτωμα. Οι Έβραΐοι έτοιμάζονταν μέσα σέ άπερίγραπτο πανικό. Έντούτοις δμως βρηκαν τό κουράγιο νά βράσουν έκείνη τή στιγμή αύγό καί νά ταΐσουν ένα μικρό άγόρι, 3 - 4 χρονῶν πού είχαν. Θά ήταν κάτι πού τό είχαν σχεδιάσει. Καί μετά άγκαλιές, φιλιά, ὄρκοι καί δάκρυα. 'Αποκάτω τό μεγάφωνο οŭρλιαζε καί ἀπειλοῦσε, δίνοντας ὁλοένα λιγότερα λεπτά προθεσμίας. Φεύγοντας δέν ἕκλεισαν τίς πόρτες, τίς ἄφησαν ὀρθάνοιχτες. Καί αὐτό θά τό είχαν συζητήσει. Καί πραγματικά, τό τί γιάγμα, τό τί διαρπαγή έπακολούθησε, δέν λέγεται. Ποῦ βρέθηκε, ἀπό ποῦ ξεφύτρωσε όλο ἐκεῖνο τό γυφταριό, τά τάγματα ἐκεῖνα τῆς λιμασμένης άληταρίας; Ούτε οί κοφτές κραυγές, ούτε οί άραιοί πυροβολισμοί τῶν ἐλάχιστων Γερμανῶν σκοπῶν, πού θεωρούσαν τά έβραίικα κατάλοιπα δική τους περιουσία, τούς άναχαίτιζαν. 'Ακόμα καί τίς πόρτες καί τά παραθυρόφυλλα του φωταγωγού έβγαλαν καί πήραν.

Άπό τούς Έβραίους τοῦ σπιτιοῦ μας κανένας δέν γύρισε καί ήταν καμιά δεκαριά. 'Αλλά καί ἀπό τή γειτονιά γύρισαν μετά τόν πόλεμο έλάχιστοι, ίδίως οἱ πολύ νέοι καί γεροδεμένοι. Δύο άδέρφια παλαιστές, πού κρατουσαν μαγαζί, καφεκοπτήριο, κάτω ἀπό τό σπίτι μας γύρισαν, ὁ πατέρας τους, ὁ γέρο - ᾿Αζούς, ὄχι. ᾿Απέναντί μας, στό τρίτο πάτωμα, ήταν μιά νιόπαντρη λεχώνα, μόλις είχε γεννήσει. Ἐπειδή περίμεναν ἀπό στιγμή σέ στιγμή τό κακό, είχαν κρεμάσει ένα σκοινί, πού κατέβαινε ἀπό τό μπαλκόνι τους ώς τήν τέντα τοῦ ἐπιπλάδικου πού βρισκόταν ἀποκάτω. "Όταν ὁ ἐπιπλάς ἔβλεπε κάτι τό ἀσυνήθιστο, τραβούσε μέ τρόπο τό σκοινί, πού πρέπει νά συνδεόταν μέ κάποιο κουδούνι. Περιττό νά πουμε ότι όλα αὐτά ὑπῆρξαν τελείως μάταια. Ἡ λεχώνα μέ τό νεογέννητο στήν άγκαλιά στήθηκε μαζί μέ τούς ἄλλους στή φάλαγγα. Καί ὑπέστη, φυσικά, τά πάντα. Τό ίδιο καί οἱ γέροι, καί οἱ ὑπέργηροι, καί οἱ ἄρρωστοι καί οἱ ἀνήμποροι, καί οἱ παράλυτοι καί οἱ ἑτοιμοθάνατοι. Κουβαλήθηκαν ὅλοι ὡς ἐκεῖ πού ἄντεξαν. Τό πολύ - πολύ ἐπέτρεψαν νά τούς πηγαίνουν μέ φορεῖα στό τέλος τῆς ζωσμένης ἀπό πάνοπλους φαντάρους φάλαγγας. Δυό τρεῖς μέρες μετά, ἀφότου είχαν πάρει ἀπό μᾶς τούς Ἐβραίους, καί είχαν περάσει αμέτρητες φάλαγγες από τήν Έγνατία, περπατώντας τό άπόγευμα στήν πλατεία Διοικητηρίου

είδα ἀπό κοντά μιά ἀκόμα φάλαγγα νά κατευθύνεται ζωσμένη πρός τό Σταθμό. Δέν ξέρω γιατί τό θέαμα αὐτό μέ στεναχώρεσε περισσότερο ἀπό κάθε ἄλλο παρόμοιο. "Εδυε ὁ ἥλιος ἐκείνη τήν ὥρα κατακόκκινος, βάφοντας ὅλη αὐτή τή σιωπηλή καί βιαστική κουστωδία, πού ἕμοιαζε πάρα πολύ μέ ἀργοπορημένη κηδεία πού τρέχει νά προφτάσει πρίν βραδιάσει.

Οὐαί δέ ταῖς ἐν γαστρί ἐχούσαις καί ταῖς θηλαζοῦσαις ἐν ἐκείναις ταῖς ἡμέραις. Προσεύχεσθε δέ ἶνα μή γένηται ἡ φυγή ὑμῶν χειμῶνος μηδέ Σαββάτω, ἐσται γάρ τότε θλῖψις μεγάλη, οἴα οὐ γέγονεν ἀπ' ἀρχῆς κόσμου ἕως τοῦ νῶν οὐδ' οὐ μή γένηται...

Λίγες μέρες άργότερα, άργά μιά νύχτα, άκούσαμε λιγμούς στήν κουζίνα. Είχε γυρίσει ό πατέρας μου άπό ταξίδι, όπου τόν είχαμε γιά μέρες χαμένον, και ούτε ξέραμε ποῦ βρίσκεται, καθώς τότε σύνορα στά Βαλκάνια δέν ύπήρχαν καί οι μηχανοδηγοί ανέβαζαν τά τραϊνα μέχρι τό Βελιγράδι, αν δέν είχε βρεθεί αλλο προσωπικό. Ήταν μουτζουρωμένος καί κατάκοπος, άλλά προπάντων στεναχωρεμένος. Ζητοῦσε νά δεῖ τόν μικρό μου ἀδερφό, πού ήταν τότε τριών τεσσάρων χρονών. Ξυπνήσαμε τόν μικρό καί τόν φέραμε στήν κουζίνα. Είχε όδηγήσει ξαφνικά ἕνα τραίνο μέ 'Εβραίους μέχρι πάνω στή Σερβία καί είχαν δεί φοβερά πράγματα τά μάτια του. Οι Έβραιοι είχαν κιόλας άρχίσει νά πεθαίνουν. Οι Γερμανοί σταμάτησαν τό τραίνο σέ μιά έρημιά, είχαν τό σχέδιό τους. 'Από μέσα οι Έβραῖοι φώναζαν καί κλωτσοῦσαν τά ξύλινα τειχώματα. Πατικωμένοι καθώς ήταν δέν μπορούσαν νά πάρουν άνάσα, έξάλλου δέν είχαν νερό. Οι Γερμανοί μέ το πιστόλι στό χέρι ἄρχισαν ν' άνοίγουν τά βαγόνια, ὄχι öμως γιά καλό τῶν Ἐβραίων, ἀλλά γιά νά τούς ξαφρίσουν άπό τά κρυμμένα κοσμήματα, ρολόγια καί λίρες. Τσιρίδες άκούγονταν. Άπό ἕνα βαγόνι ἕβγαλαν ἕνα μικρό άγόρι πεθαμένο καί τό ἀπόθεσαν, χωρίς βέβαια νά τό θάψουν, στό αύλάκι, δίπλα στίς ράγες. "Εμοιαζε φαίνεται μέ τόν άδερφό μου. Οι στρατιώτες έβγαιναν μέ ξεχειλισμένες τίς φοῦχτες ἀπό ρολόγια καί κοσμήματα. Καθώς ό πατέρας μου ἐπιθεωροῦσε ἀπό κάτω τή μηχανή, πέταξαν μιά φούχτα ρολόγια στόν Lokführer. 'Ηταν όλα τους σκάρτα, κανένας μας ποτέ δέν τά φόρεσε, μολονότι δέν είχαμε άλλα. Θαρρώ πώς κάπου βρίσκεται ένα και μάλιστα γερό.

Τό βιβλίο, λέει άκόμα ὄτι συνολικά ἕγιναν 19 ἀποστολές 'Εβραίων ἀπό τή Βόρεια 'Ελλάδα. Σύμφωνα μέ τίς στατιστικές τῶν Σιδηροδρόμων, ἀπό τή Θεσσαλονίκη μόνο μεταφέρθηκαν 42.830 ψυχές. Χώρια οἱ 'Εβραῖοι τῶν μικρῶν πόλεων τῆς Μακεδονίας καί Θράκης — οἰ Βούλγαροι τούς παρέδωσαν — ἄλλες 3.000. 'Από αὐτούς τό μεγαλύτερο μέρος ρίχτηκε, ἕτσι μέ τά βαγόνια, στόν Δούναβη. Καί τό πρόβλημα λύθηκε. Τούς Σαλονικιούς τούς ἕκαψαν, κυρίως, στά κρεματόρια τοῦ Μπιρκενάου. Ποῦ βρίσκεται αὐτό τό Μπιρκενάου, ποιός ξέρει...

Μιλάει καί γιά ἄλλες πολλές παρόμοιες τραγωδίες τό βιβλίο, γιά ἄγριες άρπαγές 'Εβραίων σέ όλη τή χώρα. Τά μαρτυρολόγια αὐτά δέν διαφέρουν οὐσιαστικά ἀπό τοῦτα πού ἐξιστορήσαμε. 'Ακόμα καί ἡ ἀπόλυτη φρίκη γίνεται μέ τήν ἐπανάληψη κάτι τό χωρίς πολύ ἐνδιαφέρον, ἰδίως γι' αὐτούς πού δέν τά είδαν ἤ δέν τά ἕζησαν τῆν ἐποχή.

15

XPONIKA · MAPTIOΣ 1986

## κείμενα

## ΑΠΟ ΤΗΝ «ΠΡΩΤΕΥΟΥΣΑ ΤΩΝ ΠΡΟΣΦΥΓΩΝ» Έν ταις ήμέραις ἐκείναις...\*

#### (ἀπόσπασμα)

Ο α προσπαθήσω ώστε ή κατάθεσή μου αύτή γιά τόν διωγμό και την έξόντωση τών Έβραιων τῆς Θεσσαλονίκης ἐπί γερμανικῆς κατοχῆς νά εἶναι ξερή — ξερή καί στεγνή χωρίς ἰστορικές καί φιλολογικές ἐπεκτάσεις ἤ ἀμφίβολα ἀκούσματα. Καί öλα αὐτά ἀπό σεβασμό πρός τό φριχτό μαρτύριό τους, ποῦ μόνο τό πένθος καί τήν ǎκρα σοβαρότητα ἑμπνέει.

Δέν είναι, άλλωστε, πολλά, οῦτε ἰδιαιτέρως συνταρακτικά αὐτά πού ἔχω νά πῶ ἐγώ γιά τήν ὑπόθεση, γιατί ἤμουν τότε μικρό παιδί — φτωχός καί περίκλειστος ἕφηβος — μέ βάσανα καί προβλήματα, πού τόν κρατοῦσαν κιόλας σέ ἀπόσταση ἀπό τοὺς ἀλλους. Πάντως, οἱ Ἐβραῖοι στή Θεσσαλονίκη ἤταν τόσο πολλοί καὶ τόσο μπλεγμένοι μέ τἤ ζωή μας, ὥστε ὅσο κλειστός καὶ ἅν ἤσουν ἤταν ἀδύνατο νὰ μήν ὑποπέσει στήν ἀντίληψή σου ή συμφορά ποὐ τοὺς είχε βρεῖ.

Αλλά καί οι Έβραϊοι σάν λαός ήταν άνέκαθεν πολύ κλειστοί και ίδιαίτερα άποτραβηγμένοι άπό μᾶς, κι αὐτή τή στάση ἑξακολούθησαν, δυστυχῶς, νά τήν κρατοῦν καί ὅταν οι Γερμανοί ἄρχισαν νά τούς περισφίγγουν. Δέν ξέρω ἀκριβῶς τούς λόγους τῆς ἀπόστασης — ἄν και τούς ὑποθέτω — ἀλλά νομίζω πώς ἡ ταν βαρύ σφάλμα τους αὐτό. Θά είχαν σωθεῖ καί ἅλλοι τους, πολύ περισσότεροι. Ὁ διωγμός, βέβαια, καί ἡ ἐξόντωση δέν ἐπρόκειτο νά ἀποτραπεῖ, ἀλλά θά σώζονταν καί ἅλλοι, ἰδίως νεώτεροι. Ύποθέτω πῶς ἡ σατανικότητα καί ἡ ἀποφασιστική σκληρότητα τῶν διωκτῶν ἕκανε τούς Ἐβραίους νά προτιμήσουν σιωπηλά τήν ὀδό τοῦ μαρτυρίου, ποὐ τή φαντάζονταν, βέβαια, φριχτή μὰ μὲ κἀποιο λογικό τέρμα. Καί γελάστηκαν οἰκτρά.

Είναι άλήθεια ότι ὁ ἐλληνικός λαός είχε ἀπό πάντοτε μιά στάση ἀδιάφορης ἀνοχῆς ἀπέναντι τῶν Ἐβραίων. Οῦτε τούς ἀγαποῦσε μὰ οῦτε καί τούς μισοῦσε. Τοὺς ψιλοκορόιδευε, βέβαια, πρὰγμα ποῦ τό μαρτυροῦν καί τὰ διάφορα ἀνέκδοτα καθώς καί οἱ χαρακτηρισμοί. ᾿Αλλά μίσος μἐ κανένα τρόπο δέν ἔτρεφε, ἐκτός φυσικά ἀπό μεμονωμένες περιπτώσεις προσωπικῶν διαφορῶν ἁγριων ἑμπορικῶν ἀνταγωνισμῶν καί ἀρπακτικῶν ἐνεργειῶν, ᾿Αλλά αὐτὰ συμβαίνουν, καί πολύ συχνά μάλιστα, καί μεταξύ τῶν ἀτόμων τοῦ ἶδιου λαοῦ. Ὑπῆρχαν ἀκόμα καί κάποιες ὀργανωμένες ἀντισημιτικές ὁμάδες, πού ὅμως ῆταν τόσο ἀσήμαντες, ὥστε δέν κατόρθωσαν νά παίξουν ὀλέθριο ρόλο οῦτε καί στῆ διάρκεια τῆς κατοχῆς.

Οι Έβραίοι, πάλι, άνταπέδιδαν τήν άδιαφορία μέ άδιαφορία ή μέ ψεύτικα χαμόγελα καί ψευτοπεριποιήσεις, καθώς καί διφορούμενες διπλωματικές φράσεις, πού έμειναν θρυλικές. Καί πιθανῶς μέ ἀνέκδοτα, πού ἀκόμα δέν ξεθάρρεψαν νά μᾶς τά ποῦνε.

Πάντως, όσο κι άν ή Θεσσαλονίκη είχε παντοῦ Ἐβραίους, τό κάτω τμῆμα της, αὐτό ἰδίως τό δυτικό, είχε τούς πιό πολλούς, είτε ὡς ὑπαλλήλους, είτε ὡς καταστηματάρχες, είτε καί ὡς οἰκογένειες. Ἐκριβῶς σ' ἀὐτό τὸ τμῆμα τούς γνώρισα καλύτερα καί μέσα σ' ἀὐτό τούς θυμάμαι.

Από τό 1941 κατοικούσαμε στό ψηλότερο πάτωμα ένός σπιτιοῦ τῆς όδοῦ 'Ιουστινιανοῦ, πού είχε στήν ἀρχή τόν ἀριθμό 8 καί μετά 14. Ἡ όδός 'Ιουστινιανοῦ στή Θεσσαλονίκη είναι αὐτή ποὺ ἀρχίζει ἀπέναντι ἀπό τήν 'Αχειροποίητο καί διακοπτόμενη ἀπό τήν πλατεία Δικαστηρίων, φτάνει μέχρι τό λεγόμενο «Καραβάν - σαράι». 'Εμεῖς κατοικούσαμε στό τμῆμα τῆς 'Ιουστινιανοῦ, πού ὁρίζεται καθέτως ἀπό τή Χαλκέων καί τή Βενιζέλου. 'Η περιοχή αὐτή, ὅπως ὅιαβάζω τώρα στά βιβλία, ὀνομαζόταν «Παλαιά 'Οβραϊκή», πράγμα πού πιθανῶς σημαίνει ὅτι ἐκεῖ κατοικοῦσαν παλαιοί 'Εβραῖοι ἤ βρισκόταν ἡ παλαιότερη συνοικία τῶν 'Εβραίων.

Καί τό 1941 κατοικούσαν στήν «Παλαιά Όβραϊκή» πολλοί Έ βραΐοι — παλαιοί ή όχι δέν ξέρω — πού άποτελούσαν τουλάχιστο τό ένα τρίτο τών κατοίκων τής γειτονιάς. Δέν φαίνονταν πολύ φτωχοί, άλλά οῦτε καὶ πλούσιοι. Καταστηματάρχες πρέπει νά ἤτανε οἱ περισσότεροι, μικρῶν καί μεσαίων καταστημάτων. Ζοῦσαν, ὅπως εἶπαμε, πολύ περιορισμένοι μέσα στά σπίτια τους, πολύ ἀφοσιωμένοι στίς οἰκογένειἐς τους καί ἀπέφευγαν νά ἔχουν μαζί μας σχέσεις.

Στό δικό μας σπίτι, τῆς όδοῦ 'Ιουστινιανοῦ 14, κατοικοῦσαν δύο οίκογένειες Έβραίων στό δεύτερο πάτωμα, πού τό κρατοῦσαν άπό κοινοῦ. Ήταν δύο ζευγάρια καί είχαν τρία παιδιά. "Ενα κοκκινομάλλικο κορίτσι δεκατέσσερα - δεκαπέντε χρονῶν, ένα άγόρι δεκαεφτά μέ δεκαοχτώ καί ένα μικρό άγόρι τρία τέσσερα χρονῶν, πού τό ἕλεγαν "Ινο. Τά δύο μεγάλα παιδιά πήγαιναν, βέβαια, στό σχολεῖο, ἀλλά μᾶλλον στό γαλλικό. Δέν θυμάμαι ονόματα άλλα, παρά μόνο ἕνα ἐπίθετο. 'Ο ἕνας τους ἑλέγετο «Σιντώ». «Μαντάμ Σιντώ» λέγαμε τή μιά κυρία, ή όποία συχνά στίς σκάλες μιλούσε στά γαλλικά μέ τήν επίσης γαλλομαθή νοικοκυρά μας, 'Ασημώ Κορμπάνογλου, ἀπό τά μέρη τῆς 'Ανατολικής Ρωμυλίας. Πάντως, μέ τίς δυσκολίες πού είχαμε όλοι μας καί μέ τίς φοβερές δυσκολίες πού άντιμετώπιζαν οι Έβραΐοι, δέν είχαμε παρά έλάχιστα γνωριστεῖ. "Αλλωστε, έγώ ἤμουν μικρό παιδί καί δέν μπορούσα νά άναπτύξω μόνο μου σχέσεις. Μιά φορά πῆγα μαζί μέ τόν κύριο Σιντώ γιά κάποια δουλειά στό μαγαζί του, πού βρισκόταν πίσω άπό την άγορά Μοδιάνο, στήν Κομνηνῶν. Δέν ξέρω τί μαγαζί ήταν, γιατί, ὅπως ὅλα τά μαγαζιά τῆς ἐποχῆς δέν είχε ἐμπορεύματα.

Κάτω ἀπό τό σπίτι τῆς Ἰουστινιανοῦ ὑπῆρχαν δύο μαγαζιά. Τό ἕνα φοῦρνος καί τό ἄλλο καφεκοπτήριο. Τό καφεκοπτήριο τό είχε ό Έβραῖος 'Αζούς. Τό μαγαζί, πού δέν πουλοῦσε, βέβαια, τότε, καφέ άληθινό, άλλά ἀπό ρεβύθι, κριθάρι ἤ σιτάρι, τό γύριζε ό πατέρας μέ τά δυό του παλικάρια. Ήταν ώραῖοι ἄνθρωποι αύτοί, μέ ώραῖα σωματική διάπλαση καί κάτι μεγάλα ἐκφραστικά μάτια σάν 'Αρμένηδες. Οί δυό νεαροί, μάλιστα, ήταν παλαιστές ή πυγμάχοι κι αὐτό φαινόταν ἀμέσως στό φκιάσιμό τους. Δέν ξέρω ποῦ κατοικοῦσαν οἱ ᾿Αζούς, ἀλλά τόν περισσότερο χρόνο βρίσκονταν στό μαγαζί ή στό πεζοδρόμιο, έξω άπό τό μαγαζί τους. "Αλλωστε, καί οι άλλοι μαγαζάτορες συνήθως στό πεζοδρόμιο βρίσκονταν, καθώς καί τό τμημα αὐτό της 'Ιουστινιανού είχε - καί ἕχει - πολλά καταστήματα ἐπίπλων, πού τά ἕβγαζαν ἀπό τό πρωί στό πεζοδρόμιο. "Επιπλα, παρ' ὅλη τήν πείνα, πουλιόντουσαν καί τότε. Τά άγόραζαν, κυρίως, οί μαυραγορίτες, οί Γερμανοί καί οἱ χωρικοί. Πολλά ἀπό τά μαγαζιά αὐτά άνηκαν σέ Έβραίους.

Στά ἄλλα σπίτια, ίδίως στήν όδό Σιατίστης, κατοικοῦσαν πολύ περισσότεροι Έβραῖοι, κι αὐτό φάνηκε, όταν μετά τό μάζεμά τους, τά σπίτια αὐτά ἐρήμωσαν. Καί θαρρῶ πώς ἕμειναν καί χωρίς νοικοκυραίους, καθώς οἱ ἰδιοκτῆτες τους ἕλαβαν τήν ἄγουσα πρός τά στρατόπεδα.

Τό τμῆμα τῆς 'Ιουστινιανοῦ ἀπό τή Χαλκέων ὡς τή Βενιζέλου σχηματίζει, μαζί μέ τήν κάθετο σ' αὐτό ὁδό Σιατίστης, ἕνα Ταῦ, ποὺ ἐἀν φρουρίσεις τίς τρεῖς ἑξόδους του — Χαλκέων, Βενιζέλου καί Σιατίστης — ἐλέγχεις ὅλη τή γειτονιά. Αὐτό ἀκριβῶς ἔκαναν καί οἱ Γερμανοί. Ὅταν ἤρθε τό φριχτό πλήρωμα τοῦ χρόνου, τήν ἄνοιξη τοῦ 1943, καί ἀποφάσισαν νά κινήσουν τόν διωγμό, ποὑ μέ τόση ἐπιμέλεια είχαν ὅλο αὐτό τό διάστημα προετοιμάσει, ἕνα ἀπό τὰ προσωρινά γκέτο πού δημιούργησαν ἤταν καί αὐτό τό Ταῦ τῶν ὁδῶν 'Ιουστινιανοῦ καί Σιατίστης.

Είναι γνωστή, η μαλλον άρκετά γνωστή, η διαδικασία πού τηρήθηκε γιά νά έπιτευχθεί, χωρίς ίδιαίτερη άναταραχή, τό μάντρωμα τόσων χιλιάδων άνθρώπων. Άκόμα καί τά έγκλήματα πού γίνονται μέ πλήρη άνεση άπό πάνοπλους είς βάρος άόπλων, ἀκόμα κι αὐτά ἔχουν τίς δυσκολίες τους. Καί ἅμα είσαι σχολαστικός καί μανιακός μέ τήν τάξη, τότε ή ἀκαταστασία μπορεί νά σέ ἀρρωστήσει. Ἔτσι κι ἑδῶ· ὑπηρχαν προβλήματα γιά τήν τρομοκράτηση, προβλήματα γιά τήν περιφρόνηση, προ-

Πρῶτα - πρῶτα, ἀπό τόν πρῶτο καιρό τῆς κατοχῆς ἑμφανίσθηκαν σέ ὀρισμένα μαγαζιά, καί μάλιστα τῆς Τσιμισκῆ, κάτι τυπωμένα χαρτόνια, πού ἐγραφαν: «Οι Ἐβραῖοι είναι ἀνεπιθύμητοι». Τά χαρτόνια αὐτά τά ἕβαζαν στό τζάμι τῆς βιτρίνας και τῆς εἰσόδου. Στήν ἀρχή αὐτό μᾶς ἕκανε ἐντύπωση, ἄσχημη ἐντύπωση, ἀλλά γρήγορα τό συνηθίσαμε, καθώς είχαμε κάθε μέρα καί νέα βάσανα. Στό κάτω - κάτω ἐμεῖς δέν είμασταν Ἐβραῖοι.

"Υστερα μάθαμε πώς στήν πλατεία 'Ελευθερίας — τί εἰρωνική σύμπτωση! — οι 'Εβραῖοι ἑπαθαν ἀπό τούς Γερμανούς μεγάλη νίλα κάποιο πρωινό. Αὐτά ὅλα τά μαθαίναμε ἀπό τόν κόσμο. Οι 'Εβραῖοι τοῦ σπιτιοῦ μας δέν ἔβγαζαν ἁχνα: ἐκεῖνος öμως ὁ κύριος Σιντώ εἶχε μείνει πετσί καί κόκκαλο.

Κάποιο χειμωνιάτικο πρωί ἀντικρύσαμε ξαφνικά ὀρισμένους νά κυκλοφοροῦν στούς δρόμους μ' ἕνα μεγάλο πάνινο ἀστέρι στό μέρος τῆς καρδιᾶς. "Ητανε οι 'Εβραῖοι πού είχαν πάρει διαταγή νά τό φοροῦν καί στήν παραμικρή τους μετακίνηση, ἀλλιῶς κινδύνευαν. Καί αὐτό τότε δέν σήμαινε τίποτε ἅλλο ἀπό θάνατο. Οί 'Εβραῖοι τοῦ σπιτιοῦ μας καί πάλι δέν ἕβγαζαν ἄχνα. Νόμιζαν ἴσως πώς μέ τήν ἄκρα ὑπομονή καί ταπείνωση θά κατόρθωναν νά κάμψουν τόν παράφρονα διώκτη τους.

Η Θεσσαλονίκη γιά άρκετές ήμέρες, ὄχι περισσότερες άπό μήνα, είχε πλημμυρίσει άπό κίτρινα κινούμενα άστρα. Πραγματικά ήταν πολύ καλομελετημένο τό σημάδι. Διακρινόταν άπό πολύ μακριά. Ό συμμαθητής μας — στό Γ΄ Γυμνάσιο Άρρένων Μπεραχιάς ήρθε στό σχολείο φορώντας τό άστρο του. Τά παιδιά, πού δέν καταλάβαιναν άπό τέτοια, είδαν τό πράγμα άπό τήν εŭθυμη πλευρά καί ἄρχισαν νά τόν πειράζουν. \*Ηταν, άλλωστε, τά περισσότερα παιδιά τῶν πάνω συνοικιῶν τῆς Θεσσαλονίκης, ὅπου είχε ἐλάχιστους Ἐβραίους, καί ήταν ἀσυνήθιστα στή θέα τοῦ ἄστρου. Ἐκτός αὐτοῦ ἤταν παιδιά τῆς ἐργατιᾶς, τῆς φτωχολογιᾶς, κακομαθημένα, πεινασμένα, άρπακτικά, σκληρά παιδιά, μέ πολλή ζήλεια μέσα τους πρός τήν οίκονομική άνεση. 'Ακόμη καί μένα μέ τυραννοῦσαν, γιατί ἤμουν πιό συμμαζεμένος άπό αύτούς. Κάποια στιγμή, θυμαμαι, ἕνας τους έκανε ένα χάρτινο σταυρό, πῆρε ρετσίνι ἀπό τά πεῦκα τῆς αὐλῆς καί κόλλησε τόν σταυρό στή ράχη τοῦ Μπεραχιᾶ, στό παλτό του. Ό καημένος ὁ Μπεραχιᾶς, πού εἶχε κάτι τό μή παιδικό άπάνω του, περπατοῦσε ἀργά μέ τό ἄστρο μπροστά καί τό σταυρό στήν πλάτη. 'Αλλά δέν μπορῶ νά πῶ ὅτι γινόταν καμιά καζούρα γύρω του. Ήταν ἕνα κακόγουστο ἀστεῖο, πού είναι ζήτημα ἄν ὁ ἴδιος τό κατάλαβε. Σέ λίγες μέρες ἕπαψε νά ἕρχεται σχολεῖο. Ήταν ἕνα παιδί ψηλό, σιωπηλό, άργοκίνητο καί πάρα πολύ ήσυχο.

"Ημουν ίσως ό μόνος ἀπό τούς συμμαθητές μου, πού κατοικοῦσα μέσα σέ τόσους 'Εβραίους. Πήγαινα σ' αὐτό τό σχολεῖο γιατί ὅταν τό είχα ἀρχίσει καθόμασταν στήν περιφέρεια τοῦ Δ΄ 'Αρρένων, μά ἐγώ ἐξακολούθησα νά πηγαίνω στό Γ΄. Καθώς, λοιπόν, δέν είχαμε 'Εβραίους, οἱ συμμαθηταί μου δέν ἐνδιαφέρονταν γιά τά παθήματά τους, γι' αὐτό καί ἐγώ δέν μιλοῦσα καθόλου γιά ὅσα ἕβλεπα καί ἄκουγα στή γειτονιά μου. 'Ακολουθοῦσα ἀσυναίσθητα τήν τακτική σιωπῆς τῶν 'Εβραίων ἀπέναντι σέ τρίτους. Τό Ιδιο ἕκαμνα καί στά συσσίτια τῶν κατηχητικῶν σχολείων, ὅπου ἔτρωγα κάθε μεσημέρι. Δέν γινόταν λόγος καί δέν μιλοῦσα. Καί δέν νομίζω πώς ἤταν ἀπό φόβο. Δέν είχαμε συναίσθηση τοῦ κινδύνου.

"Έτσι δέν είπα τίποτε, öταν κάποια μέρα είδα στήν πόρτα τοῦ διαμερίσματος τῶν 'Εβραίων κολλημένο ἀπέξω ἕνα χαρτί, ποὐ ἔγραφε τά ἀνόματα αὐτῶν ποὐ κατοικοῦσαν μέσα. Τά ἀνόματα ἡταν πολύ περισσότερα ἀπό ὅσα ξέραμε κι ἕτσι μάθαμε πῶς μέ σα στό διαμέρισμα είχαν ἐγκατασταθεῖ – ἄθελά τους βέβαια – καί ἁλλες οἰκογένειες 'Εβραίων, ἀπό ἁλλες γειτονιές, μή ἑβραϊκές, όπου ήταν δύσκολο να φρουρούνται.

Η γειτονιά μας, λοιπόν, τό Ταῦ αὐτό πού περιέγραψα πρωτύτερα, γινόταν γκέτο ἑβραϊκό. Ταυτόχρονα,στίς ἐξόδους τοῦ Ταῦ — Χαλκέων, Βενιζέλου καί Φιλίππου — ἕκαναν τήν ἑμφάνισή τους σκοποί χωροφύλακες — δικοί μας χωροφύλακες — πού Φρουροῦσαν μέρα καί νύχτα. Αὐτό σήμαινε ὅτι οἱ Ἐβραῖοι καί μέ τό ἄστρο ἀκόμα δέν μποροῦσαν νὰ κυκλοφοροῦν στήν πόλη, παρὰ μόνο στό γκέτο τους. Κι αὐτό, Βέβαια, ὀρισμένες ὥρες. Τώρα, Φαντάζομαι ὅτι θὰ είχαν ὅημιουργηθεῖ καί πολλά ἀλλα τέτοια γκέτο. Ἔτσι, οἱ Ἐβραῖοι, ὅπου βρέθηκαν, βρέθηκαν. Δέν μποροῦσαν πιὰ νὰ πῶνε οὐτε στὰ μαγαζιά τους, οὐτε στοὐς συγγενεῖς τους, ἄν αὐτοῖ ἑμεναν σἑ ὅλλο γκέτο, οὐτε στὰ ψώνια τους. Ἔπαψαν σχεδόν νὰ κυκλοφοροῦν.

Κλεισμένοι στά σπίτια τους, καρτερούσαν. Στούς δρόμους τοῦ γκέτο, ἐκτός ἀπό μᾶς, κυκλοφοροῦσαν, καί μάλιστα μέ ζωηρότητα, ὀρισμένοι νεαροί Ἐβραῖοι, μέ ἕνα κίτρινο περιβραχιόνιο στό μπράτσο. ὅΗταν, φαίνεται, ἕνα είδος πολιτοφύλακες, πού τούς είχε ὁρίσει ἡ κοινότητα, Ισως καί οἱ Γερμανοί. Τούς μισούσαμε πάντως, χωρίς νά ξέρουμε ἀκριβῶς τό λόγο. Ἡ κινητικότητα καί ἡ αὐτοπεποίθησή τους τοὺς ἐκαμνε ὕποπτους στά μάτια μας. Καί μᾶλλον είχαμε δίκιο, γιατί μερικοί ἀπό αὐτοῦς ἐκαναν τήν ἐμφάνισή τους στή γειτονιά καί μετά τό μάζεμα τῶν Ἐβραίων, ἔχοντας πάντα τό ίδιο ῦφος. Ὑστερα δέν ξαναφάνηκαν.

Οι ύπόλοιποι έμεῖς μπαινοβγαίναμε στό μεταξύ έλεῦθερα άπό τό γκέτο. Ἐγώ πήγαινα κανονικά στό σχολεῖο καί οἱ δικοί μου στίς διάφορες δουλειές. Οὐδείς μᾶς ἐμπόδισε, οῦτε μᾶς ζήτησε ποτέ ταυτότητα. Καί μήπως εῖχαμε ταυτότήτα; Γι` αὐτό πιστεύω πάντοτε, πώς ἀκόμα καί τὴν ῦστατη ἐκείνη στιγμή ἦταν ἀρκετά εῦκολη ἡ διαφυγή πολλῶν Ἐβραίων. Βέβαια, ὑπῆρχαν ἐκεῖνες οἱ καταστάσεις στήν πόρτα. ¨Αλίμονό τους ἀν δέν βρίσκονταν σωστοί σέ μιά καταμέτρηση.

Στό σπίτι μου σιγοκουβέντιαζαν ότι θά τούς πάρουν, θά τους «σηκώσουν» όπου νά 'ναι, οι Γερμανοί τούς 'Εβραίους. Τους λυπόμασταν, βέβαια, πάρα πολύ, άλλά δέν βάζαμε μέ τό νοῦ μας τό κακό πού σέ λίγο έγινε. Οὕτε καί οι 'Εβραίοι — αὐτσί τοῦ σπιτιοῦ μας, τουλάχιστο — έβαζαν τέτοια συμφορά μέ τά νοῦ τους. 'Η μαντάμ Σιντώ παραπονιόταν στή μητέρα μου, ότι έκει στήν Κρακοβία, ὅπου θά τούς πᾶνε, κάνει πολύ κρύο καί οι έκει 'Εβραῖοι μιλοῦν άλλη γλώσσα. Έτσι δέν θά μποροῦν νά συνεννοηθοῦν. 'Εμένα μέ κυνηγοῦσε ἡ μαντάμ Σιντώ γιά νά μοῦ δώ σει μά μεγάλη πήλινη θερμάστρα, ποῦ τήν είχαν σέ κάπδια ἀποθήκη. 'Η ἀποθήκη βρισκόταν ἕξω ἀπό τό γκέτο. "Ηθελε ἀπλῶς νά συνοδέψω τόν χαμάλη, ποῦ θά τόν πλήρωνε αὐτή. 'Εγώ μέ διάφορες δικαιολογίες ἀρνήθηκα, χωρίς νά ξέρω τό γιατί. Λυπόμασταν νά παίρνουμε πράγματα ἀπό τοῦς καταδικασμένους ἀνθρώπους.

Κατά βάθος ὑποψιαζόμασταν ὅτι κάτι τό πολύ σοβαρό συμβαίνει, κάτι τό ἀνείπωτο. Καί οἱ Ἐβραῖοι, βέβαια, ἀνησυχοῦσαν πολύ περισσότερο ἀπό ὅ,τι ἑδειχναν. Τίς νὑχτες ἀκούγαμε πνιχτές ψαλμωδίες, προερχόμενες ἀπό τό σκοτεινό διαμέρισμά τους. Καθόντουσαν ὅλοι στό σαλόνι, μές στά σκοτεινά, καί σιγοέψελναν. Κάποιες βραδιές, ἀπό τά γύρω σπίτια καί ἰδίως ἀπό τήν ὁδό Κλεισούρας, πού ἑπεφτε πίσω μας καί είχε πολλούς Ἐβραίους, ἀκούσαμε ἀργά τή νύχτα γέλια, τραγοῦδια καί παλαμάκια. Παραξενευτήκαμε πάρα πολύ. Ποιοί ἡταν αὐτοί ποὐ γλεντοῦσαν; Τήν ἀλλη μέρα μάθαμε. Παντρεύονταν οἱ Ἐβραίοι ἀράδα. Ταχτοποιοῦσαν ἑκκρεμότητες, ἀποβλέποντας ἀσφαλῶς σέ μιά διαφορετική μεταχείριση, ἑφόσον θὰ ἦταν παντρεμένοι. Δέν μποροῦσαν νά φανταστοῦν τἤ σκληρότητα τοῦ διώκ κτη τους, τά σχέδιά του...

'Απέναντί μας, στήν ἀριστερή γωνία 'Ιουστινιανοῦ καί Σιατίστης, ἕμενε ἕνd ἀντρόγυνο, ποῦ ἡ γυναίκα μόλις εἰχε γεννήσει. 'Ηταν ἀνθρωποι συμπαθεῖς καί μάλλον εῦκατάστατο. Αὐτοῖ ἐκαναν τό ἐξῆς: Κατέβασαν ἕνα σχοινάκι ἀπό τό μπαλκόνι τους ὡς κάτω στό κρεβατάδικο. Ἐκεῖ ἀνάμεσα στίς τέντες καί τούς σπάγγους τό σχοινάκι δέν διακρινόταν. ¨Όταν ὁ κρεβατάς ἐβλεπε κάποια ῦποπτη κίνηση τραβοῦσε τό σχοινάκι. Προφανῶς

### κείμενα

τό σχοινί συνδεόταν μέ κουδούνι ή καμπανάκι. Πρέπει νά λάβαιναν κάποια μέτρα ἐπάνω, στό σπίτι τῆς λεχώνας, öταν χτυποῦσε τό καμπανάκι. <sup>\*</sup>Ηταν τό μόνο μέτρο ἄμυνας, πού ὑπέπεσε στὴν ἀντίληψή του, **ἐν ταῖς ἡμέραις ἐκεῖναις**. <sup>\*</sup>Αλλά τί ἀ κάνει ἕνα κουδουνάκι, μπροστά στήν καλοστημένη γερμανική μηχανή τοῦ ἀλέθρου; Σέ λίγες μέρες καί ἡ λεχώνα καί τό μωρό, καί οἱ νιόπαντροι, καί ὅλος ὁ κόσμος, ξεριζώθηκαν ἅγρια καί τράβηξαν τό δρόμο τοῦ μαρτυρίου. Δέν πιστεύω νά ἄντεξαν πολύ.

ρισκόμαστε πιά στήν άνοιξη του 1943. Η κατάσταση στά πολεμικά μέτωπα έχει άλλάξει καί μάλιστα είς βάρος τοῦ Αξονα. "Ακρες μέσες, μαθαίνουμε τά νεώτερα καί στηλωνόμαστε. Άλλά και ή έσωτερική κατάσταση έχει κάπως άλλάξει. Η Έλλάδα δέν είναι ή παραλυμένη έκείνη χώρα του 1941, τήν έπαύριο τῆς ἤττας. Έχει φουντώσει ἡ ἀντίσταση στά βουνά, άλλά καί μέσα στίς πόλεις. Βέβαια, ή Θεσσαλονίκη δέν έχει πολύ κοντά της «δύσκολα» βουνά - δύσκολα γιά τούς διώκτες. Καί αυτό ήταν άκόμα μιά άτυχία γιά τούς Έβραίους της. Θά ξέφευγαν πρός αὐτά μερικοί. 'Από παντοῦ δηλαδή μαυρίλα. Ίδιαίτερα άτυχοι οι Έβραῖοι τῆς Θεσσαλονίκης. Άφοῦ τράβηξαν τίς μπόρες καί τίς μεγάλες πείνες καί τίς άλαζονίες τοῦ φαντασμένου κατακτητῆ, χάθηκαν ἀπάνω στήν ὥρα πού τά πράγματα γιά όλους τούς άλλους - γιά όλους τούς άλλους έ- είχαν πάρει νά καλυτερεύουν. Τώρα πιά άκόμα καί ή άuác γορά έχει τρόφιμα. Πανάκριβα, βέβαια, άλλά έχει. Δέν πεθαίνεις εύκολα άπό τήν πείνα τώρα. Πεθαίνεις άπό άλλα πράγματα άπό πυροβολισμούς, τουφεκισμούς, έγκλεισμούς καί στρατόπεδα, ἀρρώστιες, ἀλλά ὄχι ἀπό ἄμεση καί ὡμή πείνα. Η ζωή τώρα είναι μαυρόασπρη, όχι γκριζαρισμένη πέρα ώς πέρα. Αύτά γιά μᾶς, ἐνῶ γιά τούς Έβραίους τά πάντα μαῦρα κι ἄραχλα. Μόνο τό χειρότερο περιμένουν.

"Ωσπου κάποιο ξημέρωμα τοῦ 'Απριλίου ξέσπασε τό μέγα κακό. "Ενα μεγάφωνο οὐρλιάζει ἀπαίσια στό δρόμο. «'Ολοι οἰ "Εβραῖοι στίς πόρτες. "Έτοιμοι γιά ἀναχώρηση!». Είναι τό αὐτοκίνητο τῆς προπαγάνδας, ἕνα μαῦρο «'Οπελ». Λαρυγγώδεις φωνές, κτηνώδη προστάγματα γερμανικά. Είμαστε μπλοκαρισμένοι ἀπό τά "Ες - "Ες.

Ντυνόμαστε όπως - όπως καί κατεβαίνουμε άπό τό πέμπτο πάτωμα στό δεύτερο. «Τούς παίρνουν τούς Έβραίους. "Ηρθε ή ώρα!». Οι Έβραῖοι βρίσκονται σέ άλλοφροσύνη. 'Αλλοφροσύνη δχι τόσο άπελπισίας, όσο έτοιμασίας. Νά μήν ξεχάσουν τίποτε άπό τά άπαραίτητα άπό όσα είχαν σκεφτεϊ. Βέβαια, τά βα σικά τά έχουν έτοιμα, άπό μέρες άμπαλαρισμένα, άλλά τρέχουν άλλόφρονες γιά τά ψιλοπράγματα. 'Η κυρία Σιντώ βράζει αύγό γιά τόν "Ινο. Τοῦ τό μπουκώνει, ἐνῶ ἀπό τήν ἐξώπορτα κάτω ἕρχονται κτηνώδεις γερμανικές προσταγές. "Εχουν κατέβει καί ἀπό τά άλλα πατώματα συγκάτοικοι, γυναϊκες κυρίως. Φιλιοῦνται σταυρωτά μέ τήν κυρία Σιντώ. Μιά δικιά μας σταυροκοπιέται καί λέει δυνατά: «Μάρτυς μου ό Θεός, θά σᾶς τά δώσω πίσω ὅλα». Φαίνεται τῆς ἔχουν ἑμπιστευθεῖ πράγματα καί μπορῶ νά πῶ ὅτι σώστά τήν ἔχουν διαλέξει.

"Ενας - ἕνας κατεβαίνουν οἱ 'Εβραῖοι τή στριφογυριστή σκάλα, ὅπου ἐγώ, ξύνοντας μέ ἕνα καρφί τή λαδομπογιά τοῦ τοίχου, εῖχα γράψει μέ μεγάλα γράμματα ΕΠΟΝ. Ό πατέρας μου κόντεψε νά μέ δείρει. «Στό σπίτι σου μέσα τό γράφεις;», μοῦ φώναξε. Τελευταία κατεβαίνει ἡ κυρία Σιντώ, κρατώντας τόν "Ινο ἀπό τό χέρι. Μισσκατεβαίνω καί κοιτάζω κρυφά στήν ἑξώπορτα. Στέκονται ὅλοι ἀραδιασμένοι στήν πόρτα σάν νά πρόκειται νά βγοῦν φωτογραφία. Θά περάσει ὁ ὅλεγχος, θά δοῦνε ἀν είναι ὅλοι παρόντες καί θά τούς προσθέσουν στή γραμμή. Οἱ δικοί μας είναι ἐντάξει, ὅλοι παρόντες. «Καλά παιδιά».

Οί πόρτες τοῦ διαμερίσματος τῶν Έβραίων μένουν ἀνοιχτές. Οἱ συγκάτοικες παίρνουν ὅ,τι μποροῦν καί, ὅπως ἀποδείχτηκε, καλά κάνουν. Παίρνουν κυρίως ρουχισμό καί μικροπράγματα πού μποροῦν νά μεταφερθοῦν στά γρήγορα. Γιατί ὑπάρχει μεγάλος φόβος. Οἱ Γερμανοί ἀπό μέρες ἔχουν διακηρύξει πώς ὅποιος παίρνει τά ὑπάρχοντα τῶν 'Εβραίων τόν περιμένει — τί ἀλλο; — τόν περιμένει θάνατος.

Έγώ άνεβαίνω και έτοιμάζομαι γιά τό σχολείο. "Ημουν πολύ

πειθαρχικός, άλλά καί ῆθελα νά ξεφύγω ἀπό αὐτῆ τῆν κόλαση. Καθώς ἑτοιμάζομαι βλέπω ἀπ' τό παράθυρο στὴν Ἐγνατία φάλαγγες Ἐβραίων νά όδηγοῦνται μὲ τά πόδια στό σταθμό. Είναι Ἐβραῖοι ἀπό ἅλλες γειτονιές καί θά πρέπει νά ἔχουν κινήσει πιό νωρίς ἀπό τούς δικούς μας. Είναι ζωσμένοι ἀπό πάνοπλους Γερμανούς μἑ προτεταμένα τά ὅπλα, σάν νά είναι μεγάλοι ἐγκληματίες, πού ὑπάρχει φόβος ἀπό στιγμῆ σἑ στιγμή νά τό σκάσουν. Στό τέλος τῆς κάθε φάλαγγας πηγαίνουν φορεῖα μἑ ἀνήμπορους, καί τά κουβαλοῦν νεαροί Ἐβραῖοι.

ούς δικούς μας Έβραίους δέν τούς είδα πού έφευγαν. Δέν βόλευε τό σπίτι κι ὕστερα ἤταν ἐπικίνδυνο νά κοιτάζεις ἀ-

πό τόσο κοντά. "Όταν βγῆκα μέ τήν τσάντα μόλις τούς είχαν πάρει, ἀλλά οἱ σκοποί χωροφύλακες ἀκόμα φύλαγαν στίς ἑξόδους. Βγῆκα ἀπό τήν ἕξοδο τῆς Χαλκέων. «Ποῦ πᾶς:», μοῦ εἶπε μαλακά ὁ χωροφύλακας, ποὑ φαινόταν ταραγμένος. «Σχο λεῖο», τοῦ είπα καί ἕκανα νά τοῦ δείξω τό πάσο, ποὑ είχα ὡς παιδί σιδηροδρομικοῦ. «Πέρνα», μοῦ είπε, προτοῦ τό δείξω. Κι ἕτσι πέρασα στήν πλατεία Δικαστηρίων, ποὑ μόνο τό κάτω μέρος της ῆταν ἐλεύθερο. Τό ἐπάνω της, μέχρι τό ὕψος τῆς Ἰου στινιανοῦ, ῆταν μέγα γερμανικό στρατόπεδο ὀχημάτων, μηχα νοκινήτων, τάνκς, ἀντιαεροπορικῶν καί κάθε μηχανῆς πολέμου. "Απορῶ πῶς δέν μᾶς ἕκαψαν τά συμμαχικά ἀεροπλάνα.

Τότε, έκεῖ, ἀνάμεσα στά πεῦκα πού περιβάλλουν τήν Παναγία Χαλκέων, παρατήρησα ὀμάδες γύφτων, ἀλλά ὄχι μόνο γύφτων, πού κοίταζαν μέ βουλιμία πρός τή γειτονιά μας. Γιά τήν ώρα ὅμως δέν τολμοῦσαν νά πλησιάσουν, γιατί ὑπῆρχαν οἰ σκοποί. Ήσαν, βέβαια, είδοποιημένοι καί προφανῶς κάπως ἕμ πειροι ἀπό ἄλλα μαζέματα Έβραίων, σέ ἄλλες γειτονιές, πού είχαν γίνει τίς προηγούμενες μέρες, ἀλλά ἐμεῖς δέν τά πήραμε είδηση. Ἡξεραν πῶς ἡ αὐστηρή διαταγή τῶν Ἑβραίων γιά τίς ἑβραῖκές περιουσίες δέν ἑτηρεῖτο καί τόσο, γι' αὐτό καί ἤταν ἕτοιμοι νά ὀρμήξουν. Ἐγώ, φυσικά, δέν κατάλαβα τέτοια πράγματα. Νόμισα πῶς είναι περίεργοι πού κοιτάζουν.

Στό σχολεΐο, πού βρισκόταν ὅπως εἶπα μακριά, κοντά στοῦ Κεμάλ τό σπίτι, δέν ὑπῆρχε ίδιαίτερη συγκίνηση. Οἱ περισσότεροι συμμαθητές μου δέν ῆξεραν κάν ὅτι οἱ Γεριανοί μαζεὐουν τούς 'Εβραίους καὶ σίγουρα κανένας τους δέν είχε δεῖ αὐτά πού είδα ἐγώ πρωί - πρωί. Σέ λίγο κι ἐγώ ξεχάστηκα κι ὅταν ἄρχισε τό μάθημα ξεχάστηκα ὀλότελα. Παιδί πράμα...

Τό μεσημέρι γυρίζοντας ἄρχισα, μόλις ξαναβρέθηκα στήν περιοχή τῆς μεγάλης πλατείας, νά ξαναμπαίνω στό κλίμα. Όσο πλησίαζα τόσο καταλάβαινα, ὅτι εἶχε γίνει διαρπαγή — γιάγμα. "Αλλωστε κάτι τελευταῖοι κακομοίρηδες ακόμη σέρναν μπαούλα καί ντιβάνια καί άδειανά συρτάρια μέσα στά χώματα. Καί κάτι χοντρούς τόμους βιβλίων, δερματόδετους.

Στό σπίτι μας ή ἐξώπορτα διπλανοιγμένη, παραγεμίσματα ἀπό στρώματα, χαρτιά καί σκουπίδια στίς σκάλες. Τό διαμέρισμα τῶν 'Ἐβραίων ὀρθάνοιχτο καί σαφῶς λεηλατημένο. Δέν είχε σχεδόν τίποτα μέσα. Σκουπίδια, βέβαια, ἄφθονα στό πάτωμα, στοῖβες φλούδια ἀπό πασσατέμπο, πού φαίνεται ὅτι ἔτρωγαν οἰ 'Ἐβραῖοι τίς νύχτες τῆς ἀναμονῆς, καί σκισμένα βιβλία στό μπάνιο. Αὐτά ἤταν τό μόνο πράγμα πού μέ συγκίνησε. Στήν κουζίνα τά πλακάκια τοῦ τζακιοῦ ξηλωμένα, προφανῶς γιά τόν κρυμμένο «θησαυρό» καί στη γωνιά τοῦ δωματίου ἕνα μόνο κρεβάτι μέ σπασμένες μερικές σοῦστες. Στό κρεβάτι αὐτό, ποὐ τό ἀνεβάσαμε σέ λίγο, κοιμόμουνα ὥσπου ἕγινα μεγάλος.

Τό χειρότερο, öμως, ήταν τό έξῆς: τά τάγματα καί τά συντάγματα τῶν ἐπιτεθέντων γύφτων δέν περιορίσθηκαν στό διαμέρισμα τῶν 'Εβραίων, ἀλλά έβγαλαν καί ὅλα τά παραθυρόφυλλα τῆς σκάλας, καθώς καί τά καπάκια ἀπό τά κουδούνια! Χρόνια, πολλά χρόνια, κάναμε γιά νά τά ξαναπερόσουμε. Παγώσαμε, βραχήκαμε καί γλιστρήσαμε ἀπό τό χιόνι καί τόν πάγο ἄπειρες φορές σέ κείνη τήν ἀπροστάτευτη σκάλα. Οἱ δικοί μου μοῦ εἰπαν πώς μέ κόπο ἕσωσαν τό διαμέρισμά μας ἀπό τή λεηλασία. Βγῆκαν καί στέκουνταν στό κεφαλόσκαλο ἀρματωμένοι μέ ὅτι μποροῦσαν. Πάλι καλοί ὅμως ῆταν ἑκεῖνοι οἱ «γύφτοι». Γιατί ἀν ἦταν οἱ τωρινοί, θά είχαν βάλει καί φωτιά στό σπίτι.

Στήν ἀρχή νομίσαμε ὅτι τούς Ἑβραίους τούς φόρτωσαν ἀμέσως στά τρένα. Ύστερα μάθαμε ὅτι τούς συγκεντρώνουν στό

σταθμό, στό συνοικισμό τοῦ σταθμοῦ, πού τόν ἔχουν περιφράξει, κι ἀπό κεῖ παίρνουν λίγους - λίγους καί τούς στέλνουν μέ ἐμπορικά τρένα κατάκλειστα. "Αλλωστε, σέ λίγο μάθαμε τά πράγματα ἀπό πρῶτο χέρι.

'Ο πατέρας μου ήταν μηχανοδηγός, όδηγοῦσε τρένα. Τά τρένα μερικές μόνο φορές ήταν ἐπιβατικά. Συνήθως ήταν στρατιωτικά, γιά τόν στρατό κατοχής. Τότε, στά βαλκανικά σύνορα δέν ὑπῆρχαν. 'Ηταν παντοῦ γερμανική στρατοκρατία. 'Ιδίως μέ τή Σερβία είμασταν ἑνωμένοι σιδηροδρομικῶς. Τά ἑλληνικά τρένα δέν σταματοῦσαν, ὅπως τώρα, στήν Εἰδομένη. 'Αλλά, ἐάν χρειαζόταν, μέχρι Βελιγράδι ἀνέβαιναν. Έφευγε ὁ πατέρας μου καί δέν ξέραμε πότε θά γυρίσει. Γυρνοῦσε ξαφνικά. Κατάκοπος, καταλερωμένος, μέ σαπισμένες τίς κάλτσες στά πόδια του. Φοβερή κατάσταση.

Ένα βράδυ, άργά, γύρισε ίδιαίτερα φαρμακωμένος. Είχε όδηγήσει ένα τρένο μέ 'Εβραίους μέχρι τή Νίς. «Μεγάλο κακό γίνεται μέ τούς 'Εβραίους», ἕλεγε. «Τούς πηγαίνουν μέ έμπορικά βαγόνια κατάκλειστα, χωρίς τροφή καί νερό. 'Ακόμα καί χωρίς άέρα. Οἱ Γερμανοἱ μᾶς ἀναγκάζουν νά σταματοῦμε τό τραῖνο μέσα στίς ἐρημιές, γιά νά γίνει τό ξάφρισμα. Μέσα ἀπό τά βαγόνια κλωτσᾶνε καί φωνάζουν. Δέν είναι μόνο γιά νερό καί άέρα, ἀλλά καί γιά νά βγάλουν τούς πεθαμένους. 'Έβγαλαν ἀπό ἑά βαγόνι ἕνα παιδάκι σάν τόν Τάκη μας», εῖπε καί χάιδεψε τόν ἀ δελφό μου. 'Απάνω σ' αὐτό τόν ἑπιασαν τά κλάματα. Τρανταχτά κλάματα μέ λυγμούς. «Οἱ Γερμανοί δέν μποροῦν νά περπατήσουν, ἀπό τά ρολόγια, τά βραχιόλια καί τά περιδέραια, πού μαζεύουν μέ τό πιστόλι στό χέρι. Μοῦ πέταξαν καί μένα αὐτά, στόν λοκφύρερ». 'Ηταν κάτι ἄχρηστα ρολόγια, πού δέν δούλευαν καί Γσως νά τά ἕχω ἀκόμα κάπου.

"Εκανε καί άλλα τέτοια τραϊνα ἀργότερα μέ τήν ίδια πάντα σύγχυση. Μᾶς μιλοῦσε μέ φρίκη γιά τήν κόλαση τοῦ στρατοπέδου τοῦ σταθμοῦ. Οἱ Γερμανοί είχαν βάλει ἀγριο χέρι στίς γυναῖκες. Οἱ Ἐβραῖοι τοῦ σταθμοῦ είχαν καταρρακωθεῖ. Ἡ πείνα, ἡ βρώμα, οἱ ἀρρώστιες, οἱ κτηνωδίες. Τώρα διαβάζουμε πώς οἱ Ἐβραῖοι τῆς Ἐλλάδος ἐφτασαν ἰδιαίτερα ἀδυνατισμένοι καί ὁδηγοῦνταν οἱ περισσότεροι κατευθεῖαν στούς φούρνους...

Σέ λίγες μέρες ήρθε στό σπίτι ἕνας ψηλός, ξερακιανός, μεγάλης κάπως ήλικίας, Γερμανός πολίτης, συνοδευόμενος ἀπό ἕναν διερμηνέα. Ζήτησε νά τοῦ ἀνοίξουν τό διαμέρισμα τῶν Έ- βραίων. Μπῆκε μέσα καί ἄρχισε νά μετράει δυνατά τά δωμάτια: ein, zwei, drei... «Γερμανός! Θά ἔχουμε τώρα συγκάτοικο Γερμανό. Ποιός ξέρει τί διάβολος είναι...», λέγαμε.

Καί πράγματι αὐτός τό πῆρε. 'Αλλά δέν ἦταν Γερμανός. 'Ηταν ἕνας καράβλαχος ἀπό τή Δυτική Μακεδονία, πού είχε σπουδάσει στή Γερμανία καί τώρα τά 'χε καλά καί περίκαλλα μέ τούς Γερμανούς. Τούς ἕκαμνε τεχνικά ἕργα. Αὐτός ἐγκαταστάθηκε γιά χρόνια ἐκεῖ. Καί ἡ ἀλήθεια είναι, ὅτι, ἐκτός ἀπό τίς γεροπαραξενιές του, διόλου δέν μᾶς πείραξε. Δέν ἦταν καταδότης. 'Όταν ἔφυγαν οἱ Γερμανοἱ καί ἦρθε τό ΕΑΜ, τά χρειάστηκε. 'Άρχισε νά μᾶς γλυκομιλάει καί νά μᾶς ξέρει. 'Εμεῖς είμασταν οἱ προλετάριοι τοῦ μεγάρου καί μέ μᾶς ἦθελε νά τά ἔχει καλά. 'Αλλά τή γλίτωσε καί τά ἐπόμενα, δύστυχα γιά μᾶς, χρόνια δέν ἕμεινε θέση μεγάλη καί τρανή πού νά μἤν τήν πάρει. Τοῦ είχαν ἑμπιστοσύνη ἀπόλυτη. Φίλος τῶν Γερμανῶν, βλέπεις...

'Από τούς Έβραίους τοῦ σπιτιοῦ μας κανένας δέν γύρισε. Πάει καί ἡ παχουλή κυρία Σιντώ, πάει κι ὁ μικρός "Ινο, πάει καί τό κοκκινομάλλικο κορίτσι. 'Αλλά κι ἀπό τή γειτονιά ἐλάχιστοι γύρισαν. Καί πολύ τσακισμένοι. "Εφταναν ἕνας - ἕνας σιωπηλοί καί ταπεινοί, ἕπαιρναν τό σπίτι τους, ἅν μποροῦσαν, καί ξανάπιαναν τή δουλειά τους.

Έτσι, κανένα χρόνο μετά τόν πόλεμο, καί ὄταν ὄλα μας φαίνονταν μακρινά καί κάπως ξεχασμένα, είδαμε μιά μέρα τό καφεκοπτήριο κάτω άπό τό σπίτι μας άνοιχτό. Οί δύο νεαροί γιοί τοῦ 'Αζούς, οἱ παλαιστές ἤ πυγμάχοι, είχαν γυρίσει. Ό γέρο 'Αζούς ὅμως ὅχι. Χάθηκε κι αὐτός στά μακρινά στρατόπεδα τῆς παραφροσύνης.

"Εγραψα ἐδῶ, κατά μήνα Φεβρουάριο του 1983, ὄσα είδα καί διεπίστωσα ό Ιδιος γιά τό διωγμό τῶν 'Εβραίων τῆς Θεσσαλονίκης ἀπό τούς Γερμανούς.

Καί τά ἕγραψα μόνο γιά τούς ἀθώους ἐκείνους καί γιά κανέναν ἄλλο...

\* Τό κείμενο αὐτό πρωτοδημοσιεύθηκε στά «Χρονικά» (τεῦχος 70, Σεπτέμβριος 1984). Ό Γ. 'Ιωάννου τό συμπεριέλαβε στό βιβλίο του «'Η πρωτεύουσα τῶν προσφύγων» ('Αθήνα 1984, σελ. 58 - 70).

μāς μετακίνησαν ἀρον - ἀρον. Μāς ὀδηγοῦσαν μές στή βροχή κατά τό ᾿Αμβοῦργο. Τούς ἀρρώστους καί τούς βραδυποροῦντες τούς καθάριζαν. Κάθε τόσο ἄκουγες πίσω ριπές. Ήταν ἕνα λεβεντόπαιδο Ἑβραῖος Σαλονικιός στήν ὁμάδα μας. Προπολεμικά πουλοῦσἑ ἑβραίικες ἐφημερίδες. Μετά ἀπό κάθε ἐκτέλεση φώναζε γιά νά μāς διασκεδάσει: Progrés, Indépendant... Πικρογελοῦσαν ὅλοι, ἀκόμα κι αὐτοί

...« Όταν πῆραν νά ζυγώνουν οἱ δικοί μας,

πού δέν ἤξεραν τή Σαλονίκη καί τίς ἑβραίικες ἐφημερίδες της, ἤξεραν ὅμως πολύ καλά τί ἤθελαν νά ποῦν αὐτές οἱ λέξεις»...

Γιῶργος Ἰωάννου

Σαρκοφάγος, ('Αθήνα 1981, σελ. 121)

XPONIKA · MAPTIOΣ 1986

