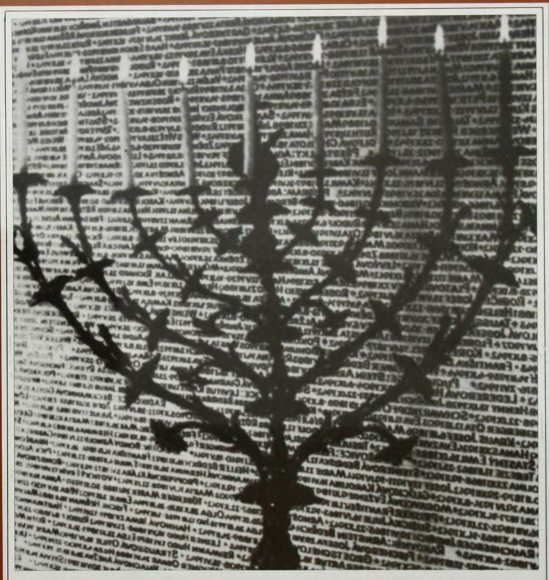
# XPONIKA הונות

ΟΡΓΑΝΌ ΤΟΥ ΚΕΝΤΡΙΚΟΥ ΙΣΡΑΗΛΙΤΙΚΟΥ ΣΥΜΒΟΥΛΙΟΥ ΤΗΣ ΕΛΛΑΔΟΣ

**ΕΤΟΣ Η' • ΑΡΙΘΜ. 76 — 77 • ΑΠΡΙΛΙΟΣ ΜΑΊ'ΟΣ 1985 • ΝΙΣΑΝ — ΙΓΙΑΡ 5745** 



## בכל הארץ יצא קום ובקצה תבל מליהם

«Είς πᾶσαν τήν γῆν έξῆλθεν ὁ φθόγγος αὐτῶν, καί ἕως τῶν περάτων τῆς οἰκουμένης οἱ λόγοι αὐτῶν» (Ψαλ. 19:4)



## Η ΔΟΞΑ ΤΟΥ ΑΝΘΡΩΠΟΥ

«Τό χάσμα π' ἄνοιξ' ὁ σεισμός κ' εὐδύς ἐγιόμισ' ἄνδη!»

Δ. Σολωμός

ιμάμε καί φέτος τή μνήμη τῶν γονέων κι ἀδελφῶν μας πού παράλογα κι ἀπάνθρωπα χάθηκαν στά χιτλερικά στρατόπεδα. 'Αναπολοῦμε μέ συγκίνηση καί πόνο τά τραγικά θύματα τοῦ πρωτοφανοῦς σέ σύλληψη καί σέ ἐκτέλεση στά χρονικά τῆς ἰστορίας 'Ολοκαυτώματος. Στεκόμαστε εὐλαβικά στήν ἀνάμνηση τῶν ὁμοθρήσκων μας πού καί πάλι θυσιάστηκαν, μαζί μέ πιστούς ἄλλων θρησκειῶν, γιά τήν ἐλευθερία καί τήν πρόοδο.

Είναι πράγματι παράδοξο ὅτι σέ πολλές περιόδους τῆς ἰστορίας τῆς ἀνθρωπότητας οἱ Ἑβρὰῖοι ἔχουμε γίνει τό λίπασμα γιά νά ἀνθίσουν νέες, καλύτερες γιά τόν ἄνθρωπο ἐποχές: ἀπό τή φοβερή Ἱερή Ἐξέταση — πού είχε σάν στόχο κυρίως τούς Ἑβραίους — ξεπήδησε ἡ ἄνοιξη τῆς ᾿Αναγεννήσεως, ἀπό τό τραγικό Όλοκαύτωμα — πού στοίχισε τή ζωή 6 ἐκατομμυρίων Ἑβραίων — δημιουργήθηκε ἡ φιλελεύθερη καί φιλική γιά τόν ἄνθρωπο μεταπολεμική κοινωνία.

«'Επιστροφή στόν ἄνθρωπο»: ἔτσι ὀνομάστηκε ή μετά τόν Β΄ παγκόσμιο πόλεμο πορεία τῶν λαῶν καί τῶν κρατῶν πρός τή δημιουργία. Προστασία τοῦ ἀνθρώπου, παροχή δυνατοτήτων γιά τήν πνευματική, κοινωνική, οίκονομική, πολιτική ανάπτυξή του, καλυτέρευση των συνθηκῶν διαβιώσεώς του, πνοή ἀέρα ἐλευθερίας, ἀτομικῆς κι όμαδικής (π.χ. κατάργηση τής ἀποικιοκρατίας, Διακήρυξη τῶν Δικαιωμάτων τοῦ 'Ανθρώπου). Αὐτή τήν εὐεργετική γιά τόν ἄνθρωπο πορεία τήν καθόρισαν καί τήν όριοθέτησαν μέ τήν προσφορά τῆς θυσίας τους ἐκεῖνοι πού χάθηκαν στόν Β΄ παγκόσμιο πόλεμο. Καί μεταξύ αὐτῶν, έμεῖς οἱ Ἑβραῖοι ἔχουμε τή μαζικότερη καί τήν πιό ἀπάνθρωπη συμμετοχή μιά καί ή ἐξόντωση τῶν 6 ἐκατομμυρίων όμοθρήσκων μας δέν έγινε μέ τίς συνθήκες του έμπολέμου (θύματα στά πεδία τῶν μαχῶν, κάθε εἴδους καταστροφές ἀμάχου πληθυσμού) άλλά στυγνά κι ώμά γιά φυλετικές καί θρησκευτικές διακρίσεις: γιά μόνο τόν λόγο ότι εἴμαστε πιστοί τῆς Ἰουδαϊκῆς θρησκείας!

ώρα μόλις, ὕστερα ἀπό 40 καί πλέον χρόνια, φωτισμένες προσωπικότητες τοῦ εὐρωπαϊκοῦ πνεύματος, ἀντικειμενικές καί σοβαρές φωνές τῆς Χριστιανικῆς θρησκείας (ὅπως καί στή σελίδα 31) τοῦ παρόντος τεύχους δημοσιεύεται), ἀρχίζουν σιγά σιγά, διακριτικά νά ἀναγνωρίζουν ὅτι τό πνεῦμα τοῦ ἀντισημιτισμοῦ ἡταν ἐκεῖνο πού ἡθικά ἐπέτρεψε στόν Χίτλερ νά τολμήσει τό 'Ολοκαύτωμα. Αὐτό τό ἀντισημιτικό πνεῦμα — πού στή διάρκεια τῶν αἰώνων συχνά ὅπλισε τά χέρια διωκτῶν, καταστροφέων, τυράννων, σφαγέων — αὐτό τό ἴδιο πνεῦμα τοῦ διωγμοῦ τῶν 'Εβραίων ἡταν ἐκεῖνο πού προσπάθησε νά «δικαιώσει» τίς πιό ταπεινές πράξεις κι ἐκδηλώσεις πού ἔχουν σημειωθεῖ στή μακραίωνη ἱστορία τοῦ ἀνθρώπου ἐπί τῆς γῆς.

Τόν αντισημιτισμό τόν δημιούργησαν καί τόν εξέθρεψαν θρησκευτικά κινήματα, πολιτικοκοινωνικές θεωρίες, οἰκονομικές καταστάσεις καί κάθε εἴδους κρυφά καί φανερά συμφέροντα. Τό δένδρο τοῦ ἀντισημιτισμοῦ έχει ποτιστεί μέ ποτάμια ἄγνοιας κι εὐτέλειας ἀπό άμαθεῖς, καιροσκόπους, κακούς, μικρόνοους κι ἀνίκανους. Ή μέ κάθε τρόπο ὲξόντωση ἀκόμα καί ή σωματική ὲξαφάνιση τοῦ «κακοῦ 'Εβραίου» (ναί, ναί ἐκείνου πού πίνει τή Μ. Παρασκευή τό αἴμα τῶν χριστιανόπαιδων... Γιατί κι αὐτό ἀκόμη ἔχει διδαχθεῖ σέ λαούς ταλαίπωρους ὅπως ὁ έλληνικός) θεωρήθηκε σέ κάποιες στιγμές σά δικαιολογημένη, ἀκόμα καί κάπως νομιμοποιούμενη. Ὁ Ἑβραῖος ήταν πάντα ή εὔκολη λύση (καί λεία) κάτω ἀπό τό διωγμό τοῦ ὁποίου κρύφτηκαν ἐπανειλημμένα — καί δυστυχῶς κρύβονται καί σήμερα ἀκόμη — κάθε μορφής συμφέροντα, πνευματική ύποτέλεια, βασανιστικές καταστάσεις, άντιδημοκρατικά συνθήματα.

Οἱ διωγμοί τῶν Ἑβραίων συντελέστηκαν πάντα ἀπό ἀνελεύθερα θρησκευτικά, πολιτικά καί κοινωνικά καθεστῶτα. Διωγμοί πού ἀπετέλεσαν πάντα προοίμιο ἄλλων γενικότερων ἀρνητικῶν καταστάσεων, πού δέν ἤταν οὕτε καί σήμερα εἴναι, εὕκολα ὁρατές.

'Αποτελεῖ ὅμως θεία οἰκονομία καί ἴσως κάποια ἡθική ἀνταμοιβή ὅτι ἀπό τό αἶμα τῶν 'Εβραίων πού χύθηκε, δημιουργήθηκαν πάντα καλύτερες συνθῆκες γιά τόν ἄνθρωπο. Δημιουργεῖται αὐτό πού ἐπιγραμματικά γιά τό 'Ολοκαύτωμα ἀνέφερε ὁ 'Ακαδημαϊκός Καθηγητής κ. Κ. Μπόνης: «'Από τοῦ μαρτυρίου εἰς τήν ἀναφαίρετον δόξαν». Καί ἡ δόξα αὐτή εἶναι τοῦ ἀνθρώπου!

ΕΙΚΟΝΑ ΕΞΩΦΥΛΛΟΥ: Μνημεῖο γιά τά θύματα τοῦ 'Ολοκαυτώματος στήν παλιά Συναγωγή τῆς Πράγας.

# ΑΦΙΕΡΩΜΑ ΣΤΟ ΟΛΟ-ΚΑΥΤΩΜΑ



## 'Αποκαλύπτω τά έγκλήματα τοῦ δήμιου - γιατροῦ ΜΕΝΓΚΕΛΕ

#### Είδα ὀλόκληρη τήν οἰκογένειά μου νά ὀδηγεῖται στά κρεματόρια

φωνη ξμεινε ή διεθνής κοινή γνώμη ἀπό τίς ἀποκαλύψεις τῶν ἐπιζώντων τοῦ "Αουσβιτς πού κατέθεσαν τήν προσωπική τους ἐμπειρία σέ μιά συμβολική δίκη πού ὁλοκληρώθηκε πρίν ἀπό μερικές μέρες στήν 'Ιερουσαλήμ μέ κατηγορούμενο — ἀπόντα βέβαια — τόν ἐδῶ καί ἀρκετά χρόνια «ἄφαντο» Γιόζεφ Μένγκελε τόν «ἄγγελο τοῦ θανάτου», πού κρύβεται στήν Παραγουάη καί πού ὁ δικτάτορας "Αλφρεντ Στρέσνερ — πρώην ναζιστής — δέν πρόκειται νά ἐκδώσει ποτέ...

Σαράντα όλόκληρα χρόνια μετά τήν ἀπελευθέρωση τοῦ "Αουσβιτς, οἱ μνῆμες εἶναι ζωντανές στά «πειραματόζωα» τοῦ Μένγκελε πού κατόρθωσαν νά ἐπιζήσουν ἀπό τά βασανιστήριά του. Καί δέν εἶναι διόλου παράξενο ὅτι τά θύματα τοῦ ναζιστῆ γιατροῦ πού ὀνομάστηκε «ἄγγελος ἐξολοθρευτής» συμφωνοῦν ὅτι μόνο μετά τή σύλληψη καί τήν παραδειγματική τιμωρία του θά βροῦν ἐπιτέλους τήν ψυχική τους ἡρεμία.

Συγκλονιστική ὑπῆρξε ἡ μαρτυρία δύο γυναικῶν, τῆς Ἐλίζαμπεθ καί τῆς Πέρλα Μόσκοβιτς πού ἔφτασαν στό Ἄουσβιτς 18 ἐτῶν, ἔχοντας τήν ἀτυχία νά εἶναι Ἑβραῖες, δίδυμες καί νάνοι. «Όταν μᾶς πρωτοεῖδε ὁ Μένγκελε ἐνθουσιάστηκε «κατέθεσε ἡ Πέρλα Μόσκοβιτς, πού ὅπως καί ἡ ἀδελφή της κινεῖται πιά πάνω σέ ἀναπηρική πολυθρόνα. «Τόν θυμᾶμαι νά τρίβει τά χέρια του καί νά κραυγάζει ὅτι μέ ἐμᾶς θά ἔχει δουλειά γιά εἴκοσι χρόνια».

"Όπως κατέθεσαν οἱ δύο ἀδελφές, τά βασανιστήρια πού ὑπέστησαν ἤταν ὅλων τῶν εἰδῶν. Καί δέν πρόκειται νά ξεχάσουν ποτέ ἐκεῖνο τό ἐφιαλτικό βράδυ πού ὁ Μένγκελε τίς διέταξε νά γδυθοῦν καί νά ἀνέβουν στή σκηνή γιά νά διασκεδάσουν τόν ἀρχηγό των "Ες - "Ες Χ. Χίμμλερ καί 2.000 ἀξιωματικούς καί στρατιῶτες. Τήν ὥρα πού οἱ δυστυχισμένες δίδυμες ἐκτελοῦσαν τό μακάβριο νούμερό τους, ὁ Χίμμλερ ἀπαθανάτιζε τή σκηνή μέ τήν κινηματογραφική του μηχανή...

Σήμερα ή «Α» φέρνει στό φῶς μιά συγκλονιστική μαρτυρία. Μιά Ἑλληνίδα Ἑβραία ἡ κ. Μπέρρυ Ναχμία, ἔζησε τόν ἐφιάλτη τοῦ Ἄουσβιτς ὅπου εἴχε στήσει τό «βασίλειο τῆς φρίκης» ὁ «ἄγγελος τοῦ θανάτου».

Έγώ γλύτωσα, θυμαται ή κ. Ναχμία, άλλά είδα νά όδηγοῦνται στά κρεματόρια ἀπό τόν Μένγκελε, 9 ἀγαπημένα μέλη τῆς οἰκογένειάς μου. Μαζί μέ πολλούς ἄλλους "Ελληνες καί 'Ελληνίδες.





Χάϊνριχ Χίμλερ 'Ο ἀρχηγός τῶν SS

Είσοδος τοῦ "Αουσβιτς. "Arbeit macht frei"...

### Στό "Αουσβιτς μαρτύρησαν Ελληνίδες!

ιά μέρα βρέθηκα στό χῶμα μέ δύο τεράστια λυκόσκυλα ἀπό πάνω μου νά μέ κατασπαρά-ζουν καί τρεῖς "Εσ - "Ες νά μέ χτυπᾶνε μέ τά μαστίγιά τους ἀλύπητα. Τό αἶμα μου ἔτρεχε ποτάμι καί ἤξερα ἐκείνη τήν ὥρα τῆς φρίκης, πώς δέν εἶχαν κάνει ἀπολύτως τίποτα, πώς δέν εἶχα φταίξει. Τότε ἤταν πού ἐπαναστάτησε ὅλο μου τό εἶναι».

«"Ενιωσα τό σῶμα μου νά γίνεται ἀτσάλινο, τό πρόσωπό μου νά κοκκινίζει καί ὕστερα νά μαυρίζει. Καί ἔτσι ξαφνικά, σταμάτησα νά πονάω. Δέν ἔνιωθα κανένα χτύπημα, δέν φοβόμουν τά σκυλιά, τίποτα. Δίπλα μου ἡ ξαδέλφη μου καί κάτι ἄλλες φίλες, ἔκλαιγαν, οῦρλιαζαν.

Γιατί κλαῖτε; Τίς ρώτησα.

Μά θά σέ σκοτώσουν, δέν τό καταλαβαίνεις; Μοῦ ἀπάντησαν».

«"Όμως ἐγώ δέν πονοῦσα. Γιατί ἤθελα νά ζήσω, εἶχα πάρει ἀπόφαση πώς πρέπει νά ζήσω. Κι αὐτό, ἤταν δυνατότερο ἀπό ὁποιοδήποτε ἄλλο συναίσθημα...».

Νούμερο 76.859, στρατόπεδο συγκέντρωσης "Αουσβιτς. Μιά γυναίκα κοντά στά 55 σήμερα, πού οί μόνες γερμανικές λέξεις πού θυμαται άβίαστα είναι αὐτός ὁ ἀριθμός, πού θέλει νά μιλήσει γιά κείνες τίς μέρες ὅσο κι ἄν τῆς κοστίζει καί πού κατάφερε νά ἐπιβιώσει ἀπό τό ὁλοκαύτωμα.

Ή κ. Μπέρρυ Ναχμία, ἔσφιξε τά δόντια στό "Αουσβιτς καί εἶπε, «θά ζήσω». Καί τά κατάφερε. Χρόνια όλόκληρα μετά ἀπό τίς 5 Μαΐου τοῦ 1945 πού ἀντίκρυσε γιά τελευταῖα φορά τίς πόρτες τοῦ στρατοπέδου ἀνοιχτές δέν θέλησε νά μιλήσει σέ κανέναν. Γιά τά βασανιστήρια, γιά τά κρεματόρια καί τούς ἐξευτελισμούς, γιά τόν «ἄγγελο

τοῦ θανάτου», τόν Μένγκελε, πού αὐτές τίς μέρες δικάστηκε — ἔστω καί ἐρήμην — στό Ἰσραήλ. Σέ μιά δίκη πού συγκλόνισε τήν παγκόσμια κοινή γνώμη, καθώς τάθύματα τοῦ παρανοϊκοῦ γιατροῦ κατέθεταν.

Γιά τή φίλη της τή Ντόρα πού τῆς δίδαξε πῶς νά ζήσει, νά ἐπιβιώσει ἀπό τή θηριωδία χωρίς νά χάσει τήν ἀνθρωπιά της. Ἡ κ. Ναχμία, κρατοῦσε βαθιά μέσα της τήν πληγή πού λέγεται "Αουσβιτς καί ξανάφτιαχνε τή ζωή της. Μέχρι τό 1981. "Όταν γιά πρώτη φορά τό Ίσραήλ κάλεσε ὅλους τούς ἐπιζήσαντες ἀπό τά στρατόπεδα νά μιλήσουν, ν' ἀφήσουν ζωντανές μαρτυρίες γιά ὅλες τίς ἑπόμενες γενιές.

«'Ακούγαμε γιά στειρώσεις μέσα ἀπό φρικτούς πόνους, γιά τό ὅτι «πότιζε» τά θύματά του μέ διάφορα μικρόβια. Πράγματα πού κάνουν τό μυαλό τοῦ ἀνθρώπου νά σταματάει νά ἀρνεῖται νά τά πιστέψει».

Ή κ. Ναχμία, ήταν στό Ίσραήλ τήν περασμένη έβδομάδα πού γινόταν «ή δίκη» τοῦ Μένγκελε. Τοῦ ἀνθρώπου πού ἀφάνισε ὅλη της τήν οἰκογένεια. «Βρισκόμουν στό Τέλ - ᾿Αβίβ γιά μιά σειρά ἐκδηλώσεων καί δυστυχῶς δέν μπόρεσα νά προσθέσω καί γώ τή δική μου μικρή μαρτυρία», θά πεῖ. «"Ομως ἔβλεπα κάθε μέρα ἀπό τήν τηλεόραση τί γινόταν».

« Ακουσα όλους αὐτούς τούς ἀνθρώπους νά παρελαύνουν καί νά λένε τί τούς ἔκανε ὁ «γιατρός». Καί συνειδητοποίησα — γιά ἄλλη μιά φορά — πώς ποτέ δέν πρέπει ἐμεῖς πού ζήσαμε τό όλοκαύτωμα νά κλείνουμε τό στόμα μας. Άλλά νά μιλᾶμε γιά νά μήν ξεχάσει κανείς δλα αὐτά πού γίνανε. Μόνο καί μόνο γιατί εἴμαστε 'Εβραῖοι...».

ή 17χρονη Μπέρρυ άρχίζει νά καταλαβαίνει μέρα μέ



τή μέρα πόσο δίκιο είχε ή φίλη της ή Ντόρα, ὅταν προσπαθοῦσε νά τήν κάνει νά καταλάβει πώς πρέπει νά μείνει ζωντανή. «Στό Μπίργκενάου μᾶς βάζανε ὅλη τήν ἡμέρα νά κουβαλᾶμε πέτρες. Σκάβαμε μέ τά χέρια μας, παίρναμε πέτρες καί τίς κουβαλούσαμε χιλιόμετρα ὁλόκληρα. Καί μετά, τίς ξαναπηγαίναμε ἐκεῖ πού τίς εἴχαμε πρωτοπάρει».

« Έρχονται στιγμές πού τόνιωθα πώς δέν θά ἄντεχα. Καί ὅμως... Ἡ Ντόρα ἤταν πάντα κοντά μου γιά νά μοῦ φωνάζει «ψηλά τό ἡθικό». Καί γώ ἀναρωτιόμουν, γιατί, τί νόημα ἔχει. ᾿Αφοῦ ὁ θάνατος ἤταν γύρω μας, τόν βλέπαμε κάθε μέρα νά περνάει καί ἀπλά λέγαμε πώς, σήμερα δέν ἤρθε ἡ δικιά μας σειρά. Κι ὅμως. Ἐκεῖνα τά λόγια τῆς Ντόρας πού μέ συντρόφεψαν τίς ἀτέλειωτες νύχτες καί μέρες στό στρατόπεδο τοῦ θανάτου, ἤταν τόσο παράλογα καί τόσο δυνατά πού κατάφερα νά τά πιστέψω».

«Είπα στόν έαυτό μου πώς δέν πρέπει νά χάσει τήν άνθρωπιά του, πώς πρέπει ν' άντέξει. Τότε, μέ είχαν βάλει σ' ένα τμήμα μέ άλλες 500 γυναῖκες. Δουλειά μας ήταν νά φτιάχνουμε ἀπό 40 πακέτα ἡ κάθε μία κάθε μέρα. Πακέτα πού ἤταν γεμᾶτα ἀπό τίς περιουσίες πού είχαν κουβαλήσει οἱ Έβραῖοι μαζί τους, ροῦχα, παπούτσια».

«Δούλευα σ' ένα μέρος πού γύρω - γύρω ήταν 6 κρεματόρια», λέει. «Κάθε μέρα μύριζα μέ τά ίδια μου τά ρουθούνια τή μυρωδιά άπό τίς καμένες σάρκες, ἄκουγα τίς

φωνές ξβλεπα τίς φλόγες. Καί ζοῦσα τό δράμα ἐκείνων πού εἶχαν πάρει μιά τρίμηνη ἀναβολή ζωῆς καίγοντας τίς ἴδιες τους τίς μάνες καί τ' ἀδέλφια τους στά κρεματόρια. Τούς 'Εβραίους πού οί Γερμανοί δέν ἔστελναν ἀμέσως στόν θάνατο, ἀλλά τούς χρησιμοποιοῦσαν γιά νά τούς βοηθανε».

ό καλομαθημένο κοριτσάκι ἀπό τήν Καστοριά ἀγωνίζεται μέ νύχια καί μέ δόντια νά ἐπιβιώσει. Θάρθουν νύχτες ὁλόκληρες πού οἱ Ναζί θά τήν ἀφήσουν γυμνή, ἄυπνη καί τήν ἐπόμενη μέρα πάλι δουλειά. Καί ἄλλες βραδιές πάλι πού θά ξυπνήσει ἀπό τίς φωνές τῆς κόρης γιατί ἡ μάνα τῆς ἔκλεβε τό λιγοστό ψωμί.

»— «Μάνα», φώναζε ή κόρη, «μοῦ τρῶς τό λιγοστό ψωμί τήν ὥρα πού κοιμᾶμαι. Γιατί; Γιατί δέν μ' ἀφήνεις νά ζήσω;».

«Καί ή μάνα ν' ἀπαντάει: γιατί δέν μοῦ φτάνει τό φαγητό γιά νά ζήσω ἐγώ. Καί δέν θέλω νά πεθάνω...». Ἡ πίστη πού σώζει. Αὐτή κράτησε τήν κ. Ναχμία στή ζωή. Μετά τό πρῶτο σόκ, τήν ἀνυπαρξία, τόν φόβο, τή διαλογή καί τήν ἐκτέλεση τῶν ἀγαπημένων της προσώπων, ὁ θάνατος πολύ λίγο μετροῦσε πιά.

Ή φωνή της τρέμει. "Όμως οὔτε μιά στιγμή δέν θά σπάσει. Οὔτε γιά ἔνα δευτερόλεπτο δέν θά σταματήσει νά μιλάει, νά δείχνει τόν ἀριθμό στό ἀριστερό της μπρά-



Τά τραῖνα κουβαλούσαν στό "Αουσβιτς. «'Από ἐδῶ δέν θά βγεῖ κανείς».

τσο, νά προσπαθεῖ νά ἐξηγήσει τά ἀνεξήγητα, ὅλα αὐτά πού είναι πέρα καί ἀπό τήν πιό ἀρρωστημένη φαντασία. Ἡ κ. Ναχμία πίστεψε πώς πρέπει νά ζήσει, χωρίς νά χαρίσει τήν ἀνθρωπιά της στούς Ναζί. Καί τώρα, πιστεύει μέ κείνη τήν ἴδια φλόγα πού ἄναψε μέσα της στό "Αουσβιτς, πώς πρέπει — ἔχει χρέος — νά μή δειλιάσει. Νά μιλήσει.

«Κάποτε, ήμουν τόσο έξαντλημένη, πού δέν ἄντεξα. Χώθηκα μέσα σέ κάτι στοιβαγμένα ροῦχα. Μέ πῆρε ὁ ὕπνος ἀμέσως. "Όμως ἐκείνη τήν ὥρα μπῆκε τό κοντρόλ. Καί μέ ἄκουσε ἕνας Γερμανός ἀξιωματικός νά ροχαλίζω. "Έφυγε γιά νά φέρει βοήθεια καί τήν ὥρα πού ήταν ἀκόμα μέσα, ἔνιωσα κάποια κοπέλα νά μέ ἀρπάζει ἀπό τά μαλλιά καί νά μοῦ λέει: — μήν κουνηθεῖς. Ξύπνα καί μόλις φύγει, βγές ἔξω γιατί θά μᾶς μετρήσουν».

Οἱ μέρες, οἱ μῆνες κυλοῦσαν. Στό στρατόπεδο τοῦ «ἀγγέλου τοῦ θανάτου», ὁ φόβος ἤταν καθημερινός. Οἱ προσβολές καί οἱ ἐξευτελισμοί, συνηθισμένοι. Οἱ ἄνθρωποι προσπαθοῦσαν νά ζήσουν, ἀκόμα μία μέρα, ἀκόμα λίγες ὧρες. Τά κρεματόρια δουλεύανε συνέχεια, ὁ παρανοϊκός γιατρός, κλεισμένος τήν ἡμέρα μέσα στό ἐργαστήριό του κατέστρεφε ἀνελέητα ζωές, ἀνθρώπινες ὑπάρξεις. Καί ἡ μικρή Μπέρρυ, κράταγε γιά λάβαρο τήν ἀνθρωπιά της καί τό πεῖσμα της νά ζήσει.

"Όμως ἡ φρίκη πλησίαζε στό τέλος της. Τά συμμαχικά στρατεύματα προχωροῦσαν ὅλο καί πιό βαθιά. Οἱ Γερμανοί ἔτρεχαν. Καί μιά μέρα... «μέ ξύπνησαν καί μοῦ εἶπαν νά βγῶ ἔξω γιατί οἱ πόρτες τοῦ στρατοπέδου ἤταν ἀνοιχτές».

«Δέν πίστευα στά μάτια μου. Οἱ Γερμανοί νά τρέχουν καί τό στρατόπεδο ἄδειο. Ἐκεῖ συνάντησα καί τήν ξαδέλφη μου. ᾿Αρχίσαμε νά περπατᾶμε — οὔτε κι ἐγώ ξέ-



'Ο Χίμλερ στό "Αουσβιτς



Θάλαμος κρατουμένων στό "Αουσβιτς

ρω πόσες μέρες - μέσα στό δάσος. Ή μιά στήριζε τήν ἄλλη. Καί, ὅταν κάποια στιγμή ἀποκάμαμε, βρισκόμασταν κοντά σ' ἕνα ἄλλο ἐγκαταλελειμένο στρατόπεδο».

«Μπήκαμε μέσα γιά νά κοιμηθούμε. Καί τό πρωί ξαναβρήκαμε τίς πόρτες κλειδωμένες. Δέν περιγράφεται αὐτό πού ἔνιωσα. Βέβαια ἐκείνη τή στιγμή δέν ξέραμε πώς θά ήταν κλειδωμένες οἱ πόρτες μόνο γιά λίγες ὧρες. "Ομως ἡ αἴσθηση καί μόνο ὅτι ξαναμπήκαμε μόνες μας μέσα στή φυλακή, μᾶς τρέλλαινε. Καλύτερα — λέγαμε — νά πεθάνουμε στό δάσος. Τουλάχιστον, νά πεθάνουμε λεύτερες...».

Ή περιπλάνηση των δύο κοριτσιών θά συνεχιστεῖ. Μέχρι τή στιγμή πού θά συναντηθοῦν μέ τά στρατεύματα των Ρώσων. Καί ὁ ἐφιάλτης, μοιάζει νά φτάνει στό τέλος του. «Θυμᾶμαι πώς ὅταν εἴδαμε τούς Ρώσσους καί μᾶς ἔδωσαν ἔνα κρεβάτι καί λίγα τρόφιμα, τότε καί μόνον τότε, ἄφησα τόν ἑαυτό μου νά χαλαρώσει. καί μέσα σέ λίγες ὧρες, ἀνέβασα 40 πυρετό».

«Είχα πάθει τύφο. Γιά πολλές μέρες δέν είχα ἐπαφή μέ τό περιβάλλον. Μέχρι πού συνῆλθα καί είδα πώς μέ ταίζανε τήν... σούπα τοῦ στρατοπέδου», θά πεῖ χαμογελώντας. «Μ' ἔπιασε ἀπελπισία. Ποῦ νάξερα ὅμως ἐκείνη τή στιγμή πώς θά μποροῦσα νά ἔχω πεθάνει ἄν δέν ἔκαναν αὐτό τό πράγμα οἱ Ρῶσοι γιατροί γιά νά συνηθίσει σιγά - σιγά ὁ ὀργανισμός μου. Μετά συνεχίζει γέμισα ψεῖρες. "Όμως ἤμουν λεύτερη...».

'Η ἀντίστροφη μέτρηση γιά τήν ἐπιστροφή στήν πατρίδα είχε ἀρχίσει.

« Αφησα μιά κασέτα στό είδικό χωριό πού φτιάχτηκε στό Γιάντ Βασέμ τῆς 'Ιερουσαλήμ. Μιά κασέτα πού δέν είναι τίποτ' ἄλλο παρά μιά φωνή ἀπό τό ὁλοκαύτωμα».

«Κι αὐτή ἡ φωνή εἶναι δικιά μου, φερμένη ἀπό πολύ μακριά. 'Από τά χιτλερικά στρατόπεδα τοῦ "Αουσβιτς τοῦ Μπίργκενάου. "Ομηρος καί θύμα τοῦ Β' παγκοσμίου πολέμου, ἐπειδή ἤμουν 'Εβραία. 'Η παράκλησή μου εἶναι νά παραδοθεῖ στίς ἐπόμενες γενιές, γιατί τό 'Ολοκαὐτωμα τῶν 'Εβραίων, δέν πρέπει ποτέ νά ἐπαναληφθεῖ...».



Τά δύο «πειραματόζωα»

ταν γύρισα στήν 'Ελλάδα ἀπό τό "Αουσβιτς, κι ἐγώ καί ὅλοι ὅσοι ἔζησαν τήν φρίκη του, κουβάλησα μέσα μου τό στρατόπεδο», λέει ή κ. Ναχμία. «Προσπάθησα ν' ἀντιδράσω κλείνοντας τά πάντα μέσα μου, κρατώντας γιά τόν ἑαυτό μου ὅσα ἔζησα. Παντρεύτηκα, ἔκανα παιδιά καί ποτέ — ἔκτός ἀπό μιά φορά πού μίλησα στόν ἄντρα μου — δέν ἀναφέρθηκα σέ 'κείνη τήν περίοδο».

«Μέχρι τόν 'Ιούνιο τοῦ 1981. 'Ήταν τότε πού μαζευτήκαμε στόν τόπο τῶν προγόνων μας ὅλοι ὅσοι γλυτώσαμε. Μᾶς ζήτησαν θυμᾶμαι νά κάνουμε ὁμιλίες, νά ποῦμε ὁ καθένας τήν προσωπική του περίπτωση. Τρεῖς μῆνες πρίν μιλήσω ἐκεῖ σάν ἀντιπρόσωπος τῆς 'Ελλάδας ξαναζοῦσα τόν ἐφιάλτη. 'Υπέφερα γιατί ξανασκεφτόμουν στιγμές, εἰκόνες πού εἶχα προσπαθήσει πολύ νά ξεχάσω. 'Η μνήμη ἀρνιέται νά ξαναζήσει τέτοια φρίκη. Γι' αὐτό καί οἱ περισσότεροι δέν θέλουν νά μιλᾶνε γιά τά χρόνια τῆς ὁμηρείας τους...».

Καί είναι ἀλήθεια. Δυό γυναίκες - πειραματόζωα τοῦ Μένγκελε πού σήμερα ζοῦν στή Θεσσαλὸνίκη, τρέμουν καί μόνο στό ἄκουσμα τοῦ "Αουσβιτς, καί μόνο στήν ἰδέα πώς πρέπει νά μιλήσουν νά ποῦν ὅλα ὅσα ἔζησαν. Τό Ιδιο καί οἱ περισσότερο ἐπιβιώσαντες τῆς 'Αθήνας πού — πολύ εὐγενικά ἀλλά ἀποφασιστικά — ἀρνιοῦνται νά μιλάσων

\*Ηταν 24 Μαρτίου τοῦ 1944. Ἡ 18χρονη Μπόνικα — ἔτσι φώναζαν χαϊδευτικά τήν κ. Ναχμία — πιάστηκε μαζί

μέ ἄλλους 900 Ἑβραίους στήν Καστοριά, ὅταν οὶ Γερμανοί κὐκλωσαν τήν ἑβραϊκή συνοικία. Ἔμειναν ὅλοι 3 μέρες περιορισμό καί μετά όδηγήθηκαν στή Θεσσαλονίκη. Ἄλλες 6 μέρες περιορισμός καί μετά... Ἄουσβιτς.

«"Ημουν τόσο μικρή τότε, τόσο άθώα πού καλά - καλά δέν καταλάβαινα τί γινόταν», θυμᾶται τό νούμερο 76.859 τοῦ στρατοπέδου σήμερα. «Δέν μποροῦσα ποτέ νά πιστέψω τί μᾶς περίμενε. "Αλλωστε παίρναμε συνέχεια γράμματα ἀπό τήν Κρακοβία, ἀπό Έβραίους πού ήδη είχαν όδηγηθεῖ στά στρατόπεδα, ὅπου μᾶς ἔγραφαν πόσο καλά περνοῦσαν καί πώς ἔπρεπε νά πᾶμε καί μεῖς μαζί τους».

«Θυμάμαι τήν ξαδέλφη μου τήν Ντόρα πού προσπαθοῦσε νά μέ προετοιμάσει καί γώ τήν ρώταγα συνέχεια. «Μά γιατί; 'Αφοῦ δέν ἔχω κάνει τίποτα...». Δέν μποροῦσα, δέν είχα τήν δύναμη νά φανταστῶ τί θά γινόταν μόλις φτάναμε ἐκεῖ. Κι ἄλλωστε ἔβλεπα καί τούς δικούς μου, όλόκληρη τήν οἰκογένειά μου πού χάθηκε στό στρατόπεδο τοῦ θανάτου, νά ἐλπίζουν».

'Από τούς 900 'Εβραίους τῆς Καστοριᾶς πού όδηγήθηκαν ἐκεῖνο τόν Μάρτιο τοῦ 1944 στό ''Αουσβιτς, γύρισαν ζωντανοί μόνο 35... 'Ανάμεσά τους καί ἡ μικρούλα Μπόνικα, πού πολύ γρήγορα συνειδητοποίησε πόσο δίκιο είχε ἡ Ντόρα ἡ φίλη της, ὅταν προσπαθοῦσε νά τήν προετοιμάσει καί νά τῆς μάθει πῶς πρέπει νά πιστέψει στή ζωή γιά νά τά καταφέρει. ''Αν ἤθελε νά γυρίσει ζωντανή.

#### Φρίκη στό «Μπλόκ 10»

τό "Αουσβιτς ἔφτασα μ' ὅλη μου τήν οἰκογένεια», συνεχίζει ἡ κ. Ναχμία. «Τή μητέρα μου, τόν 
παππού καί τήν γιαγιά καί τά μικρότερα ἀδέλφια μου. Μόλις μπήκαμε μέσα στόν στρατόπεδο, ἀντίκρισα τόν Μένγκελε. Ψηλός μελαχροινός, μέ μουστάκι, θυμᾶμαι, μοῦ φάνηκε πραγματικά θηριώδης. Αὐτός καί οἱ 
Γερμανοί στρατιῶτες ἦταν παραταγμένοι, καθαροί μέσα 
στίς ζεστές στολές τους καί μεῖς, ἤδη ἐξαθλιωμένοι ἀπό 
τό ταξίδι».

«Ό Μένγκελε ήταν ἐκεῖνος πού ἀποφάσιζε. Ποιός θά ζήσει και ποιός θά πεθάνει. Ήρθα φάτσα μέ φάτσα μαζί του. Και κεῖνος ἔδειχνε μέ τό χέρι του. Ἐπάνω ἤ κάτω. Πού σήμαινε ζεῖς ἤ πεθαίνεις. Θυμᾶμαι πώς ἔτρεμα ἀπό τήν ἐξάντληση και τόν φόβο μου. Και ἤμουν δίπλα στή φίλη μου τήν Ντόρα, προσπαθώντας νά πάρω κουράγιο, ὅταν ξαφνικά είδα τόν πατέρα, τ' ἀδέλφια μου και τούς ὑπόλοιπους δικούς μου, ἐπάνω σ' ἔνα φορτηγό νά διασχίζουν τήν αὐλή».

«'Εκείνη τήν ώρα, μ' ἔπιασε πανικός. Δέν ἤθελα νά ά-

φήσω τόν πατέρα μου καί, δέν ξέρω ήθελα νά τόν βοηθήσω. "Αφησα τήν Ντόρα καί ἔτρεξα στό φορτηγό. Σκαρφάλωσα στή ρόδα γιά νά βρεθῶ δίπλα του, ὅταν κάποιος Γερμανός στρατιώτης — πού προφανῶς μέ λυπήθηκε γιατί ἤξερε ποῦ τοὺς πήγαιναν — μοῦ 'δωσε ἕνα χαστούκι καί βρέθηκα τρία μέτρα μακριά».

«'Εγώ ὅμως σηκώθηκα καί ξαναπροσπάθησα νά φτάσω στό φορτηγό. 'Ο στρατιώτης δοκίμασε νά μέ ξαναχτυπήσει καί τότε ἄκουσα τή φωνή τοῦ πατέρα μου νά λέει:

»— Μήν ἀνεβαίνεις. Δέν θέλω νά τούς βλέπω νά σέ χτυπάνε. Νά κάθεσαι ἤσυχη καί νά τούς ἀκοῦς. Ήταν καί τά τελευταῖα του λόγια. Ἡ τελευταία φορά πού τόν εἴδα ζωντανό. Κι αὐτόν καί ὅλους τούς ὑπόλοιπους...».

Ή ρόδα αὐτοῦ τοῦ φορτηγοῦ, ὁ Μένγκελε πού συνέχιζε νά δείχνει αὐτούς πού θά ζοῦσαν ἤ πού θά πέθαιναν, «συνόδεψαν» πολλά χρόνια τήν κ. Ναχμία στούς νυχτερινούς της ἐφιάλτες στά χρόνια πού ἀκολούθησαν.

«Ναί. 'Ο ἄνθρωπος αὐτός ήταν στήν οὐσία ὁ διοικητής



τοῦ στρατοπέδου», θυμᾶται. «Είχε τόν πρῶτο καί τόν τελευταῖο λόγο γιά τή ζωή μας. Τηταν ἐκεῖνος πού ἀπό τήν πρώτη στιγμή πού ἔφταναν οί «καινούργιοι» ἀποφάσιζε ποιοί μποροῦν νά δουλέψουν, ποιοί θά πήγαιναν στά κρεματόρια καί ποιοί θά ἤταν ἐκεῖνοι πού θά χρησιμοποιοῦσε στά ἀποτρόπαια πειράματά του».

«Καθώς κύλαγε ή καθημερινή ζωή στό στρατόπεδο έμεῖς δέν τόν βλέπαμε. Ήταν σχεδόν ὅλη τήν ήμέρα κλεισμένος μέσα στό «μπλόκ 10» καί ἀσχολεῖτο μέ τά πειράματά του. Μέ τό πρόσχημα τῆς καλύτερης τροφῆς καί

τῆς καλύτερης μεταχείρισης ξεγελοῦσε κάποιους ἤ τούς ἔπαιρνε δά τῆς βίας, μέσα στό δικό του μπλόκ».

«Καί ἐκεῖ, ἔκανε ὅλη τήν ἡμέρα τά πειράματά του. Ἔβγαινε μόνο ὅταν ἔρχονταν οἱ καινούργιοι γιά νά «διαλέξει» τά πειραματόζωά του. Στό στρατόπεδο ἄρχισαν νά κυκλοφοροῦν διάφορες φῆμες γιά τό τί ἀκριβῶς γινόταν μέσα στό μπλόκ 10. Γιά γυναῖκες πού ἔβαζε μέσα στις ώσθῆκες τους σπέρματα πιθήκου, γιά ἄντρες πού βασάνιζε κάνοντάς τους διάφορες ἐγχειρήσεις, γιά τά δίδυμα πού ἤταν ἡ «ἀδυναμία» του».

('Από τήν «'Ακρόπολη», 17.2.1985)-

'Ο Πάπας 'Ιωάννης Παῦλος στό Ιστορικό του προσκύνημα στό "Αουσβιτς. Στό στρατόπεδο πού ἐξολοθρεύτηκαν Έβραῖοι καί Χριστιανοί μαζί. Λίγα λουλούδια καί πολλές εύχές γι' αὐτούς πού ἔπεσαν ἐκεῖ καί πού θά θυμίζουν στίς γενιές πού ξρχονται τό μεγάλο ξγκλημα



#### **XPONIKA**

ΟΡΓΑΝΟ ΤΟΥ ΚΕΝΤΡΙΚΟΥ ΙΣΡΑΗΛΙΤΙΚΟΥ ΣΥΜΒΟΥΛΙΟΥ ΤΗΣ ΕΛΛΑΔΟΣ

Σουρμελή 2 — 104 39 ΑΘΗΝΑ τηλ.: 88.39.951 Ύπεύθυνος σύμφωνα μέ τό Νόμο: 'Ο Πρόεδρος τοῦ Κ.Ι.Σ.:

> 'Ιωσήφ Λόβιγγερ Σουρμελή 2 — 'Αθήνα

> ΔΙΑΝΕΜΕΤΑΙ ΔΩΡΕΑΝ



Γκούντρουν Χίμλερ

## Δύο παράλληλα ἡμερολόγια

Πῶς ἔβλεπαν τά γεγονότα τοῦ πολέμου ἡ καταδιω-γμένη 'Εβραιοπούλα καί ἡ κόρη τοῦ ἀρχηγοῦ τῶν "Ες "Ες, Χίμλερ. Καί οἱ δυό θαυμάζουν τούς γονεῖς τους. 'Εκτιμήσεις καί μικρά οἰκο-γενειακά μυστικά. "Ονειρο ἕνα κτῆμα



"Αννα Φράνκ

στήν 'Ανατολή. «'Ο μπαμπάς θά συνεισφέρει πολύ στή νίκη...». «'Η καρδιά μου ἀνοίγεται στήν ἐλπίδα...». 'Η "Αννα πέθανε ἀπό τύφο. 'Η Γκούντρουν ζεῖ.

άιος 1942: «'Ο καιρός ήταν θαυμάσιος. Βραδάκι καί μέ τή μαμά καθόμασταν στή βεράντα, ὅταν ξαφνικά χτύπησε τό κουδούνι δυνατά καί ἐπίμονα. Ποιός μπορούσε νά χτυπάει ἔτσι; 'Ήταν ὁ μπαμπάς». Ο «μπαμπάς» είναι ὁ Χάινριχ Χίμλερ, παχύς, κοντός, πολύ μύωψ, ἀνώτατος διοικητής τῶν "Ες "Ες τοῦ Χίτλερ. Έδω καί ένα χρόνο έκπονεῖ καί θέτει σέ έφαρμογή κατ' έντολήν του Χίτλερ ένα σχέδιο μέ τίτλο «Τελική λύση τοῦ έβραϊκοῦ προβλήματος στήν Εὐρώπη καί στίς άνατολικές χώρες». Τό σχέδιο προβλέπει τήν ἐξόντωση ένός ἀριθμοῦ Ἐβραίων πού, σύμφωνα μέ τούς ὑπολογισμούς τοῦ Χίμλερ, φθάνουν τά ἔνδεκα έκατομμύρια. Πρόκειται γιά μιά ἐπιχείρηση ἐκκαθαρίσεως τῆς «μολυσμένης φυλής» στίς γερμανοκρατούμενες περιοχές: Τσεχοσλοβακία, Πολωνία, Γαλλία, μεγάλο τμήμα τής ΕΣ-ΣΔ, Βέλγιο, 'Ολλανδία.

Αὐτό τό βράδυ τοῦ Μάη τοῦ 1942, ὁ Χίμλερ γυρίζει στό σπίτι ἀπό τή 'Ολλανδία. "Εχοντας κάνει γεωργικές σπουδές κι ἐπειδή ἀγαπὰ τή φύση φέρνει στή γυναίκα του καί τήν κόρη του «πολλά φροῦτα, λαχανικά καί 150 θαυμάσιες, δίχρωμες τουλίπες». "Ετσι γράφει ἡ κόρη του Γκούντρουν στό ἡμερολόγιό της.

Τίς ἴδιες μέρες, τίς ίδιες ώρες, στό "Αμστερνταμ τῆς 'Ολλανδίας, μιά ἄλλη κοπελίτσα, συνομήλικη τῆς Γκούντρουν, γράφει καθημερινά τό ἡμερολόγιό της. Τή λένε "Αννα Φράνκ. Καί οἱ δύο εἶναι Γερμανίδες, ἀλλά τό 1933, στά τέσσερα χρόνια τους, συνέβη κάτι πού σημάδεψε μέ τρόπο ἀντιφατικό τή μοίρα τους: 'Ο Χίτλερ ἀνέλαβε τήν ἑξουσία στή Γερμανία. Κι ὁ πατέρας τῆς Γκούντρουν, ὁ Χάῖνριχ Χίμλερ, ἔγινε ὁ πρῶτος ἰσχυρός ἄντρας μετά τόν Χίτλερ, μέ δικαιώματα ζωῆς καί θανάτου ἐπί τῶν συμπατριωτῶν του. 'Ανέλαβε τήν ἑξόντωση τῶν «ἐ-

χθρῶν τοῦ Ράιχ», τῶν πολιτικῶν ἀντιφρονούντων καί τῶν Ἑβραίων. Ὁ πατέρας τῆς "Αννας Φράνκ, "Οττο, εἶναι 'Εβραῖος, ἔνας ἀπό τούς πλούσιους ἐκείνους 'Εβραίους πού ὁ Χίμλερ ἀποφάσισε νά κατάσχει τίς περιουσίες τους, νά τούς διώξει ἀπό τίς δουλειές τους καί νά τούς στείλει στόν θάνατο.

Τό 1933, ὅταν ὁ Χίμλερ ἀρχίζει νά ὑπογράφει θανατικές καταδίκες, ὁ ὅττο Φράνκ φεύγει κρυφά μέ τήν οἰκογένειά του καί ἐγκαθίσταται στό πλμστερνταμ. Έπτά χρόνια ἀργότερα, τό 1940, μετά ἀπό μάχες καί ἀεροπορικούς βομβαρδισμούς πέντε ἡμερῶν, ἡ Ὁλλανδία παραδίδεται στό ναζιστικό Ράϊχ. Τώρα, ἡ οἰκογένεια Φράνκ είναι παγιδευμένη ἀκόμη καί στήν ἐξορία. Βρίσκει καταφύγιο σ' ἔνα σπίτι κι ἀρχίζει ἡ περίοδος τῆς παράνομης ζωῆς τους. Ἐδῶ ἀρχίζει ἡ πλνα Φράνκ νά γράφει τό ἡμερολόγιό της: «Ἔφθασα σ' αὐτό τό καταφύγιο στά 13 μου χρόνια καί ἴσως γι' αὐτό ἄρχισα νά σκέπτομαι νωρίτερα ἀπό ἄλλες κοπέλες καί νά θεωρῶ τόν ἑαυτό μου ἄτομο πού πρέπει νά ἀποκτήσει ἀπόλυτη ὑπευθυνότητα», σημειώνει.

Τό «Ήμερολόγιο τῆς "Αννας Φράνκ», Έβραίας ἔφηβης πού πέθανε στό στρατόπεδο συγκεντρώσεως τοῦ Μπέργκεν -Μπέλσεν τό 1945, κατά τήν τελευταία φάση τῆς «τελικῆς λύσης» τοῦ Χάϊνριχ Χίμλερ, εἶναι ἔνα ἀπό τά πιό γνωστά βιβλία τοῦ κόσμου. Τό «Ήμερολόγιο τῆς Γκούντρουν Χίμλερ», πού κυκλοφόρησε πρόσφατα στή Γερμανία, δέν διεκδικεῖ βέβαια λογοτεχνικές δάφνες. Κι ὅμως, πρόκειται γιά βίους παράλληλους δύο νεαρῶν κοριτσιῶν, πού ἡ μοίρα μους συνδέθηκε ὅχι μέ τήν ἰστορία, ἀλλά μέ μιά συγκεκριμένη ἀπόφαση θανάτου.

'Ο πατέρας τής Γκούντρουν δέν ἄκουσε ποτέ νά γίνε-



ται λόγος γιά τόν πατέρα τῆς "Αννας καί ἡ Γκούντρουν θά γνωρίσει τήν "Αννα μετά τόν θάνατό της, μόνο καί μόνο χάρη στό ήμερολόγιό της. Κι ὅμως, ὁ δικός της πατέρας άφιέρωσε τό μεγαλύτερο μέρος τῆς ζωῆς του καί τῆς «ἐπαγγελματικῆς του δραστηριότητας» στήν προσπάθεια νά σκοτώσει τόν πατέρα τῆς "Αννας, τούς συγγενεῖς του καί έκατομμύρια ἄλλων ἀνθρώπων.

Ή "Αννα ἀνήκει σέ πλούσια οἰκογένεια, ἀλλά ὅταν πιά θά βρίσκεται σέ ήλικία πού θά συνειδητοποιήσει ὅσα συμβαίνουν γύρω της, τά πλούτη αὐτά εἶναι ἁπλῶς μιά άνάμνηση, άλλά κι ένα μέσο νά πληρώνουν τό καταφύγιό τους, νά παρατείνουν τή ζωή τους. «'Ο πατέρας μου ήταν γεννημένος πλούσιος», γράφει ή "Αννα. «Κάθε έβδομάδα μεγάλοι χοροί, γιορτές, ώραῖες κοπέλες, γεύματα... Καί ή μαμά προέρχεται ἀπό πλούσια οἰκογένεια καί συχνά τήν ἀκοῦμε μ' ἀνοιχτό τό στόμα νά μᾶς διηγεῖται γιορτές άρραβώνων μέ διακόσιους προσκεκλημέvouς...».

τήν οἰκογένεια Χίμλερ δέν γίνονται τέτοιου εἴδους συζητήσεις. Ή καταγωγή τοῦ Χάϊνριχ εἶναι πιό ταπεινή. 'Ο πατέρας του ήταν γυμνασιάρχης. 'Ακόμη κι ό ίδιος, ἀκόμα καί όταν πῆρε τό πτυχίο τῆς γεωπονικης καί μετά τήν κατάταξή του στά "Ες "Ες έξακολούθησε νά είναι ένας μικροαστός. 'Αλλά μέ τή βοήθεια τοῦ Χίτλερ ἀποκτά ἄνετο σπίτι στά προάστια καί πολυτελές γραφείο στό Βερολίνο. Είναι ἕνας ἰσχυρός ἄντρας. Καί αὐτή ή δύναμη τοῦ πατέρα ἐντυπωσιάζει τή μικρή του κόρη. «Μέ λένε Γκούντρουν Χίμλερ», ἐπαναλαμβάνει κάθε τόσο στό ἡμερολόγιό της. Καί κάπως ἔτσι ἐξηγεῖ στόν έαυτό της γιατί οἱ συνομίλικές της τήν περιβάλλουν μέ ἐκδηλώσεις φιλίας καί θαυμασμοῦ καί γιατί ὅταν πηγαίνει μέ τή μητέρα της στό Μόναχο μπορεῖ νά μείνει στό πολυτελές ξενοδοχεῖο «Τέσσερις Ἐποχές» καί μετά νά παρακολουθεί τήν παράσταση στό θέατρο ἀπό τό βασιλικό θεωρείο. Ὁ Χάϊνριχ Χίμλερ ἀποφασίζει πότε θά γιορτάσει οἰκογενειακά τά Χριστούγεννα: "Αλλοτε στίς 17, ἄλλοτε στίς 21 Δεκεμβρίου, ἀνάλογα μέ τό πότε άδειάζει νά βρεθεῖ στό σπίτι του. Κι αὐτό ἡ Γκούντρουν τό σημειώνει μέ περηφάνεια.

«Ζήτω! 'Ο μπαμπάς είναι καί πάλι ἐδω», γράφει κάθε φορά πού ὁ πατέρας της ἀδειάζει ἀπό τά καθήκοντα τοῦ έκτελεστή. Διαφορετικά: «'Ο μπαμπάς τηλεφωνεῖ ἀπό τό Βερολίνο δυό φορές τήν έβδομάδα. Τώρα ή μαμά θά πάει καί πάλι νά τόν βρεῖ στό Βερολίνο. Ἐγώ εἴμαι πολύ θλιμμένη καί θά κλάψω. "Όμως, ἔχω μιά καινούργια χελώνα. Τή λένε Λίζελοτ».

'Απεναντίας ὁ μπαμπάς τῆς "Αννας Φράνκ «είναι πάντα ἐκεῖ». ᾿Αλλά ἡ ἀναγκαστική συγκατοίκηση τριῶν οἰκογενειών, προκαλεί στήν "Αννα άντιφατικές άντιδράσεις. Η αποφασιστική δήλωσή της («'Ο μπαμπάς είναι όλος δικός μου. Είναι τό πρότυπό μου καί τόν άγαπῶ ὅσο κανένα στόν κόσμο»), θά συνθλιβεῖ ἀπό τίς δυσκολίες τοῦ περιβάλλοντος. Τά νεῦρα τοῦ "Όττο Φράνκ συχνά κουρελιάζονται καί ή "Αννα νιώθει έγκαταλειμμένη, «τό άλεξικέραυνο μιᾶς οἰκογένειας φυγάδων πάντα ἔτοιμων νά κάνουν κριτική».

'Αντίθετα, ό θαυμασμός τῆς Γκούντρουν είναι σταθε-



"Αννα Φράνκ: Μέ τόν μπαμπά είναι ἄλλο πράγμα... Είναι τό πρότυπό μου.

ρός, άλλά καί τυφλά θριαμβολογικός: «"Όλος ὁ λαός κοιτάζει τόν πατέρα μου. 'Αλλά ἐκεῖνος εἶναι τόσο μετριόφρων, καί ποτέ δέν ἐπιδεικνύεται...».

Είναι πάνω κάτω οἱ ἴδιες λέξεις μέ τίς ὁποῖες οἱ προπαγάνδα τοῦ Γκαῖμπελς, τοῦ «σκηνοθέτη» τοῦ ναζιστικου «θεάματος», παρουσιάζει τήν οἰκογένεια Χίμλερ, προβάλλοντας όχι μόνο τήν ξμφυτη ένδοστρέφεια τοῦ άρχηγοῦ τῶν "Ες "Ες, ἀλλά καί τή μανία του νά ἐμφανίζεται τέλειος γραφειοκράτης καί ὑποδειγματικός οἰκογενειάρχης. Ἡ πραγματικότητα είναι ἐντελῶς διαφορετική. Τό Βερολίνο γνωρίζει ότι ὁ Χίμλερ ἔχει μόνιμη ἐρωμένη τή γραμματέα του Χέντβιχ καί τά ἄλλα στελέχη τοῦ Ναζιστικού Κόμματος γνωρίζουν πολύ καλά πόση ύποκρισία ύπηρχε στήν ἐπιθυμία τοῦ Χίμλερ νά παντρευτεῖ μιά γυναίκα όκτώ χρόνια μεγαλύτερή του, τή μητέρα τῆς Γκούντρουν. Στό μυαλό τοῦ Χίμλερ εἶναι σφηνωμένη ἡ ἰδέα ὅτι ὁ ναζισμός, ἐκτός ἀπό τήν ἐξόντωση τῶν Εβραίων, ἔχει νά ἐπιτελέσει κι ἄλλα δύο ἔργα στό γενετικό πεδίο: Νά ἐπιμηκύνει τή γόνιμη ἡλικία τῆς γυναίκας καί νά αὐξήσει τό ΰψος τῶν ἀνδρῶν.

Στά ίδια χρόνια πού ἡ "Αννα Φράνκ καί ἡ Γκούντρουν Χίμλερ γράφουν τά ἐφηβικά τους ἡμερολόγια, ὁ Χάϊνριχ Χίμλερ άναθέτει σέ κάποιον δόκτορα Σίγκμουντ Ράσερ νά ἐκτελεῖ ἀπάνθρωπα πειράματα σέ Ἑβραίους καί αίχμαλώτους πολέμου, συμπεριλαμβανομένου καί έκείνου τῆς αὐξήσεως τοῦ ὕψους. Καί ὁ δόκτωρ Ράσερ κερδίζει τή δουλειά αὐτή μόνο ἐπειδή κατορθώνει νά πείσει τόν Χίμλερ ὅτι ἡ γυναίκα του ἀπέκτησε τρία παιδιά ἀφοῦ εἶχε κλείσει τά 48. "Όταν άργότερα ὁ Χίμλερ θ' ἀνακαλύψει ὅτι τά παιδιά ήταν υίοθετημένα, θά διατάξει νά ἐκτε-

λεστεί ὁ Ράσερ.



ο 1942 - 1943, οι πανίσχυροι Χίμλερ ἀναγκάζονται νά ἐγκατασταθοῦν στήν ἐξοχική τους κατοικία γιά νά γλυτώσουν ἀπό τούς βομβαρδισμούς πού καταστρέφουν τίς γερμανικές πόλεις. "Ολο τό συγγενολόι τῶν Χίμλερ βρίσκει καταφύγιο στό σπίτι τῆς Γκούντρουν — δύο γυναῖκες καί πέντε παιδιά — καί ἐκείνη «ξεσπάει» στό ἡμερολόγιό της: «Πάντα καυγαδίζουμε μέ τούς Χίμλερ τοῦ ἐπάνω πατώματος. "Εχουν πολύ ὕφος καί παίρνουν ἀποφάσεις γιά λογαριασμό μας λές καί αὐτό εἶναι πολύ φυσικό. Οἱ σχέσεις μας εἶναι ἐντελῶς τυπικές, ἀπλῶς τούς κάνουμε τό τραπέζι Κυριακή παρά Κυριακή».

Στό καταφύγιο τοῦ "Αμστερνταμ, ὅπου συγκατοικοὖν τρεῖς οἰκογένειες, ἡ "Αννα Φράνκ περιγράφει παρόμοιες σκηνές: «"Όσο πιό πολύ παρατείνονται ὅλα αὐτά, τόσο λιγότερο ἀνεχόμαστε ὁ ἔνας τόν ἄλλο. Στό τραπέζι κανείς πιά δέν ἀνοίγει τό στόμα του, γιατί ὅ,τι κι ἄν πεῖ, τό παρεξηγοῦν καί τό διαστρεβλώνουν... "Αχ, ἄς μήν ἡμουν ἀναγκασμένη νά ζῶ ἔτσι, ἄς μποροῦσα νά φύγω...».

Τόν Αύγουστο τοῦ 1942, ἀφοῦ ἐπισκέφθηκε τό σπίτι του κατά τήν ἐπιστροφή του ἀπό τήν 'Ολλανδία, ὁ μπαμπάς τῆς Γκούντρουν πηγαίνει στό Μίνσκ, ὅπου λειτουργεῖ ἔνα μικρό στρατόπεδο συγκεντρώσεως. Ὁ ἄνθρωπος πού έχει περιβληθεί μέ ἀπόλυτες έξουσίες, πού ἀποφασίζει γιά τίς τύχες 240 περίπου έκατομμυρίων άνθρώπων (Γερμανών καί μή) καί θέλει νά θανατώσει ἕνδεκα έκατομμύρια, δέν ἔχει ἀκόμη παρακολουθήσει όμαδική έκτέλεση. Στό Μίνσκ ἀποφασίζει ὅτι ἡλθε ἡ ὥρα νά κάνει τό πείραμα. Διατάσσει, λοιπόν, νά έκτελεσθοῦν μπροστά στά μάτια του έκατό Έβραῖοι κάθε ἡλικίας καί φύλου. "Όταν τό ἐκτελεστικό ἀπόσπασμα ρίχνει τήν πρώτη όμοβροντία - είναι βράδυ της 31ης Αὐγούστου 1942 - άρχίζει νά μήν αἰσθάνεται καλά. "Όταν στό τέλος τῆς τελευταίας φουρνιάς, διαπιστώνει ὅτι δύο κοριτσάκια τῆς ίδιας ήλικίας μέ τήν Γκούντρουν δέν έχουν ἀκόμη πεθάνει καί σαλεύουν ανάμεσα στά πτώματα, γίνεται έξαλλος. Κατηγορεί τούς ἄνδρες τοῦ ἀποσπάσματος ὅτι δέν ξέρουν νά κάνουν τή δουλειά τους καί δηλώνει ὅτι ἔτσι δέν θά μπορέσουν ποτέ νά έξαλείψουν τούς Έβραίους άπό τόν κόσμο. Διατάζει ν' ἀκολουθεῖται ἄλλη μέθοδος γιά τίς γυναϊκες καί τά παιδιά. "Ετσι γεννιέται ἡ ἰδέα τῶν θαλάμων ἀερίων. Συνέπεια τῆς ὑστερικῆς κρίσης τοῦ μπαμπά τῆς Γκούντρουν είναι ὅτι, μετά μιά ἐβδομάδα, σ' όλη τήν κατεχόμενη Εὐρώπη, γυναῖκες καί παιδιά δολοφονούνται σέ στρατιωτικά καμιόνια μέ τό άξριο άπό τήν έξάτμιση τῶν αὐτοκινήτων.

«"Όταν θά ἔλθει ἡ εἰρήνη», γράφει ἡ Γκούντρουν Χίμλερ στό ἡμερολόγιό της τήν 1η Νοεμβρίου 1943, «θά μᾶς δώσουν τό δίχως ἄλλο ἕνα κτῆμα στήν 'Ανατολή». 'Η μικρή θυμᾶται τίς φράσεις τοῦ πατέρα της. «'Ανατολή» εἶναι ἡ ΕΣΣΔ, εἶναι οἱ Σλάβοι, οἱ Τσεχοσλοβάκοι, οἱ Πολωνοί. «Αὐτό πού μπορεῖ νά συμβεῖ σ' ἔναν Ρῶσο ἤ σ' ἔναν Τσεχοσλοβάκο», δηλώνει ὁ Χίμλερ τήν ἴδια ἐποχή πού δίηγεῖται στήν κόρη του τά περί «κτήματος στήν 'Ανατολή», «ἐμένα δέν μ' ἐνδιαφέρει καθόλου... Τό ἄν οἱ λαοί

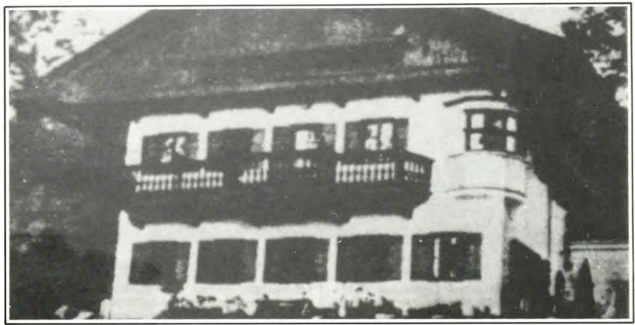
εὺημεροῦν ἤ πεθαίνουν τῆς πείνας σάν σκυλιά μ' ἀφήνει ἀδιάφορο· ἐμένα μ' ἐνδιαφέρει μόνο ὅσο θά χρειαζόμαστε τούς κατοίκους τους γιά σκλάβους... "Αν δέκα χιλιάδες Ρωσίδες πού σκάβουν ἔνα χαράκωμά μας πέσουν νεκρές ἀπό τήν κόπωση, ἐμένα μ' ἐνδιαφέρει μόνο ἐπειδή ἐκεῖνο τό χαράκωμα πρέπει νά σκαφτεῖ».

«Θά ἀποκτήσουμε σπίτι στήν 'Ανατολή», συνεχίζει ή Γκούντρουν Χίμλερ. «'Αλλά θά χρειασθεῖ καιρός, πολύς καιρός: δυό - τρία χρόνια». Μετά, δείχνοντας κάποια εὐαισθησία, φυσιολογική ἄλλωστε γιά τήν ήλικία της, περιγράφει τόν πόλεμο μέ τρόπο πού ὁ πατέρας της θά χαρακτήριζε πεσιμιστικό: «Οἱ μάχες εἶναι τρομερά σκληρές. Στήν 'Ανατολή εἴχαμε φθάσει στό Στάλινγκραντ καί τώρα βρισκόμαστε πίσω στό Κίεβο... καί μᾶς κυνηγοῦν οἱ ἀντάρτες. Δυστυχῶς ἤδη πολλοί Γερμανοί δέν πιστεύουν πιά στή νίκη. 'Αλλά ἐμεῖς πρέπει νά νικήσουμε. 'Ο μπαμπάς θά συνεισφέρει πολύ, πάρα πολύ στήν τελική νίκη».



'Η Γκούντρουν Χίμλερ μέ τόν πατέρα της.





Τό ἐξοχικό σπίτι τοῦ Χίμλερ

Ο μπαμπάς κάνει ότι μπορεί. Γιά παράδειγμα ἀποφασίζει ὅτι ἡ στιγμή εἶναι κατάλληλη γιά νά χρησιμοποιηθοῦν μερικές χιλιάδες Έβραῖοι καί αίχμάλωτοι πολέμου σάν πειραματόζωα, γιά νά μετρηθεῖ ἡ ἐνδεχόμενη ἀντοχή τῶν Γερμανῶν ἀεροπόρων στό ὑπερβολικό ψύχος. Γράφει ὁ μπαμπάς τῆς Γκούντρουν γι' αὐτό τό θέμα σέ μιά άναφορά του: «'Αναλαμβάνω προσωπικά τήν εὐθύνη νά τροφοδοτήσω τά πειράματα μέ άντικοινωνικά άτομα καί ἐγκληματίες πού βρίσκονται σέ στρατόπεδα συγκεντρώσεως ('Εβραῖοι), πού μόνο νά πεθάνουν είναι ἄξιοι». 'Αργότερα, θά δώσει καί μερικές περιγραφές: «Καθίζουν ἔναν κρατούμενο γυμνό, βράδυ, σ' ἕνα βαρέλι ἔξω ἀπό τίς παράγκες (στό στρατόπεδο συγκεντρώσεως τοῦ Νταχάου). Είναι σκεπασμένος μ' ένα σεντόνι καί κάθε μιά ὥρα ἀδειάζουν πάνω του παγωμένο νερό. Τό πειραματόζωο μένει ύπό αὐτές τίς συνθήκες στό ὕπαιθρο ὥς τό πρωί, μέ θερμοκρασία 20 - 21 βαθμῶν ὑπό τό μηδέν...».

Οἱ πρῶτες ἀνησυχίες τῆς Γκούντρουν Χίμλερ γιά τήν τροπή τοῦ πολέμου, ἀντιστοιχοῦν σέ χαρούμενες ἐκρήξεις ἐλπίδας στό ἡμερολόγιο τῆς "Αννας Φράνκ. 'Η 6η 'Ιουνίου 1944 εἶναι ἡ D-DAY, ἡ μέρα πού ὁ μεγαλύτερος ναυτικός καί ἀεροπορικός στόλος τῆς ἱστορίας συνοδεύει τήν ἀπόβαση τῶν 'Αγγλοαμερικανῶν στή Βόρεια Γαλλία, τήν κατεχόμενη ἀπό τούς ναζί Νορμανδία. Στό καταφύγιο τοῦ "Αμστερνταμ, οἱ Φράνκ καί οἱ

άλλοι ἀκοῦνε Λονδίνο, ἀδίκημα γιά τό όποῖο ὁ Χίμλερ ἐπέβαλε τήν ποινή τοῦ θανάτου. Γράφει ἡ "Αννα Φράνκ: «This is D-DAY, εἴπε στίς δώδεκα ὁ ραδιοφωνικός σταθμός τοῦ Λονδίνου. Καί ἔχει δίκιο! Αὐτή εἴναι ἡ μέρα. 'Η ἀπόβαση ἄρχισε... Τό καταφύγιό μας παραληρεῖ. Πλησιάζει λοιπόν στ' ἀλήθεια ἡ ἀπελευθέρωση πού τόσο περιμέναμε, ἡ ἀπελευθέρωση γιά τήν ὁποία τόσο μιλούσαμε, μά πού εἴναι πολύ δμορφη, πολύ μυθική γιά νά γίνει ποτέ πραγματικότητα. Δέν τό γνωρίζουμε ἀκόμη, ἀλλά ἡ ἐλπίδα μᾶς δίνει νέα ζωή, θάρρος καί δύναμη».

Ο άγγλοαμερικανικός στρατός διασπά τίς γερμανικές γραμμές. Μέρα μέ τή μέρα τά έκατομμύρια τῶν ἀνθρώπων, πάνω στούς όποίους ό Χίμλερ έχει δικαιώματα ζωής καί θανάτου, λιγοστεύουν κι αὐτό κάνει ἀκόμη πιό δύσκολη τή δουλειά τοῦ ἀρχηγοῦ τῶν "Ες "Ες. 'Ο μπαμπάς τῆς Γκούντρουν δέν μπορεῖ νά δεχθεῖ τήν ἰδέα ὅτι τό πιθανό πιά τέλος τοῦ Ράϊχ θά τόν ἐμποδίσει νά όλοκληρώσει τήν «ἀποστολή» του, τήν ἐξόντωση τῶν Έβραίων. Παράλληλα, όμως, καταλαβαίνει ότι οἱ μαζικές έκτελέσεις στερούν τούς Γερμανούς από χρησιμότατους σκλάβους γιά τά έργοστάσια ὅπλων καί τήν κατασκευή χαρακωμάτων, μποῦνκερ καί συστημάτων άμύνης. "Ετσι, οί έντολές του γίνονται άντιφατικές: Πλέκει τό ἐγκώμιο τοῦ διοικητῆ τοῦ "Αουσβιτς πού, μέ τέσσερις θαλάμους ἀερίων καί τή χρησιμοποίηση τοῦ Σικλόν Β, κατορθώνει μερικές φορές νά ξεπερνά τίς 6.000 έκτελέσεις ήμερησίως. Κι ἀπό τήν ἄλλη μεριά συνιστά μιά σχε-





«Μιά όμάδα άξιωματικών έκανε άπόπειρα έναντίον τοῦ Φύρερ...»

τική ἐπιλογή θυμάτων: Οἱ πιό ἰκανοί πρέπει νά δουλεύουν. Οἱ συνθῆκες αὐτῆς τῆς ἐργασίας πρέπει νά παραμένουν μυστικές. Οἱ σκλάβοι δέν ἐπιτρέπεται νά ἔρχονται σέ ἐπαΦή μέ τόν γερμανικό λαό.

Ή Γκούντρουν τ' ἀκούει ὅλα αὐτά, ἀλλά δέν καταλαβαίνει καλά. Αὐτοί οἱ «φυλακισμένοι», πού δέν μπορεῖ νά τοὺς πλησιάσει καί πού δουλεύουν σ' ἔνα μποῦνκερ κοντά στό σπίτι της, τήν ἐνοχλοῦν. Γράφει στίς 5 'Ιουλίου 1944: «Τώρα, στό πάρκο ὅπου ἔπαιζα φτιάχνουν ἕνα μποῦνκερ: Πάντα χτυπᾶνε... πάντα φυλακισμένοι... δέν μπορεῖς νά πᾶς ἐδῶ, δέν μπορεῖς νά πᾶς ἐκεῖ... 'Ο μπαμπάς κι ἡ μαμά τό θέλουν, ἀλλά ἐγώ δέν τό βρίσκω ἀπαραίτητο, γιατί ἐδῶ, σέ μᾶς, δέν ἔχει συμβεῖ τίποτε ἀκόμη, ἄν καί τίς τελευταῖες μέρες τό Μόναχο βομβαρδίστηκε τρεῖς Φορές...».

Στούς άγγλοαμερικανικούς βομβαρδισμούς, στήν προώθηση των συμμάχων ἀπό Βορρα, Δύση καί Νότο, ἡ Γερμανία ἀπαντα μέ τό «μυστικό της ὅπλο», τίς βόμβες μεγάλου βεληνεκοῦς V1 πού πετοῦν πάνω ἀπό τή Μάγχη καί χτυποῦν τό Λονδίνο. Ἡ χιτλερική προπαγάνδα ἰσχυρίζεται, ὅτι εἶναι ἔνα ὅπλο πού μπορεῖ ν' ἀντιστρέψει τήν πορεία τοῦ πολέμου. Ἡ "Αννα Φράνκ καί ἡ Γκούντρουν Χίμλερ μιλοῦν κι οἱ δυό στά ἡμερολόγιά τους γιά τή νέα πολεμική ἐφεύρεση. Ἡ "Αννα Φράνκ μέ εἰρωνεία: «Τό W-UWA (τό μυστικό ὅπλο V1) βρίσκεται σέ πλήρη δράση, ἀλλά τί μποροῦν νά κάνουν αὐτές οἱ βόμβες ἐκτός ἀπό μικροζημιές; 'Απλῶς γεμίζουν τίς ἐφημερίδες τῶν πατατοφαγάδων».

Ή Γκούντρουν Χίμλερ ἐκφράζεται μέ ὑπάκουη πίστη, πού μετατρέπεται σέ σκεπτικισμό: «'Αδιανόητη θά ἤταν ή μοίρα μας ἄν χάναμε αὐτόν τόν πόλεμο... Τώρα ἔχουμε ἔνα νεώτατο ὅπλο πού ἐκτοξεύεται ἀπό τίς ἀκτές τῆς

Μάγχης ἐναντίον τοῦ Λονδίνου. Τό λένε V1. Κι ἄν ὑπάρχει V1 θά πρέπει νά ὑπάρχει καί V2. "Ας ἐλπίσουμε. "Ολοι λένε ὅτι σ' ἔνα χρόνο θά ἔχουμε εἰρήνη. 'Εγώ, ὅμως, δέν μπορῶ νά τό φαντασθῶ...».

Γιά τήν Γκούντρουν Χίμλερ τό νά πιστεύει στή νίκη τῆς Γερμανίας είναι ζήτημα σεβασμοῦ πρός τίς ίδέες τοῦ πατέρα της. «Πρέπει» νά πιστεύει ἀκόμη κι ὅταν τά γεγονότα ἄλλα δείχνουν. «'Αποσυρθήκαμε ήδη ἀπό τό Χερβούργο καί παντού ύποχωρούμε, στήν Ίταλία καί τή Ρωσία. Ἡ Ρώμη εἶναι χαμένη ἀπό καιρό καί στή Ρωσία, οί Ρώσοι ἔφθασαν οὐσιαστικά στά σύνορα. Άπλούστατα τρομερό. 'Αλλά ἐγώ, σάν κόρη τοῦ πιό σεβαστοῦ καί άγαπητοῦ ἀνθρώπου τοῦ Γ΄ Ράιχ, πρέπει νά πιστεύω άκράδαντα στή νίκη, ὅπως ἐκεῖνος, ὁ μπαμπάς. Καί τό κάνω». Πέντε μέρες μετά τίς σύντομες αὐτές σημειώσεις τῆς Γκούντρουν Χίμλερ, στίς 20 Ἰουλίου 1944, μιά όμάδα άνώτερων άξιωματικών του γερμανικού στρατού έπιχειρεῖ νά δολοφονήσει τόν Χίτλερ μέ τήν ἐλπίδα ὅτι θά μπορέσει νά διαπραγματευτεί μέ τούς Συμμάχους. 'Ο συνταγματάρχης φόν Στάουφενμπεργκ ρίχνει μιά βόμβα στό γενικό στρατηγείο τοῦ Χίτλερ, στό Ράστενμπουργκ.

Γράφει ἡ "Αννα Φράνκ στίς 21 'Ιουλίου: «'Η καρδιά μου ἀνοίγεται στήν ἐλπίδα. 'Επιτέλους, τά πράγματα πανε καλά! "Εγινε ἀπόπειρα δολοφονίας τοῦ Χίτλερ καί ὅχι ἀπό 'Εβραίους, κομμουνιστές ἡ "Αγγλους καπιταλιστές, ἀλλά ἀπό ἔναν Γερμανό στρατιωτικό, καθαρόαιμο Γερμανό, πού εἶναι κόμης καί ἐπιπλέον νέος! 'Η Θεία Πρόνοια ἔσωσε τή ζωή τοῦ Χίτλερ, πού δυστυχῶς τή γλύτωσε μέ κάτι μικρογρατζουνιές. Μερικοί ἀξιωματικοί τῆς ἀκολουθίας του σκοτώθηκαν ἡ τραυματίσθηκαν. 'Ο κύριος ἔνοχος τουφεκίσθηκε. Αὐτή εἶναι ἡ καλύτερη ἀπόδειξη ὅτι πολλοί στρατηγοί καί ἀξιωματικοί ἔχουν βαρεθεῖ τόν πόλεμο».



Ή Γκούντρουν Χίμλερ γράφει γιά τήν ἀπόπειρα κατά τοῦ Χίτλερ τήν έπομένη, 22 Ἰουλίου: «Στίς 20 Ἰουλίου τό βράδυ, ή μαμά ἔφθασε ἀπό τό Βερολίνο μέ αὐτοκίνητο. "Εκανε τρομακτική ζέστη, πέρασε μέσα ἀπό τή Λειψία τήν ὥρα τοῦ βομβαρδισμοῦ, καί γι' αὐτήν, πού εἶναι τόσο φοβιτσιάρα, ήταν μιά ἀπαίσια ἐμπειρία. Τώρα πιά, σχεδόν καθημερινά σημαίνει συναγερμός. Μερικές φορές κρατάει καί τέσσερις ώρες καί δέν μπορούμε νά βγούμε άπό τό καταφύνιο. Στίς 20 Ἰουλίου, μιά όμάδα Γερμανῶν άξιωματικών, σχεδόν όλοι εύγενεῖς, ἔκανε ἀπόπειρα κατά τοῦ φύρερ. Ὁ φύρερ δέν ἔπαθε τίποτα, ἀλλά τραυματίσθηκαν ὄσοι ήταν κοντά του. "Όταν τό ἔμαθα, σχεδόν οὔρλιαξα. Δόξα τῶ Θεῶ, ὁ μπαμπάς δέν ἦταν ἐκεῖ, ἀλλά οί εὐθύνες του θά είναι τρομερές...».

Πράγματι, ἀπό τήν ἡμέρα τῆς ἀπόπειρας, οἱ άρμοδιότητες του Χίμλερ πολλαπλασιάζονται. Δίνει έντολή γιά μιά σφαγή, τά θύματα τῆς ὁποίας ἀνέρχονται σέ χιλιάδες. Οι άμεσοι και έμμεσοι ύπεύθυνοι, γιά πολλούς από τούς όποίους μόνο ύποψίες ύπηρχαν, ύποβάλλονται κατ' ἐντολήν τοῦ Χίτλερ, ἀλλά μετά ἀπό σύσταση τοῦ Χίμλερ, σέ άργό θάνατο: Στραγγαλίζονται μέ δόσεις,

κρεμιούνται ἀπό γάντζους. Οἱ σημειώσεις γιά τήν ἀπόπειρα κατά τοῦ Χίτλερ εἶναι οί τελευταΐες πού συνδέουν τό 'Ημερολόγιο τῆς "Αννας Φράνκ μέ τῆς Γκούντρουν Χίμλερ. Δύο ἐβδομάδες ἀργότερα, στίς 4 Αὐγούστου, οἱ ἄνθρωποι τοῦ Χίμλερ, ἀναγκασμένοι πιά νά ἐγκαταλείψουν τήν 'Ολλανδία, ἐνεργοῦν ἔνα τελευταῖο κύμα συλλήψεων κρυμμένων Έβραίων. Γιά τήν οἰκογένεια τῆς "Αννας Φράνκ ἀρχίζει ἡ άγωνία τοῦ στρατοπέδου συγκεντρώσεως τοῦ Μπέργκ -Μπέλσεν, Ένῶ ἡ Εὐρώπη ἀπελευθερώνεται ἀπό τόν ναζισμό, οί ἐλπίδες τῆς "Αννας Φράνκ γίνονται καπνός πάνω ἀπό τούς Φούρνους τῶν κρεματορίων.



'Ο Χίμλερ ἐπιθεωρεῖ στρατόπεδο συγκεντρώσεως.



15 'louviou 1944: «Τώρα ἔχουμε ἔνα νεώτατο ὅπλο πού έκτοξεύεται ἀπό τίς ἀκτές τῆς Μάγχης...»

ἀπελευθέρωση τῆς Εὐρώπης, πού ήλθε πολύ ἀργά γιά τήν "Αννα Φράνκ, προχωρεῖ πρός τό σπίτι τῆς Γκούντρουν Χίμλερ καταστρέφοντας ὅ,τι τήν προστάτευε καί δέν τήν ἄφηνε νά δεῖ τί ἔκανε ὁ πατέρας της. Τό 'Ημερολόγιό της περιέχει μερικές άκόμη σημειώσεις. 9 Μαρτίου 1945: «Οἱ Ρῶσοι ἔχουν εἰσχωρήσει βαθιά στό γερμανικό έδαφος, βρίσκονται κοντά στό Βερολίνο κι ἔχουν ἀποκλείσει τήν 'Ανατολική Πρωσία, ὅπου ἀντιστέκονται μόνο ή Καινιξσβέργη καί ή Πομερανία. Γιά τήν Πομερανία είναι ζήτημα ήμερῶν... Οι Ρῶσοι θέλουν τή Βαλτική. Υπάρχουν ἀκόμη πολλοί Γερμανοί ἐκεῖ καί οἰ Ρῶσοι τούς φέρονται μέ ἀπερίγραπτο τρόπο. Τώρα κατέχουν καί τήν Κάτω Σιλεσία. Τό Μπρεσλάου άντέχει άκόμη. Χθές, ὁ όμοσπονδιακός γραμματέας Χάνκε μίλησε άπό τό όχυρό. Είναι θαυμάσιος καί τραγικός: Στό φρούριο όλοι ξέρουν ότι πρέπει νά πεθάνουν... Στήν Εὐρώπη δέν έχουμε πιά συμμάχους, πρέπει νά στηριζόμαστε μόνο στούς έαυτούς μας. Οἱ προδοσίες αὐξάνουν. Οἱ ἀξιωματικοί λιποτακτούν. Κανείς δέν θέλει πιά τόν πόλεμο. Οί άεροπορικοί βομβαρδισμοί πλήττουν συνεχώς τόν πληθυσμό καί τούς σιδηροδρόμους. Βομβάρδισαν τή Δρέσδη πού ήταν γεμάτη πρόσφυγες ἀπό τήν 'Ανατολή.

»Πέρυσι στίς 18 'Οκτωβρίου, ὁ μπαμπάς ἐνθάρρυνε τόν λαό μέ ἕναν θαυμάσιο λόγο... ή ἀεροπορία πάει ὅλο καί χειρότερα καί ό Γκαῖρινγκ, αὐτός ό ξιπασμένος, δέν κάνει τίποτε. 'Αντίθετα, ὁ Γκαῖμπελς κάνει πολλά, ἀλλά ἐπιδεικνύεται. "Ολοι δέχονται βραβεῖα καί μετάλλια, ένῶ ὁ μπαμπάς ὅχι. Κι ὅμως, ἔπρεπε νά εἶναι ὁ πρῶτος πού θά ἔπαιρνε παράσημο. "Αν δέν ὑπῆρχε ἐκεῖνος, θά κατέρρεαν όλα άμέσως...».



Δέν είναι άλήθεια ὅτι ὁ μπαμπάς Χίμλερ δέν παίρνει μετάλλια καί βραβεῖα. Μετά τή σφανή τοῦ Ἰουλίου - Αὐνούστου, ὁ Χίτλερ τόν ὀνομάζει ἀνώτατο διοικητή τῶν τελευταίων δεκάδων χιλιάδων Γερμανών πού θά στέλνονταν στόν θάνατο. Οὔτε εἶναι άλήθεια ὅτι «ἄν δέν ὑπῆρχε αὐτός...». Στήν πραγματικότητα, ἀκριβῶς ἐκεῖνες τίς ήμέρες, ὁ Χάϊνριχ Χίμλερ, ὁ πιό πιστός ὑπηρέτης τοῦ Χίτλερ, είχε γυρίσει τίς πλάτες στόν φύρερ σέ μιά τρελή. απεγνωσμένη προσπάθεια νά διαπραγματευθεί μυστικά μέ τούς Συμμάχους.

Στίς 19 'Απριλίου 1945 (ἡ "Αννα' Φράνκ πεθαίνει ἀπό τύφο στό Μπέργκεν - Μπέλσεν, ή άδελφή της Μαργκό έχει ήδη πεθάνει), ή Γκούντρουν Χίμλερ γράφει: «'Ο μπαμπάς ἔχει πολλή δουλειά, τρομερά ἐπίπονη. 'Ο φύρερ άρνείται νά δεχθεί ότι ό Γερμανός στρατιώτης δέν θέλει πιά νά πολεμήσει. 'Αλλά ποιός ξέρει, στό τέλος μπορεί όλα νά τελειώσουν καλά...». Τί νά θέλει νά πεί ή Γκούντρουν μ' αύτή τήν κοινότυπη φράση; Μιλάει νιά τή Γερμανία; Μιλάει γιά τόν έαυτό της; "Ισως νά ἀναφέρεται άπλῶς στό σχέδιο φυγῆς πού ὁ πατέρας της ἔχει ἤδη συλλάβει. ή Γκούντρουν καί ή μητέρα της, μέ ψεύτικα όνόματα, θά πᾶνε στό Τυρόλο. Ὁ Χάϊνριχ Χίμλερ, ἄν δέν εὐοδωθοῦν τά σχέδιά του συνεργασίας μέ τούς Συμμάχους, θά προσπαθήσει νά διαφύγει μεταμφιεσμένος σέ λοχία, μέ ἐπίδεσμο στό ἔνα μάτι καί ψεύτικα χαρτιά.

Στίς 29 'Απριλίου 1945, στό μποῦνκερ τοῦ Βερολίνου. ό 'Αδόλφος Χίτλερ, πού τοῦ μένουν μόνο 48 ὧρες ζωῆς. πληροφορείται ότι ό Χάϊνριχ Χίμλερ πρόδωσε, προσπαθώντας νά ἔλθει σέ ἐπαφή μέ τούς Συμμάχους. Καταλαμβάνεται ἀπό κρίση ύστερίας καί διατάζει, μέ μιά «πολιτική διαθήκη», τή διαγραφή τοῦ Χίμλερ ἀπό τό Ναζιστικό Κόμμα καί τήν ἀπαλλαγή ἀπό ὅλα τά καθήκοντά του. Τήν ἴδια μέρα, ἡ Γκούντρουν κλείνει γιά πάντα τό Ἡμερολόγιό της μέ τή φράση: «Πολλά πράγματα συνέβησαν στόν κόσμο καί πάνω ἀπ' ὅλα σέ μᾶς». Καί σ' αὐτό τό «πάνω άπ' όλα» ὑπάρχει τό κλειδί αὐτοῦ τοῦ 'Ημερολογίου ντοκουμέντου.

ήμερα, ή Γκούντρουν, παντρεμένη μέ τρία παιδιά, ζεῖ στό Μόναχο. Ὁ πατέρας της, πού οἱ "Αγγλοι τόν ἀναγνώρισαν καθώς προσπαθοῦσε νά διαφύγει μέ τή στολή τοῦ λοχία, αὐτοκτόνησε καταπίνοντας μιά κάψουλα ύδροκυάνειου. "Ετσι δέν κάθησε στό έδώλιο τοῦ κατηγορουμένου τῆς Δίκης τῆς Νυρεμβέργης. Καί ή "Αννα Φράνκ, μέ τό 'Ημερολόγιό της, ἄφησε στόν κόσμο τό χρονικό τοῦ μαρτυρίου της.

> ('Από τήν 'Ιστορία, 8.4.83, άρ. τεύχους 178) ΤΕΛΟΣ ΤΟΥ ΑΦΙΕΡΩΜΑΤΟΣ-

### Ή ἐπέτειος τοῦ Ὁλοκαυτώματος ctnv Alnva

ύπό τήν αἰγίδα καί ὀργάνωση τῆς Ἰσραηλιτικῆς Κοινότητος 'Αθηνών, ἐπιμνημόσυνη δέηση στή μνήμη τῶν Έβραίων Έλλήνων πολιτῶν.

σμού στό Ίσραηλιτικό τμήμα τοῦ Γ΄ Νεκροταφείου Κοκ-KIVIÃC.

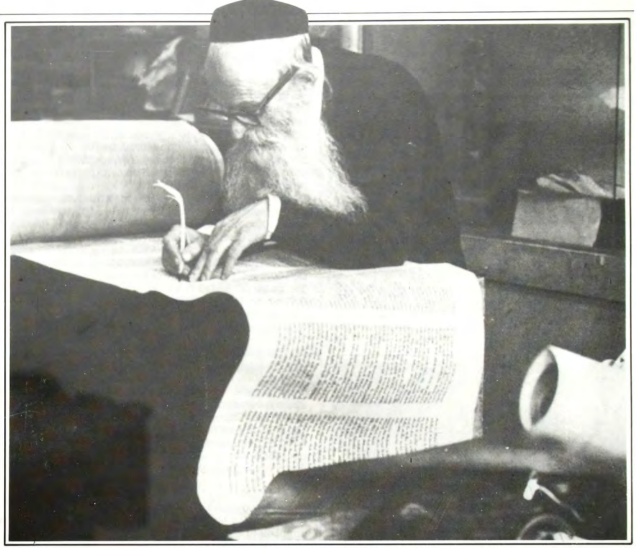
Μετά τήν ἐπιμνημόσυνη δέηση, πού ἔψαλλε ὁ Σοφολογιώτατος Ραββίνος τῆς 'Αθήνας κ. 'Ιακώβ 'Αράρ, μίλησε γιά τό νόημα τῆς ἐπετείου ἡ Πρόεδρος τῆς Κοινοτικῆς Συνελεύσεως της Ίσραηλιτικής Κοινότητος Άθηνων κ. Τζίλντα "Αντζελ. 'Εκ μέρους τῶν ὁμήρων πού ἐπέζησαν τών ναζιστικών στρατοπέδων συγκεντρώσεως μίλησε ή κ. Μπέρρυ Ναχμία γιά τά θύματα τοῦ «Μπλόκ 10» τοῦ "Αουσβιτς, ὅπου ὁ διαβολικός γιατρός Μένγκελε πραγματοποιούσε τά ἀπεχθη «ἐπιστημονικά του πειράματα». Στή συνέχεια παρέδωσε τήν παρακαταθήκη του 'Ολοκαυτώματος στόν έκπρόσωπο τῆς δεύτερης γενιᾶς κ. Μίνω Μορδεχάι, ό όποῖος τήν παρέλαβε μέ μιά συγκινητική όμιλία.

Ακολούθησε κατάθεση στεφανιών: ἐκ μέρους τῆς κυβερνήσεως διά τοῦ ὑπουργοῦ κ. Εὐ. Κουλουμπῆ, ἀπό τόν έκπρόσωπο τής άξιωματικής άντιπολιτεύσεως κ. Μ. "Ε-

ραγματοποιήθηκε τήν Κυριακή 28 'Απριλίου 1985, βερτ, τόν άντιδήμαρχο 'Αθηναίων κ. 'Αρ. Μπέη, έκπροσώπους κομμάτων, έβραϊκών ὀργανισμών καί ὀργανώσεων.

Η ἐκδήλωση — πού ἔκλεισε μέ λαμπαδοφορία άθλη-Ή έκδήλωση ἔλαβε χώρα στό Μνημεῖο θυμάτων ναζι- τῶν καί ένός λεπτοῦ σιγή στή μνήμη τῶν ἀθώων θυμάτων - γίνεται κάθε χρονο, μέ στόχο άφ' ένός μέν τήν άπότιση φόρου τιμής στά τραγικά θύματα τῶν Ναζί «ἐγκληματιών πολέμου», άφ' έτέρου δέ γιά νά διατηρηθεί ζωντανή ή ἀνάμνηση τοῦ τρομεροῦ γεγονότος, πού ἔπληξε πέρα ἀπό τόν 'Εβραϊσμό τήν ἀνθρωπότητα στό σύνολό της, ἐπιδιώκοντας πάντα νά ἀποτραπεῖ ἡ ἐπανάληψη μιᾶς ἀνάλογης τραγωδίας στό μέλλον.

Παρέστησαν ό ὑπουργός Χωροταξίας, Οἰκισμοῦ & Περιβάλλοντος κ. Εύ. Κουλουμπῆς, ώς ἐκπρόσωπος τῆς κυβέρνησης, ὁ ἐκπρόσωπος τῆς άξιωματικῆς ἀντιπολίτευσης βουλευτής τῆς Ν.Δ. κ. Μιλτ. "Εβερτ, ὁ ἐκπρόσωπος τοῦ ΚΚΕ κ. Κ. Σειρινίδης, ὁ ἐκπρόσωπος τοῦ ΚΚΕ ἐσωτ. κ. 'Αντ. Τρίκας, ὁ Γεν. Γραμμ. τοῦ ΚΟΔΗΣΟ κ. Χαρ. Πρωτοπαππάς μέ τό μέλος του κόμματος κ. Φιλ. Μπάμη, οί βουλευτές τῆς Ν.Δ. κ. Ν. Άναγνωστόπουλος, Ήλ. Βουγιουκλάκης καί Γ. Μπουγάς, ό ἀντιδήμαρχος 'Αθηναίων κ. 'Αρ. Μπέης, ὁ Διευθυντής Ραδιοφωνίας (ΕΡΤ-1) κ. 'Ιακ. Καμπανέλης καί ὁ κ. καί ἡ κ. Ἰωάν. Πεσμαζόγλου.



Γραφέας, ἐπιδιορθώνει τή γραφή ἐπί κυλίνδρου τῆς Τορά.

## ΙΟΥΔΑΊΣΜΟΣ:

"Ενα ἀπό τά τρία σύγχρονα θρησκεύματα τῆς σύγχρονης ἐποχῆς

**Τοῦ κ. ΙΩ. Α. ΔΡΟΥΛΙΑ,** Καθηγητοῦ τῆς 'Αρσακείου Παιδαγωγικῆς 'Ακαδημίας Ψυχικοῦ

ά τρία σύγχρονα σήμερα καί στενά συγγενή μεταξύ τους μεγάλα μονοθεϊστικά θρησκεύματα, δηλαδή ό Ίουδαϊσμός μός, ό Χριστιανισμός καί ό Μουσουλμανισμός, ἀποδέχονται ἔνα "Ον 'Υπέρτατο, Πνευματικό, Προσωπικό, Πάνσοφο, Παντοδύναμο καί Πανάγαθο Θεό, μέ τόν 'Οποῖον ό ἄνθρωπος, σάν πλάσμα καί τέκνο Του, τελεῖ σέ ἄμεση προσωπική σχέση.

Τά ἐν λόγω τρία θρησκεύματα ἔχουν βέβαια πολλά βασικά κοινά στοιχεῖα, μεταξύ δέ αὐτῶν καί τό θέμα τῆς ἀποκαλύψεως τοῦ μοναδικοῦ θείου "Οντος στόν ἄνθρω-

πο. Τό σημαντικότερο πάντως κοινό σημεῖο τους συνίσταται στήν πίστη τους σέ "Ένα καί μοναδικό ἀληθινό Θεό!

Βλ. «'Εγώ εἰμι **Κύριος ὁ Θεός σου... οὐκ ἔσονταί σοι** θεοί ἔτεροι πλήν ἐμοῦ» ("Εξοδ. κ' 2 - 4).

#### Α' Ἰουδαϊσμός

'Η ἰουδαϊκή είναι ἀρχαιότατη μονοθεϊστική θρησκεία «ἐξ ἀποκαλύψεως».

#### ΙΟΥΔΑΊΣΜΟΣ

 'Ο 'Ιουδαϊσμός ἀπέβη πρόδρομος, ἀποτελώντας προϋπόθεση γιά τόν Χριστιανισμό μάλιστα δέ «παιδαγωγός γέγονεν εἰς Χριστόν», κατά τόν ἀπόστολο Παῦλο (Γαλάτ. γ' 24), καθώς ἐπίσης καί κατά τόν Κλήμεντα τόν 'Αλεξανδρέα.

 α) 'Ονοματολογικά καί όντολογικά στοιχεῖα σχετικά μέ τόν Κύριο καί Θεό καί τόν Ισραηλιτικό λαό. 'Ονομα-

σία και ὀντότητα.

— Τό ὄνομα τοῦ Θεοῦ ἡταν καί εἶναι γιά τούς Ἰσραηλῖτες πανσεβάσμιο βλ. ἀνάλογη ἐντολή Δεκαλόγου «οὐ λήψει τό ὄνομα Κυρίου τοῦ Θεοῦ σου ἐπί ματαίω» ("Εξοδ. κ' 7). Ἡ ἐντολή αὐτή εἶναι ἀπολύτως σεβαστή τόσο ἀπό τό Χριστιανισμό (πρβλ. Κυριακή Προσευχή «ἀγιασθήτω τό ὄνομά σου» Ματθ. στ' 9) ὅσο καί ἀπό τό Μουσουλμανισμό.

Στόν "Υψιστο προσδόθηκαν διάφορες ὸνομασίες, ὅπως μεταξύ ἄλλων Ἐλωχίμ, πού δηλώνει Θεῖς Δυνάμεις,
καί Ἰαχβέ δηλαδή Κύριος. ᾿Απαγορευόταν ἤ μᾶλλον ἀπεφεύγετο ἀπό σεβασμό νά προφέρεται τό πρῶτο καί ἱερώτατο θεῖο ὄνομα. ᾿Απ᾽ τά δύο αὐτά ὀνόματα συνετέθηκε τό Ἱεχωβά, πού σημαίνει Κύριος ὁ Θεός.



Αποψις τής Συναγωγής Βενετίας του 14ου αίώνα.

'Ο 'Αδωνάι = Κύριος τῶν Δυνάμεων θεωρεῖται ἀπ' τόν 'Ιουδαϊσμό ὡς Δημιουργός - Ποιητής τοῦ σύμπαντος κόσμου καί τοῦ ἀνθρώπου, ἔχοντας σχέση πατρική μέ τά ἀνθρώπινα ποιήματά Του. 'Η ὀνομασία 'Ισραήλ, πού σημαίνει δυνατός, προσδόθηκε ἀρχικά στόν πατριάρχη (Γεν. λβ' 22 - 31) 'Ιακώβ μετά τόν ἀγώνα ὁλονύχτιας πάλης του μέ τό «Πρόσωπο» πού εἶχε μορφή ἀνθρώπου (πρβλη. 'Ανθρωπομορφισμός) καί κατ' ἐπέκταση στόν 'Ισραηλιτικό Λαό.

— Ό 'louδαϊκός Λαός στό σύνολό του χαρακτηριζόταν και έθεωρείτο «έθνος ἄγιον, λαός περιούσιος»σέ ἄμεση σχέση βρισκόμενος μέ τόν ἰσχυρό Κύριο τῶν Δυνάμεων. 'Η θεοκρατική σχέση ὅμως αὐτή μεταξύ Θεοῦ καί λαοῦ δέν ἤταν ἀπλῶς σχέση κυριαρχίας - κυριότητας Κυρίου και δουλείας ἤ ὑποταγῆς ἀνελευθέρων ἀνθρώ-

πων, άλλά σχέση θεϊκής πατρότητας καί άνθρώπινης υιότητας βλ. «καί ἔσομαι ύμῖν εἰς Πατέρα καί ὑμεῖς ἔσεσθέ μοι εἰς υἰούς καί θυγατέρας, λέγει Κύριος παντοκράτωρ» (Β΄ Κορ. στ΄ 18).

 ΄Ο Ἰδουδαϊκός λαός χαρακτηρίστηκε βέβαια σάν περιούσιος λαός, ὅμως παρά τόν φαινομενικό σωβινισμό, στήν Παλαιά Διαθήκη διαφαίνεται, ὄντας διάχυτο, ἔνα πνεῦμα ὑπερεθνικό, πανεθνικό. ΄Ο ὑπερεθνικός χα-

ρακτήρας τῆς Π.Δ. εἶναι ἐμφανής:

1) στό ἱστορικό βιβλίο «Ρούθ». Ἡ Ρούθ εἶναι μωαβίτισσα. Ὅμως ἀπόγονος αὐτῆς τῆς ἀλλόφυλης ἦταν ὁ Δαυίδ. Ἡπό τή γενιά τους γεννήθηκε μάλιστα ὁ Ἰησοῦς Χριστός — σωτήρας ὅλων τῶν ἀνθρώπων ἀδιακρίτως.

Ή άλλοεθνής και άλλόθρησκη Ρούθ προβάλλεται μάλιστα ἀπό τήν Π.Δ. σάν ὑπόδειγμα ἀρετῆς και ἀφοσιώσεως, Γι' αὐτό και δικαιώνεται και τελικά ἀποκαθίσταται (βλ. ὁμώνυμο βιβλίο Π.Δ.).

στούς Προφήτες ίδιαιτέρως παρουσιάζεται τό οίκουμενικό πνεϋμα τῆς θεότητας (ὅπως θά δοῦμε σέ ίδιαί-

τερο βιβλίο μας).

#### Β' Λατρεία Ιουδαϊκή.

Ή λατρεία τῶν Ἰουδαίων ἀρχικά ἐκδηλωνόταν ἐκ πρώτης δψεως μόνο κατά τρόπο ἐξωτερικό, ὑλικό καί τυπολατρικό, ὅπως τυπικά ἐμφανίζεται στό σχετικό βιβλίο τῆς Π.Δ. τό Λευϊτικό. Αὐτό συνέβαινε, γιατί ὁ ἰουδαϊκός λαός εἶχε πολλαπλᾶ νά ἀντιμετωπίσει εἴτε ὅμορους λαούς εἰδωλολατρικούς, ὅπως λ.χ. τούς Φιλισταίους, Μωαβῖτες, Αἰγυπτίους, Χαναναίους, εἴτε ἄλλους λαούς κατακτητές, ὅπως π.χ. τούς ᾿Ασσυροβαβυλωνίους, τούς Μήδους, ἐπίσης τούς Ἔλληνες καί Ρωμαίους. "Ολοι αὐτοί, εἶχαν συστηματικά ὀργανωμένη καί ἀνεπτυγμένη τήν τυπική καί ὑλική λατρεία. Γι' αὐτό ποικίλες καί πολυειδεῖς ὑπῆρξαν προφανῶς οἱ πιέσεις, ἐπιδράσεις καί ἀντιδράσεις πού ἀσκήθηκαν στούς Ἰουδαίους ἀπό τούς ξένους.

"Όμως κατά βάθος ή ἰουδαϊκή θρησκεία, καθώς καί ή λατρεία της, είναι δυνατόν νά χαρακτηρισθεῖ σάν πνευματικώτατη, παρά τίς παρεκκλίσεις της καί τούς σχετικούς τύπους. Ή λατρεία κυρίως κατά τούς προφῆτες ὀφείλει νά είναι πνευματική, ἐσωτερική, ψυχική, «βιωματική» καί ἀληθινά ἀνθρωπιστική - κοινωνική, βλ. 'Ωσηέ: «ἀγάπην ἐπιθυμῶ καί όχι θυσίας (αἰματηράς), γνῶσιν Θεοῦ καί όχι όλοκαυτώματα» ἤ «ἔλεος (= ἐλεημοσύνη) θέλω καί οὐ θυσίαν καί ἐπίγνωσιν Θεοῦ ἤ όλοκαυτώματα» (στ' 6) καί τοῦ 50ου ψαλμοῦ τοῦ Δαυίδ «θυσία τῶ θεῶ πνεῦμα συντετριμμένον, καρδίαν συντετριμμένην καί τεταπεινωμένην...» (στίχ. 19) πρβλ. «ποιεῖν δίκαια καί ἀληθεύειν ἀρεστά παρά Θεῶ μᾶλλον ἤ θυσιῶν αἶμα» (Παροιμίαι κα' 3).

#### Γ΄ Κοινωνικές Ιουδαϊκές Ιδέες

1ον) ή θέση τῆς γυναίκας στήν ἰουδαϊκή κοινοτική ζωή — διασυζυγικές σχέσεις

Στή Γένεση ἀναφέρεται ἀλληγορικά, ὅτι ἡ Εὕα (ἡ γυναίκα) δημιουργήθηκε «ἐκ τῆς πλευρᾶς τοῦ 'Αδάμ» (τοῦ ἀνδρός) (Γεν. β΄ 21). Έτσι παρουσιάζεται ἀνάγλυφα γιά

#### ΙΟΥΔΑΊΣΜΟΣ

νά δηλωθεῖ, πώς ἡ γυναίκα εἶναι ἰσότιμη ὀλόπλευρα καί ἰσάξια μέ τόν ἄντρα, τοῦ ὁποίου ἀποτελεῖ alter ego, «ὀστοῦν ἐκ τῶν ὀστέων καί σάρξ ἐκ τῆς σαρκός» του (Γεν. β΄ 23).

— Είναι γνωστό, ὅτι ἀκόμη καί κατά τήν ἀριστοτελική θεώρηση ἡ γυναίκα ἐκλαμβανόταν ὡς ὄν δευτερεύουσας κατηγορίας - κατώτερης μοίρας ἀπό τόν ἄντρα. Ἐξ ἄλλου ὁ σταγειρίτης φιλόσοφος θεωροῦσε ὑποδεέστερα τά παιδιά καί τούς δούλους, καθώς καί τίς γυναῖκες

έξ ἐπόψεως βουλήσεως.

'Αντίθετα, στόν Ισραηλιτικό λαό ή γυναίκα κατείχε σημαντική θέση σάν σύζυγος καί μητέρα. Κατά τό Δευτερονόμιο, ό 'Εβραΐος σύζυγος δέν είχε «τό δικαίωμα τῆς πωλήσεως οὔτε τῆς τιμωρίας καί πολύ όλιγότερον τοῦ φόνου τῆς γυναικός, ἀλλ' οὐδέ τῆς παλλακῆς αὐτοῦ, ἔστω καί ἄν αΰτη ἦτο δούλη» (Δευτερ. κα' 14).

"Αν μάλιστα συμπεριφερόταν ό ἄνδρας ἄπρεπα στή γυναίκα του, ἐκείνη είχε τή δυνατότητα (δικαίωμα) νά προσφύγει στό δικαστήριο καί νά ζητήσει διαζύγιο - «ἀποστάσιον» (Δευτερ. κδ΄ 1). Μετά τό διαζύγιο ἐπιτρεπό-

ταν καί ό β' γάμος.

Ή γυναίκα δέν γονυπετοῦσε μπροστά στό σύζυγό της, ἐνῶ αὐτό γινόταν στούς Πέρσες, πού οὔτε ἡ βασίλισσα ἀποτολμοῦσε νά ἐμφανιστεῖ ἰσότιμα μπροστά στό μέγα βασιλέα.

'Αξιοσημείωτο είναι τό γεγονός ὅτι ἀκόμη καί ἀρχηγός μάλιστα τοῦ ἰουδαϊκοῦ λαοῦ καταστάθηκε γυναίκα

ώς «κριτής» ή περιώνυμη Δεββώρα.

#### 20ν) 'Ο θεσμός τῆς δουλείας

Οἱ 'Εβραῖοι δέν ἦταν δυνατόν ἐπ' ἄπειρον νά κατέχουν σάν res (= πράγματα) τούς δούλους τους, χρησιμοποιώντας τους γιά χειρωνακτική ἐργασία. "Ωφειλαν νά τούς ἀπελευθερώσουν, κηρύσσοντάς τους ἀπελεύθερους μετά ἀπό ὁρισμένα ἔτη (ἐπταετία) ἤ κατά τό 'Ιωβηλαῖο, βλ. ἔξ ἔτη δουλεύσει σοι, τῶ δέ ἐβδόμω ἔτει ἀπελεύσεται ἐλεύθερος δωρεάν» ("Εξοδος κα' 1-2 καί Δευτερ. ιε' 12).

Ή πράξη αὐτή βασίζεται στό ὅτι ὁ δοῦλος ὅπως καί ὁ ἐλεύθερος κύριος θεωροῦνται σύνδουλοι, ἔχοντας μοναδικό κοινό Κύριο τό Θεό, ὄντας τέκνα Του ἀμφότεροι.

#### 3ον) Κοινωνική μέριμνα γιά τούς ἀκτήμονες

Γιά τούς ἀκτήμονες (προλετάριους) είχε ληφθεῖ ἰδιαί-



Ξυλογραφία μέ παράσταση ἀπό ἐορτασμό τοῦ Σιμχάτ Τορά (Ρωσία 1920).

τερη πρόνοια στόν ἰσραηλιτικό χῶρο. Τηταν ἐπιβεβλημένο γιά τούς γαιοκτήμονες, κατά τήν περίοδο τοῦ θερισμοῦ, νά ἀφήνουν ἀθέριστο ἔνα τμῆμα - ἔνα μέρος καλλιεργημένης γῆς ὥστε νά καρπώνονται οἱ ἄποροι τά ἀγαθά, τά κατάλοιπα τοῦ θερισμοῦ (βλ. Λευϊτικόν ιθ΄ 9 - 11, Δευτερονόμιον κδ΄ 21). Μάλιστα τό 1/10 τοῦ ὅλου εἰσοδήματός τους ἔπρεπε νά δίνεται γιά τίς ἀνάγκες τῆς κοινότητας (αὐτό ἀποτελεῖ τήν περιώνυμη δεκάτη). Αὐτή ἰσχύει μέχρι σήμερα γιά τό δέκατο τῶν εἰσοδημάτων τῶν Ἰσραηλιτῶν (ὄντας θά ἐλέγαμε ἔμμεση φορολογία). Ἡ ἐν λόγω προσφορά θεωρεῖται σάν δωρέα πρός τόν Θεό (πρβλ. Λευϊτικό καί σχετική διήγηση γιά τή Ρούθ σκτό ὁμώνυμο βιβλίο7.

— Κάθε 7ο ἔτος, καθώς καί κατά τό ἰωβηλαῖο ἔτος, γινόταν ἡ ἀποκατάσταση τῶν ἐγγείων ἀγαθῶν. Οἱ δανειστές τότε ἐχάριζαν ὅ,τι εἶχαν δανείσει στόν ὁμόθρησκό τους. Ἔτσι ἐφαρμόζουν τό «ἀξίωμα» ὅτι ἡ γῆ ἀνήκει στόν Κύριο καί Θεό καί ἄρα σέ ὅλους, ἐνῶ οἱ κάτοικοι καί ἰδιοκτῆτες ἤταν πάροικοι τοῦ ἐνός Κυρίου τῆς γῆς (Λευῖτ. κε' καί ἑξ.).

('Από τό βιβλίο του Αίωνιες άναζητήσεις και άνάλογες θεωρήσεις — τοῦ ὄντως "Οντος — 'Αθήναι 1981, σελ. 51 κ.έ.).

Γ. ΙΩΑΝΝΟΥ:

#### ΕΝΔΙΑΦΕΡΟΥΣΑ ΕΚΔΟΣΗ

#### Ή πρωτεύουσα τῶν προσφύγων

('Αθήνα: Κέδρος, 1984).

Στό βιβλίο αὐτό, ἐκτός τῶν ἄλλων, περιλαμβάνεται τό πεζογράφημα «'Εν ταῖς ἡμέραις ἐκείναις» πού πρωτοδημοσιεύτηκε στό εἰδικό τεῦχος τῶν «Χρονικῶν» γιά τή Θεσσαλονίκη κι ἀναφέρεται στό διωγμό τῶν 'Εβραίων τῆς Συμπρωτευούσης. 'Επίσης στό ίδιο βιβλίο ὑπάρχει τό πεζογράφημα «Εἰς ἑαυτόν», ὅπου ὁ συγγραφέας ἀναφέρει ὅτι μέ τόν τίτλο τῆς πρώτης του ποιητι-

κῆς συλλογῆς «Ἡλιοτρόπια» (Θεσ/νίκη, 1954), ἐννοοῦσε τό κίτρινο ἄστρο τῶν Ἑβραίων, καί ἐπίσης μέ τήν ἀφιέρωση τῆς ἴδιας συλλογῆς «στόν Λάζαρο», ἀναφερόταν «στόν ἄγνωστο Ἑβραῖο φίλο». Σελίδες γιά τούς Ἑβραίους τῆς Θεσσαλονίκης εἶναι οἱ 16 - 17, 22 - 23, 58 - 70, 72, 129, 211, 227 κ.ἄ.

(Σελίδες 279. Τιμή δρχ. 600)



Έβραῖοι προσευχόμενοι

Δρ. Γιώργου Μουστάκη

Θεολόγου — Κοινωνιολόγου

#### Τό μονοθεϊστικό κήρυγμα τῶν προφητῶν τῆς Βίβλου

τά έβραϊκά Nabhi σημαίνει προφήτης καί παράγεται ἀπό τήν ἀκκαδική λέξη Nabu (αὐτός πού ἔχει λάβει κλήση ἤ ἐντολή γιά νά μιλήσει). Ύπάρχει ἀκόμη καί ὁ τύπος Nabi - ilisu (ὁ καλεσμένος ἀπό τό Θεό). Στήν ἐλληνική κλασική περίοδο καί συγκεκριμένα στό Ρήσο τοῦ Εὐριπίδη ἡ λέξη προφήτης σημαίνει (προφάναι) δηλαδή νά όμιλεῖ κάποιος πρίν ἀπό τήν πραγματοποίηση ἐνός γεγονότος. Στά κείμενα ὅμως τῆς Παλαιᾶς Διαθήκης ἀποδίδονται καί ἄλλα χαρακτηριστικά στίς προσωπικότητες τῶν προφητῶν ὅπως (Mal' akh Jahweh) ἀγγελιαφόρος τοῦ Θεοῦ) (ebhedh Jahweh) λάτρης τοῦ γιαχβέ, (is Elohim) ἄνθρωπος τοῦ Θεοῦ. ᾿Ακόμη ἀποκαλοῦνται μέ τά λαϊκά λειτουργήματά τους, ὅπως (ro' eh) ποιμένας (somer) φύλακας (opheh) ἄγρυπνος κ.τλ.

Στήν έλληνική βιβλιογραφία δέν είναι πολλά τά έργα πού έχουν άφιερωθεί στό έργο τῶν προφητῶν τῆς Βίβλου καί τοῦ ριζοσπαστικοῦ μονοθεϊσμοῦ τους. Στά δάχτυλα τοῦ ένός χεριοῦ μετροῦνται οἱ αὐτοτελεῖς μελέ

τες. Πολλά ὅμως τά ἄρθρα, οἱ ἐπιφυλλίδες καί συχνές - πυκνές οἱ ἀναφορές στά λεγόμενά τους καί κυρίως στή δράση τους. Προσωπικά νομίζουμε ὅτι ὁ Παναγιώτης Κανελλόπουλος στό ἔργο του Ὁ Χριστιανισμός καί ἡ ἐποχή μας ἔχει ἀφιερώσει, παρά τή μεγαλοστομία πού τίς διακρίνει, μερικές διαλεχτές σελίδες γιά τόν ἀγέραστο προφητισμό τοῦ ἰσραηλιτικοῦ μονοθεϊσμοῦ.

#### Γράφει λοιπόν γιά τούς βιβλικούς προφήτες:

Θά σταθῶ λίγο στούς προφήτες τοῦ Ἰσραήλ. Εἴπαμε ὅτι εἶναι ἴσως οἱ μόνοι πού προσπάθησαν νά προετοιμάσουν τό λαό τους γιά τά ἐρχόμενα, γιά τίς ὤρες τίς μεγάλες καί τίς κακές. Μόνον ό Ἰσραήλ γέννησε πνεύματα σάν τόν Δαυίδ, τόν Ἡσαῖα, τόν Ίερεμία, τόν Ἰεζεκιήλ. Ὁ Ἰσραήλ ήταν λαός μεγάλων παθημάτων. Λιμοί, λοιμοί, καταποντισμοί, ἐπιδρομές ἀλλοφύλων, πολιορκίες καί τηττες, μετοικεσίες καί έξανδραποδισμοί καί ὅλα αὐτά πλάϊ στήν ἔρημο, τή νεκρή Φύση καί πλάϊ στή νεκρή θάλασσα — χαρακτηρίζουν τή ζωή τοῦ 'Ισραήλ. "Ισως γι' αὐτό καί ὁ Κύριος τῶν Δυνάμεων στάθηκε πιό πολύ κοντά του. Καί μιλούσε στούς προφήτες του Ίσραήλ. Τούς μιλούσε τάχα στ' ἀλήθεια; Οἱ ἴδιοι πίστευαν ὅτι τόν ἄκουγαν. Ναί, ἀναμφίβολο είναι ὅτι τό πίστευαν. Δέν είχε, ἴσως, γεννηθεῖ ἀκόμα ποτέ ή ἀμφιβολία. Δέν είχε πάντως γεννηθεί ώς καθεστώς ψυχῆς ἤ ώς μέθοδος. Δέν ὑπάρχουν τεχνάσματα στά λόγια ἤ στίς κραυγές τῶν προφητῶν. Μονάχα ὅποιος πιστεύει ὅτι τοῦ μιλάει ό Θεός μπορεί νά μιλήσει ή νά όργισθεί ή νά θρηνήσει ὅπως μίλησαν, ὀργίσθηκαν οί προφήτες. ή γλώσσα τους είναι

<sup>(&#</sup>x27;Απόσπασμα ἀπό τό βιβλίο του Οἱ πέντε μεγάλες θρησκεῖες τοῦ κόσμου — 'Αθήνα: 'Εκδόσεις Πατάκη, 1984 — σελ. 139 - 148).



ταυτόχρονα σκληρή και τρυφερή. Τήν ώρα πού όργίζονται οί προφήτες ή πού μεταφέρουν τοῦ ὀργισμένου Θεοῦ τούς λόγους, συνδυάζουν τή σκληρή λέξη καί σκέψη μέ τίς πιό ἀπαλές παρομοιώσεις, μέ την άμπελο, μέ τούς έλαιῶνες, μέ τούς κέδρους, μέ τά κρίνα, μέ τά χελιδόνια, μέ τά περιστέρια, μέ τά πρόβατα. «Εὐφράνθητι, ἔρημος διψῶσα», λέει ὁ Ἡσαῖας, «άναλλιάσθω ἔρημος καί ἀνθήτω ὡς κρίνον». Καί λέει ὁ Θεός μέ τά χείλη τοῦ 'Hơala: «θήσω είς τήν ἄνυδρον γῆν κέδρον καί πύξον καί μυρσίνην καί κυπάρισσον καί λεύκην, ΐνα ΐδωσι καί γνώσι και έννοηθώσι και έπιστώνται άμα, ότι χείρ Κυρίου έποίησε ταῦτα...». Καί μέσ' στήν πιό μεγάλη όργή του, λέει ὁ Κύριος στόν Ίεζεκιήλ μέ μιάν ἄφταστη τρυφερότητα καί θλίψη: «καί διεσπάρη τά πρόβατά μου έν παντί δρει καί ἐπί πᾶν βουνόν ύψηλόν καί ἐπί προσώπου πάσης τῆς γῆς διεσπάρη, καί οῦκ ἦν ὁ ἐκζητῶν οὐδέ ὁ ἀποστρέφων». Ναί, ἡ ψυχή τῶν προφητών είναι γεμάτη θλίψη καί τρυφερότητα, κι ὅταν ἀκόμα ὁ νούς τους είναι γεμάτος όργή. ή θλίψη — ή μόνιμη, βαθιά καί άκατάλυτη θλίψη — είναι τό μεγάλο γεγονός μέσ' στήν ψυχή τών προφητών. ή θλίψη σώζει τόν ἄνθρωπο. ή θλίψη είναι τό «σωτήριον». Τόν σώζει ἀπό καθετί πού είναι λιγότερο ἀπό τόν έαυτό του. Ταιριασμένη μέ τή θλίψη, γίνεται ή κάθε μας σκέψη καί πράξη καλύτερη, άφθονώτερη, καθαρότερη.

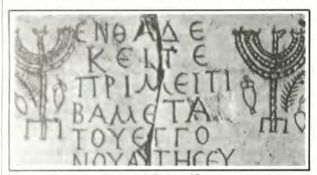
λαός του Ίσραήλ, άφου τόν παίδεψαν καί τόν προετοίμασαν οί προφήτες, ἄνθεξε σέ ὅ,τι δέν θ' άντεχε κανένας άλλος λαός. Τόν πῆραν οἱ ἄνεμοι καί τόν ἐσκόρπισαν. Οἱ βασιλεῖς του ἔγιναν ζητιάνοι καί οἱ παρθένες του μαράζωσαν. Θρηνεῖ ὁ Ἱερεμίας: «Καί ἐξήρθη ἐκ θυγατρός Σιών πάσα ἡ εὐπρέπεια αὐτῆς\* έγένοντο οί ἄρχοντες αὐτῆς ὡς κριοί οὕχ εὑρίσκοντες νομήν καί ἐπορεύοντο ἐν οὔκ ἰσχύι κατά πρόσωπον διώκοντος... 'Ακούσατε δή, πάντες οἱ λαοί, καί ἴδετε τό ἄλγος μου παρθένοι μου καί νεανίσκοι μου ἐπορεύθησαν έν αίχμαλωσία». "Αλλοι λαοί πέθαναν ή χάθηκαν μέσ' στήν ίστορία, όταν έλειψαν οί γεωγραφικές προϋποθέσεις καί οἱ πολιτικές ἐγγυήσεις γιά τή λαϊκή τους ἐνότητα. Οί Ἰουδαῖοι στερεώθηκαν ἀκόμα περισσότερο, ὅταν ή μοίρα καί ή ὀργή τοῦ Θεοῦ τούς καταδίκασε νά 'ναι άνεδαφικοί, χωρίς δικό τους έδαφος. Γή τους έγινε ή κάθε ξενιτιά, κι ή πιό βαριά. "Ανθεξαν στούς πιό σκληρούς καί βίαιους διωγμούς' καί σέ κάτι ἄλλο ἀκόμη πού εἶναι χειρότερο κι ἀπό τό πῦρ κι ἀπό τόν σίδηρον: στήν περιφρόνηση. ή περιφρόνηση τούς έκαμε ύπερήφανους μέσα τους, όσο κι ἄν φόρεσαν τή μάσκα τῆς δουλοπρέπειας καί τῆς κολακείας. "Οπου κι ἄν βρέθηκαν, στή Δύση ή στήν 'Ανατολή, σέ χῶρες τοῦ Βορρα ή τοῦ ήλιου, ἔμειναν οί ίδιοι. ή κάθε έβραϊκή οἰκογένεια ήταν κι ένας όλόκληρος λαός, μιά όλόκληρη φυλή. Εἴκοσι αἰῶνες ίστορίας, καί μάλιστα περισσότεροι, άγνόησαν τήν ΰπαρξη τοῦ Ἰσραήλ, άλλά καί ὁ Ἰσραήλ άγνόησε τούς αἰῶνες. Οἱ αἰῶνες, ἀγνοώντας τόν Ἰσραήλ, δέν τόν ἐνίκησαν. Ὁ Ίσραήλ, άγνοώντας τούς αίωνες, τούς ἐνίκησε. Κρατήθηκε δρθιος πίσω ἀπό τόσα κράτη πού ἔπεσαν, χωρίς νά πάρει μέρος σέ καμιά μάχη, χωρίς νά συμμερισθεί τήν τύχη ούτε νικητών ούτε ήττημένων ούτε τή δόξα τους οὕτε τήν ντροπή τους. "Αν καί ήταν λαός γενναῖος πού είχε μιά καλή πολεμική παράδοση, ἔπνιξε ὁ Ἰσραήλ μέσα του τήν παράδοση αὐτή, καί δέ θέλησε νά θεωρήσει ἄξιο τῆς γενναίας καρδιᾶς του κανένα πόλεμο ἀπό ὄσους ἔχουν συνδεθεῖ μέ τήν πολιτική καί ἡθική διαμόρφωση τῆς Εὐρώπης.

Ετσι σημειώθηκε ένα μοναδικό φαινόμενο στήν ίστορία τοῦ κόσμου, τό φαινόμενο ένός λαοῦ πού πίσω ἀπό τήν ίστορική άφάνεια τῆς διασπορᾶς του διατήρησε ἔντονη, όσο κανένας άλλος λαός, τή συνοχή του. 'Αλλά πῶς μπορεῖ νά γίνει κάν σύγκριση μέ ἄλλους λαούς; Ἡ διασπορά τοῦ Ἰσραήλ είναι κάτι τό καταπληκτικό. Ό Στράβων λέει ὅτι στήν ἐποχή τοῦ Σύλλα δέν ἦταν πόλη οπου νά μήν είχαν εἰσδύσει οἱ Ἰουδαῖοι. Τί ζητοῦσαν τάχα, φεύγοντας ἀπό τήν πατρίδα τους; "Εφευγαν οἱ Φοίνικες καί οἱ "Ελληνες, ἀλλά γιά νά ἱδρύσουν ἀποικίες, γιά νά κατακτήσουν άγορές, γία να δοξάσουν τή μητρόπολη, γιά νά ἐξαπλωθοῦν στόν κόσμο. "Αλλο ἡ ἐξάπλωση καί ἄλλο ή διασπορά. Ποιό είναι τό είδικό νόημα τῆς ίουδαϊκής διασποράς: Κάμποσους, βέβαια, Ἰουδαίους είχαν έγκαταστήσει ὁ Μέγας 'Αλέξανδρος καί ὁ Πτολεμαῖος ὁ Α΄ στήν 'Αλεξάνδρεια ἤ ὁ 'Αντίοχος ὁ Γ΄, ὁ Μέγας στή Μικρά 'Ασία. "Αν έξαιρέσουμε, όμως, τίς τέτοιες μετοικεσίες πού ἀνάγονται στό θέλημα τῶν κατακτητῶν. ή μεγάλη διασπορά τοῦ Ἰσραήλ στόν κόσμο όλόκληρο δέ βρίσκει τό νόημά της ούτε στή βία καί στήν πληθυσμιακή πολιτική τῶν κατακτητῶν οὔτε στήν τάση τοῦ ἴδιου τοῦ Ἰσραήλ νά κατακτήσει τόπους καί νά ίδρύσει άποικίες. Κι αὐτό, ἀκόμα, τό ἐμπορικό ἐλατήριο γεννήθηκε άργότερα στή σκέψη τῶν Ἰουδαίων πού ἔφευναν ἀπό τήν πατρίδα τους ώς ξεριζωμένοι γεωργοί, κηπουροί καί χειρώνακτες. Στενή ήταν βέβαια, ή πατρίδα τους, βαρειά ή δουλειά καί ή ίστορική άφάνεια στά δρια τῆς Παλαιστίνης ή καί της Μεσοποταμίας. 'Αλλά μήπως ἔφευγαν ἀπό τή δουλειά καί τήν ίστορική ἀφάνεια, γιά νά βρούν τήν έλευθερία και τή δόξα; "Εφευγαν, μόνο και μόνο γιά νά φύγουν, άδιάφορο ἄν θά ζοῦσαν χειρότερα καί ἄν θά καταντοῦσαν πιό ἄσημοι καί πιό φτωχοί\* ἔφευγαν γιά νά φθάσουν παντοῦ, γιά νά εἰσδύσουν παντοῦ, γιά νά πραγματοποιήσουν τήν πιό ἄδοξη, άλλά ταυτόχρονα τήν πιό μόνιμη καί τήν πιό ἀποτελεσματική διείσδυση πού έχει σημειωθεί στόν κόσμο. Καί έφθασαν παντοῦ. Στόν Ζ' αἰώνα μ.Χ. σημειώνεται ή παρουσία τους καί σ' αὐτή τήν 'Αγγλία. Καί ὁ λαός αὐτός πού κατάφερε νά φθάσει καί νά εἰσδύσει παντοῦ, ἤταν λαός ἤττημένος. λαός χωρίς κράτος, λαός κατατρεγμένος, λαός πού τῆς ψυχής του μόνιμος σύντροφος ήταν ὁ φόβος. Είχε, δμως, ή ψυχή του κι έναν ἄλλο μόνιμο σύντροφο: τό λόγο τῶν προφητῶν. Ἡ πειθαρχία καί ὑποταγή τῶν Ἰουδαίων στό λόγο τῶν προφητῶν ἦταν ἡ μεγάλη τους δύναμη.

Οί προφήτες τοῦ 'Ισραήλ, παιδεύοντας τήν ψυχή τοῦ λαοῦ τους, θαρροῦσαν ἴσως ὅτι τήν προετοίμαζαν γιά ν' ἀντιμετωπίσει δοκιμασίες πού θά κρατοῦσαν μόνο δέκα



η ξκατό ή διακόσια χρόνια. Κι όμως, οἱ δοκιμασίες κράτησαν ἐπάνω ἀπό δύο χιλιάδες χρόνια. Καί τό ἔργο τῶν προφητῶν κράτησε ἄλλο τόσο. Τό φαινόμενο εἶναι θαυμαστό. Τά λόγια τοῦ Ἱερεμία, πού μνημονεύσαμε παραπάνω, εἰπώθηκαν μέ ἀφορμή μιά ταπείνωση καί μετοικεσία ποὺ, ἄν συγκριθεῖ μέ ὅσα ἡρθαν ἀργότερα, ήταν μιά παροδική περιπέτεια. Κι ὅμως, εἰπώθηκαν οὐσιαστικά — τό προαισθάνθηκε τάχα ὁ μεγάλος ποιητής τῶν θρήνων; — γιά τή μεγάλη διασπορά πού κράτησε περισσότερο ἀπό εἴκοσι αίῶνες. Ἡ ἀντοχή τοῦ Ἰσραήλ μαρτυρεῖ ἄμεσα γιά τὴν ἀντοχή τοῦ λόγου τῶν προφητῶν. Οἱ προφῆτες δέν προφήτευσαν, ἀλλά ἔδρασαν' κι ἡ δράση τους φθάνει ῶς τίς μέρες μας. Εἶναι πολύ μεγάλη ἡ σημασία τοῦ λόγου, τοῦ ἀληθινοῦ καί τοῦ μεγάλου' εἶναι δραστικότερη ἀπό τή μεγαλύτερη ἱστορική πράξη. Καμιά μάχη καί



Επιτύμβιος πλάκα τῆς Ρωμαϊκῆς περιόδου

κανένα πολίτευμα δέν έξασφάλισαν τή ζωή ένός λαοῦ γιά χιλιάδες χρόνια' οὔτε ή μάχη τοῦ Μαραθῶνος, οὔτε ή respublica. Μόνον ὁ λόγος, ἐκεῖνος πού ἐπήγασε ἀπό τή θλίψη τῶν προφητῶν, ἀπό τή δημιουργική θλίψη μεγάλων φίλων τοῦ θεοῦ καί τῶν ἀνθρώπων, μποροῦσε νά πλάσει τίς ψυχικές δυνάμεις πού ἐξασφάλισαν στόν Ἰσραήλ τήν ἐπιβίωσή του ὡς τίς μέρες μας.

#### Προφήτες: Οἱ ἐχθροί τῶν εἰδώλων

βιβλικός προφητισμός είναι ἕνα μοναδικό φαινόμενο στήν παγκόσμια ίστορία τῶν θρησκευμάτων. Είναι καθαρό γνώρισμα τῆς γιαχβικῆς μονοθεϊστικῆς παράδοσης. Βέβαια προφητικά φαινόμενα, όράσεις καί ἐνύπνια ἐμφανίζονται καί σ' ἄλλες θρησκεῖες ὅπως ἡ αίγυπτιακή. Οἱ προφητεῖες ὅμως τοῦ Ιριωνει είναι συναισθηματικές καί ὑποκειμενικές περιγραφές παράλογων γεγονότων. Ἡ προφητεία είναι ἀκριβής προαγγελία μελλοντικῶν γεγονότων ὑπαγορευμένων ἀπό μιά ἔντονη θρησκευτική διαίσθηση πού δέν χάνει ὅμως τήν αὐτοκυριαρχία της καί ὅπως ὁ-Γερμανός θεολόγος ἐρμηνεύει, ἡ βιβλική προφητεία είναι «ἀποτέλεσμα τῆς θείας ἐνεργείας ἐπί τοῦ διαλεγμένου σκεύους της».

Ό βιβλικός προφητισμός είναι τό ύψηλότερο στοιχείο τῆς θρησκείας τῆς Παλ. Διαθήκης καί μία τῶν μεγαλυτέρων πνευματικῶν κινήσεων όλοκλήρου τῆς ἀνθρωπότητος. "Ολοι οἱ φιλόσοφοι, ὅλοι οἱ νομοθέτες, ὅλοι οἱ ἰδρυτές θρησκειῶν στό σύνολό τους δέν ἐξήγγειλαν τόσες ριζοσπαστικές ἰδέες ὅσες οἱ λίγοι προφῆτες τῆς Παλ. Διαθήκης ὑποστηρίζει ὁ παλαιοδιαθηκολόγος Dennefeld. Οἱ προφῆτες ἀκόμη δέν προέρχονταν ἀπό πλούσιες οἰκογένειας. 'Αντίθετα ἤταν παιδιά τοῦ λαοῦ της. 'Ο 'Ελισσαῖος π.χ. ἤταν χωρικός, ὁ 'Αμώς βοσκός καί ὁ Ώσηέ ἀπό πολύ φτωχή καί ταπεινή οἰκογένεια χειρωνακτῶν.

Οἱ θεῖες ἀνακοινώσεις γίνονται στούς προφῆτες «δι' ἐσωτερικῆς ὁράσεως» καθαρά διανοητικῆς λειτουργίας καί ψυχολογικῆς κατάστασης. «Καί ἐγένετο λόγος Κυρίου πρό μέ λέγων». Καί ἐνῶ ὁμιλεῖ στή διάνοια ὁ θεός ἐνεργεῖ καί κινεῖ τά προφητικά αἰσθήματα μέ ἐντελῶς αἰσθητές ἐξωτερικές εἰκόνες. Ἡ ψυχολογική κατάσταση τοῦ προφήτη εἶναι τέτοια, τήν ὥρα πού γίνεται δέκτης τῶν θείων μηνυμάτων, ὥστε ἀποξενώνεται ἀπό τόν κόσμο πού τόν περιβάλλει καί περιπίπτει σ' ἐκστατική κατάσταση. Ἡ ζωηρή ἀπορρόφησή του ἀπό τὰ ἐσωτερικά του γεγονότα ἀποσπᾶ τόν προφήτη ἀπό ἑξωτερικές θορυβώδεις ἐνέργειες, καί μακριά ἀπό κάθε βέβηλη ἐπίδειξη ἡ ἐπιβολή μαγικοῦ τύπου πάνω σέ ὑπνωτισμένους ὀπαδούς καί ἀκολούθους.

Τήν ὥρα πού ὁ βιβλικός προφήτης ἐξαγγέλλει τά λόγια τοῦ Κυρίου, τά προφητικά, εἶναι «αὐτο - κυριαρχούμενος καί ἔχει πλήρη ἔλεγχο λόγων καί πράξεων» καί όχι ὅπως οἱ διάφορες Πυθίες ἤ ὑπνωτισμένοι ἱεροδιάμεσοι. Τήν ὥρα τῆς λειτουργίας τῆς προφητείας ὁ κάθε προφήτης διατηρεῖ τό δικό του χαρακτήρα στή διατύπωση τῶν ἀποκαλυμμένων ἀληθειῶν καί λόγων τοῦ γιαχβέ τά ὁποῖα ἀποδίδει μέ πιστότητα, ἀλλά, καί μέ τό δικό του λογικό συναισθηματικό χρῶμα. Κι ἄς μήν ξεχνᾶμε ποτέ ὅτι οἱ προφῆτες εἶναι διαγγελεῖς τοῦ Κυρίου καί ποτέ μαγικά ἤ παθητικά φερέφωνα. Γι' αὐτό τά κείμενά τους ἀρχίζουν ὄχι μέ τό ἀτομικιστικό ΕΓΩ ΛΕΓΩ ἀλλά τό γεμᾶτο δέος «ΤΑΔΕ ΛΕΓΕΙ ΚΥΡΙΟΣ».

Τώρα, ὄσον ὰφορᾶ τό περιεχόμενο τοῦ προφητικοῦ κηρύγματος είναι τό πιό ἀντι - ειδωλολατρικό μήνυμα πού ἀκούστηκε ποτέ στήν ἱστορία τῶν θρησκευτικῶν. Καί ἰδού.

'Αγενεαλόγητος εἶναι καί ἀνειρήνευτος θά παραμείνει μέχρι τή συντέλεια τῶν αἰώνων ὁ πόλεμος ἀνάμεσα στόν άληθινό θεό τοῦ προφητικοῦ μονοθεϊσμοῦ Παλαιᾶς καί Καινῆς Διαθήκης καί τόν ἀλλοτριωμένο κόσμο τῶν εἰδώλων. Κάθε φορά πού μέρες πονηρές καί χρόνια δίσεκτα τῆς ἡθικοπνευματικῆς ὁπισθοδρόμησης (δυστυχῶς ἡ ἀρετή ἀτόμων καί λαῶν δέν ἀκολουθεῖ πάντα τήν προοδευτική εὐθεία τοῦ χρόνου, ἀλλά ἀρετή καί χρόνος μπορεῖ πολλές φορές νά βαδίζουν ἀντίστροφα μέσα



στήν ίστορία), ύποκαῖνε τούς ἄνομους πόθους καί τά εἰδωλολατρικά ἔνστικτα τοῦ λαοῦ καί τόν κάνουν νά ἐπιθυμεῖ τήν πολυθεῖα τῶν Αἰγυπτίων καί τήν ὑποκρισία τῶν Φιλισταίων, τότε ἄμεση καί ζωτική θά παρουσιάζεται ἡ ἀνάγκη, νά «ἐγερθοῦν» προφῆτες τίμιου τοῦ θεοῦ καί τοῦ λαοῦ.

προφήτης Κυρίου δέν άρνεῖται τίς ύγιεῖς λαϊκοθρησκευτικές παραδόσεις, ούτε τά άνθρωπιστικά αίσθήματα, ὅταν ὅλα τοῦτα δέν ἔρχονται σέ ἀντίθεση μέ τοῦ Παντοκράτορα τό θέλημα τό ἄνιο. Έκείνο όμως πού πεισματικά άρνείται ο γνήσιος προφήτης, είναι νά άλλοιώσει καί νά σχετικοποιήσει τοῦ θεοῦ τό ἀπόλυτο μήνυμα καί νά συμβιβάσει τό ἱερό μέ τό ἀνίερο, τό φῶς μέ τό σκοτάδι, τό καθαρό μέ τό ἀκάθαρτο. 'Ο γνήσιος προφήτης είναι ὁ ἐπίγειος ὑπερασπιστής τῆς τιμῆς τοῦ θεοῦ, πού ἀκόμα καί τήν πολύτιμη ζωή του μέ χαρά θυσιάζει, γιά νά μείνει ανόθευτη ή λατρεία του 'Ιεχωβά ἀπό στοιχεῖα ξένα καί είδωλολατρικά τῆς ἀνθρώπινης άδυναμίας. Οὐδέποτε ὁ προφήτης ἀνταλλάσσει τήν άλήθεια μέ τό ψέμα, τόν ἴσιο λόγο μέ τόν πλάγιο. Τό κήρυγμά του έχει τίς ίδιότητες τοῦ κολλύριου πού καυτηριάζει πρώτα γιά νά γιάνει ΰστερα. Μισεῖται, ὅταν ζεῖ, καί τοῦ κάνουν τό βίο άβίωτο οἱ λίγοι, οἱ συμφεροντολόγοι. Κι όταν πεθάνει, τότε οἰκοδομοῦν γι' αὐτόν μνημεῖα μεγαλόπρεπα, γιά νά διαιωνίσουν, τάχατες, τή μνήμη του. Ἡ λαϊκή ὅμως ψυχή, πού δέν ξεγελιέται ἀπό τά τερτίπια καί τίς ἴντριγκες τοῦ κατεστημένου, πούχει ἀλάνθαστο κριτήριο, άπλώνει στοργικά τ' άδολα φυλλοκάρδια της γιά νά σκεπάσει, νά ἐνθαρρύνει, ν' ἀνακουφίσει τό δίκαιο καί ξεμοναχιασμένο λαϊκό άγωνιστή, σέ καιρούς χαλεπούς τῆς καταδίωξής του ἀπό τούς δυνατούς της ημέρας.

Κορυφαίο διαγγελέα τοῦ λόγου τοῦ Θεοῦ, πύρινο προστάτη τῶν λαϊκῶν δικαιωμάτων, ριψοκίνδυνο ὑπερασπιστή τῆς καταπιεσμένης φτωχολογιᾶς, μέσα στή σεπτή χορεία τῶν προφητῶν τῆς Βίβλου διακρίνουμε τόν 'Αμώς, τοῦ γιαχβέ τό διαλεκτό θεράποντα. Αὐτός ὁ μεγαλόστομος κεραυνωτής τῆς κοινωνικῆς ἀδικίας ἤταν βοσκός στό ἐπάγγελμα, ἀλλά πῆρε χάρισμα θεόσταλτο, νά γίνει ὁ τρυφερός τιμωρός μιᾶς ὑλιστικῆς κοινωνίας, μέ σάπια θεμέλια καί ἀπάνθρωπους προσανατολισμούς. Τό ζηλωτικό γιά ἀποκάλυψη - κρίση, κάθαρση, θεραπεία κήρυγμα τοῦ βοσκοῦ - προφήτη, εἶναι ἕνας ὁριακός σταθμός στήν Ιστορία του μονοθεϊσμού. Είναι μία από τίς σπάνιες φορές όπου ο παντοκράτορας Κύριος άποκαλύπτει τόν έαυτό του μέσα ἀπό τό διαλεγμένο του δούλο σάν ἐκδικητή τοῦ λαοῦ του, μέχρι «τρίτης καί τετάρτης γενεας» ἐάν αὐτός ὁ περιούσιος λαός δέν καταπαύσει ἀπό τά πονηρά του ἔργα, πού ἕνα φθαρμένο ἱερατεῖο μέ τό παράδειγμά του πρόβαλλε σέ κάθε πτυχή τῆς δημόσιας καί ἰδιωτικῆς ζωῆς του. Στήν ἐρμηνεία τῆς ίστορίας στό «Δευτεροησαΐα», βλέπουμε τό γιαχβέ νά καλεί τούς ξένους λαούς και άλλόφυλους, γιά νά τιμωρήσουν τόν «περιούσιο λαό» «ἔνεκα τῶν σφοδρῶν ἀδικιῶν του». Έτσι γιά πρώτη φορά στήν ἰστορία τῶν θρησκευμάτων ἀντικρίζουμε ἔνα θεό πού 'χει τή δύναμη νά ἀποκολλιέται κι ἀπ' αὐτά τά ἴδια τά παιδιά του, γιά νά τά τιμωρήσει μέ σκληρότητα τρυφερή. 'Εδῶ ὁ θεός τῆς Παλαιᾶς Γραφῆς ἀναδεικνύεται σέ πανανθρώπινο παιδαγωγό πού ἀπειλεῖ, τιμωρεῖ καί ἔτσι σώζει.

Γιά τόν ἀγέραστο προφητισμό τῆς Βίβλου καί τήν ἡγετική ἐπιβολή πού αὐτός ἀσκοῦσε πάνω στόν «περιούσιο λαό τοῦ Κυρίου» ἔχει γράψει ὁ Παν. Κανελλόπουλος:

Οὶ προφήτες παίδευαν, αὐτός ήταν προπάντων ὁ σκοπός τους, τίς ψυχές τῶν συμπατριωτῶν τους, τήν ψυχή τοῦ περιούσιου λαοῦ. Ποιός όμως βρέθηκε ῦστερ' ἀπό τοὺς προφήτες τοῦ Ἰσραήλ νά παιδέψει τὴν ψυχή τοῦ λαοῦ; Κανένας. Μόνο οἱ προφήτες εἶχαν αὐτή τὴν τρυφερή σκληρότητα. "Ολοι οἱ ἀλλοι ηγέτες λαῶν (καί θρησκειῶν ἐμεῖς θά προσθέταμε) κολακεύουν τὴν ψυχή τοῦ λαοῦ τους ἢ τὴν ἀγνοοῦν. "Όσοι τὴν ἀγνοοῦν (ἀλλά καί κάμποσοι ἀπό δσους τὴν κολακεύουν) συμβαίνει καί νά τὴν ποδοπατοῦν. Στίς δημοκρατίες τὴν κολακεύουν. Οἱ προφῆτες όμως δέν ἢταν δημοκρατικοί. Δέν ἢταν δμως, οῦτε τύραννοι, οῦτε ἀπολυταρχικοί. Τυραννοῦσαν καί τιμωροῦσαν πρό πάντων καί πρίν ἀπό δλους τούς ἄλλους τόν ἑαυτό τους. "Όποιος ὅμως θεωρεῖ πρῶτον ἔνοχον τόν ἑαυτό του δέν εἶναι τύραννος.

Αὐτά τονίζει στό κλασικό του 'Ο Χριστιανισμός καί ή ἐποχή μας ἐπιγραμματικά καί βαθυστόχαστα ὁ Παναγιώτης Κανελλόπουλος.

Τό χάρισμα καί ή μεταμορφωτική δύναμη, ὅπως αὐτό ἐκδηλώνεται μέσα στά ἀθάνατα καί οἰκουμενικά βιβλικά κείμενα, εἶναι «φωτιά καί τσεκούρι» στήν κάθε κατεστημένη ὀλιγαρχία καί τά ἀντιλαϊκά προνόμιά της. Ἐλέγχουν οἱ Ὠσηέ, ᾿Αμώς, Μιχαίας, Ἡσαῖας, Ναούμ, ᾿Αβακούμ καί Σοφονίας τό κοινωνικό κακό, ὀριζόντια καί κάθετα εἴτε αὐτό φωλιάζει στά παλάτια εἴτε σέ κακομαθημένες καλύβες ὅπου ὁ φτωχός καταπιέζει τό φτωχότερο. Ὁ προφητικός λόγος ποτέ δέ σκόρπισε ζαχαρώδη προϊόντα ὅμοια μέ αὐτά τ᾽ ἀκίνδυνα «μελό» πού ἄφθονα σκορπίζουν πολλοί ἐπαγγελματίες ἱεροκήρυκες σήμερα, ἀλλά εἶναι θερμοκαυστήρας στίς κοινωνικές πληγές καί καταλύτης τῶν θεσμῶν καί δεσμῶν τῆς ἀδικίας.

Ή προφητική δράση βέβαια πρέπει νά τοποθετηθεῖ καί νά έρμηνευθεῖ μέ τά κριτήρια τῆς ἐποχῆς ἐκείνης. Εἶ-ναι ἀνιστόρητος, αὐτός πού ζητᾶ ἔνα ὁλοκληρωμένο ἐπαναστατικό μηχανισμό καί πρόγραμμα ἀπό τούς προφῆτες τῆς Βίβλου. Ἔτσι δέ θά καταλογίσουμε εὐθύνη στούς προφῆτες γιά τήν ἔλλειψη ἐπαναστατικῆς στρατηγικῆς καί μεθοδολογίας, γιατί ἀπλούστατα αὐτοί δέν ἤταν ἀντάρτες βουνῶν ἤ πόλεων μέ τή σημερινή ἔννοια τοῦ ὄρου. Τό ὅπλο γι' αὐτούς ἤταν ὁ λόγος. «Εἶναι πολύ μεγάλη ἡ σημασία τοῦ λόγου, τοῦ ἀληθινοῦ καί τοῦ μεγάλου' εἶναι δραστικότερη ἀπό τή μεγαλύτερη ἱστορική πράξη».

'Ο προφητικός λόγος δέν είναι «εὐσεβής ὀκνηρία»,





ούτε φυγή ἀπό τά καυτά προβλήματα τοῦ κοινωνικοῦ περίγυρου, ἀλλά πάλη «ἄχρι θανάτου» ἐναντίον τους στό ὅνομα τοῦ ἐνός θεοῦ τῆς δικαιοσύνης. Πολλές φορές ἡ προφητεία κλαίει γοερά, ἄλλοτε στενάζει «στεναγμοῖς ἀλαλήτοις». Κλαῖνε οἱ προφῆτες γιά τά μεγάλα παθήματα τοῦ λαοῦ, πού εἶναι καρπός τῆς ἀνομίας του καί τῶν ἀδικιῶν του. Καί πάλι ὁ Π. Κανελλόπουλος στοχαζόμενος τήν ὀργισμένη προφητική θλίψη ἐρμηνεύει:

Καί μέσ' στήν πιό μεγάλη ὀργή του λέει ὁ Κύριος στόν 'Ιεζεκήλ μέ μιάν ἄφταστη τρυφερότητα καί θλίψη: «καί διεσπάρη τά πρόβατά μου έν παντί ὅρει καί ἐπί πᾶν βουνόν ὑψηλόν καί ἐπί προσώπου πάσης τῆς γῆς διεσπάρη, καί οὔκ ἤν ὁ ἐκζητών οὐδέ ὁ ἀποστρέφων». Ναί, ἡ ψυχή τῶν προφητῶν είναι γεμάτη θλίψη καί τρυφερότητα, κι ὅταν ἀκόμα ὁ νοῦς τους είναι γεμᾶτος ὀργή. ('Ο Χριστιανισμός καί ἡ ἐποχή μας).

#### ΣΥΓΧΡΟΝΕΣ ΕΒΡΑΊΚΕΣ ΠΡΟΣΩΠΙΚΟΤΗΤΕΣ

Μέσα στήν άναταραχή τοῦ κόσμου ὁ θάνατος τοῦ Μάρκ Σαγκάλ πού συνέβη στίς 28 Μαρτίου στή γαλλική Ριβιέρα, τό μεσογειακό άραξοβόλι πολλών διάσημων αὐτοεξορίστων δόθηκε ἀπό τά ξένα είδησεογραφικά πρακτορεία, χωρίς πολλές λεπτομέρειες. Σέ ήλικία 97 έτων πέθανε, ἄλλωστε, «πλήρης ήμερῶν», ὅπως λένε, ὁ μάνος αὐτός του χρωστήρα πού άντέταξε πάντοτε τήν ποίηση στά βίαια ζωγραφικά κινήματα τού 20ου αίώνα. Ρώσος Έβραΐος είχε φύγει από τή Ρωσία άμέσως σχεδόν μετά τήν Όκτωβριανή Ἐπανάσταση μόλις ή δυναμική καί πηγαία ρώσικη «άβάν γκάρντ» ἄρχισε νά παίρνει τόν άρτηριοσκληρωτικό δρόμο τού σοσιαλιστικού ρεαλισμού. 'Αλλά σ' όλόκληρη τή μακριά ζωή του δέν έπαψε νά άντλεῖ τά θέματά του ἀπό τό λαϊκό ρώσικο θρύλο, ἀπό τή ζωή τῶν Ἑβραίων τής Ρωσίας και ἀπό τή Βίβλο, τήν όποία μάλιστα είχε είκονογραφήσει όλόκληρη σέ μιά μνημειώδη ἔκδοση τοῦ "Ελληνα φίλου του Τεριάντ. "Αγγελοι, ζευγάρια πού άγκαλιάζονται, κοπέλες μέ μακριά μαλλιά, ζῶα μέ φτερά, λουλούδια καί μοναχικοί έραστές πού κοιτάζουν τό φεγγάρι μετέωροι σάν νά πετάνε σέ έναστρες νύχτες, είναι, μαζί μέ τά ρόζ, πράσινα καί βαθιά γαλάζια χρώματα τά κύρια χαρακτηριστικά τῆς ζωγραφικής του Σαγκάλ. ή Γαλλία,



στήν όποία είχε ζήσει τό μεγαλύτερο μέρος τῆς ζωῆς του, παρέδωσε πολλές φορές σ' αὐτά τά ἡθελημένα ἁπλοϊκά καί πάντοτε λυρικά όράματά του ἐπίσημα κτίριά της, άκόμα καί βιτρώ ἐκκλησιῶν. Καί τοῦ ἔκανε τήν τιμή νά τοῦ άναθέσει τή ζωγραφική διακόσμηση της όροφης της "Οπερας τοῦ Παρισιοῦ, πού ἀποτελεί καί ένα ἀπό τά ἀξιοθέατα τῆς γαλλικῆς πρωτεύουσας. Σ' ἀντάλλαγμα, ὁ Σαγκάλ πού τιμήθηκε πρό όλίγων έτων μέ μία μνημειώδη ἔκθεση στό Γκράν Παλαί, ὅπου ἔργα του φερμένα άπ' όλα τά

## ΜΑΡΚ ΣΑΓΚΑΛ

μουσεῖα τοῦ κόσμου καί ἀπό πολλές ἰδιωτικές συλλογές γέμιζαν με φῶς ζωγράφισε μιάν ἀφίσα πού ἀποτελεῖ τήν ἐρωτική ἐξομολόγησή του πρός τό Παρίσι. Τά παλάτια, τά γεφύρια τοῦ Σηκουάνα, ὁ Πύργος τοῦ "Αιφφελ στό βάθος καί σέ πρῶτο πλάνο ὁ Ιδιος πού ἐριαζε σάν φιγούρα βγαλμένη ἀπό τό ἔργο του, νά προσφέρει στό Παρίσι, μιά τεράστια ἀνθοδέσμη!

ΤΗΛΕΦΟΣ («Καθημερινή», 30.3.1985)

#### Βιογραφικά στοιχεῖα

Γάλλος ζωγράφος ρωσικής καταγωγής, Έβραῖος τό θρήσκευμα. Άπό τούς πρωτοπόρους τοῦ ἐξπρεσσιονισμοῦ τοῦ 2ου αἰῶνος, εἰσήγαγε στή ζωγραφική νέες μορφές καί ζωηρά χρώματα, καταργήσας τόν ρεαλισμό.

Διετέλεσε Ἐπίτροπος Καλών Τεχνών στήν πρώτη σοβιετική κυβέρνηση τό 1917. Άργότερα έγκαταστάθηκε στό Παρίσι ὅπου ήλθε σ' ἐπαφή μέ ὅλες τίς σύγχρονες τάσεις τής ζωγραφικής. Υίοθέτησε στήν τεχνοτροπία του **ἔντονα λαογραφικά καί φαν**ταστικά στοιχεία. Περίφημες είναι οί «ταπισσερί», οί είκονογραφήσεις βιβλίων καί τά «βιτρώ» του, καθώς καί οί σκηνογραφίες κι ένδυμασίες μπαλλέτων πού φιλοτέχνησε στίς ΗΠΑ (κατά τήν περίοδο 1941 -1948). "Εργα του ὑπάρχουν σέ πολλά μουσεία μοντέρνας τέχνης καί πινακοθήκες τῆς Εὐρώπης καί τῆς 'Αμερικῆς.

Ή παρουσία τῶν ἐβραϊκῶν θεμάτων στήν τέχνη τοῦ Σαγκάλ εἶναι σημαντική. Ήταν βαθύτατα ἐξοικειωμένος μέ τά ἐβραϊκά ἢθη καί ἔθιμα. Παρόλο ὅτι ὁ χῶρος τῆς ἐμπνεύσεῶς του ἤταν τό Παρίσι καί διάφορες περιοχές τῆς Γαλλίας, ὁ τόπος γιά πολλά ἔργα του εἶναι ἡ ἐβραϊκή συνοικία τῆς γεννέτειράς του (Liozuo Vitebsk). Ἐπίσης σημαντική εἶναι ἡ ἐπίδραση τοῦ Χασσιδισμοῦ στόν ὁποῖο ἀνῆκε ἡ οἰκογένειά του.

#### Σημαντικά ἔργα

Μεταξύ τῶν πλέον σημαντικῶν ἔργων τοῦ Σαγκάλ εἶναι οἱ τεράστιες τοιχογραφίες της Μητροπολιτικής "Οπερας τής Νέας Ύόρκης πού φιλοτέχνησε τό 1965, τό μωσαϊκόν των Τεσσάρων Έποχων τῆς Φέρστ Νάσιοναλ Μπάνκ τοῦ Σικάνου τά μωσαϊκά καί «ταπισσερί» τῆς μεγάλης Συναγωγῆς (τοῦ Κοινοβουλίου) της Ίερουσαλήμ, ή διακόσμηση της όροφης της "Οπερας τῶν Παρισίων, οἱ βιβλικές παραστάσεις του Μουσείου Σαγκάλ τής Νίκαιας, τά «βιτρώ» του μεγάρου τῶν Ἡνωμένων Ἐθνῶν στή Νέα Ύόρκη, όρισμένα τῶν καθεδρικών ναών τῆς Ρέμς καί τοῦ Μέτς είς τήν Γαλλίαν, τό Φράουμύνστερ τῆς Ζυρίχης καί τοῦ Έβραϊκού Πανεπιστημίου Χαδασσάχ τῆς Ίερουσαλήμ. 'Ο κόσμος τῆς τέχνης του είναι μίγμα αίωρουμένων άνθρώπων, ζώων, άνθέων, πτηνών καί ίχθύων ζωγραφισμένων μέ λαμπερά χρώματα, δλως διάφορα τῶν συμβατικῶν.

## ΓΎΡΩ ΑΠΟ ΤΗ ΔΙΑΣΩΣΗ ΤΩΝ ΕΒΡΑΙΩΝ ΤΗΣ ΖΑΚΎΝΘΟΎ ΚΑΤΑ ΤΑ ΧΡΟΝΙΑ ΤΗΣ ΚΑΤΟΧΉΣ

Τό τεῦχος 35 ('Ιανουάριος 1981) τοῦ περιοδικοῦ μας ἤταν άφιερωμένο στήν 'Ισραηλιτική Κοινότητα Ζακύνθου, μιά Κοινότητα ποῦ διαλύθηκε μετά τόν Β΄ παγκόσμιο πόλεμο (πρό τοῦ πολέμου άριθμοῦσε περίπου 270 ἄτομα). Στό τεῦχος 65 ('Ιανουάριος 1984) δημοσιεύσαμε μιά παλιά Ιστορία τοῦ Δ. Ρώμα μέ τίτλο: «'Η Πρωτοχρονιά ένός 'Εβραίου» καθώς και διηγήσεις σχετικά μέ τή διάσωση τῶν 'Εβραίων τῆς Ζακύνθου κατά τά χρόνια τῆς κατοχῆς καί τήν συμβολή τοῦ Ιδιου τοῦ κ. Ρώμα σχετικά. 'Επίσης στό τεῦχος 67 - 68 (Μάρτιος - 'Απρίλιος 1984) δημοσιεύθηκαν συμπληρωματικά στοιχεῖα.

Σέ ἐπιστολή του στήν ἐφημερίδα «Πρόοδος τῆς Ζακύνθου» (20.12.1984) ὁ ἰστορικός καί συγγραφέας κ. Διον. Χ. Στραβόλεμος, γαμπρός ἐπ' ἀδελφῆ τοῦ ἀοιδίμου Μητροπολίτου Ζακύνθου Χρυσοστόμου (Δημητρίου), ὁ ὁποῖος πραγματικά προμάχησε γιά τή σωτηρία τῶν Ἑβραίων, ἀπαντᾶ στό θέμα τῆς συμβολῆς τοῦ Ρώμα καί παραθέτει τά παρακάτω στοιχεῖα.

Τά «Χρονικά» γιά λόγους άντικειμενικής ένημερώσεως άναδημοσιεύουν καί την έπιστολή τοῦ κ. Στραβόλεμου:

#### Τῶν κ. κ. ΔΙΟΝ. Χ. ΣΤΡΑΒΟΛΕΜΟΥ καί ΝΤΙΝΟΥ ΚΟΝΟΜΟΥ

τό ὑπ' ἀριθ. 1 « Ανοιξη τοῦ 1984» — «Τετράδιο γιά τά γράμματα καί τίς τέχνες» ὑπό τόν τίτλο «ΠΕΡΙΠΛΟΥΣ» πού τυπώθηκε στήν 'Αθήνα, καί πού γιά πρώτη φορά τό είδα πρό τριημέρου, καί στίς ὑπ' ἀριθ. 19 - 22 σελίδες του, δημοσιεύεται ἄρθρο τοῦ φίλου Ντίνου Κονόμου ὑπό τόν τίτλο «Ταξίδια τῆς Μοναξιᾶς μου». Στό ἄρθρο αὐτό, πού κύριο στόχο του ἔχει τό Ιστορικό τῆς ἔκδοσης στά 1944 τοῦ πρώτου του βιβλίου, «πρίν ἀπό 40 χρόνια», πού ήταν «μιά ἐκλογή από τά γνωστά καί άνέκδοτα ποιήματα τοῦ Σπύρου Γκούσκου» (πού ἔπεσε μαχόμενος σάν άξιωματικός στ' άλβανικά βουνά), βρήκε τήν εύκαιρία νά προσφέρει εὔοσμο λιβανωτό στήν ἱερή μνήμη τοῦ Διονύση Ρώμα. Δικαίωμά του' καί αὐτό, ἱδιαίτερα τόν τιμᾶ. Πλήν, ὁ καλός φίλος μου Ντῖνος, δέν πρόσεξε ἕνα πράγμα' νά ἀπομακρυνθεί λίγο ἀπό τό καπνό τοῦ μοσχολίβανου πού ἔκαψε καί ν' αποφύγει, έτσι, τόν έπηρεασμό του αποφασίζοντας να χαράξει τίς σκέψεις του γύρω ἀπό ἔνα σύγχρονο Ιστορικό θέμα τῆς πατρίδας μας, πού καί οἱ δύο μας τό εἴχαμε ζήσει. Συγκεκριμένα, μιλώντας γιά τόν Ρώμα, γράφει: «... 'Ο Ρώμας είχε σώσει (κατά τή γερμανική κατοχή) κόσμο καί κοσμάκι ἐκεῖνο τόν καιρό στή Ζάκυνθο. 'Ο Αὐστριακός στρατιωτικός Διοικητής 'Αλφρέδος Λίτ... ἔτρεφε ἀπεριόριστη ἐκτίμηση καί θαυμασμό στήν προσωπικότητα τοῦ Διονύση Ρώμα». (Γι' αὐτό καμία ἀμφιβολία, γιατί τήν ίδια ἐκτίμηση ἔτρεφαν καί οἱ Ἰταλοί στό πρόσωπο τοῦ Ρώμα).

Καί συνεχίζει: «'Η μεσολάβηση τοῦ Ρώμα στή γερμανική διοίκηση του Νησιού στάθηκε ή αίτία νά ξεφύγουν πολλοί ντόπιοι ἀπό τά νύχια τοῦ χάρου. Κι ἀκόμη θά πρέπει νά μνημονευθεῖ ὅτι ἄν γλύτωσαν οἱ Ἑβραῖοι τῆς Ζακύνθου καί δέν ἔγιναν κι αὐτοί σαπούνι στά κρεματόρια τῶν Γερμανῶν, αὐτό χρωστιέται πρωταρχικά καί κύρια στή διπλωματική δεξιότητα τοῦ Διονύση Ρώμα. 'Ο ίδιος μοῦ διηγήθηκε, λίγο καιρό πρίν πεθάνει μέ χαρακτηριστικές λεπτομέρειες τόν άγώνα του στόν Λίτ γιά τή σωτηρία τῶν Ἑβραίων τοῦ Νησιοῦ...». Τό ἐάν ὁ ἀείμνηστος Ρώμας «είχε σώσει κόσμο καί κοσμάκι έκεῖνο τόν καιρό στή Ζάκυνθο», έγώ πού έγραφα τότε τή σύγχρονη Ίστορία τῆς Ζακύνθου καί παρακολουθούσα ἀπό κοντά πρόσωπα καί πράγματα καί ἀπό πολύ κοντά τά γεγονότα, δέν τό ξέρω, ἐν εἰλικρινεία δέ όμολογῶ, ὅτι γιὰ πρώτη φορά τό ἀκούω καί πιστεύω ὅτι θά τό ἄκουσαν γιά πρώτη φορά μαζί μου ἄν ζοῦσαν καί ὅλοι οἱ Ζακυνθινοί τῆς ἐποχῆς ἐκείνης. Μιά ὅμως πού τό λέει ὁ Ντῖνος σήμερα, ὕστερα ἀπό 40 χρόνια, τό παραδέχομαι καί τόν συγχαίρω γιά τήν

άποκάλυψη. Έκεῖνο ὅμως πού μέ ξενίζει, εἶναι τό γεγονός τῆς «διάσωσης» των Έβραίων από τόν Ρώμα καί τῆς σωτηρίας των από την απειλή της συλλήψεώς των καί της βιομηχανοποιήσεώς των σέ σαπούνι μέσα στά άνελέητα κρεματόρια τῶν Γερμανῶν, ἀπό τόν Ρώμα. "Ε, ὅχι ἀγαπητέ Ντῖνο δέν εἶναι ἔτσι. Σύ ὁ ῖδιος είχες διαβάσει τό βιβλίο μου τῆς κατοχῆς στά 1949 καί είχες παραδεχθεί ποιοί ήσαν οι πραγματικοί σωτήρες τών Έβραίων τῆς Ζακύνθου καί είχες χειροκροτήσει σάν τέτοιους τόν Μητροπολίτη Χρυσόστομο καί τόν τότε δήμαρχο Λουκά Καρρέρ καί κανέναν ἄλλον, 'Αφοῦ τώρα γράφεις σκέψεις σου γύρω ἀπό τά 1944 καί ἐπομένως ἤξερες τί εἶχε συμβεῖ τότε, γιατί δέν μοῦ ἔλεγες, στά 1949 πού διάβασες τό βιβλίο μου, καί δέν μου ἔγραφες: «στάσου, δέν είναι αὐτοί οἱ σωτῆρες, άλλά ὁ Διονύσης Ρώμας, άνακάλεσε καί μπάσε αὐτόν στήν Ίστορία». "Οχι, δέν τό ἔπραξες, ἐσιώπησες καί παραδέχτηκες. Σήμερα ὅμως οί καπνοί τοῦ μοσχολίβανου σέ ἐπηρέασαν σέ βάρος τῆς iστορικής πραγματικότητας. Καί γιά νά βοηθήσω τόν άγαπητό Ντίνο, άλλά καί γιά ἀπομακρύνω τό ἀντίβαρο ἀπό τό στήθος τῆς Ιστορίας, ὀφείλω νά φέρω στό φῶς λίγα ἀποδεικτικά στοιχεῖα τῶν λεγομένων μου.

Α) Τόν 'Απρίλη του 1949 ἐξέδωσα καί ἐκυκλοφόρησα τό βιβλίο μου τῆς κατοχῆς (1941 - 1945) τῆς Ζακύνθου, πού τυπώθηκε σέ χαρτί πού μοῦ είχε στείλει δωρεάν τό τότε ὑπουργεῖο Τύπου. «Τιμής ἔνεκεν» ἔστειλα ἕνα καί στό συγγραφέα καί λόγιο Διονύσιο Ρώμα πού ήταν στή Ζάκυνθο. Τό πρωί τῆς Κυριακῆς τοῦ Πάσχα (τοῦ 1949) ἀνέβηκα στό Μητροπολιτικό γιά νά εὐχηθῶ τό «Χριστός 'Ανέστη» στό γυναικαδελφό μου Μητροπολίτη Χρυσόστομο. Στό σαλόνι ήταν ό Δεσπότης καί ό Διονύσιος Ρώμας καί οὐδείς ἄλλος. 'Αφοῦ τούς εὐχήθηκα, ὁ Ρώμας φιλοφρονέστατα μέ εύχαρίστησε γιά τό βιβλίο μου καί μοῦ εἶπε: «πολύ καλό καί σέ συγχαίρω είναι μεγάλη ή προσφορά σου, άλλά τί σού χρώσταγα νά μέ κάμεις νά μή κοιμηθώ δύο νύχτες;». «Γιατί κόντε μου» τόν ρώτησα\* «γιατί είναι τόσο ὲνδιαφέρον πού σέ τραβάει καί δέν σ' άφήνει νά τό κλείσεις ῶς πού νά φθάσεις στό τέλος». Περί 'Εβραίων, πού γράφω γιά τή διάσωσή τους στό Βιβλίο, καμία νύξη δέν ἔγινε' ὁ Ρώμας μᾶς ἔδειξε, μέ τή σιωπή του γύρω ἀπό τό θέμα αὐτό, ὅτι είχε παραδεχθεῖ αὐτά πού διάβασε, ότι δηλαδή τούς Έβραίους ἔσωσαν ὁ Δεσπότης καί ὁ Καρρέρης άν είχε άναμιχθεί και αύτός στή διάσωση ή άν είχε αὐτός τήν ἀποκλειστικότητα τῆς διάσωσης, θά μοῦ τό ἔλεγε, ἰστορικός αὐτός, καί θά ζητούσε τήν ἀποκατάσταση τῆς ἰστορι-

#### Η ΔΙΑΣΩΣΗ ΤΩΝ ΕΒΡΑΙΩΝ ΤΗΣ ΖΑΚΥΝΘΟΥ

κῆς ἀλήθειας, πράγμα πού θά ἤτο συζητήσιμο ἐκείνη τή στιγμή. Καί ὅπως κανείς δέν είχε ἀκούσει γιά τό Ρώμα, ἔτσι καί τό ἄφησε νά παραμείνει ὁ Ιδιος ὁ Ρώμας՝ καί τοῦτο, γιατί ἤξερε ὅτι τόν ἀγώνα ἄλλοι τόν ἔκαμαν καί ὄχι ἐκεῖνος. Καί ἐπειδή καί ὁ Δεσπότης καί ὁ Ρώμας εἶναι τώρα πεθαμένοι, δέχομαι νά ὁρκισθῶστό Εὐαγγέλιο ὅτι αὐτά πού ἐκθέτω εἶναι ἀληθινά.

Β) Τήν ἄνοιξη τοῦ 1946 ὁ μακαρίτης τώρα Γιάννης Δενδρινός είχε στείλει, ώς δωρεά του, όλα τά τζάμια τῶν παραθύρων τῆς νέας έκκλησίας του 'Αγίου μας. 'Ανέκυψε θέμα τοποθέτησής τους, και μάλιστα πολύ βιαστικό, γιατί τόν Αύγουστο ὁ Δεσπότης θά έκανε τά έγκαίνια, ὅπως καί τά ἔκαμε. Σάν ἀπό μηχανῆς θεοί παρουσιάσθησαν τότε στό Δεσπότη όλοι οί φαναρτζήδες Εβραΐοι τῆς Ζακύνθου καί τοῦ ἐδήλωσαν, ὅτι «εἰς ἔνδειξη εὐγνωμοσύνης γιατί τούς έσωσε από τα αρπακτικά καί έξοντωτικά νύχια τῶν Γερμανῶν, προσφέρονται νά βάλουν ἐκεῖνοι ὅλα τά τζάμια τῆς ἐκκλησίας τοῦ 'Αγίου δωρεάν», ὅπως καί τά ἔβαλαν, χωρίς να πάρουν μία πεντάρα καί ἐργάστηκαν μῆνες, μέ συντροφιά τους κάθε απόγευμα τό Δεσπότη, πού πήγαινε καί παρακολουθούσε τίς έργασίες ό ίδιος προσωπικά καί συζητούσε μέ τούς Έβραίους συνέχεια, γιατί τό προκαλούσαν έκεῖνοι, που δέν χόρταιναν ν' άκούουν τίς λεπτομέρειες τής διάσωσης. Και αὐτό τό τελευταῖο, τό διηγεῖτο μέχρι πρό τινος πού πέθανε ο Παναγιώτης ο Κούτσης ο σωφέρ πού μετέφερε το Δεσπότη καί παρέμενε στήν εκκλησία γιά νά τόν πάρει νά φύγουνε. Καί είναι πολλοί που τό έχουν άκούσει άπό τόν Κούτση. "Αν προκληθώ, εύχαρίστως θά τούς άναφέρω.

Π Ἡ Ἰσραηλιτική Κοινότης Ζακύνθου, περί τά τέλη Μαρτίου τοῦ 1947 ἔστειλε στό Μητροπολίτη καί στόν τ. δήμαρχο Λουκᾶ Καρρέρ τό κατωτέρω ὑπ' ἀριθ. 66 ἀπό 20 Μαρτίου 1947 εὐχαριστήριο ἔγγραφό της:

«Βασίλειον τῆς Έλλάδος Ισραηλιτική Κοινότης Ζακύνθου Αριθ. Πρωτ. 66 Ζάκυνθος, τῆ 20 Μαρτίου 1947

- 1) Σεβασμιώτατον Μητροπολίτην κον Χρυσόστομον.
- 2) 'Αξιότιμον κύριον Λουκάν Καρρέρ τ. δήμαρχον.

Εχομεν την τιμήν, έπί τη έπετείω της σημερινής ήμῶν ἀναμνήσεως τοῦ ἐξαφανισμοῦ τῶν ἐν Ἑλλάδι καί άλλαχού άπαχθέντων Έβραίων ύπό τῶν κατακτητῶν χιτλερικών καί ποικιλοτρόπως βασανισθέντων έν ξηρά καί θαλάσση καί τελεσθέντος ἐπιμνημοσύνου δεήσεως ύπέρ αίωνίου άναπαύσεως τῶν εὐλογημένων τούτων άθώων ψυχών τών λαών τοῦ Ἱσραήλ καί κατά τοῦτο καλώς ένθυμηθέντες τούς εὐεργέτας καί σωτήρας μας καί κατά τάς ἐν Ζακύνθω κατοχάς καί τοῦ ἐξαιρετικοῦ διασωσμού μας είς τούς όποίους όφείλομεν τό ζῆν, δηλαδή τῆς Ύμετέρας Σεβασμιότητας καί τοῦ πολιτικοῦ τότε άρχοντός μας δημάρχου Ζακυνθίων κ. Λουκά Καρρέρ νά συγχαρώμεν άμφοτέρους εύγνωμονούντες καί εύχαριστούντες ύμας, ίδιαιτέρως δέ τόν έπαξίως κατέχοντα την έν Ζακύνθω κεφαλήν της 'Ορθοδόξου 'Εκκλησίας Σεβασμιώτατον, τόν Ζακύνθου Χρυσόστομον, εύγόμενοι την του Ύψίστου εύημερίαν καί μακροβιότητα.

Ή Ίσραηλιτική Κοινότης Ζακύνθου

Ο Πρόεδρος ΜΩΎΣΗΣ ΓΑΝΗΣ Ό Γεν. Γραμματεύς ΙΩΣΗΦ ΚΩΝΣΤΑΝΤΙΝΗΣ».

Δ) Στό ὑπ' ἀριθ. 315 τῆς 15.11.1970 φύλλο τῆς ἐφημερίδας «Ἡχώ τῆς Ζακύνθου», ἡ ὁποία κατά τόν Νοέμβριον τοῦ 1970 ἀσχολήθηκε μέ τό θέμα τῆς διασώσεως τῶν Ἑβραίων τῆς Ζακύν-

θου κατά τήν κατοχήν, ὑπάρχει δημοσιευμένη ἐπιστολή τοῦ ἰατρού κ. Γεωργίου Μοθωναίου πρός την έφημερίδα. Τά κύρια σημεία της έπιστολής έχουν ώς έξης: «Είς τό έν Παρισίοις 56ου Συνέδριου τῆς Χειρουργικῆς τῆς 4-9 'Οκτωβρίου 1954 εἰς τάς έργασίας τοῦ όποίου ἔλαβε μέρος ὁ ὑποφαινόμενος, καί κατά τό καθιερωμένον επίσημον δείπνον τοῦ Συνεδρίου, είς τό στάδιο τῶν προπόσεων ἐθεώρησα ἐπιβεβλημένον, τότε, καθήκον μου νά εύχαριστήσω, ώς μόνος "Ελλην έκ τῶν Ἰονίων Νήσων, (παρίστατο καί ὁ καθηγητής τῶν 'Αθηνῶν κ. Κούριας), τούς παρισταμένους διασήμους χειρούργους, έκπροσώπους διαφόρων κρατών τῆς Εὐρώπης καί 'Αμερικῆς, διά τήν παρασχεθεῖσαν ύγειονομικήν βοήθειαν είς τόν πληθυσμό τῶν ἐκ τῶν σεισμῶν τού προηγούμενου έτους 1953 πληγέντων Ίονίων Νήσων. Μετά τό πέρας τοῦ δείπνου, μ' ἐπλησίασε ὁ ἐκ Ν. Ύόρκης χειρούργος AARON GORELICK ὁ ὁποῖος κατ' ἰδίαν πλέον ἀλλά καί ένώπιον μικράς όμηγύρεως συνέδρων μοῦ ἀπηύθυνε τόν λόγον ώς έξης:

«'Ασφαλῶς γνωρίζετε κ. Μοθωναῖε ὅτι τά πρῶτα πλοῖα τά ὁποῖα κατέφθασαν εἰς τήν Ζάκυνθον πρός βοήθειαν όλίγας ὥρας μετά τόν σεισμόν ἤσαν τά ἰσραηλινά' δέν ξεχνῶμεν ποτέ τόν Μητροπολίτην σας' ἔχετε ἕνα Μητροπολίτην εἰς τήν Ζάκυνθον ἐνεργείαις τοῦ ὁποίου οὐδείς τῶν μελῶν τῆς ἐκεῖ 'Ισραηλιτικῆς Κοινότητας ἐθίγει ἀπό τούς Γερμανούς. Τοῦτο δέν ξεχνῶμεν ποτέ οἱ ἀπανταχοῦ τῆς γῆς 'Ισραηλίται».

'Ομολογῶ, ὅτι τά λόγια αὐτά τοῦ ἐν λόγω Ἰσραηλίτου ἱατροῦ κατοίκου τῆς Ν. 'Υόρκης τῶν ΗΠΑ μὲ κατέπληξαν καί τοῦ ἀπάντησα: «Πράγματι ἔτσι ἔγινε τότε, ὁ Δεσπότης μας Χρυσόστομος δέν ἔκαμε τίποτε περισσότερον ἀπό ὅ,τι αὶ Γραφαί διδάσκουν» καί τόν ἐπανευχαρίστησα εἰς ἐπήκοον τῆς κατ' ἰδίαν μικρᾶς ἐκείνης όμηγύρεως τῶν συνέδρων, ἀλλ' αὐτός ἐπανέλαβε: «δέν δέχομαι τάς εὐχαριστίας σας καί ἡ ἐπιθυμία μου εἶναι νά ἐπισκεφθῶ τήν Ζάκυνθον διά νά γνωρίσω προσωπικῶς αὐτόν τόν Δεσπότην».

'Ο ἀείμνηστος Μητροπολίτης Χρυσόστομος μᾶς ἐγκατέλειψε τόν 'Οκτώβριον τοῦ 1957 καί τό ἔτος 1958 μακράν τῆς ἀγαπημένης του Ζακύνθου ἀπεδήμησαν εἰς Κύριον. 'Ο ἐξαίρετος αὐτός ἄνθρωπος καί χειρούργος ΑΑRON GORELICK δέν ἡλθε εἰς τήν Ἑλλάδα πρός ἀναζήτησιν τοῦ Χρυσοστόμου. Ἐπληροφορήθη τόν θάνατόν του;

"Η ἴσως νά μήν ἐπρόφθασε ἔστω καί ἄν ἐρχόμενος δέν θά εὕρισκε τόν Δεσπότην; Διότι ἀπό τοῦ ἔτους 1963 ἔπαυσε νά περιλαμβάνται εἰς τόν πίνακα τῶν μελῶν τῆς Γαλλικῆς Χειρουργικῆς 'Εταιρείας εἰς τόν ὁποῖον ἐφέρετο ἐγγεγραμμένος. Τά μέλη τῆς ἐν λόγω ἐταιρείας διαγράφονται μόνον μετά θάνατον, ἐκτός σπανιστάτων ἄλλων περιπτώσεων.

Ταῦτα διά τήν ἱστορίαν.

Ζάκυνθος 30.10.1970 Μέ ίδιαιτέραν ἐκτίμησιν» Γ. Ι. ΜΟΘΩΝΑΙΟΣ Ιατρός».

Καί τά δύο αὐτά «ντοκουμέντα» ἔχουν καταχωρηθεῖ στίς σελίδες 231 - 233 τοῦ βιβλίου «'Ο Μητροπολίτης Χρυσόστομος Δημητρίου» — «Συμβολή στήν 'Ιστορία τῆς Ζακύνθου μιᾶς σύγχρονης εἰκοσιπενταετίας».

Ε) "Όταν μετά τήν ἀπελευθέρωση ἐπανεσυνεστήθη τό κράτος τῶν 'Εβραίων ἡ πρώτη κυβέρνηση τοῦ Τέλ - 'Αβίβ δι' ἐγγράφου της πρός τόν Μητροπολίτη Χρυσόστομο τοῦ ἐγνώρισε ὅτι τόν ἀνεκήρυξε «Μεγάλο εὐεργέτη τοῦ ἰουδαϊκοῦ ἔθνους» καί

#### Η ΔΙΑΣΩΣΗ ΤΩΝ ΕΒΡΑΙΩΝ ΤΗΣ ΖΑΚΥΝΘΟΥ

τοῦ ἀπένειμε τό μετάλλιο τοῦ 'Ιστραηλιτικοῦ Κράτους πού ἀπένειμαν τότε στούς εὐεργέτες τῆς φυλῆς των. Τά ἀνεκτίμητα αὐτά Ιστορικά στοιχεῖα τὰ εῖχα διαφυλάξει ἐγώ εἰς τό ἀρχεῖον πού κρατοῦσα τῆς κατοχῆς στό σπίτι μου. Δυστυχῶς, ἡ λαίλαπα τῆς συμφορᾶς τοῦ σεισμοῦ τοῦ 1953 καί τῆς φωτιᾶς πού ἐπηκολούθησε ἐξαφάνισε τὰ πάντα μέ τήν ἀποτέφρωση τοῦ σπιτιοῦ μου, τῶν ὑπαρχόντων μας, τῆς βιβλιοθήκης μου καί ὅλων τῶν ἱστορικῶν κειμηλίων πού εῖχα συγκεντρώσει. Κι ἔτσι ἐχάθησαν κι αὐτά.

ΣΤ) "Όταν ἡ Ἐπιτροπή ᾿Αποκαταστάσεως Ἑβραίων πού σύνεστήθη ἀπό τόν ΟΗΕ καί πού ἔργο της ήτο νά ἐρευνήσει καί νά ἐξακριβώσει τό ποσοστό τῶν ἐξοντωθέντων Ἑβραίων ἀπό τούς Γερμανούς κεχωρισμένα κατά χῶρες καί κατά κοινότητες, ἐδημοσίευσε τό 1947 τόν πίνακα πού ἀναφέροντο οἱ ἀπώλειες τῶν Ἑβραίων στήν Ἑλλάδα, οἱ ἰθύνοντες τό κράτος τοῦ Ἰσραήλ εἶδον, ὅτι ἐκ τῶν 25 ἐβραϊκῶν κοινοτήτων πού ὑπῆρχαν πρό τοῦ διωγμοῦ (πρό τοῦ 1939) συμπεριλαμβανομένων τῶν ᾿Αθηνῶν καί Θεσσαλονίκης, μόνο ἡ Ζάκυνθος δέν ἐνεφάνισε ποσοστόν μειώσεως. Συγκεκριμένα, ἀνέγραφε ὁ πίνακας:

«Ζάκυνθος πληθυσμός πρό διωγμού 275. Πληθυσμός μετά διωγμόν 275. Ποσοστόν μειώσεως ΜΗΔΕΝ», ἐνῶ στίς ἄλλες ἐλληνικές περιοχές τό ποσοστό μειώσεως ἐκυμαίνετο μεταξύ 31% ἔως 99% (Ξάνθη).

Κατόπιν τούτου ή κυβέρνηση τοῦ Ἰσραήλ καθιέρωσε μέ Νόμο ἔνα εἰδικό ἴδρυμα στήν Ἱερουσαλήμ ὑπό τήν ἐπωνυμία «Γιάν Βασέν» — «Γιά τήν διαιώνιση τῆς μνήμης τῶν θυμάτων τοῦ ὀλοκαυτώματος», μέ σκοπό:

- 1) Τόν προσδιορισμό μέ ἐπιστημονικά δεδομένα καί ἔρευνα τῶν παραγόντων πού όδήγησαν στό ναζισμό. «Ἡ γνώσις αὐτή δυνατόν νά βοηθοῦσε εἰς τήν πρόληψιν ἀναζωπυρώσεως τοῦ τρομεροῦ αὐτοῦ φαινομένου».
- 2) Τήν καταγραφή όλου τοῦ ὑλικοῦ πού ἀφορᾶ τίς κατεστραμμένες ἐβραϊκές κοινότητες καί τήν διαιώνισιν τῆς μνήμης των.
- Τήν περιγραφή τοῦ ἀγῶνος τῶν Ἑβραίων ἐναντίον τῶν Ναζί στά Γκέτο καί στά κινήματα τῶν Παρτιζάνων, Καί
- 4) Τήν ἀπονομή τιμῆς στούς Χριστιανούς πού ἔσωσαν Ἐβραίους καί τοῦ τίτλου «τοῦ Δικαίου μεταξύ τῶν Ἐθνῶν», «σύμφωνα μέ τό προαιώνιον ἔθιμο τῶν Ἑβραίων νά μή λησμονοῦν τούς εὐεργέτας των».

Μακροχρόνιες ὑπῆρξαν οἱ ἔρευνες γύρω ἀπό τό θέμα τῆς διάσωσης τῶν Έβραίων τῆς Ζακύνθου πού ἐνήργησε τό "Ιδρυμα «Γιάν Βασέν», τό όποῖον κατέληξε ὅτι ἡ διάσωση τῶν 275 Έβραίων τῆς Ζακύνθου ὀφείλετο στή θαρραλέα παρέμβαση στούς Γερμανούς τοῦ Μητροπολίτου Χρυσοστόμου Δημητρίου καί τοῦ Δημάρχου Λουκά Καρρέρ. «Τιμή καί δόξα στό ἔθνος πού γαλουχεῖ τέτοια τέκνα» ἀναφέρει ἡ ἀπόφαση «τῆς Ἐπιτροπῆς Δικαίων» τοῦ Ἱδρύματος «Γιάν Βασέν» ἡ ὁποία καί αἰτιολογεῖ τόν λόγο τῆς ἀπονομῆς είδικοῦ διπλώματος τιμῆς στό Μητροπολίτη καί στό Δήμαρχο, καί μεταλλίου μέ τόν τίτλο τοῦ «Δικαίου μεταξύ τῶν Ἐθνῶν», μέ τήν έξῆς συγκινητική διαπίστωση: «... ἀπό τούς 80.000 Έβραίους πού ὑπῆρχον στήν Ἑλλάδα, έκτοπίσθηκαν ἀπό τούς Ναζί οἱ 62.000 καί δέν ἐπέστρεψαν ποτέ. 'Αλλά οἱ 18.000 'Εβραῖοι πού ἐπέζησαν, σώθηκαν χάρις σέ ἤρωες ὅπως ὁ ᾿Αρχιεπίσκοπος Χρυσόστομος, ὁ Λουκᾶς Καρρέρ καί ἄλλοι...».

Στίς ἀρχές Αὐγούστου τοῦ 1979 ἡ ἀείμνηστη ήδη σύζυγός μου, ἔλαβε τήν κατωτέρω ἀπό 31 Ἰουλίου 1978 ἐπιστολή, γραμμένη στή γαλλική, τοῦ προέδρου τοῦ Ἱδρύματος «Γιάν Βασέν»:

Κυρίαν «Ἱερουσαλήμ τῆ 31 Ἰουλίου 1978 Δ. Στραβολαίμου Βασιλέως Κων/νου 59 Πειραιεύς, ΕΛΛΑΣ

'Αγαπητή κυρία,

"Έχω τήν τιμήν νά σᾶς καταστήσω γνωστόν ὅτι «ή 'Επιτροπή Δικαίων», παρά τοῦ 'Αναμνηστικοῦ 'Ινστιτούτου «Γιάν Βασέν» ἀπεφάσισεν ῦστερα ἀπό προηγουμένην ἔρευναν, νά ἀπονείμη εἰς τόν ἀποβιώσαντα ἀδελφόν σας Χρυσόστομον ('Αρχιεπίσκοπον Ζακύνθου) τό μετάλλιον τῶν «Δικαίων» διά τήν γενναιότητα καί τήν ἀνθρώπινην ἀλληλεγγύην τὰς ὁποίας ἐπέδειξε σώζοντας 'Εβραίους μέ κίνδυνον τῆς ζωῆς του ἐνῶ εὐρίσκοντο ὑπό τήν γερμανικήν κατοχήν. 'Η ἀπονομή τοῦ μεταλλίου θά πραγματοποιηθή ἀπό τήν πρεσβείαν τοῦ 'Ισραήλ ἐν 'Αθήναις, 'Η ἡμερομηνία τῆς ἀπονομῆς ἐπ' ὀνόματί του θά ἀνακοινωθή ἀργότερον. 'Αγαπητή κυρία δεχθῆτε τήν ἔκφρασιν τῆς βαθείας ἐκτιμήσεώς μου (ὑπογραφή) ΜΟSHE ΒΕΟSΚΙ.

#### Πρόεδρος τής 'Επιτροπής των Δικαίων».

Παρόμοια ἐπιστολή πῆρε καί ὁ κ. Λουκάς Καρρέρ.

Στή συνέχεια ὀργανώθηκε ἀπό τήν πρεσβεία ἐπίσημη τελετή γιά τήν ἀπονομή τῶν μεταλλίων καί πραγματοποιήθηκε τήν Τρίτη 7 Νοεμβρίου 1973 καί ὥρα 12η μεσημβρινή στά γραφεῖα τῆς πρεσβείας. Ἡ τελετή ὑπῆρξε συγκινητική, σεμνή καί ἐπιβλητική. Παρόντες ἤσαν μέλη τῶν οἰκογενειῶν τῶν τιμηθέντων, ἐκπρόσωποι Ἑβραϊκῶν ᾿Οργανώσεων, τῶν ᾿Αθηνῶν καί Τέλ ᾿Α-βίβ, τῶν Ἐκκλησιαστικῶν ᾿Αρχῶν, οἱ πρώην βουλευτές Μ. Μυριδάκης καί Διον. Καρρέρ, "Ελληνες καί Ἑβραῖοι δημοσιογράφοι καί πολλοί ἄλλοι. Μίλησαν ὁ πρέσβης κ. Νισσίμ Γιαῖς, ὁ κ. Α. Κόβο ἐκ μέρους τοῦ Κεντρικοῦ Ἰσραηλιτικοῦ Συμβουλου καί ὁ ὑποφαινόμενος. Ἐπακολούθησε ἡ ἀπονομή τῶν μεταλλίων καί διπλωμάτων καί δεξίωση. Τά περιεχόμενα τῶν διπλωμάτων καί διπλωμάτων καί διδοῦν τό φῶς τῆς δημοσιότητος σέ

είδικό τεύχος πού θά ἐκδώσω ἀργότερα.

Εκρινα ἀπαραίτητο νά κλείσω τήν παρούσα μέ μιά μικρή άναδρομή στό παρελθόν. Τόν Φεβρουάριο τοῦ 1943 συνελήφθηκε καί έξορίστκε, μέ τή βία, στήν 'Αθήνα ὑπό τῶν φασιστικῶν Ιταλικών 'Αρχών ὁ Μητροπολίτης τῆς νήσου Χρυσόστομος, γιά τήν έθνική καί άντιστασιακή του δράση. Σημειωτέον, ὅτι ὁ Ζακύνθου Χρυσόστομος ήταν ό μοναδικός Ίεράρχης τῆς Ἑλλαδικής 'Εκκλησίας πού έξορίστηκε καί έταλαιπωρήθηκε από τίς 'Αρχές τῆς κατοχῆς γιατί εἶχε σταθεῖ στό ὕψος τῆς έθνικῆς άποστολής του. Στήν έξορία ἔμεινε μέχρι τόν Νοέμβριο τοῦ 1943 όπότε οί γερμανικές 'Αρχές πού διεδέχθησαν τίς Ιταλικές πού κατέρρευσαν, μας συνέδεσαν μέ τό έλληνικό κράτος καί ἐπέτρεψαν στόν Μητροπολίτη νά ἐπανέλθει. Στίς 23 Νοεμβρίου 1943 ξαναγύρισε ὁ Δεσπότης καί μαζί του καί ή έλληνική σημαία. Ό Χρυσόστομος γνώστης τῆς γερμανικῆς ἄρχισε ἀμέσως τό ἔργο τῆς προστασίας τοῦ τόπου καί τοῦ πληθυσμοῦ. Οὶ Γερμανοί πού ξμαθαν ότι είχε σπουδάσει στό Μόναχο καί ότι είχε παλαιότερη γνωριμία μέ τον Χίτλερ τον περιέβαλαν μέ ἐκτίμηση' τήν έκμεταλλεύτηκε τήν έκτίμηση αύτή ὁ Δεσπότης πρός δφελος τοῦ ζακυνθινοῦ λαοῦ. Σταθερά προχώρησε καί προσέφερε. Λίγες ήμέρες μετά την ἐπάνοδό του ἀνέκυψε τό θέμα τῶν Έβραίων' ἔπεσε στή φωτιά, μαζί μέ τό δήμαρχο, γιά νά τούς σώσει' ένα τηλεγράφημά του πρός τόν Χίτλερ ήταν τό σωσίβιο τῶν Ἑβραίων. «Νά παραμείνουν οἱ Ἑβραῖοι τῆς Ζακύνθου ἐπί προσωπική εὐθύνη τοῦ Μητροπολίτου καί τοῦ Δημάρχου». Αὐτό ήταν όλο. Οἱ 275 Ἑβραῖοι τῆς Ζακύνθου ἐσώθηκαν. Θά θεωρούσα εύτυχή τόν έαυτό μου (μέ είλικρίνεια τό όμολονώ) ἄν μεταξύ τῶν τιμηθέντων ήταν καί ὁ Διονύσιος Ρώμας, πράγμα πού θά είχε ἐπιτευχθεῖ ἄν ἐκ τῆς ἔρευνας πού ἔγινε ἀπό τό Ἰσραήλ προέκυπταν στοιχεία άναμίξεώς του στή διάσωση τῶν Έβραίων τῆς Ζακύνθου». ΔΙΟΝ. Χ. ΣΤΡΑΒΟΛΕΜΟΣ.



'Εξωτερική ὄψη Συναγωγής Ζακύνθου, όπως είναι σήμερα. Τό μόνο σωζόμενο τμήμα μετά τούς σεισμούς.

#### 'Ανταπάντηση τοῦ κ. ΝΤΙΝΟΥ ΚΟΝΟΜΟΥ

στήν «Πρόοδο» (Ζακύνθου)

τό φύλλο τῆς 15.1.1985 ό κ. Ντ. Κονόμος δημοσίευσε σχετικά τήν παρακάτω ἀνταπάντηση:

«Ἡ μακροσκελής ἐπιστολή τοῦ φίλου κ. Διονυσίου Χ. Στραβολέμου, πού δημοσιεύτηκε στήν ἐφημερίδα τῆς 20.12.84, ἤταν ἀτυχη καί ἄδικη. Κι αὐτό γιατί ὁ ἐπιστολογράφος στήν προσπάθειά του νά ὑποστηρίξει ὅτι ἀποκλειστικοί, καί μοναδικοί σωτῆρες τῶν Ἑβραίων τῆς Ζακύνθου στά χρόνια τῆς γερμανικῆς κατοχῆς ὑπῆρξαν οἱ τότε μητροπολίτης καί δήμαρχος τοῦ νησιοῦ, χρησιμοποίησε ὡς ἐπιχειρήματα ὁρισμένες ἄτυχες ἐκφράσεις ἤ θέσεις, πού ἀδικοῦν ὁλοφάνερα τόν ὑποφαινόμενο.

Καί πρῶτα - πρῶτα. Ὁ κ. Δ. Χ. Στραβόλεμος ἀναδημοσιεύει στήν ἐπιστολή του ἀπόσπασμα χρονικοῦ μου ἀπό τό περιοδικό «Περίπλους», ἀρ. 1 ('Αθήνα 1984), ὅπου ἀνάμεσα στ' ἄλλα γράφω καί τὰ ἑξῆς: «'Ο Ρώμας μοῦ διηγήθηκε λίγο καιρό πρίν πεθάνει, μὲ χαρακτηριστικές λεπτομέρειες, τόν ἀγώνα του στόν Λίτ (Αὐστριακό δικαστικό καί στρατιωτικό διοικητή τῆς Ζακύνθου) γιὰ τή σωτηρία τῶν 'Εβραίων τοῦ νησιοῦ κ.λπ.».

Καί συνεχίζει παρακάτω στήν ίδια ἐπιστολή του ὁ κ. Δ. Χ. Στραβόλεμος: «'Εκεῖνο ὅμως πού μὲ ξενίζει είναι τό γεγονός τῆς «διάσωσης» τῶν 'Εβραίων ἀπό τόν Ρώμα... 'Έ, ὅχι, ἀγαπητέ Ντῖνο δέν είναι ἔτσι. Σὐ ὁ ίδιος είχες διαβάσει τό βιβλίο μου τῆς κατοχῆς στά 1949 καί είχες παραδεχτεῖ ποῖοι ήσαν οἱ πραγματικοί σωτῆρες τῶν 'Εβραίων τῆς Ζακύνθου καί είχες χειροκροτήσει σἀν τέτοιους τόν Μητροπολίτη Χρυσόστομο καί τόν τότε δήμαρχο Λουκὰ Καρρέρ καί κανέναν ἄλλον. 'Αφοῦ τώρα γράφεις σκέψεις σου γύρω ἀπό τά 1944 καί ἐπομένως ἤξερες τί είχε συμβεῖ τότε, γιατί δέν μοῦ ἔλεγες, στά 1949 πού διάβασες τό βιβλίο μου, καί δέν μοῦ ἔγραφες: στάσου, δέν είναι αὐτοί οἱ σωτῆρες, ἀλλά ὁ Διονύσης Ρώμας, ἀνακάλεσε καί μπάσε αὐτόν στήν ἰστορία. "Όχι, δέν τό ἔπραξες, ἐσίωπησες καί παραδέχτηκες. Σήμερα ὅμως οἱ καπνοί τοῦ μοσχολίβανου σέ ἐπηρέασαν σέ βάρος τῆς ἱστορικῆς πραγματικότητας, κ.λπ.».

"Όπως είναι γνωστό σέ όλους, ό Διονύσης Ρώμας πέθανε στή Ζάκυνθο στίς 10 τοῦ Νοέμβρη 1981. Ἐγώ γράφω (καί ό κ. Δ.

Χ. Στραβόλεμος ἀναδημοσιεύει στήν «Πρόοδο») ὅτι ὁ Διονύσης Ρώμας, λίγο πρίν πεθάνει, μοῦ ἀποκάλυψε μέ πολλές καί χαρακτηριστικές λεπίτομέρειες, τόν ἀγώνα του γιά τή σωτηρία τῶν Ἑβραίων τῆς Ζακύνθου. Αὐτό σημαίνει πεντακάθαρα ὅτι ἐμαθα γιά πρώτη φορά τό γεγονός ἐκεῖνο, ἀπό τό στόμα τοῦ ίδιου τοῦ Ρώμα, τό 1981. Πῶς γινόταν ὅμως, κάτι πού ἔμαθα γιά πρώτη φορά τό 1981 vá τό ἔλεγα ἤ νά τό ἔγραφα στόν κ. Δ. Χ. Στραβόλεμο τριανταένα χρόνια πρίν, δηλαδή τό 1949;

Τήν ἀποκάλυψη τοῦ Διονύση Ρώμα μνημόνευσα ἕνα χρόνο άργότερα σέ ἄρθρο μου στά «Έπτανησιακά Φύλλα», τόμος ένδέκατος (1982) ὅπου ἀναφέρω, ἀνάμεσα στ' ἄλλα, σ. 9 - 10, καί τά έξης: «Είναι άλήθεια ὅτι γιά τή σωτηρία τῶν Ἑβραίων τῆς Ζακύνθου ἔκαμαν ὅ,τι μποροῦσαν οἱ τότε Μητροπολίτης καί Δήμαρχος τοῦ νησιοῦ. ᾿Αλλά χωρίς τόν ἀγώνα τοῦ Διονύση Ρώμα, πού ήξερε νά πείθει πάντα καί τόν δυσκολότερο συνομιλητή του οί Έβραῖοι τῆς Ζακύνθου θά είχαν γίνει κι αὐτοί σαπούνι στά κρεματόρια τῶν Γερμανῶν». "Υστερ' ἀπό τό ἄρθρο αὐτό άκολούθησε τό σχόλιο στό χρονικό μου, πού δημοσιεύτηκε στό περιοδικό «Περίπλους». Αὐτά εἶναι ὅλα κι ὅλα ὅσα ἔγραψα γύρω ἀπό τό ζήτημα τῆς σωτηρίας τῶν Ἑβραίων τῆς Ζακύνθου, ὕστερ' ἀπό τήν ἀποκάλυψη τοῦ Διονύση Ρώμα. "Αν, λοιπόν, οί δύο αὐτές βραχύτατες ίστορικές ὑπομνήσεις ἤ ἀναδρομές ἀπό τό ἄρθρο καί τό χρονικό μου κρίνονται ἀπό τόν κ. Δ. Χ. Στραβόλεμο ώς «εὔοσμος λιβανωτός στή μνήμη τοῦ Διονυσίου Ρώμα», πῶς θά πρέπει νά χαρακτηρίσω ἐγώ τά δύο ὀγκώδη βιβλία («'Η Ζάκυνθος στά χρόνια τῆς σκλαβιᾶς», Ζάκυνθος 1949 καί «'Ο Μητροπολίτης Χρυσόστομος Δημητρίου» 'Αθήναι 1976), πού άφιέρωσε ό ἐπιστολογράφος στόν ἀείμνηστο γυναικαδελφό του Μητροπολίτη Ζακύνθου;

Παρακάτω γράφει ό κ. Δ. Χ. Στραβόλεμος ὅτι συνάντησε τόν Δ. Ρώμα τήν Κυριακή τοῦ Πάσχα 1949 στό σαλόνι τοῦ τότε Μητροπολίτη Ζακύνθου καί μιλήσανε γιά τό βιβλίο του «Ἡ Ζάκυνθος στά χρόνια τῆς σκλαβιᾶς», κ.λπ. Καί συνεχίζει ό κ. Δ. Χ. Στραβόλεμος: «Περί Ἑβραίων, πού γράφω γιά τή διάσωσή τους στό βιβλίο, καμία νύξη δέν ἔγινε ὁ Ρώμας μᾶς ἔδειξε μὲ τή σιωπή του γύρω ἀπό τό θέμα αὐτό, ὅτι εἴχε παραδεχθεῖ αὐτά πού

#### Η ΔΙΑΣΩΣΗ ΤΩΝ ΕΒΡΑΙΩΝ ΤΗΣ ΖΑΚΥΝΘΟΥ

διάβασε, ὅτι δηλαδή τούς Ἑβραίους ἔσωσαν ὁ Δεσπότης καί ὁ Καρρέρης˙ ἄν εἶχε ἀναμιχθεῖ καί αὐτός στή διάσωση ἤ ἄν εἶχε αὐτός τήν ἀποκλειστικότητα τῆς διάσωσης, θά μοῦ τό ἔλεγε, κ.λπ.».

Δέν νομίζω ὅτι ὁ Διονύσης Ρώμας ήταν ἀπό τούς ἀνθρώπους πού ὑπερασπίζουν ἤ προβάλλουν ἀπέναντι στούς ἄλλους μιά καλή τους πράξη. Καί μάλιστα στή συγκεκριμένη περίπτωση τῆς διάσωσης τῶν Ἑβραίων τῆς Ζακύνθου, πού δικαίωμα συμμετοχῆς στήν ἀνθρωπιστική αὐτή πράξη είχαν ὁπωσδήποτε καί οἱ τότε Μητροπολίτης καί Δήμαρχος τοῦ νησιοῦ, πολύ στενοί φίλοι τοῦ Διονύση Ρώμα. Τί ἤθελε δηλαδή ὁ κ. Δ. Χ. Στραβόλεμος, νά σηκωθεῖ ὁ Ρώμας καί νά τοῦ πεῖ:

 Ξέρεις, φίλε, δέν είναι μονάχα ὁ παριστάμενος γυναικαδελφός σου σωτήρας τῶν Ἑβραίων, είμαι κυρίως ἐγώ!

'Ο Διονύσης Ρώμας νά πεῖ ποτέ τέτοια λόγια, τό φαντάζεται κανείς ἀπ' ὄσους τόν γνώρισαν;

Μοῦ εἶναι ἄγνωστο ἔως τώρα ἐάν ὑπάρχουν ἄτομα τοῦ στενοῦ οἰκογενειακοῦ καί φιλικοῦ περιβάλλοντος τοῦ Διονύση Ρώμα, πού γνωρίζουν τήν οὐσιαστική συμβολή του στήν ἀξιέπαινη καί θαυμαστή προσπάθεια τῆς διάσωσης τῶν 'Εβραίων τῆς Ζακύνθου. 'Εγώ, μέ δυό λόγια, ἔθιξα τό ζήτημα τοῦτο, ὕστερ' ἀπό μιά πολύωρη συνομιλία μου μέ τόν Διονύση Ρώμα γύρω ἀπό τά πρόσωπα καί πράγματα τῆς γερμανικῆς κατοχῆς στή Ζάκυνθο, λίγους μῆνες πρίν ἀπό τόν θάνατό του.

Είμαι βέβαιος ὅτι ὁ Διονύσης Ρώμας, ὅταν μοῦ μίλησε γιά τόν ἀγώνα του τῆς σωτηρίας τῶν Ἑβραίων τῆς Ζακύνθου, δέν πέρασε ἀπό τό νοῦ του ἡ ἰδέα ὅτι μποροῦσε κάποτε νά θίξω δημό-

σια τό ζήτημα τούτο.

Ό ἄριστος συγγραφέας Διονύσης Ρώμας ὑπῆρξε ἀξιοπρεπής καί σεμνός, ὑπόδειγμα πολιτισμένου καί φιλοσοφημένου ἀνθρώπου. "Ηξερε δχι μόνο νά μιλεῖ ἀρκετά καί ὅμορφα, ἀλλά καί νά σωπαίνει!... Αὐτό τό τελευταῖο δέν είναι καθόλου εὔκολο πράγμα πού προϋποθέτει πολλά, πάρα πολλά πνευματικά καί ψυχικά χαρίσματα, πού τά κατεῖχε σίγουρα ὁ Διονύσης Ρώμας».

Σᾶς χαιρετῶ ΝΤΙΝΟΣ ΚΟΝΟΜΟΣ

#### Νεώτερη ἐπιστολή τοῦ κ. Στραβόλεμου

Τέλος, στήν «Πρόοδο» (15.2.1985) δημοσιεύτηκε ή παρακάτω νεώτερη έπιστολή τοῦ κ. Δ. Στραβόλεμου.

ιά τό «άναφυέν» άπό τόν καλό μου φίλο κ. Ντίνο Κονόμο θέμα τῆς διάσωσης τῶν 'Εβραίων τῆς Ζακύθου κατά τή Γερμανική κατοχή, εἴμαι ὑποχρεωμένος καί πάλιν νά μιλήσω, δι' όλίγων αὐτή τή φορά ἀπαντώντας στήν ἀπό 29.12.1984 ἐπιστολή του.

Κατ' ἀρχήν, δηλώνω ὅτι τό θέμα δέν εἶναι προσωπικό, ἀλλά καθαρῶς ἰστορικό καί σάν τέτοιο τό ἀντιμετώπισα μέ άδιαφιλονίκητα στοιχεῖα, τά ὁποῖα παρέθεσα στήν πρός ὑμᾶς ἐπιστολή μου πού τήν δημοσιεύσατε στό φύλλο τῆς 20ης Δεκεμβρίου 1984

Στήν άρχή τῆς ἐπιστολῆς του ὁ κ. Κονόμος γράφει:

«... ό ἐπιστολογράφος στήν προσπάθειά του νά ὑποστηρίξει δτι ἀποκλειστικοί καί μοναδικοί σωτήρες τῶν Ἑβραίων τῆς Zaκύνθου στά χρόνια τῆς γερμανικῆς κατοχῆς ὑπῆρξαν οἱ τότε μητροπολίτης καί δήμαρχος τοῦ νησιοῦ, χρησιμοποίησε, ώς έπιχειρήματα όρισμένες άτυχες έκφράσεις ή θέσεις πού άδικοῦν όλοφάνερα τόν ὑποφαινόμενο...». Στό σημεῖο αὐτό, ἐγώ καμία προσπάθεια δέν κατέβαλα γιά νά ὑποστηρίξω καί νά πείσω, ὅτι «ἀποκλειστικοί καί μοναδικοί σωτήρες τῶν Ἑβραίων ὑπήρξαν ό μητροπολίτης καί ό δήμαρχος», ούτε έχρησιμοποίησα ἄτυχες ἐκφράσεις ή θέσεις ώς «ἐπιχειρήματα» (πράγμα πού άντίκειται στό χαρακτήρα μου)' ἐδῶ, ἐμέ ἀδικεῖ ὁ κ. Κονόμος καί ὄχι ἐγώ ἐκεῖνον στήν ἐπιστολή μου. Γιατί, ὅπως θά θυμοῦνται όσοι μοῦ ἔδωσαν τήν τιμή νά διαβάσουν τά όσα ἔγραψα, δέν κατέβαλα «προσπάθεια» γιά νά ύποστηρίξω, άπλως παρέθεσα ίστορικά στοιχεῖα πού μόνα τους μιλοῦσαν καί μιλοῦν, ὅτι «ἀποκλειστικοί καί μοναδικοί σωτήρες τῶν Ἑβραίων ὑπῆρξαν ὁ μητροπολίτης καί ό δήμαρχος». Καί τά Ιστορικά αὐτά στοιχεῖα ήσαν σύμφωνα, ἀπόλυτα, μέ τό κοινόν αἴσθημα τῶν Ζακυνθινῶν τῆς ἐποχῆς ἐκείνης, οἱ ὁποῖοι εἶχαν βγάλει τήν ἐτυμηγορία τους καί ἀκόμη πιστεύουν, ὅτι «ὁ Δεσπότης ἔσωσε τούς Ἑβραίους». Καί αὐτό τό «πιστεύω» μου τό ἐπανέλαβαν πάρα πολλοί μέ τηλεφωνήματά τους των τελευταίων ήμερων. Ἐνδεικτική είναι ή ἀπό 18.1.1985 ἐπιστολή τῆς διευθυνούσης τό τοπικό ΕΔΕΣ τοῦ νομοῦ Ζακύνθου ἐπιτροπῆς τήν ὁποία παραθέτω:

ΕΔΕΣ - ΕΟΕΑ Νομού Ζακύνθου

Ζάκυνθος 18.1.1985

'Αγαπητέ κ. Στραβόλεμε,

Κατόπιν τῶν δημοσιευμάτων είς τήν ἐφημερίδα «ΠΡΟΟΔΟΣ» ἐκ μέρους σας καί τοῦ φίλου κ. Ντίνου Κονόμου, σχετικά μέ τά πρόσωπα πού συνέβαλον ἐπί κατοχής είς τήν διάσωση τῶν Ἰσραηλιτῶν Ζακύνθου ἀπό τούς Γερμανούς, σάν ἐκπρόσωποι τῆς 'Αντιστασιακῆς 'Οργανώσεως του ΕΔΕΣ Ζακύνθου, σᾶς γνωρίζουμε ὅτι ό ἀείμνηστος τότε μητροπολίτης Χρυσόστομος Δημητρίου, ἐπίτιμον μέλος τῆς 'Οργανώσεώς μας, λόγω τοῦ μεγάλου κύρους του είς τίς άρχές κατοχής καί γνώστης τής γερμανικής γλώσσας προσεπάθησε καί συνετέλεσε τά μέγιστα είς τή διάσωση τῶν συμπολιτῶν μας Ίσραηλιτών. 'Ως δέ έκοινολογήθη τότε στήν προσπάθειά του αὐτή είχε συνεπίκουρον τόν τότε δήμαρχον κ. Λουκά Καρρέρ. "Οσον ἀφορᾶ τόν ἀείμνηστον μεγάλο Ζακυνθινό Διον. Ρώμα δέν είχε ἀκουστεί οῦτε ἀπό τόν ίδιο, οῦτε άπό ἄλλα μέρη τῆς κοινωνίας μας ἡ τυχόν συμβολή του είς τήν ἐν λόγω προσπάθεια, τήν όποία δέν θέλουμε ν' άποκλείσουμε, άλλά αὐτό, ἄν ἔγινε, ἐκρατήθη ἀπό τόν Ιδιο μυστικό καί στόν μόνο πού έξεμυστηρεύθη καί μετά θάνατο τό ἀνακοίνωσε είναι ὁ κ. Ντίνος Κονόμος καί δι' αὐτό παραμένει είς ἡμᾶς ἄγνωστο τό γεγονός.

"Αλλωστε νομίζουμε δτι ἐφόσον, μετά Ιστορική ἐξακρίβωση, τό κράτος τοῦ 'Ισραήλ ἀπένειμε μετάλια εὐγνωμοσύνης εἰς τοὺς διασώσαντας τοὺς ἀδελφούς τους Ζακυνθίους τό θέμα θά ἔπρεπε νά θεωρηθεῖ λήξαν.

> Μέ ἐκτίμηση Ἡ Διοικοῦσα Ἐπιτροπή Σ. ΙΘΑΚΗΣΙΟΣ, Ν. ΜΠΙΣΚΙΝΗΣ

Σάν ἰστορικός πού είναι ὁ κ. Κονόμος, ξέρει πολύ καλά, ὅτι ἡ ἰστορία ἐνός τόπου δέν γράφεται μέ «κατ' ἰδίαν» ἐξομολογήσεις, δηλαδή μέ λόγια, ἀλλά μέ ζωντανά ἔργα πού τά βλέπει, τά αἰσθάνεται, τά ζεῖ καί τά κρίνει, ἀλλά καί τά ἀπολαμβάνει ὁ λα-ός' τά ἔργα ἐκείνων τῶν ἀνθρώπων, πού μ' αὐτά κάνουν τήν ἰστορία νά μιλήσει. Ἡ ἰστορία σάν ἐπιστήμη πού εἶναι, «προσπαθεῖ νά καθορίσει τά αἴτια καί τούς παράγοντες πού ρυθμίζουν τήν πορεία τῆς ἐξελίξεως τοῦ ἀνθρώπινου πολιτισμοῦ». «Πορεία ἐξελίξεως» ἤταν γιά τόν πολιτισμό τῆς Ζακύνθου, ἡ διάσω-

#### Η ΔΙΑΣΩΣΗ ΤΩΝ ΕΒΡΑΙΩΝ ΤΗΣ ΖΑΚΥΝΘΟΥ

ση τῶν Ἑβραίων τῆς νήσου. Καὶ τό πράγμα μίλησε μόνο του. Στίς στιγμές έκείνες πού ο ζακυνθινός λαός (καί τούτο πρός τιμήν του) παρακολουθούσε τό θέμα μέ συγκρατημένη τήν άνάσα, ἔβλεπε, ἄκουμε καί περίμενε' περίμενε νά ίδεῖ καί νά ἀκούσει ποιός, ή ποῖοι δούλευαν γιά τόν τόπο, γιά τήν ίστορία του, γιά τόν πολιτισμό του. Γιά τούς Έβραίους, πού ήταν ζήτημα τόπου. Καί σάν είδαν καί σάν ἄκουσαν τό ἀποτέλεσμα, φώναξαν όλοι μέ ένα στόμα «ὁ Δεσπότης ἔσωσε τούς \*Εβραίους καί ὁ δήμαρχος κοντά του». "Ετσι γράφτηκε ή ίστορία τῆς ἐποχῆς ἐκείνης και έτσι μένει και θά μένει. Καί ένα άλλο άκόμη: τό θέμα τῆς συλλήψεως των Έβραίων καί έπομένως καί τῆς διάσωσής των, δέν ήταν θέμα τών Γερμανών πού διοικούσαν τή νήσο καί πού πῆραν τή διαταγή καί ἔπρεπε νά τήν ἐκτελέσουν, γιατί ἀλλιῶς θάπεφταν τά κεφάλια τους' ήταν θέμα, ὅπως ἀπεδείχθη, τοῦ « Αξονος» που είχε κηρύξει τόν αμείλικτο διωγμό των Έβραίων γενικότερα. Έπομένως, κάποιος ἔπρεπε νά στραφεῖ πρός τόν «"Αξονα» πρός τό γενικό στρατηγείο πού είχε δώσει τή διαταγή. Ποίος ίδιώτης, όσον δυνατός καί ἄν ήταν, στό λόγο, στή διπλωματία, στήν έξυπνάδα, στήν πειστικότητα, στή μόρφωση, στήν άξία (προσόντα πού τά άνεγνώριζα πάντοτε στόν άείμνηστο Διονύσιο Ρώμα) θά μπορούσε νά πάρει μιά τέτοια παρακεκινδυνευμένη θέση ή πρωτοβουλία, άφοῦ δέν είχε τό χρίσμα κάποιας 'Αρχής: 'Ο Δεσπότης σάν 'Αρχή πῆρε τήν πρωτοβουλία και προχώρησε' άπηύθυνε ἔκκληση στήν καρδιά τῆς διατανής. Ό Θεός βοήθησε καί ή ἔκληση ἔγινε τό σωσσίβιο τῆς διασώσης τών Έβραίων της Ζακύνθου. "Ολοι οί Ζακυνθινοί τό ξέρουν αύτο καί το φωνάζουν. ή Ιστορία γράφτηκε κι έτσι θά μένει. Όπως θά μένει καί στό πάνθεο τῆς ἱστορίας τῆς Ἰσραήλ, ύστερα από τίς μακρόχρονες ἔρευνες πού ἔκαμε, είδικά γιά τήν Ζάκυνθο, Έγω δέν άμφισβητώ την άληθεια τών λεγομένων τοῦ κ. Κονόμου, ὅτι δηλαδή ὁ ἀοίδιμος Διονύσιος Ρώμας τοῦ εἶπε ὅτι έκείνος έσωσε τούς Έβραίους.

Τό ύποστηριζόμενο ὅμως ἀπό τόν κ. Κονόμο, ὅτι «πρωταρχικό και κύριο ρόλο στή διάσωση» ἔπαιξε ὁ Ρώμας ἔρχεται σέ ἀντίθεση μὲ τά Ιστορικά δεδομένα καί με τό κοινό αἴσθημα τῶν Ζακυνθινῶν τῆς ἐποχῆς ἐκείνης. Οὕτε λίγο, οὕτε πολύ ὁ καλός φίλος Ντίνος πού παραδέχεται ὅτι στή διάσωση ἔπαιξαν ρόλο α μητροπολίτης καί ὁ δήμαρχος, μὲ τό πίστευμά του αὐτό, ἀπό πρωταγωνιστές τούς τοποθετεί στή θέση τοῦ «κομπάρσου» μὲ πρωταγωνιστή τόν Ρώμα. Καί αὐτό τό στηρίζει σὲ μιά ἐμπιστευτική κουβέντα πού τοῦ ἔκαμε ὸ μακαρίτης ὁ Ρώμας προτοῦ πεθάνει. ᾿Αλλά ἡ κουβέντα δέν εἶναι τό ἀποδεικτικό μέσο πού χρειάζεται γιά νὰ συνθέσει καί νά στοιχειοθετήσει τήν ίστορία. Γιὶ αὐτή ἀπαιτοῦνται ἔργα καί ὅχι λόγια. Καί δικαιολογεῖ ὁ κ.

Κονόμος πώς κράτησε μυστικό τόν διασωστικό του ρόλο, «γιατί ό Ρώμας δέν ήταν ἀπό τούς ἀνθρώπους πού ὑπερασπίζουν ἡ προβάλλουν ἀπέναντι στούς ἄλλους μία καλή τους πράξη» καί ἐγκωμιάζει γι' αὐτό τόν μακαρίτη. Καί βέβαια γιά κάθε καλή πράξη είναι ἐπιβεβλημένο τό ἐγκώμιο. Μά ἐδῶ, δέν ἐπρόκειτο γιά μιά ἀπλή καλή του πράξη πού μποροῦσε νά τήν κρατήσει μυστική. Ἐπρόκειτο γιά τόν ἴδιο τόν τόπο, γιά τήν ἱστορία του, γιά τόν πολιτισμό του είχε ὑποχρέωση νά τήν ὀμολογήσει, νά τήν καταγράψει ὁ ίδιος στίς σελίδες τῆς τοπικῆς ἱστορίας. Τό φαινομενο, δέν ἤταν ἀτομικό, ἤταν κοινωνικό, τοπικό, ἐθνικό.

Γι' αὐτό, δέν ἔπρεπε νά τό παρασιωπήσει. Καί γιά νά τελειώνω, ἀπαντῶ στό σημεῖο «τοῦ εὔοσμου λιβανωτοῦ». Τό νά καίει κανείς λιβάνι γιά κάποιον, γραμματολογικά καί ἐννοιολογικά σημαίνει, ὅτι τό κάνει ἤ νά κολακεὐσει, ἤ νά ἀποδώσει δίκαιο ἔπαινο σ' ἐκεῖνον πού ἐργάστηκε, ἐκοπίασε, πού ἐμόχθησε, πού ἐπροστάτευσε τό κοινωνικό σύνολο σέ δύσκολες στιγμές καί πού όπωσδήποτε ὁ ἔπαινος (ὁ εὔοσμος λιβανωτός), ἤταν σύμφωνος μέ τό κοινόν αἴσθημα καί πού ἀπηχοῦσε τήν ἰκανοποίηση τοῦ τόπου ἤ τοῦ λαοῦ πού εὐεργετήθηκε. Ἐγώ τουλάχιστον προσωπικά, ἐπειδή ἔγινε κάποιος ὑπαινιγμός γιά τά βιβλία μου, ἐφρόντισα, σ' δλες τίς ἐκφάνσεις τῆς ζωῆς μου, εἴτε στά δημοσιογραφία, ἐῖτε στά συγγράμματά μου, νά χρησιμοποιήσω τόν ἔπαινω (τό λίβάνι) γιά νά ἐπιβραβεύσω μία καλή πράξη, καί μία προσφορά πρός τό κοινωνικό σύνολο πού εῖχε ἔνα ἀποτέλεσμα εὐεργετικό.

Ποτέ δέν ὑπῆρξα κόλακας, ὅπως δέν ὑπῆρξε καί ὁ ἀγαπητός μου Ντίνος Κονόμος πού τά ἔργα του ἀποπνέουν τό ἄρωμα τῆς εὐθὑτητος καί τοῦ ἡθικοῦ μεγαλείου. Δέν τόν κολακεύω ἀπλῶς, τήν ἀλήθεια ὀυρλογῷ, πράγμα πού μπορεῖ νά πράξει καί ἐκεῖνος γιά μέ, γιατί μέ ξέρει πολύ καλά, ὅπως καί ὁ λαός τῆς Ζακύνθου καί τοῦ Πειραιὰ πού 30 χρόνια ζῷ κοντά του.

Καί γιά νά σταματήσει όριστικά ή συζήτηση, κάνω μία πρόταση στό φίλο Ντίνο Κονόμο καί στόν έαυτό μου. Ἐκεῖνος μέν νά πιστεύει, τώρα, ὡς πρός τό θέμα τῆς διάσωσης τῶν Ἑβραίων, ὅ,τι θέλει, ἐγώ δέ νά πιστεύω ὅ,τι εῖναι ἀποδεδειγμένο ἰστορικά καί παγιωμένο μέ τή λαϊκή ἐπιδοκιμασία, ἔγκριση καί συμμετοχή. Ἅς ἀφήσουμε τούς νεκρούς νά κοιμοῦνται τόν ἤσυχο ὕπνο τοῦ δικαίου».

Εύχαριστῶ διατελῶ φιλικότατα ΔΙΟΝ. Χ. ΣΤΡΑΒΟΛΕΜΟΣ

#### ΕΝΔΙΑΦΕΡΟΥΣΑ ΕΚΔΟΣΗ

#### Τό "Αουσβιτς μέ τά μάτια τῶν SS

(Τρεῖς μαρτυρίες τῶν Ρούντολφ Φράντς "Ός, Περί Μπρόαντ, Γιόχαν Πάουλ Κρέμερ, 'Αθήνα: 'Ἐκδόσεις «Γνώση», 1984).

Φέτος πού ή άνθρωπότητα όλόκληρη θυμάται πώς πέρασαν 40 χρόνια ἀπό τήν κατατρόπωση τοῦ φασισμοῦ καί τήν ἀπαλλαγή ἀπό τίς συνέπειές του, ἡ παρουσία αὐτοῦ τοῦ βιβλίου είναι σημαντική.

Τό στρατόπεδο τοῦ "Αουσβιτς (πού θά μποροῦσε νά 'ναι κι ἕνα ὁποιοδήποτε ἄλλο στρατόπεδο) φαίνεται καθαρά μέσα ἀπό τά ἀπομνημονευματικά κείμενα τῶν τριῶν «συγγραφέων».

'Ο πρώτος είναι ο Ρούντολφ "Ος, ίδρυτής καί διοικη-

τής τοῦ στρατοπέδου, πού δικάστηκε καί καταδικάστηκε σέ θάνατο ἀπό τό δικαστήριο τῆς Κρακοβίας. Ό δεύτερος εἶναι ἔνα ὅχι παντοδύναμο, ἀλλ' ὡστόσο χαρακτηριστικό μέλος τῆς πολιτικῆς ἀστυνομίας τοῦ στρατοπέδου. Ὁ τρίτος εἶναι ἔνας ἀπό τούς «ἐπιστήμονες», τούς «γιατρούς» πού ἐργάστηκαν στά στρατόπεδα. Δέν φτάνει βέβαια τή νοσηρότητα τῆς φαντασίας τοῦ Μένγκελε, τήν συναγωνίζεται ὅμως ἐπικίνδυνα.

Τό άξιοσημείωτο σ' αὐτό τό βιβλίο είναι πώς δέν βασίζεται σέ μαρτυρίες θυμάτων πού ἐπέζησαν, ἀλλά τῶν ἴ-

διων τῶν θυτῶν.

(Σελ. 421, Δρχ. 600)

### 'Ο Έβραῖος ἀδελφός

Τό ἀπόσπασμα πού ἀκολουθεῖ προέρχεται ἀπό ἄρθρο μέ τίτλο «Ἡ ἰσραηλινή ἀερογέφυρα» πού δημοσιεύθηκε τήν 5.1.1985 στή Σαουδαραβική ἐφημερίδα «Σαράκ "Αλ 'Αουασάτ», πού ἐκδίδεται στό Λογδίνο.

«Τά ἄρθρα πού ἀφοροῦν τήν Ίσραηλινή ἀερογέφυρα μέσω τῆς ὁποίας μεταφέρθηκαν οί Έβραῖοι Αίθίοπες ἀπό τίς λοιμοκτονούσες περιοχές τού 'Ισραήλ, πόνεσαν τόν μέσο "Αραβα καί τοῦ ἀνέβασαν τήν πίεση. "Οχι γιά τή μυστικότητα μέ τήν όποία έκτελέστηκε αὐτή ή ἐπιχείρηση, ούτε γιατί ή Αίθιοπική «ἐπανάσταση» ἐγκατέλειψε τόν ἐπαναστατικό της χαρακτήρα καί τήν μή -άναγνώριση του Ίσραηλινοῦ ἐχθροῦ, αλλά γιά τήν καρτερία μέ τήν όποία τό 'Ισραήλ, μία χώρα μέ σοβαρό οἰκονομικό πρόβλημα, ὀργάνωσε τήν ἀερογέφυρα αὐτή γιά τήν μεταφορά (στό 'Ισραήλ) 25.000 'Eβραίων της Αίθιοπίας σέ γιγάντια στρατιωτικά μεταγωγικά ἀεροπλάνα, σέ μιά ἐπιχείρηση πού θά πρέπει νά κόστισε ὄχι λιγότερο ἀπό πέντε έκατομμύρια δολλάρια.

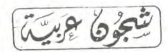
«Ποιά είναι ή αίτία τοῦ ἐνδιαφέροντος τῶν Ἰσραηλινῶν γι' αὐτή τήν κοινότητα τῶν Φαλάσα; Πηγάζει ἀπό τήν σημασία πού ἀποδίδει ὁ Έβραῖος στόν Έβραῖο ἀδελφό του, ἀπό ἰδεολογικῆς καί ἐθνικῆς ἀπόψεως.

«"Ενας 'Εβραῖος ἀκόμα καί στήν χώρα τῶν 'Εσκι-

μώων είναι πάντοτε 'Εβραῖος καί ἐναπόκειται στό «κράτος προορισμοῦ του» νά ἐνδιαφερθεῖ γι' αὐτόν καί νά τόν φροντίσει ὥσπου νά ἐπιστρέψει σ' ἐκεῖνο πού ὀνομάζεται χώρα τῆς Βίβλου, ὅπου θά χαίρει τῆς προστασίας του.

«Τό θέμα τῆς ἐσώτερης ἀξίας τοῦ ἀνθρώπινου ὄντος ἤ τῆς ἀνθρωπιᾶς του — αὐτή είναι ἡ πηγή τῆς δυνάμεώς τους καί ἡ πηγή... τῆς ἀδυναμίας μας».

الشــرق 🤊 الأوسط



#### الجسر الاسرائيلي

التقارير التي تتحدث عن ألجسر الجوي الاسرائيلي التي تنقل اليهود الاثيوبيين من مناطق المجاعات الى استرائيل تصنيب الانسان العربي بارتفاع ضغط الدم!

ارتفاع ضغط الدم ليس مبعث كيفية حدوث هذه العملية في سرية خفيت على الجميع .

ارتفاع ضغط الدم ليس مبعثه ان والثورة، الاثيوبية تخلت عن ثوريتها ، وعن عدم اعترافها بالعدو الاسرائيلي واجرت مقايضة اليهود الاثيوبيين بالدور الاسرائيلي النشط لتوفير بعض الساعدات العاجلة لاديس ابابا

ارتفاع ضغط الدم العربي مبعثه هو حرص اسرائيل التي تعاني من ارضات مالية ضاغطة على أن تقيم جسرا جويا لنقل ٢٥ الف اثيريي يهودي بطائرات النقل العسكرية المعلاقة في عملية لن تقل تكاليفها عن ٥ ملايين دولار على اقل تقدير .

اهل تعدير . لماذا كل هذا الاهتمام الاسرائيلي بطائفة وبهود الفلاشاء ؟

هذا يرجع الى اهمية «اليهودي» بالنسبة لاخيب اليهودي في الايديولوجية والقومية .

الأنسان اليهودي حتى لو كان في الاسكيمو هو يهودي على دولة الميعاد، ان تهتم به وترعاه حتى يعود الى ما يسمى وبأرض التوراة، يتمتع بأمنها ويتفانى في الدفاع عنها .

قضية قيمة الانسان او بالاصح انسانية الانسان عندهم هي ميعث قوتهم . وقضية انسانية الانسان عندنا هي مبعث ضعفنا .

عماد الدين اديب

Οἱ ἐκκλησίες πρέπει νά ἀποβάλουν τόν ρατσισμό

Ο Άγγλικανός ὲπίσκοπος αἰδ. Τζών Μπέηκερ, ἀπηύθυνε ἔκκληση γιά μιά «θεολογική μετάνοια» τῶν Χριστιανῶν καί τήν «ἀνακήρυξη τῶν διαστρεβλωμένων στοιχείων τῆς Καινῆς Διαθήκης».

Γράφοντας ἐπί τοῦ θέματος: «Φυλετικές διακρίσεις καί Βίβλος», ὁ ἐπίσκοπος Μπέηκερ ἀναφέρεται στόν «ἀντισημιτισμό πού ὁ Χριστιανισμός ὑπέθαλψε ἀπό τούς παλαιότερους χρόνους, τονίζοντας ὅτι πρέπει ν' ἀναλάβει ἔνα σημαντικό ποσοστό τῶν κατηγοριῶν γιά τή ναζιστική γενοκτονία καί

τῶν ἀρχικῶν πογκρόμ στή Ρωσία».

Ό ἐπίσκοπος Μπέηκερ τόνισε ὅτι ὁ ἀντιουδαϊσμός τῆς Ἐκκλησίας δέν ξεκίνησε ὡς ρατσισμός, ἀλλά ὑπό τή συμπόρευση μὲ ἄλλες ὑπάρχουσες πολιτιστικές δυνάμεις, κατέστη τέτοιος. ᾿Αναφερόμενος στά ἱστορικά αἴτια πού ὁδήγησαν τόν Χριστιανισμό νά προσβληθεῖ ἀπό τήν ἀσθένεια τοῦ ρατσισμοῦ, περισσότερο ἀπό τίς λοιπές μεγάλες θρησκεῖες τοῦ κόσμου, ὑποστήριζε ὅτι τοῦτο ὀφείλεται στίς συνέπειες τῆς συγκρούσεως τῆς Εὐρώπης μὲ τόν Ἰσλαμισμό, τήν ἀποικιοκρατία καί τήν υἰοθέτηση μιᾶς ἱεραποστολῆς πολιτικῆς, πού ἀρνεῖτο ὁτιδήποτε καλό στίς ἄλλες θρησκεῖες ἤ στούς τρόπους ζωῆς.

'Αλλά ὁ «πρωταρχικός ἔνοχος», προσθέτει ὁ ἐπίσκοπος Μπέηκερ, εἶναι συγκεκριμένα θεολογικός καί συνίσταται στό δηλητήριο τοῦ ἀντιουδαῖσμοῦ πού ἀναπτύχθηκε σέ ἀντισημιτισμό καί πού ὁ Χριστιανισμός ὑπέθαλψε ἀπό τούς παλαιότερους

γρόνους».

Τό χριστιανικό στερεότυπο τοῦ 'Εβραίου ἀναπτύχθηκε ἀπό τό συναίσθημα ἀπογνώσεως τοῦ μή 'Εβραίου γιά τήν ἀπόρριψή του ἀπό τόν 'Ιουδαϊσμό, ἡ δέ εἰκόνα αὐτή ὑπό τήν ἐξελιγμένη μορφή της, περικλείει «ὅλο τό μίσος, τό φόβο καί τίς ὑπόνοιες - θεολογικές, οἰκονομικές καί προκαταλήψεις».

Αὐτή ή μονομανία καί αὐτές οἱ ἐσφαλμένες ἀντιλήψεις ἀντικατοπτρίζονται στά γραπτά κείμενα τοῦ Λούθηρου, τοῦ G.K. Chesterton καί τοῦ John Buchan. Στήν περίοδο μετά τό 'Ολοκαὐτωμα ἡ ρατσιστική προπαγάνδα βασίζεται ἐπί τῆς διαστρεβλώσεως τῶν δεδομένων, πάνω σέ ψευδο - ἐπιστημονικά «δεδομένα», στήν ἀνορθόδοξη χρησιμοποίηση τῶν στοιχείων καί στίς πολιτιστικές προκαταλήψεις.

'Ο ἐπίσκοπος Μπέηκερ καταλήγει: «'Εμεῖς δέν θά μπορέσουμε ποτέ νά ἀσκήσουμε πραγματική ἐπίδραση κατά τοῦ φαινομένου τοῦ ρατσισμοῦ, ἐφόσον τό γενικότερο πολιτιστικό, κοινωνικό καί 
πολιτικό δραμά μας, εἶναι ἔνας πολιτισμός ὅπου ὁ 
ρατσισμός εἶναι ἐνδογενής».

(«Τζούϊς Κρόνικαλ» - 8.3.1985)



## עץ חיים היא

Δένδρον ζωῆς εἶναι ἡ Τορά... (Παροιμ. 3:18)