# XPONIKATIITTI

ΟΡΓΑΝΟΝ ΤΟΥ ΚΕΝΤΡΙΚΟΥ ΙΣΡΑΗΛΙΤΙΚΟΥ ΣΥΜΒΟΥΛΙΟΥ ΤΗΣ ΕΛΛΑΔΟΣ

**ΕΤΟΣ ΣΤ΄ • ΤΕΥΧΟΣ 55 • ΙΑΝΟΥΑΡΙΟΣ 1983 • ΤΕΒΕΤ 5743** 



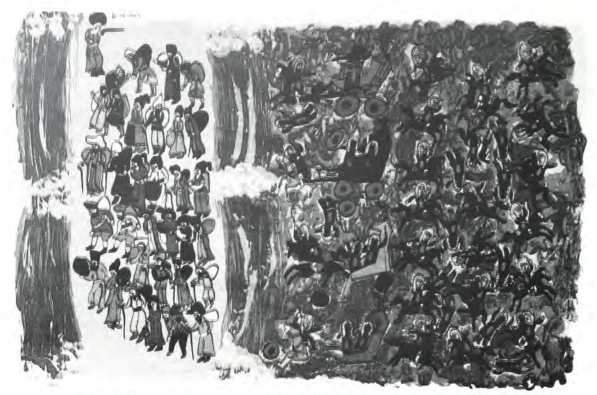
#### ΓΙΑ ΝΑ ΓΝΩΡΙΣΟΥΝ ΟΙ ΠΟΛΛΟΙ

ΣΕ ΕΙΔΙΚΟ ΕΝΘΕΤΟ τοῦ σημερινοῦ μας τεύχους περιλαμβάνεται ἡ μελέτη τοῦ καθηγητοῦ Β. Ζ. DINUR γιά τήν ἰδιαιτερότητα καί τήν ἐξέλιξι τῆς ἐβραϊκῆς ἱστορίας.

Η ΜΕΛΕΤΗ αὐτή εἶναι χρήσιμη σ΄ ὅλους ὅσοι Θέλουν νὰ γνωρίσουν τήν ἐβραϊκή καταγωγή καί ἱστορική ἐξέλιξι μέσα ἀπό τέσσερα κύρια διακριτικά στοιχεῖα: τό ἐθνικό, τό θρησκευτικό, τό κοινωνικό καί τό ἐδαφικό. Ἡ μελέτη αὐτή δίνει ἀπαντήσεις, ἐπιστημονικά τεκμηριωμένες, σέ ἐρωτήματα πού κατ΄ ἐπανάληψι ἔχουν τεθῆ στή διάρκεια τῶν αἰώνων, τόσο σέ μᾶς τούς ἴδιους τούς Ἑβραίους ὅσο καί σέ πιστούς ἄλλων θρησκειῶν. Ἑξηγεῖ, μέ τήν ἐλευθερία πού μόνο ἡ ἐπιστήμη μπορεῖ νά παράσχη, θέματα πού ἔχουν ἀπασχολήσει σέ διάφορες ἐποχές πολίτες διαφόρων κρατῶν. Διερευνᾶ καταστάσεις ποὐ χρειάζονται τή μελέτη τῶν λίγων ἀλλά τή γνώση τῶν πολλῶν.

ΟΠΩΣ ΕΙΝΑΙ, ΒΕΒΑΙΑ, ΦΥΣΙΚΟ, ἡ μελέτη τοῦ καθηγητοῦ DINUR περιέχει καὶ προσωπικές ἐκτιμήσεις κι ἀπόψεις, πρός τίς ὁποῖες μπορεῖ νά μή συμφωνῆ ἡ ὁλότητα. Γι' αὐτόν ἀκριβῶς τό λόγο ἡ δημοσίευσις τῆς μελέτης δίνει τὴν εὐκαιρία καὶ γι' ἄλλες ἐπιστημονικές θεωρήσεις καὶ συζητήσεις.

ΠΑΡΑΚΑΛΟΥΜΕ ΚΑΙ ΖΗΤΑΜΕ, ὅσο αὐτό εἶναι ἀνθρώπινα ἐφικτό, οἱ ἀναγνῶστες μας νά διαβάσουν αὐτή τή μελέτη καί νά προβληματισθοῦν. Ὁ καθένας μέ τά δικά του μέτρα, στόν προσωπικό του κύκλο ἐνδιαφέροντος καὶ γνώσεων. Ἱσως ἔτσι τούς δοθοῦν ἀπαντήσεις ἤ διαφωτισθοῦν σέ ἐρωτήματα πού τούς ἀπασχολοῦν.



Άπεικονισις τῆς Ἑξόδου ἀπό τήν Αἴγυπτο: «Διότι εἰσῆλθον οἱ ἵπποι τοῦ Φαραώ εἰς τήν θάλασσαν μετά τῶν ἀ μαξῶν αὐτοῦ καὶ μετά τῶν ἱππέων αὐτοῦ, καὶ ὁ Κύριος ἔστρεψεν ἐπ' αὐτοῦς τά ὕδατα τῆς Θαλάσσης», ('Εξ. 15 : 19).

#### HAIA BENEZH

### Ο ΕΛΙΕΖΕΡ ΚΑΙ Η ΔΕΒΟΡΑ

Πλέοντας πρός τή Χάϊφα ἐπί τοῦ «'Ολυμπία». Τελικός σκοπός τοῦ ταξιδιοῦ ἡ Ναζαρέτ, ἡ Βίβλος, ἔνα κομμάτι τῆς άγονης, σκληρῆς γῆς πού γεννᾶ προφῆτες καί θεούς. Τό έλληνικό καράβι κατάλευκο, κατακάθαρο, λαμποκοπώντας έχει στά πλωριά ξάρτια του, έκι υς άπ' τήν έλληνική σημαία, καί τήν Ισραηλινή. Εἶναι ἕνα ταξίδι προσκυνήματος. Έβραῖοι ἀπ΄ ὅλα τά μέρη τοῦ κόσμου, ἀπ' τήν 'Αμερική καί άπ' τήν Εὐρώπη, όδεύουν πρός τήν ὑπεσχημένη γῆ νά τή γνωρίσουν, νά δοῦν τί εἶναι αὐτός ὁ τόπος πού όνειρεύονταν, ψέλνοντας ή θυσιαζόμενες, οΙ γενιές τῶν Ἑβραίων. Πολλοί φαίνεται πώς θά μείνουν δριστικά στό Ίσραήλ. Κι άς ἔρχωνται ἀπ' τήν 'Αμερική κι ἄς εἶναι 'Αμερικανοί πολίτες. Φαίνεται πώς τό χῶμα, μιά πατρίδα πού σοῦ ἀποκαλύπτεται δεμένη μέ τούς προγονικούς προφήτες καί μέ τό προγονικό αἶμα, εἶναι ἔλξη καί φῶς ἀκαταμάχητο: σοῦ δίνει τήν άνεκλάλητη χαρά νά λές πώς δέν εἶσαι περιπλανώμε-

'Η φιλοξενία, ή φροντίδα γιά Χριστιανούς κι Έβραίους άπάνω σ' αὐτό τό ἐλληνικό καράβι εἶναι ἀνοιχτόκαρδη, χαμογελαστή, αἰγαιοπελαγίτικη. Τά πρῶτα χαμογελαστά καί έγκάρδια πρόσωπα: ὁ καπετάνιος κι ἡ καπετάνισσα πού συνταξιδεύει μαζί του: ὁ κάπταιν Γιάννης καί ἡ γυναίκα του. Εἶχε κλίση γιά τό θέατρο, τήν συνεπῆρε ἡ θάλασσα. οΙ ὼκεανοί, ὁ πλοίαρχός της, ὁ ἔρωτας, ἡ δύναμη καί ἡ γνώση τῶν ἐγκοσμίων σέ μέτρα ἔξω ἀπ΄ τά καθημερινά. Μιλᾶ γιά περιπέτειές της στόν Ἰνδικό Ὠκεανό, στόν Εἰρηνικό, μᾶς φιλοξενεῖ στή γέφυρα τοῦ πλοίου, λέει γιά βιβλία, γιά ήθοποιούς καί γιά παραστάσεις μνημειώδεις — κι δλα αὐτά, τό ἔνα μπλεγμένο μέ τ΄ ἄλλο, σά νά τό συνεχίζη, μέ ἀπλότητα καί ἔνταση πού κάνει ἀκόμη πιό μεγάλα τὰ ἐκφραστικά της μάτια.

 "Ημαστε άραγμένοι σ' ἔνα λιμάνι τῆς Κίνας ὅταν πῆραμε τό σῆμα πώς ἔρχεται ὁ τυφώνας καί νά ἀνοιχτοῦμε...

<sup>1</sup> Ήταν τότε πρῶτος σ' ἔνα φορτηγό ὁ κάπταιν Γιάννης, πού κάθεται καί ἀκούει λιγομίλητος, σοβαρός πάντα, ἀλλά ἐγκάρδιος, τό τί ἔγινε σάν ἦρθε ὁ τυφώνας, ὅπως τό περιστατικό ἔμεινε στή θύμηση τῆς γυναίκας του. Ἐκεῖνος μιλὰ πολύ λίγο γιά τή θάλασσα — αὐθεντικός ναυτικός, δέν τῆν περιγράφει, τή δέχεται καί τή ζῆ. 'Ο καπετάνιος τοῦ «'Ο-λυμπία» δέν περιγράφει τή θάλασσα, ἀναφέρεται πιό συχνά στή στεριά, στά λιμάνια τοῦ κόσμου πού ἔχει δεῖ, στά πράματα καί στούς ἀνθρώπους. Στήν τέχνη τους, στά ἤθη τους, στό χαρακτήρα τους. Καί μὲ τά λίγα πού λέει καταλαβαίνεις πόσα ἔμαθε, τόσο νέος ἀκόμα, πόσο ἡ ἀπέραντη μονοξιά τοῦ ναυτικοῦ μές στόν ώκεανό ἀκονίζει τό μυαλό καί τῆν ψυχή.

Ό,τι ξαφνιάζει περισσότερο στούς Έβραίους που ταξιδεύουν στό καράβι είναι ο θρησκευτικός φανατισμός τους και δ σεβασμός τους στίς παραδόσεις τῆς φυλῆς τους. Ο ραββίνος τοῦ καραβιοῦ ἔχει τήν εὐθύνη καῖ τό χρέος νά γίνωνται τά πάντα - σ' αὐτά τά ταξίδια πρός τή Γῆ τῆς Βίβλου - δπως πρέπει: οΙ νηστεῖες, οΙ τελετές, ή προπαρασκευή της ψυχής και της φαντασίας πρίν ἀπό την ἀποβίβαση στή Χάϊφα, ή έξαρση και ή κατάνυξη. Χωριστό φαγητό θά έτοιμασθή κάθε μεσημέρι καί βράδυ γιά τούς Εβραίους, άνάλογα με τό τί έπιτρεπει ή μέρα τῆς ἐβδομάδας. Κρέας ἀπό ζῶα πού νά μήν έχουν σφαγή, άλλά σκοτωθή, θά μαγειρέψουν για τούς Έβραίους – και το καράβι πρέπει νά τό έχη αὐτό βεβαιωμένο με σφραγίδες. Το φαγητό τῶν Ἑβραίων προσκυνητῶν θά ἐτοιμασθῆ σὲ σκεὑη ίδιαίτερα, όχι στά σκεύη τῶν Χριστιανῶν, πού μπορεῖ νά είναι μολυσμένα, σέ μέρα νηστείας, ἀπό ἀπαγορευμένα ύλικά. 'Ο ραββίνος θά κατεβή στά μαγειρεία άπ' τά χαράμοτα νά τά έπιθεωρήση, όλα αὐτά. Έκεῖνος θά δώση τίς έντολές που πρέπει, έκεῖνος θά ἄρχη στίς τελετές που γίνονται στίς αἴθουσες τοῦ καραβιοῦ, με συναγμένους ὅλους τούς Εβραίους ταξιδιώτες. Μιά φορά ο ραββίνος τού καραβιού μήνυσε στή σύναξη πώς είναι ἄρρωστος καί δέν πήγε στην δρισμένη τελετή. ΟΙ Έβραῖοι ταξιδιῶτες είπανε πώς αύτο είναι πρωτάκουστο. Καί πεθαίνοντας άκόμα ό ραββίνος ἔπρεπε να συρθή και να κάμη το χρέος του. Το βαπόρι άναγκάσθηκε νά βάλη άμέσως άλλον ραββίνα στή

"Η θάλασσα πού ταξιδεύουμε εἶναι ἥσυχη, ἀκύμαντη, ἀτέλειωτη, μαβιά σκούρα. "Εχουμε ἀφήσει τά νησιά τῆς Ἑλλάδας, έχουμε περάσει τή Λεμεσό, ὅπου βιαστικά εἴδαμε τὸ πάθος τῆς Κύπρου — τούς ἀνθρώπους της, τίς ἀνησυχίες τους, τίς ἐλπίδες τους. Εἴδαμε τὸ κάστρο τοῦ Ριχάρδου τοῦ Λεοντόκαρδου, τά ἴχνη τῆς μάχης ἀνάμεσα σὲ "Ελληνες καί Τούρκους. Εἴδαμε τῆ δύναμη τῶν Ἑλλήνων κατοῖκων, ἐκφρασμένη στὰ νέα κτίριά τους, στὰ σχολεῖα τους, στὰ σπὶτια τους, στὰ περ βόλια τους, στὰ λουλούδια τους. Καὶ τὴν ἄλλη, εἴδαμε τῆν ἀνατολική ἀθλιότητα τῆς τοῦρκικης συνοικίας, ἐκφρασμένη στὰ κτίσματο, στὰ πρὸσωπα.

Τό «'Ολυμπία» λάμποντας πλέει πρός τή Χάϊφα. Είναι ή τελευταία νύχτα τῶν προσκυνητῶν Ἑβραίων. Αὔριο τό πρωί θά πατήσουν τη γη τών προγόνων τους. Είναι τόσο δυνατό τό αἴσθημα πού τούς συγκλονίζει, ώστε άποφεύγουν νά μένουν μόνοι. Συνωστίζονται, κοπάδια κοπάδια, στίς αἴθουσες τῆς τουριστικῆς, στά ντέκ, στήν πλώρη, μιλάνε άκατάπαυστα. Μόνο ένα ζευγάρι Έβραίων, ένας άντρας καί μιά γυναϊκα, άνθρωποι ήλικιωμένοι, έρχόμενοι άπ' τήν 'Αμερική, πολωνικής καταγωγής, κοιτάζουν πώς νά ξεμακραίνουν ἀπ' τό κοπάδι, νά ἀπομονώνωνται. Κάθονται σέ δυό κολλητές πολυθρόνες στό κατάστρωμα, τούς δέρνει α ήλιος καί το άνάλαφρο άγερι του 'Αρχιπελάγου, βαστοῦν πάντα ὁ ἔνας τὸ χέρι τοῦ άλλουνοῦ, μένουν άμιλητοι ώρες με σφαλιχτά μάτια. Τί νά μελετάνε σ' αὐτό το έξαίσιο υστατο ταξίδι πού τους προωρίστηκε: Μελετάνε, καθώς έμαθα, τίς σκιές: τά παιδιά τους, τ' άδέρφια τους, τούς γονιούς τους πού χάθηκαν όλοι στά χιτλερικά κρεματόρια. Εμειναν αύτοί οι δυό, οι μόνοι πού έπιζήσανε άπ' την οίκογένεια, για να προσκυνήσουν τή γή της Βίβλου.

"Όσο αὐτή ἡ γῆ πλησιάζει, τόσο σέ τοῦτο τό κατάλευκο ἐΛληνικό βαπόρι ποῦ μεταφέρει Ἑβραίους προσκυνητές, κάτω ἀπ΄ τόν κατακάθαρο ούρανό τῆς Μεσογείου, ἡ χιτλερική βαρβαρότητα παίρνει τίς αὐθεντικές της διαστάσεις. Τίποτα δέ θά σβῆση, ποτέ, τή μαύρη σελίδα τῆς Εὐρώπης τοῦ Χίτλερ. Νύχτα στό «'Ολυμπία», Πλέοντος πρός τη Χάιφα. Στο Μινωικό σαλόνι του βαποριού έχει όρισθη σύναξη των Έβραϊων πρασκυνητών γιά μιά έβραϊκή έρρτη, την παραμονή της άποβίβασής τους στη γη τών προφητών τους Έχουν καλέσει κι έμας, τούς Χριστιανούς ταξιδιώτες,

Πήγαμε ὅλοι. Στὴν ἀριστερή πλευρά τῆς αῖθουσας εχουν καθίσει οΙ οἰκογένειες τῶν Ἑβραιων ταξιδιωτῶν, Οι γερόντοι, οἱ νέοι. τὰ παιδιά — ὅλοι ντυμένοι τὰ καλά τους. Στή μέση, στό τιμητικό τραπέζι, εἶναι ὁ πλοίαρχος μὲ τόν ραββίνα τοῦ βαποριοῦ. Στὴ δεξιὰ πλευρά εἰμαστε οἱ Χριστιανοῖ.

Προλόγισε την έορτή ή αξιαγάπητη «χόστες» τοῦ καραβιοῦ. Ύστερα σηκώθηκε ὁ ραββίνος: νεώτατος, κομψός, μέ κοστοῦμι ὅπως τά δικό μας, καμιά διαφορά. Τό μόνο διακριτικό ήταν ὁ σκοῦφος στήν κορφή τοῦ κεφαλιοῦ του Μίλησε ἐβραϊκά, ϋστερα ἀγγλικά, ή συνοδός μετέφραζε. Ήταν ἔνα κήρυγμα όλιγόλεπτο, πυκνό, οῦσιαστικό, φυσικά ἀναφερόμενο στή Γραφή, Χωρίς στόμφο, χωρίς ρητορεῖες και ήχηρά ἐπίθετα. Παρέπεμπε στή μοίρα τοῦ ἀνθρώπου καί στό χρέος του. Ύπογράμμιζε τόν αύστηρό νόμο τοῦ Ἱσραήλ, ἀλλά καὶ τήν ταπεινοσύνη καὶ τήν άγάπη.

Είπε ο ραββίνος:

«Στά ἐβραϊκά τό ταξίδι πρός τὸ Ἱσραῆλ ἐκφράζεται μὲ τῆ λέξη «ἀνάταση». Τό Ταλμούδ λέει πῶς τὸ Ἱσραῆλ εἶναι ἡ ὑψηλότερη ἀπὸ ἄλες τἰς χῶρες τοῦ κόσμου. Ὠστόσο, φτάνοντας στὸ Ἱσραῆλ θὰ δοῦμε πῶς, ἀπό φυσική ἀποψη, τίποτε δέν ὑπάρχει ἐκεῖ ὑψηλό, μήτε κάν βουνά. Τό ἐναντίον, βρισκουμε νὰ ὑπάρχη ἐκεῖ τὸ χαμηλότερο σημεῖο τῆς γῆς, ἡ Νεκρά Θάλασσα, ποὺ εἶναι περίπου 1.200 πόδια χαμηλότερα ἀπὶ τῆν ἐπιφάνεια τῆς θάλασσας. Αὐτὸ πρέπει νὰ μὰς διδάξη νὰ εἵμαστε ταπεινόφρονες γιὰ τὰ πρακτικά, τὰ φυσικὰ μας ἐπιτεύγματα, καί νὰ ἀναζητοῦμε τὸ ὕψος ὁτὸ πνεῦμα».

'Ο ραββίνος σταμάτησε μιά στιγμή. Ύστερα ἀπόγγειλε τόν Ψαλμό PAB', τήν ώδή τῶν ἀναβαθμῶν:

«Ἰδού δή τὶ καλόν, ἤ τὶ τερπνόν, ἀλλ' ἤ τό κατοικεῖν ἀδελφοῦς ἐπὶ τό αὐτό. ՝Ως μύρον ἐπὶ κεφαλῆς τό καταβαῖνον ἐπὶ πώγωνα, τόν πώγωνα τόν 'Ααρών, τό καταβαῖνον ἐπὶ τὴν ῶαν τοῦ ἐνδύματος αὐτοῦ. 'Ως δρόσος 'Αερμών, ἡ καταβαῖνουσα ἐπὶ τά ὄρη Σιών' ὅτι ἐκεῖ ἐνετείλατο Κύριος τῆν εὐλογίαν, ζωῆν ἔως τοῦ αίῶνος».

«Αὐτόν τόν ΰμνο — εἶπε ὁ ραββίνος — τόν ἔγραψε ὁ βασιλεύς Δαυίδ καῖ τόν τραγούδησε ὁ 'Ααρών, ὁ άδελφός τοῦ Μωυσέως. Γιά νά καταλάβουμε τό νόημα αὐτοῦ τοῦ ὑμνου πρέπει νά δοῦμε τόν ἐβραϊκό νόμο, ποῦ καθορίζει ὅτι ἔνα ἄτομο δέν μπορεῖ νά θεωρηθῆ ὑπεύθυνο γιά τό ὅτι παρώτρυνε ἔνα ἄλλο νά διαπράξη ἔνα ἔγκλημα, ἐκτός ἐάν, πρῖν ἀπ' τό ἔγκλημα, καθίσανε οΙ δυό μαζί καῖ φάγανε στό Ιδιο τραπέζι. Σ' αὐτήν τήν περίπτωση ὁ νόμος θεωρεῖ πώς ὁ καθένας ἀπ' τοῦς δυὸ εἶχε πραγματική ἐπιρροή στόν ἄλλο καῖ, συνεπῶς, μπορεῖ νά θεωρηθῆ ὑπεύθυνος γιά τίς πράξεις τοῦ ἄλλου.

Γύρω ἀπ' τήν ἴδια τράπεζα πετυχαίνουμε καλύτερα τήν άμοιβαία κατανόηση, τή φιλία καί τήν άδελφική άγάπη. Καί με τόν τρόπο αὐτόν ἡ ἀπό τόσον πολύν χρόνον ἀναμενόμενη εἰρήνη μεταξῦ τῶν ἀνθρώπων καί τῶν λαῶν τοῦ κόσμου μπορεῖ νά πραγματοποιηθή».

Εἶπε ὁ ραββίνος, ὑποκλίθηκε, τόν ἄκουαν ὅλοι σιωπώντας, πῆγε καῖ κάθισε στή θέση του, πλάι στόν πλοίαρχο. Ύστερα ἄρχισε τό ἔορταστικό πρόγραμμα. Ἦταν τραγούδια καὶ χοροί, παλαιοί, τῆς κυνηγημένης φυλῆς. Τά τραγούδια σχεδόν ὅλα εἶχαν χαρακτήρα θρησκευτικό, ἀναφέρονταν στήν Ἱερουσαλήμ, στούς προφῆτες, στή μοίρα τοῦ κατατρεγμοῦ. Οἱ χοροί ἦταν εὕθυμοι, παράπεμπαν στούς λαῖ κούς χορούς τῆς Κεντρικῆς Εὐρώπης, ἀπ΄ ὅπου κατάγονταν

οι Έβραῖοι προσκυνητές. Οι γεροντότεροι χόρευαν καί τραγουδοῦσαν σωστά, τελετουργικά, με ρυθμό, με σέβας στήν παράδοση. Οι νεώτεροι ήταν λιγότερο επιδέξιοι, αύτοσχεδίαζαν. Άλλά ὅταν ὁ λόγος ἦταν γιά τήν Ἱερουσαλήμ, ὅλα τά μάτια γίνονταν στοχαστικά, κοίταζαν ἐπίμονα πρός τά ἀνοίγματα τῆς αἴθουσας, ἔξω πού ἦταν ἡ ἀθέατη θάλασσα, πέρα πού ἦταν ἡ ἀθέατη πόλη:

Άπό τήν κορυφή τοῦ ὅρους σὲ χαιρετῶ, Ἰερουσαλήμ, ἀπό τήν κορυφή τοῦ ὅρους σὲ προσκυνῶ. Ἐπί γενεὲς γενεῶν ὁνειρευόμουν νὰ γίνω άξιος νὰ ἱδῶ τόν φωτοστέφανό σου. Ἰερουσαλήμ, καταύγασε μὲ τό φῶς τοῦ προσώπου (σου τόν γιό σου. Ἰερουσαλήμ, Ἰερουσαλήμ, Θά σὲ ἀναστήσω ἀπό τά ἐρείπιά σου».

Μετά τό ἐορταστικό πρόγραμμα μᾶς κάλεσαν σε άλλη αἴθουσα τοὺ «'Ολυμπία», σέ μιά δεξίωση τῶν 'Εβραίων προσκυνητών. Έκεῖ τά πράγματα ἦταν διονυσιακά — εὐθυμία καί κέφι καί έγκαρδιότητα καί φαγοπότι. Κόντευαν τά μεσάνυχτα, έξω τό Αίγαῖο ήταν άκύμαντο, τά νησιά μας είχαν μείνει πίσω, πλησιάζαμε στά νερά τῆς Παλαιστίνης. Σκορπίσαμε οι Χριστιανοί, σκορπίσανε οι Εβραΐοι στίς καμπίνες τους. Τότε εἶδα πάλι νά ξεμοναχιάζωνται στό κατάστρωμα οί δυό γερόντοι Έβραῖοι, νά κάθωνται στίς πολυθρόνες τους, ὁ ἄντρας καί ἡ γυναίκα, κρατώντας ὁ ἔνας τό χέρι τῆς ἄλλης σφιχτά. Εἶχαν κλείσει τά μάτια, τίποτα δέν ἄκουγαν, τίποτα δέν ἔβλεπαν, παρά μόνο σκιές. 'Αναδύονταν οἱ σκιές μέσα ἀπ΄ τό πέλαγο καί τή νύχτα — ἦταν τά παιδιά τους, οἱ γονεῖς τους, οἱ άδερφάδες τους πού δολοφονήθηκαν στά κρεματόρια τοῦ Χίτλερ. «Ἰδού δή τί καλόν, ἥ τί τερπνόν, ἀλλ΄ ἤ τό κατοικεῖν άδελφούς ἐπί τό αὐτό. 'Ως μύρον ἐπί κεφαλῆς...» 'Ο λόγος τῆς Γραφῆς, ὁ λόγος τοῦ ραββίνου έρχόταν μές στή νύχτα νά τούς δυναμώση, νά τούς συμφιλιώση μέ τήν καρτερία καί μέ τήν έλπίδα. "Ω, βέβαια, πόσο θά ήταν διαφορετικά, ἄν οἱ ἄνθρωποι μπορούσαν νά καθίσουν στό ίδιο τραπέζι, νά φᾶνε μαζί ψωμί καί νά δοῦνε τί τούς χωρίζει, νά λύσουν τίς διαφορές τους. "Αν μπορούσαν νά άναζητοῦν τό ὕψος στή σφαῖρα τοῦ πνεύματος, ὄχι νά ξιπάζωνται καί νά κομπορρημονοῦν γιά ὅ,τι πέτυχαν στήν ΰλη. "Αν μποροῦσαν νά λησμονήσουν τόν ἄλλο νόμο τῶν Ἐβραίων, τό σκληρό, πού τόν έπέβαλε ή ἀνάγκη — τό νόμο πού θέλει ὀφθαλμόν άντί όφθαλμοῦ και όδόντα άντι όδόντος. "Όλος ὁ κόσμος πορεύεται, δυστυχῶς, μ' αὐτόν τό νόμο: στήν Εὐρώπη, στήν 'Αφρική, στήν 'Αμερική, στή Ρωσία, στήν 'Ασία. Οἱ ἄνθρωποι πάντα ἐτοιμάζονταν περισσότερο γιά νά σκοτώσουν παρά γιά νά ζήσουν. Μόνο νά τό γράφουν μποροῦν, χωρίς νά τό ἐφαρμόζουν: «... Ἰδού δή τί καλόν, ἤ τί τερπνόν, άλλ' ή τό κατοικεῖν άδελφούς ἐπί τό αὐτό... 'Ως δρόσος 'Αερμών, ή καταβαίνουσα ἐπί τά ὄρη Σιών...».

Χαράματα. Εἴμαστε ἔξω ἀπ΄ τό λιμάνι τῆς Χάϊφας. 'Απ΄ τή γέφυρα τοῦ «'Ολυμπία» παρακολουθῶ τό βουνό, θολό μές στήν πρωινή πάχνη, καθώς στηλώνεται μέσα ἀπ΄ τῆ θάλασσα, φορτωμένο ὄγκους κατακόρυφους, μουντούς — τά τσιμεντένια μεγαθήρια πού φυτεύει ἀπάνω στή βραχώδη, αὐχμηρή γῆ τῆς 'Επαγγελίας ὁ μεσσιανισμός καί τό πάθος τοῦ κυνηγημένου λαοῦ.

Καθώς όλοένα πλησιάζουμε στό λιμάνι τῆς Χάϊφας ἡ αῖσθηση γίνεται όριστική. Εἶναι αὐτή πού θά πάρουμε καί ὅταν θά φύγουμε, ἐπιστρέφοντας ἀπ' τή Ναζαρέτ: τό πιό



זלירושלים עירך ברחמים תשוב ותשכן בתוכח כאשר דברת

Σύγχρονος ζωγραφικός πίνακας τῆς 'Ιερουσαλήμ, ἐργο τῆς Anna Marcus. Τό ἐβραϊκό κεἰμενο γράφει: «Καὶ στήν 'Ιερουσαλήμ, τήν πόλη σου, ἐπέστρεψε μέ φιλευσπλαχνία...»

δυνατό ἔνστικτο τοῦ ἀνθρώπου εἶναι νά ἔχη ἔνα κομμάτι δική του γῆ' γιά ζωή καί γιά τάφο. Τή στέρησαν αὐτή τή γῆ στόν περιπλανώμενο λαό ἐπί γενεές γενεῶν, Τώρα ποῦ τή βρῆκε, τό κοιμισμένο ἔνστικτο ξύπνησε. Καί χώνει βαθιὰ τίς ρίζες γιά νά μή γίνη νά βγοῦν ποτέ.

"Ένας δρόμος τῆς Χάϊφας λέγεται όδός 'Ελιέζερ Μπέν Γιεουδά. Σκέπτομαι αὐτόν τόν φανατικό, καθώς ξεμπαρκαίρνουμε στή Χάϊφα. Εἶναι ὁ προφήτης μιᾶς ἄλλης ἐκπληκτικῆς ἐπιστροφῆς πού πραγματοποιεῖ στίς μέρες μας ὁ λαός τοῦ 'Ισραήλ: τῆς ἐπιστροφῆς στήν προγονική, λησμονημένη, σχεδόν νεκρή ἐβραϊκή γλώσσα. Αὐτή ποῦ ἔγινε, καί εἶναι, ἡ ἐπίσημη γλώσσα τοῦ 'Εβραϊκοῦ Κράτους, αὐτή ποῦ μαθαίνουν νά μιλᾶνε σήμερα ὅλοι οὶ ἄποικοι 'Εβραῖοι, ἀπ' ὅπου καί ἄν ἔρχωνται, αὐτή στήν ὁποία γράφεται ἡ σύγχρονη λογοτεχνία τοῦ 'Ισραήλ,

Αὐτό εἶναι θαῦμα έξίσου μέγα μέ τή βλάστηση δέντρων και πόλεων, έκεῖ πού πρίν ἦταν ἄνυδρη ἔρημος.

Ο 'Ασέρ Μωυσή άναλύει τόν άποστολικό ρόλο τοῦ Ἑλιέζερ Μπέν Γιεουδὰ γιά τήν καθιέρωση τῆς παλαιὰς ἐβραϊκῆς. Ἡταν ἔνας Ρωσοεβραῖος, καί τό άληθινό του όνομα ἦταν Ἑλιέζερ Πέλμαν. Πρίν ἀπό αὐτόν οἱ Ἑβραῖοὶ τῆς διασποράς και τής Παλαιστίνης χρησιμοποιούσαν τήν έβραϊκή γλώσσα μονάχα στίς προσευχές και στίς Ιεροτελεστίες, μηχανικά, χωρίς νά τήν καταλαβαίνουν. Ήταν ή Ιερή γλώσσα και οι εὐσέβεῖς θεωρούσαν ὡς πράξη βέβηλη και ἀνίερη τὸ νά χρησιμοποιήται αὐτή ἡ γλώσσα τοῦ Θεοῦ στίς ἀνάγκες τῆς καθημερινής ζωῆς,

Αν έπικρατοῦσε ἡ ἄποψή τους, νέα ἐθνική γλώσσα τοῦ Ἱσραῆλ θά γινόταν, πιθανῶς, τό ἐβραιογερμανικό ἰδίωμα «γίντις», πού τό μιλοῦσαν οὶ περισσότεροι ἄποικοι. Ύποστηρικτές αὐτῆς τῆς ἄποψης ἦταν οὶ λεγόμενοι «Territorialistes», δηλαδή οἱ σιωνιστές πού εἶχαν ἀρχηγό τους τόν Αγγλοεβραῖο συγγραφέα Ἱσραῆλ Zangwill. Αὐτοὶ λέγανε πώς ἡ νέα ἐθνική ἐστία τῶν Ἑβραίων μποροῦσε νά γίνη σ΄ ενα ἔδαφος κατάλληλο, δχι ὑποχρεωτικά στήν Παλαιστίνη

Ο Ἑλιέζερ Μπέν Γιεουδά πολέμησε φανατικά — ἐδῶ και ὀγδόντα χρόνια — κάθε παρεκτροπή: ἔπρεπε νά ξανα-ζωντανέψη ἡ νεκρἡ γλώσσα τοῦ Ίσραἡλ, αὐτή νά γίνη ὁ συνεκτικός δεσμός τῶν τέκνων του τῆς διασπορᾶς. Ἦταν άρρωστος, φυματικός καὶ άδιάλλακτος, ΟΙ εὐσεβεῖς τῆς Ἱερουσαλήμ τόν κήρυξαν ἀποσυνάγωγο, τόν ἀναθεμάτισαν, κύψανε κάθε ἐπαφή μαζί του. Ἑπειδή ἐκήρυσσε τῆν ἀνάγκη: ὅλοι οΙ Ἑβραῖοι νά μιλοῦν καί νά μαθαίνουν στά παιδιά τους τἄ ἐβραϊκά. Πού, κατά τή γνώμη τῶν εὐσεβῶν — ὅπως εἴπαμε — ἔπρεπε νά μείνη γλώσσα ἰερή, ἔξω ἀπ' τῆν καθημερινή ζωῆ.

"Όταν γεννήθηκε στήν 'Ιερουσαλήμ, τό πρῶτο παιδῖ τοῦ Ελιέζερ Μπέν Γιεουδᾶ, κανένας ραββίνος, καί κανένας «μαέλ» (περιτομεῦς) δέν δεχόταν νά κάμη τήν Ιεροτελεστία τῆς περιτομῆς. Σάν πέθανε ἡ γυναίκα τοῦ 'Ελιέζερ Μπέν Γιεουδᾶ, ἡ Δεβόρα, ἀπ' τή φυματίωση πού τῆς κόλλησε ὁ ἄντρας της, οἱ γλωσσολάτρες εὐσεβεῖς πετροβόλησαν τό φέρετρό της καί δέ θέλανε νά τῆς δώσουν τάφο στὸ ἐβραϊκὸ γεκροταφεῖο τῆς 'Ιερουσαλήυ.

στο έβραϊκό νεκροταφεῖο τῆς Ἱερουσαλήμ.

Συνέβη μάλιστα και τοῦτο τό περίεργο: Τό παιδί τοῦ Ελιέζερ και τῆς Δεβόρας, ποῦ δέν ἄκουγε ἀπ' τοὺς γονεῖς του παρά μόνο ἐβραϊκές λέξεις, δέν εἶχε μιλήσει ἴσαμε ποῦ ἔγινε δυό χρονῶ, δέν εἶχε βγάλει ἀπ' τό στόμα του μήτε μιὰ λέξη.

«Θεία τιμωρία! εἶπαν οἱ εὐσεβεῖς. Τό παιδί τους θά μείνη ἄλαλο!»

"Ωσπου ἔνα τυχαῖο περιστατικό ἔκαμε τό θαῦμα του. 'Ο μικρός 'Ιταμάς\* ἔπαιζε στήν αὐλή τοῦ σπιτιοῦ τους, ὅταν ξαφνικά βρέθηκε μπροστά του ἔνας πελώριος μαῦρος τράγας. Τό παιδάκι τρόμαξε, ἔτρεξε πρός τή μάνα του. Καὶ ἀπό παράρμηση τοῦ ἐνστίκτου φώναξε:

«"Ιμα, "ΙμαΙ» - δηλαδή: «Μητέρα, Μητέρα!»

Ήταν ή πρώτη λέξη πού ἔνα Ἑβραιόπουλο πρόφερε ατή μητρική του γλώσσα ἔπειτα ἀπό 1.800 χρόνια. Καί ἔ-γινε, ή γλυκιά αὐτή λέξη, ὁ πρῶτος σπόρος πού βλάστησε γιά νά καρποφορήση καί νά ξαναγίνη ἡ ἐβραϊκή γλώσσα ζωντανή καί τῆς καθημερινῆς ζωῆς, πού τή μιλοῦν σήμερα περισσότεροι ἀπό τρία ἐκατομμύρια Ἑβραῖοι καί ξένοι.

Καθώς ξεμπαρκαίρνουμε στή Χάϊφα, μές στή βράση τοῦ καλοκαιριοῦ, σ' ἔνα λιμάνι βουερό, μέ ἔνταση τρομερή καὶ μὲ ἀδιάκοπη κίνηση, ἀκοῦμε ἀνάμεσα στίς ἐγγλέζικες, στίς ἀραβικές, στίς γαλλικές, στίς ἐλληνικές φωνές τῶν ἀνθρώπων τοῦ λιμανιοῦ, ἐπικρατοῦσα τή βαριά, ἀσιατική μελωδία τῆς ἀρχαίας ἐβραῖκῆς, τῆς γλώσσας τῶν προφητῶν ποῦ ἀναστήθηκε. Δίνει παράξενη συγκίνηση στὸν ξένο αὐτή ἡ ἀνὰσταση. 'Ανατρέπει ὅλες τίς θεωρίες τῶν ἱστορικῶν,

τῶν κοινωνιολόγων, τῶν γλωσσολόγων. Ἰσως ἢ μόνη έξῆγηση πού ὑπάρχει αὐτοῦ τοῦ θαύματος εἶναι ὅ,τι έξομολογεῖται καὶ τό ἐβραϊκό τραγοὐδι τῆς ἡρωικῆς σιωνιστικῆς ἐποχῆς, πού τό τραγουδοῦσαν αὶ «χαλουτσίμ» — οὶ πρωτοπόροι τοῦ ἐβραϊκοῦ ἐπαναποικισμοῦ τῆς Παλαιστίνης:

«Ἡρθαμε σ¨ αὐτή τή χώρα γιά νά χτίσουμε καί γιά νά χτισθοῦμε».

Πράγματι, οι συνταξιδιῶτες μας τοῦ «'Ολυμπία», οι Εβραῖοι τῆς διασπορᾶς πού ἐπιστρέφουν στὴ γὴ τῆς Επαγγελίας, εἶναι φανερό ὅτι ἐπιστρέφουν γιὰ νὰ ξαναχτίσουν τόν ἐαυτό τους.

«... Ο δὲ ἐγερθεῖς παρέλαβε το παιδίον και τήν μητέρα αὐτοῦ και ἦλθεν εἰς γῆν Ἰσραήλ. ᾿Ακούσας δὲ ὅτι ᾿Αρχέλαος βασιλεὖει ἐπί τῆς Ἰουδαίας ἀντί Ἡρώδου τοῦ πατρός αὐτοῦ, ἐφοβήθη ἐκεῖ ἀπελθεῖν. Χρηματισθεῖς δὲ κατ ὄναρ ἀνεχώρησεν εἰς τὰ μέρη τῆς Γαλιλαίας, και ἐλθῶν κατῶκησεν εἰς πόλιν λεγομένην Ναζαρέτ, ὅπως πληρωθῆ τὸ ρηθέν διά τῶν προφητῶν ὅτι Ναζωραῖος κληθήσεται...»

Ο ταξιδιώτης πού φτάνει στούς βιβλικούς τόπους πρέπει να είναι ετοιμος να άπογοητευθή. Θα καταρρεύση άμέσως όλος ὁ κόσμος τῆς Βίβλου καί τῶν Εὐαγγελίων πού φέρνει μαζί του. Τίποτα δέν σώζεται άπό τό ὕφος, άπό τήν άτμόσφαιρα, άπό τό τοπίο τῆς Γαλιλαίας και τῆς 'louδαίας, όπως τό έδωσε ο μνημειώδης λόγος τῆς Γραφῆς. Τό οὐσιαστικό στοιχείο αὐτοῦ τοῦ κόσμου ήταν ἡ ἔρημος. Μέσα στήν ἔρημο γεννιούνται οἱ προφήτες, οἱ θεοἱ καὶ τό πνεῦμα πουθενά άλλοῦ. Ἐκεῖ γεννιοῦνται νέες θρησκεῖες καὶ άναθεματίζονται οΙ παλαιές, Έκει μπορεί ὁ πειρασμός νά βάλη σε δοκιμασία τήν ψυχή καί τό κορμί καί ή σύγκρουση νά γίνη πνεῦμα καί μάθημα. «... Έν δέ ταῖς ἡμέραις ἐκείναις παραγίνεται Ίωάννης ὁ βαπτιστής κηρύσσων ἐν τῆ ἐρήμω τῆς Ίουδαίας καί λέγων μετανοεῖτε ήγγικε γάρ ἡ βασιλεία τῶν οὐρανῶν...» «...Τότε ὁ Ἰησοῦς ἀνήχθη είς ἔρημον ὑπό τοῦ Πνεύματος πειρασθήναι ὑπό τοῦ διαβόλου, καί νηστεύσας ἡμέρας τεσσαράκοντα καί νύκτας τεσσαράκοντα ϋστερον ἐπείνασε. Καὶ προσελθών αὐτῶ ὁ πειράζων είπεν' εί υΙός εἶ τοῦ Θεοῦ, είπέ ἵνα οἱ λίθοι οὖτοι ἄρτοι γένωνται. Ό δε άποκριθείς είπε γέγραπται ούκ έπ' ἄρτω μόνω ζήσεται ἄνθρωπος, άλλ' ἐπί παντί ρήματι ἐκπορευομένω διά στόματος Θεοῦ. Τότε παραλαμβάνει αὐτόν ὁ διάβο-Aoc ... »

Η ἔρημος! Πάντα ἡ ἔρημος! Έ, λοιπόν, αὐτή ἡ ἔρημος τῆς Ἰουδαίας καί τῆς Γαλιλαίας δέν ὑπάρχει πιά ἥ, ὅπου περισώζεται ἀκόμα, ὑπάρχει γιά νά δείχνη τί ἦταν τό αὐθεντικό τοπίο τῆς Βίβλου. Τό ἀποζητοῦμε ὅσο είσχωροῦμε ἀπό τή Χάϊφα στό έσωτερικό τῆς Γαλιλαίας. Ἡ ἔρημος ἤ χτίζεται ή όργωνεται, ποτίζεται καί καρποφορεί. Ἡ άξίνη πρός τήν ρίζαν τῶν δέντρων κεῖται, άλλά δέν κόβει τίποτα πιά. Η λατρεία τοῦ δάσους πού ἀνασταίνεται ὅχι γιά νά δίνη καρπό, καλόν ή κακόν, άλλά μόνο για νά έξαφανίση τήν ξρημο είναι, καθώς φαίνεται, μεγίστη δύναμη στό Ίσραήλ. Τό βλέπει κανείς στά βουνά πού διαβαίνει. Ήταν πρίν άδεντρα καί αὐχμηρά. Τά χωρίζουν τώρα σέ λωρίδες, σέ φέτες, δενδροφυτεύουν τίς λωρίδες τμηματικά ὑπό συνθῆκες ἡρωικές, συχνά ἀπελπισμένες. Κι ὅταν ὁ κόπος τους δώση τήν έπιτυχία, τότε προχωροῦν σέ ἄλλη λωρίδα. Σά πρέπει νά έξαφανίσουν, ὅ,τι θυμίζει τή Γραφή. Ἡ ζωή ἔχει τούς ακληρούς της νόμους. Έχει τό τσιμέντο, τή μηχανη, τίς άρδευτικές ἐπινοήσεις, τά μέσα πού μετατρέπουν τή θάλασσα σέ νερό τῆς βροχῆς. "Ολα θά χρησιμοποιηθοῦν στό Ἱσραήλ, στό ἔπακρο, φανατικά, ἀπό ἕναν λαό πού, περισσότερο άπό κάθε ἄλλον, λάτρεψε καί πίστεψε στό παρελθόν του - θά χρησιμοποιηθοῦν γιά νά έξαλείψουν τό τοπίο καί τό ΰφος αὐτοῦ τοῦ προγονικοῦ κόσμου.

Τταμάς αημαίνει έβρσικά φοίνικας δνομα συμβολικό, πού τοῦ τὸ ἔδωσε ὁ πατέρας του γιά νά ὑποδηλώνη τήν ἀναγέννηση τῆς ἐβραϊκῆς γλώσσας.

Αν ὁ περιπλανώμενος λαός δἔν εἶχε ἀνάγκη να ριζώση κάπου, ὕστερα ἀπό τόση περιπλάνηση, ἡ γῆ του τῆς Ἐπαγγελίας, ἡ γῆ τῆς Γαλιλαίας καί τῆς Ἰουδαίας θά ἔπρεπε νά μείνη ἄγγιχτη: ἔνα ἀπέραντο προστατευόμενο μνημεῖο τοῦ κόσμου. Κρίμα! 'Αντί γι' αὐτό, γίνονται πολυάνθρωποι οίκισμοί μέ κτίσματα ὁμοιόμορφα, ἄσχημα κατά τό πλεῖστον, πού ὑψώνονται σάν τέρατα μέσα ἀπ' τούς βράχους πού ξθρεψαν κάποτε τούς προφῆτες, κτίσματα πού ὑπηρετοῦν μόνο τῆν ἀνάγκη, χωρίς σέβας στό παρελθόν καί στό περιβάλλον.

Ή Ναζαρέτ εἶναι τό πιό χτυπητό παράδειγμα. ᾿Απελπισία κυριεύει τόν ξένο πού ἄξαφνα, μετά ἀπ΄ τή στροφή τοῦ δρόμου, τοῦ λένε:

- Ίδού ἡ Ναζαρέτ!

"Ένας ἄμορφος δγκος κτίσματα ἀπό τσιμέντο, ἀπάνω στό λόφο, σέ ἔκταση ἔξω ἀπό κάθε κλίμακα; ἐργοστάσια καὶ σπίπα, ἐργαστήρια καὶ καλύβες. Καὶ ἔνας ναός θηριώδης, ποὺ χτίζεται τώρα ἀπ' τοὺς Καθολικούς, πελώριο μνημεῖο προπαγάνδας ποὺ θέλει γά κατασκεπάση ὅλη τή Ναζαρέτ, τό βουνό της, τά ἐργοστάσια της, τά παλιατζίδικα τῶν 'Αράβων καὶ τῶν 'Εβραίων, γιὰ νὰ ἀποδείξη πώς ὁ 'Ιησοῦς τῶν Καθολικῶν εἶναι ἐπιβλητικότερος ἀπό τόν Ναζωραῖο τῆς 'Ορθοδοξίας. Καί, συνεπῶς, αὐτός, ὁ πρῶτος πρέπει νά κυβερνᾶ.

"Ας λέη ὅ,τι θέλει αὐτό τό παλάτι μέ τόν τροῦλο, πού ὁλοένα χτίζεται καί δέν τελειώνει. Ἡ παράδοση καί ἡ κατάνυξη τοῦ χριστιανισμοῦ περισώζεται μονάχα στόν ταπεινό ναό τῶν 'Ορθοδόξων, χτισμένον στό μέρος ὅπου ἔζησε, λέει, ἡ Παναγία μέ τόν γιό της. Στό ἐσωτερικό του αὐτός ὁ ναός, μέ τίς ἀραβικές ἐπιδράσεις, μέ τόν θαυμάσιο ξυλόγλυπτο θρόνο, εἶναι ἔνα ἔξοχο μνημεῖο, ὁπού βρίσκει τἡ σκεπή πού τοῦ ταιριάζει τό ἀγἶασμα τῆς Παναγίας, τό πηγάδι ἀπ' ὅπου ἔπαιρνε νερό γιά νὰ δροσιστῆ καί νὰ δροσιση τό γιό της. "Εξω ἀπ' τό ναό πουλᾶνε πήλινα δοχεῖα, μποτίλιες, γιὰ τούς προσκυνητές: τίς ἀγοράζουν, τίς γεμίζουν νερό ἀπ' τό ἀγίασμα νά τό πᾶνε στήν πατρίδα τους, δροσίζουν μέ νερέ τό μέτωπό τους καί φεύγουν συγκινημένοι. "Ένας πανύψηλος "Αραβας Ἱερέας χαμογελᾶ φιλικά

#### ΠΡΟΚΗΡΥΞΗ ΒΡΑΒΕΙΟΥ ΓΙΑ ΤΗ ΣΥΓΓΡΑΦΗ ΤΗΣ ΙΣΤΟΡΙΑΣ ΤΟΥ ΕΒΡΑΪΣΜΟΥ ΤΗΣ ΕΛΛΑΔΟΣ

Ή 'Ακαδημία 'Αθηνών προκήρυξε Βραβείο τοῦ Κεντρικού Ίσραηλιτικού Συμβουλίου τῆς Ελλάδος 200.000 δρχ., γιά τή συγγραφή τῆς «Ἱστορίας τῶν Ίσραηλιτικῶν Κοινοτήτων στόν ἐλλαδικό χῶρο ἀπό τῆς ᾿Απελευθερώσεως τοῦ 1821 μέχρι τοῦ 1940». Τά ἔργα πρέπει νά ἔχουν ἔκταση 400 τουλάχιστον σελίδες κοινοῦ σχήματος γραφομηχανῆς, νά διαπραγματεύονται θέματα πού άναφέρονται στήν Ιστορία, τή λαογραφία, τή ζωή, τά ἥθη, τά ἔθιμα κλπ. τῶν κοινοτήτων καί νά ἔχουν αὐστηρά ἐπιστημονικό χαρακτήρα μέ παραπομπές στίς έκδεδομένες καί άνέκδοτες πηγές. Άπαραίτητο είναι νά περιλαμβάνουν καί εὐρεία ἐνημερωτική εἰσαγωγή γιά τίς Ίσραηλιτικές Κοινότητες πρίν ἀπό τό 1821 καί στό τέλος συγκεντρωτική βιβλιογραφία τῶν πηγῶν καί τῶν βοηθημάτων, καθώς καί πίνακα τῶν ὀνομάτων καί τῶν πραγμάτων. Τά ἔργα θά ὑποβληθοῦν ἔως τίς 30 'Απριλίου 1985 σέ πέντε δακτυλογραφημένα άντίγραφα, άνώνυμα, μέ κάποιο ρητό ὡς ἔνδειξη, σύμφωνα μέ τούς γενικούς όρους (άριθμ. 4). Ἡ άπονομή τοῦ βραβείου κατά Δεκέμβριον τοῦ 1985».

## Ομιλία τοῦ καθηγητοῦ κ. Φ. Μπουμπουλίδη

Τήν Δευτέρα, 14 Φεβρουαρίου καί ὤρα 8 μ.μ. θά μιλήσει στό Πνευματικό Κέντρο (Σίνα - Βησσαρίωνος) ὁ καθηγητής τοῦ Πανεπιστημίου κ. Φαίδων Μπουμπουλίδης μέ θέμα «Έμετρες νεοελληνικές μεταφράσεις των ψαλμῶν».

στούς προσκυνητές, τούς έγκαρδιώνει νά έχουν ὑπομονή νά ἔρθη ἡ σειρά τους νά πιοῦν ἀπ' τό νερό τοὺ πηγαδιοῦ τῆς Παναγίας — ὑπομονή, αὐτός εἶναι ὁ νόμος τῆς 'Ανατολῆς καί τοῦ Χριστοῦ. Ὁ πανύψηλος "Αραβας δέν ἀπλώνει τό χέρι στούς προσκυνητές, δέ ζητὰ ν' ἀφήσουν στό ναό καί σ' έκεῖνον βοήθεια. Έχει μιάν άρχοντιά καί μιά δύναμη παλαιών πραγμάτων αύτή ή στάση τοῦ Αραβα. Τό άντιθετο γίνεται έξω άπ' τήν έκκλησία τῶν Καθολικῶν. Έκεὶ όλα είναι όργανωμένα, άπό "Αραβες καί Έβραίους καί Εύρωπαίους: ή έμπορία τοῦ Ιεροῦ τόπου, ἡ έκμετάλλευση τοῦ προσκυνητή. Μικρομάγαζα καί πωλητές τοῦ ποδαριοῦ, μικροί καί μεγάλοι έμποράκοι καί παλιατζήδες καί θρησκόληπτοι, μιλώντας στραβά όλες τίς γλώσσες του κόσμου, μέ παμπόνηρη ματιά, μέ καπατσοσύνη καί εύστροφία, φωνακλάδες - ὅλοι ξεπουλάνε τή Ναζαρέτ: τόν θρύλο της, τή βιβλική της μνήμη, τό δραμα τοῦ Χριστιανοῦ.

Φεύγοντας άπό αὐτή τή Ναζαρέτ ἔνα μόνο ἐπιθυμεῖς πολů: νά τὴν ξεχάσης ὅσο γίνεται πιό γρήγορα. Ἡ, νά πῆς μέ τόν καιρό πώς λάθος ἔγινε, πώς δέν πῆγες ποτέ στή Ναζαρέτ, πώς αὐτό πού σοῦ δείξανε γιά Ναζαρέτ ἦταν άλλο.

Καθώς γυρίζουμε άπ' τή Ναζαρέτ στή Χάϊφα, ό όδηγός μᾶς δείχνει ἔνα μικρό συνοικισμό, κάτι παλιόσπιτα. Λέει:

 Λένε πώς αὐτό εἶναι τό χωριό Κανά τῆς Γραφῆς, ἐκεῖ πού ἔγινε ὁ γάμος...

Άλλά προσθέτει χαμηλώνοντας τή φωνή:

Τό πιστεύουν ὅσοι θέλουν...

<sup>\*</sup>Ηταν καθολικός καλόγερος, εύτραφής Νορβηγός, άπογονος θαλασσοπόρων. Καί ξεναγοῦσε εὔπιστους Χριστιανούς στούς ἀγίους τόπους. «Τό πιστεύουν ὄσοι θέλουν».

Αὐτό, λοιπόν, λέμε κι ἐμεῖς γιὰ τή Ναζαρέτ. Δέν πήγαμε, ἦταν λάθος.

 - Ă, λησμόνησα νά σᾶς πῶ, λέει μιά στιγμή ὁ Νορβηγός καλόγερος. Βλέπετε ἐκεῖνο ἐκεῖ τό βουνό στό βάθος;
- Έ, λοιπόν, εἶναι τό ὅρος Θαβώρ...

Τό εἶπε, ἡσύχασε. Κοιτᾶμε κι έμεῖς πρός τόν μακρινό δγκο. 'Ολοένα μᾶς κυριεύει ἡ συγκίνηση: εἶναι ἡ πρώτη, ἡ μόνη φορά. Οἱ εἰκόνες τῆς Βίβλου, τό ὕφος τοῦ κόσμου τῶν προφητῶν, γίνεται τώρα ἐνέργεια ἀπροσδιόριστη, μυστική, γίνεται κατάνυξη. Ἐπειδή τό δρος Θαβώρ εἶναι μακριά, ἔξω ἀπ' τό δρόμο μας, καί δέν πρόκειται νά πᾶμε ἐκεῖ νά δοῦμε πῶς τό κατήντησαν οἱ ἄνθρωποι.

> ['Από τό βιβλίο «'Αρχιπέλαγος», "Εκόσσις Βιβλιοπωλείο") τῆς «'Εστίας» Ι. Δ. Κολλάρου καί Σία, σελ. 83 - 97/



### עץ חיים היא

Δένδρον ζωῆς είναι ἡ Τορά... (Παροιμ. 3:18)