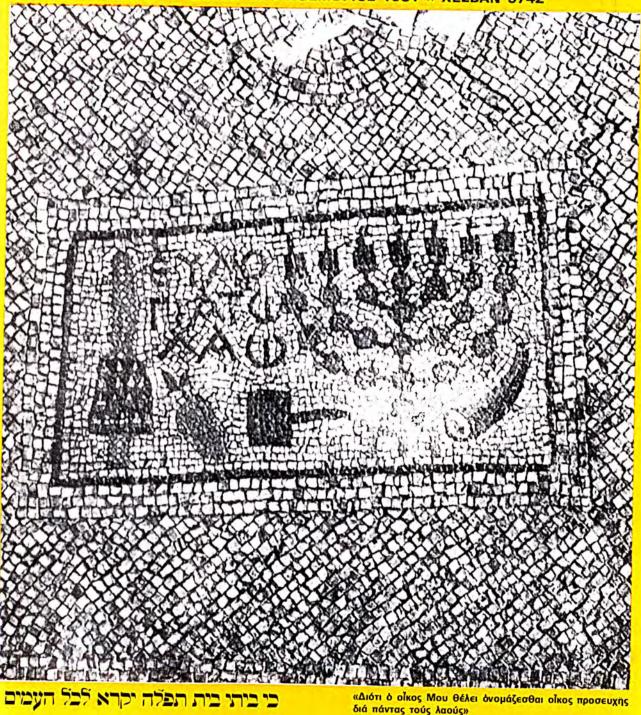
## **XPONIKA הנוות XPONIKA**

#### ΟΡΓΑΊΝΟΝ ΤΟΥ ΚΕΝΤΡΙΚΟΥ ΙΣΡΑΗΛΙΤΙΚΟΥ ΣΥΜΒΟΥΛΙΟΥ ΤΗΣ ΕΛΛΑΔΟΣ

#### ΕΤΟΣ Δ' \* ΤΕΥΧΟΣ 43 \* ΝΟΕΜΒΡΙΟΣ 1981 \* ΧΕΣΒΑΝ 5742



### Η ΕΒΡΑΪΚΗ ΠΑΡΟΥΣΙΑ ΣΤΗΝ ΕΛΛΑΔΑ

ΤΑ ΠΕΡΙΣΣΟΤΕΡΑ άπό τά ἄρθρα πού δημοσιεύονται στό τεῦχος αὐτό ἔχουν ἕνα κοινό σημεῖο: ἀναφέρουν, μεταξύ τῶν ἄλλων, τἡν ἐβραϊκή παρουσία σέ διάφορες ἐλληνικές πόλεις. Σέ διαφορετικές χρονικές περιόδους, μέ διαφορετικά καθεστῶτα, κάτω ἀπό διαφορετικές συνθῆκες. Ἀπό τήν ἐποχή τῆς Ἀρχαίας Ἐλλάδος μέχρι σήμερα οἰ Ἐβραῖοι ἔμειναν πάντα πιστοί στόν τόπο αὐτό.

ΜΑΖΙ μέ τούς ἄλλους Έλληνες, πού εἶχαν διαφορετικές ἀπό αὐτούς Θρησκεῖες, οἱ Ἐβραῖοι τῆς Ἐλλάδος ἀντιμετώπισαν τίς χαρές καὶ τἰς λύπες, τά προβλήματα καί τά ἐπιτεύγματα, τἰς νίκες καὶ τἰς δυσκολίες τοῦ Ἐλληνισμοῦ. Σέ ὅλα ἕλαβαν μέρος ἐνεργά καὶ ἰσότιμα.

ΠΟΛΛΕΣ φορές οΙ Έβραΐοι τῆς Ἑλλάδος πέρασαν κρίσιμες στιγμές, πού ὀφείλονταν στή μισαλλοδοξία καί στήν καθοδηγούμενη ἐναντίον τους πολεμική ἀπό μέρους μικρῶν ὀμάδων. Ὁμάδων, πού γιὰ λόγους Θρησκευτικούς, πολιτικούς ἤ ἄλλους, ἀλλὰ πάντα γιὰ τήν ἐξυπηρέτηση κάποιων συμφερόντων, ὀδηγούνταν ἐναντίον τῶν Ἑβραίων.

ΣΙΓΑ - ΣΙΓΑ, όμως, όσο άνεβαίνει τό ἐπίπεδο τοῦ λαοῦ καί οἰ κάθε λογῆς προπαγάνδες ἔχουν πέρασει μόνο στούς ὑπανάπτυκτους, οἰ ἄδικες αὐτές κατηγορίες λιγοστεύουν. Καί εἴμαστε βέβαιοι ὅτι κάποια μέρα θά ἐκλείψουν όλοκληρωτικά. Ὅπως χρειάζεται κι ἀξίζει γιά τήν ἐνότητα τοῦ ἐλληνικοῦ Λαοῦ.

ΕΙΚΟΝΑ ΕΞΩΦΥΛΛΟΥ: Τμήμα μωσαϊκοῦ τῆς παλαιστινιακῆς συναγωγῆς «Hulda», 5ος αίῶνας κ.π. Διακρίνονται διάφορα σκεύη τοῦ Ναοῦ — Μενορά, σοφάρ — καθώς καί τό λουλάβ μέ τό ἐτρόγκ, τά σύμβολα τῆς γιορτῆς τοῦ Σουκώτ. Στό κέντρο ὑπάρχει ἡ ἐπιγραφή στήν ἐλληνική γλώσσα: «Εὐλογία τῶ λαῶ».

# Ο Πλούταρχος περί ἰουδαίων καί ἰουδαϊσμοῦ

Τό παρακάτω ἄρθρο ἀποτελεῖ μία σταχυολόγηση ἀπό τό κεφάλαιο «Πλούταρχος» τοῦ α΄ τόμου τοῦ ἕργου: «Greek and Latin Authors on Jews and Judaism», πού

Ο Πλούταρχος, γόνος παλιδς οίκογένειας άπό τή Βοιωτία, ὑπῆρξε Ιερέας τῶν Δελφῶν. Εἶναι ὁ μόνος κάτοικος τῆς καθαυτοῦ Ἐλλάδος, μεταξύ τῶν πολυάριθμων Ἐλλήνων καί Λατίνων συγγραφέων τῆς ρωμαϊκῆς αὐτοκρατορικῆς περιόδου, ὁ ὀποῖος ἀναφέρεται στά ἔργα του στούς Ἰουδαίους καὶ τή θρησκεία τους.

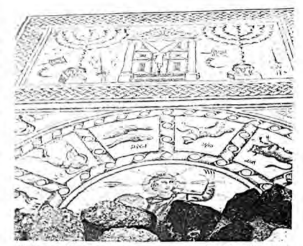
Εἶναι δύσκολο νά προσδιορίσουμε μέ ἀκρίβεια τίς πηγές ἀπό ὅπου ἀντλησε τίς πληροφορίες του περί 'Ιουδαίων καί 'Ιουδαϊσμοῦ. Καθώς εἶναι γνωστόν ὁ Πλούταρχος ἦταν πολυμαθέστατος καί πολυταξιδεμένος, ἀφοῦ ἐπισκέφθηκε πολλά ἀπό τά τότε ἐβραϊκά κέντρα, ὅπως ἡ 'Αλεξάνδρεια, ἐνῶ παρέμεινε γιά μεγάλο χρονικό διάστημα στή Ρώμη, ὅπου θά εἶχε, ἀσφαλῶς, καὶ τή δυνατότητα νά συναντήσει πολλούς 'Ισραηλίτες. Εἶναι, ἐπίσης, πιθανόν νὰ ἦλθε σέ ἐπαφή μέ τοὺς 'Ισραηλίτες στή γενὲτειρά του Βοιωτία, ὅπου ὑπῆρξε ἐβραϊκή παρουσία. (Εἶναι ἀξιοσημείωτο τό γεγονός ὅτι ἡ πρώτη μαρτυρία περί ἑβραϊκῆς παρουσίας στήν καθαυτοῦ 'Ελλάδα εἶναι μιὰ πλάκα τοῦ 3ου αίώνα, π.κ.π., ἀπό τόν 'Ωρωπό, στά σύνορα τῆς Βοιωτίας καί 'Αττικῆς).

Τήν ἐκτενέστερη παρουσίαση τῆς Ιουδαϊκῆς θρησκείας ἀπό τόν Πλούταρχα τή συναντἂμε στό ἕργο του: «Τό Συμπόσιο τῶν Ἐπτά Σοφῶν» «Quaestiones Convivates», πού ἔγραψε κατά τά χρόνια τῆς ἀκμῆς του, (πιθανόν περί τά τέλη τῆς πρώτης δεκαετίας τοῦ 2ου αίώνα, κ.π.), Ἀφορμή γιά μία συζήτηση περί τοῦ Ἰουδαΐσμοῦ ἀπετέλεσε ἕνα συμπόσιο πού ἕλαβε χώρα στήν Αίδηψό τῆς Εῦβοιας.

Στό συμπόσιο αὐτό ὁ Σύμμαχος ἀπό τή Νικόπολη συνηγορεῖ ὑπέρ τῆς ἀνωτερότητας τῆς θαλάσσιας τροφῆς γιά νά παρἑμβει ἀργότερα ὁ Λαμπρίας, ἀδελφός τοῦ Πλούταρχου, καί νὰ ἀναφέρει ὅτι ὁ παππούς συνήθιζε νά παρατηρεῖ τήν ἀποχή τῶν 'Ιουδαίων ἀπό τό χοιρινό, τήν καλύτερη τροφή: «τό δικαιότατον κρέας οὐκ ἐσθίουσιν». Ἡ δήλωση αὐτή θέτει ἐπί τάπητος τό πρόβλημα τοῦ ἄν οἱ 'Ιουδαΐοι ἀπέχουν ἀπό τό χοιρινό κρέας ἐπειδή τιμοῦν τὸ χοῖρο ἦ ἐπειδή τόν ἀπεχθάνονται. Τό πρόβλημα, στή συνέχεια, παραλληλίζεται μέ μία ἀναφορά στήν ἀποχή τῶν Πυθαγόρειων ἀπό τό ψάρι.

'Ο Καλλίστρατος, ἕνας ἀπό τούς συζητητές, ὑποστηρίζει ὅτι ἡ ἰουδαϊκή ἀντίληψη πηγάζει ἀπό ἕνα αἴσθημα σεβασμοῦ καί εὐγνωμοσύνης γιά τό ρόλο πού ὁ χοῖρος διεδραμάτισε στήν Ιστορία τῆς γεωργίας, ὅπως π.χ. ἀποδεικνύεται στήν περίπτωση τῆς Αἰγύπτου. Διότι, συνεχίζει, ἄν πράγματι οἱ 'Ιουδαΐοι ἀπεχθάνονται τό χοῖρο, θά ἔπρεπε νά τόν μεταχειρίζονται κατά τόν ἴδιο ἀκριβῶς τρόπο πού οἰ μάγοι μεταχειρίζονται τούς ποντικούς.

Ή παραπάνω ἄποψη τοῦ Καλλίστρατου βρίσκεται σέ ἀμοφωνία μέ τήν ἐν γένει ἀντίληψη πού ἐπικρατεῖ σέ ὅλη τήν ἀρχαία λογοτεχνία, π.χ. στό Λατῖνο συγγραφὲα Petronius. Ἡ ἰδέα ὅτι οἱ Ἱουδαῖοι λατρεύουν τό χοῖρο ἀφείλεται εῖτε στήν ἀποχή τους ἀπό τό κρέας του εἶτε πρωτοδιαδόέξέδωσε πρόσφατα ὁ καθηγητής Κλασικῶν Ἐπιστημῶν τοῦ Πανεπιστημίου τῆς Ἱερουσαλήμ, κ. Menahem Stern.



Μωσαϊκό δάπεδο συναγωγῆς πλησίον τῆς Τιβεριάδος, 4ος αίώνας, κ.π. Ἡ ἐλληνική ἐπίδρασις εἶναι ἐμφανής ἀπό τήν ἀναπαράσταση, στό κέντρο τοῦ ζωδιακοῦ κὐκλου, τοῦ ἤλιου μέ τή μορφή κάποιας ἐλληνικῆς Θεότητας - προφανῶς τοῦ Ἀπόλλωνα. Στό ἅνω μέρος ἀναπαρίστανται διάφορα Θρησκευτικά καί λειτουργικά σύμβολα.

θηκε άπό κύκλους έχθρικούς πρός αυτούς, όπως π.χ. στήν περίπτωση τῆς λατρείας τοῦ ὄνου.

Ο Λαμπρίας εἶναι ἀντίθετος μέ τήν παραπάνω ἐρμηνεία τοῦ Καλλίστρατου, Ὁ ἴδιος ὑποστηρίζει ὅτι ἡ ἰουδαϊκή ἀποχή ἀπό τό χοιρινό ἀπορρέει ἀπό τόν εὐρέως διαδεδομένο φόβο τῆς λέπρας, μιά ἀσθένεια πού εὕκολα μπορεῖ νά μεταδοθεῖ μέσω αὐτῆς τῆς τραφῆς. Προσθέτει δέ ὅτι ὁ χοῖρος εἶναι ἕνα ἰδιαίτερα βρώμικο ζῶο καί ὅτι ὁ χῶρος τῆς διαμονῆς του εἶναι ἀπαίσιος.

#### Τίς ὁ παρ' Ἰουδαίοις Θεός

Σ' αύτό τό σημεῖο ή συζήτηση περιστρέφεται γύρω ἀπό τήν ταυτότητα τοῦ ἰουδαϊκοῦ Θεοῦ, καθόσον, ὅπως παρατηρεῖ ὁ Λαμπρίας, ὑπάρχει κἀποια σχέση μεταξύ τοῦ Διόνυσου καί τῶν Ιουδαϊκῶν θρησκευτικῶν μυστηρίων. Αὐτή, ἡ τελευταία παρατήρηση, ξενίζει τόν Σύμμαχο, ἀλλά ὁ ᾿Αθηναῖος Μοιραγένης, πού ἕλαβε μετά τό λόγο, προσπαθεῖ νά ἀποδείξει κάποια σχέση μεταξύ τῆς διονυσιακῆς καί τῆς ἰουδαϊκῆς λατρείας.

'Η ἐπιχειρηματολογία τοῦ Μοιραγένη δέν διασώζεται όλόκληρη, 'Από τά διασωθέντα ἀποσπἀσματά της βλέπουμε ὅτι ὁ Μοιραγένης ἀνακαλύπτει ἕνα διονυσιακό χαρακτήρα τῶν ἰουδαϊκῶν ἐορτῶν καί ἰδιαίτερα στήν 'Εορτή τῆς Σκηνοπηγίας. Παρατηρεῖ, ἐπίσης, ὅτι ὑπάρχει μιἁ στενή σχέση μεταξύ τοῦ Διονύσου καί τοῦ Σαββάτου, διότι πολλοί καλοῦν τούς Βάκχους «Σάββους» καί διότι ἀπαγγέλλουν τή λέξη αύτή κατά τήν τέλεση τών βακχικών όργιων: «οἶμαι δέ καί τήν τών σαββάτων ἐορτήν μή παντάπασιν ἀπροσδιόνυσον εἶναι' Σάββους γάρ καί νῦν ἔτι πολλοί τούς Βάκχους καλοῦσιν καί τσύτην ἀφιᾶσι τήν φωνήν ὅταν ὀργιάζωσι τῷ θεῷ».

Μιά άλλη συσχέτιση τῆς διονυσιακῆς λατρείας καί τοῦ Ιουδαϊσμοῦ εἶναι — κατά τόν Μοιραγένη — ἡ τρανότερη άπόδειξη. Πρόκειται γιά τήν πορεία τοῦ 'Αρχιερέα μέ τή μεγαλοπρεπή στολή κατά τήν ἑορτή και τίς νυχτερινές τελετουργίες έν μέσω ήχων σαλπίγγων, κάτι πού συμφωνεί μέ τά διονυσιακά έθιμα: «Καί ταῦτα μέν εἰκότα φαίη τίς ἄν εἶναι' κατά κράτος δέ τούς έναντίους πρώτον μέν ό άρχιερεύς έλέγχει, μιτρηφόρος τε προϊών έν ταῖς έορταῖς καί νεβρίδα χρυσόπαστον ένημμένος, χιτῶνα δέ ποδήρη φορῶν καί κοθόρνους, κώδωνες δέ πολλοί κατακρέμανται τῆς έαθήτος, ύποκομπούντες έν τῷ βαδίζειν, ὡς καί παρ' ἡμῖν: ψόφοις δέ χρῶνται περί τά νυκτέλια, καί χαλκοκρότους τάς τοῦ θεοῦ τιθήνας προσαγορεύουσιν καί δ δεικνύμενος έν τοῖς ἐναντίοις τοῦ νεῶ θύραος ἐντετυπωμένος καὶ τύμπανα· ταῦτα γὰρ οὐδενί δήπουθεν ἄλλω θεῶν ἤ Διονύσω προσῆκεν».

'Η παραπάνω περιγραφή άπό τόν Πλούταρχο τοῦ ἀρχιερέα καί τῶν τελετουργιῶν τοῦ Νασῦ θά ἀφείλεται, χωρίς ἀμφιβολία, τουλάχιστον ἐν μέρει, σἐ κάποια πηγή προγενέστερη τῆς καταστροφῆς τοῦ Δεύτερου Ναοῦ καί ὄχι ἀπό ἐντυπώσεις ποῦ ἀπεκόμισε ἀπό τελετουργίες τῶν συγχρόνων του συναγωγῶν.

Σέ ἕνα άπο τα πρῶτα ἔργα τοῦ Πλούταρχου, «Περί Δεισιδαιμονιῶν» («De Superstitione»), στά « Ἡθικά», οἱ Ἰουδαῖοι ἀναφέρονται δύα φορές. Σχετικά μέ τήν τήρηση τῆς ἀργίας τοῦ Σαββάτου, «σ α ββατισμο ί», πού ἀναφέρεται σάν μιὰ ἀπό τίς συνήθειες τῶν βαρβάρων ποῦ υἰοθέτησαν οἱ ἕλληνες, καί ὅτι οἱ Ἰουδαῖοι εἶναι προληπτικοί. Ὁ χαρακτηρισμός τῶν Ἰουδαῖων σἁν ἔθνους δεισιδαιμόνων, συμφωνεῖ ἀπόλυτα μέ τήν ἐπικρατοῦσα σἑ ὅλη τήν ἐλληνορωμαϊκή παράδοση ἀντίληψη, ὅπως π.χ. παρουσιάζεται στόν ᾿Αγαθαρχίδη.

Στά « 'Η Θικά», τέλος, οὶ 'ἰουδαῖοι καί οἱ Σύρσι, λέγει ὁ Πλούταρχος, ἔχουν μία ἐσφαλμένη ἀντίληψη γιά τή Θεότητα, τῆν ὁποία λατρεύουν ἀπό συναίσθημα φόβου.

Θά κλείσουμε τήν άναφορά στόν Πλούταρχο μέ τήν παpάθεση ένός έπίκαιρου κειμένου, σχετικοῦ μέ τήν Έορτή τῆς Σκηνοπηγίας, μαζί μέ όρισμένες ἀπό τίς σημειώσεις τοῦ καθηγητοῦ Μ. Stern. Καί αὐτή ἡ παράγραφος εἶναι ἀπὸ τὸ ἔργο: «Συμπόσιο τῶν Ἐπτά Σοφῶν».

«τήν γάρ λεγομένην νηστείαν (ἄγοντες) ἀκμάζοντι τρυγητῷ τραπέζας τε προτίθενται παντοδαπῆς ὁπώρας ὑπό σκηναῖς καί καλιάσιν ἐκ κλημάτων μάλιστα καί κιττοῦ διαπεπλεγμέναις· καί τὴν προτέραν τῆς ἐορτῆς σκηνὴν ὀνομάζουσιν. Όλίγαις δ΄ ὕστερον ὴμέραις ὅλλην ἐορτήν, οὐκ ἅν δι' αίνιγμάτων ἀλλ' ἄντικρυς Βάκχου καλουμένην, τελοῦσιν. Ἔστι δέ καί κραδηφορία τις ἐορτή καί θυρσοφορία παρ' αὐτοῖς, ἐν ἦ θύρσους ἔχοντες είς τό ἱερόν εἰσίασιν· εἰσελθόντες δ΄ ὅ τι δρῶσιν, οὐκ ἴσμεν, εἰκός δέ βακχείαν εἶναι τά ποιούμενα· καί γὰρ σάλπιγξι μικραῖς, ὥσπερ Άργεῖοι τοῖς Διονυσίοις, ἀνακαλούμενοι τόν Θεόν χρῶνται, καί κιθαρίζοντες ἕτεροι προΐαιν, οὕς αὐτοί Λευίτας προσονομάζουσιν, εἶτε παρά τόν Λύσιον εἶτε μᾶλλον παρά τόν Εὔιον τῆς ἐπικλήσεως γεγενημένης».

Αὐτό πού τονίζει ή παραπάνω παράγραφος εἶναι ἡ τάση τῆς ἀρχαίας ἐλληνικῆς σκέψης νά ἀνακαλύπτει τούς ἐλληνικούς θεούς κάτω ἀπό τήν ἀνομασία τῶν ξένων Θεοτήτων. Ἡ ταὑτιση τοῦ Θεοῦ τῶν Ἱουδαίων μέ τόν Διόνυσο ἀφείλεται, κυρίως, στήν ταῦτιση τοῦ Διόνυσου μέ τή ρωμαϊκή θεότητα Jupiter Sabazious, γιά τήν όποία πάλι ύποστηρίχθηκε παλαιότερα ότι σχετίζεται με τόν Θεό τῶν Ίουδαίων. Ἐπιπλέον, ἡ ὑποτιθέμενη διονυσιακή φύση τῆς ίουδαίκῆς λατρείας ἀπορρίπτεται ἕντονα ἀπό τόν Τάκιτο.

'Η λατρεία τοῦ Διόνυσου είσῆχθηκε, βέβαια, στῆν 'Ιερουσαλῆμ, ἀλλά μόνον κατά τό 167 κ.π. τήν ἐποχῆ τῶν θρησκευτικῶν διωγμῶν τοῦ 'Αντίοχου τοῦ 'Επιφανῆ. Στό βιβλίο Β' Μακκαβαῖοι (6:7) διαβάζαυμε: «γενομένης δέ Διονυσίων ἐορτῆς ἡναγκάζοντο κισσούς ἔχοντες πὰμπεὐειν τῷ Διονύσω». 'Η ἀποκατάσταση τοῦ παραδοσιάκοῦ ἐβραϊκοῦ τρόπου ζωῆς στῆν 'Ιερουσαλήμ ἔθεσε τό τέλος τῆς διονυσιακῆς λατρείας στῆν 'Ιουδαία καὶ δέν ὑπάρχουν ἐνδείξεις ὅτι ἡ λατρεία αὐτή ὅφησε οἰαδήποτε ἵχνη στή μετέπειτα ἐξέλιξη τῆς ίουδαϊκῆς λατρείας.

#### Σημειώσεις έπί τοῦ κειμένου:

νη στείαν — άναφέρεται άσφαλῶς στήν Ἡμέρα τοῦ Ἐξιλασμοῦ, τήν πλέον ἐντυπωσιακή μέρα τελετουργιῶν μέσα στό Ναό. Ἡ ἡμέρα αὐτή προηγεῖται κατά τέσσερις μέρες τῆς Ἐορτῆς τῆς Σκηνοπηγίας. Παρόλον ὅτι εἶναι μέρα νηστείας, κατά τοὑς άρχαιἁτερους χρόνους ὁ ἐορτασμός της παρουσίαζε ὀρισμένα χαρακτηριστικά στοιχεῖα ἐνός συμπόσιου. Ἱσως δέ τό γεγονός αὐτό ὁδήγησε τόν Πλούταρχο στή σύγχυση μέ τήν Ἐορτή τῆς Σκηνοπηγίας.

όλίγαις δέ ὕστερον ἡμέραις ἄλλην ἐορτήν..., τελοῦσιν — Πιθανόν ἡ παραπάνω φράση νά άναφέρεται στή Σεμινί 'Ατσέρετ, τή γιορτή πού άκολουθεῖ ἀμέσως μετά τίς ἑφτά ἡμέρες τῆς Σκηνοπηγίας.

Εστι δέ καί κραδηφορία τις ἐορτή – 'Ο Πλούταρχος ἀναφέρει συνεπῶς, καί τρίτη διονυσιακή γιορτή πού ἐόρταζαν οἰ Ἰουδαΐοι. Στήν περιγραφή του δέν ἀναφέρει ρητῶς τί ἀκριβῶς ἀφιέρωναν στόν Διόνυσο, συμπεραίνει, ὅμως, τό διονυσιακό χαρακτήρα αὐτῆς, μέ τή φράση: « εἶκός δέ βακχείαν εἶναι τά ποιούμενα». Ἐχει ὑποστηριχθεῖ ὅτι ἡ «κραδηφορία» δἐν εἶναι άλλη πορά ἡ ἕβδομη μέρα τῆς Ἐορτῆς τῆς Σκηνοπηγίας, ῶρ σαν ἀ Ραμπά, ὅταν λάμβανε χώρα στό Ναό εἰδική τελετή.

θυρσοφορία — ἡ περιφορά τῶν λουλαβίμ, (κλαδοι φοινικιᾶς), κατά τίς ἐφτά μέρες τῆς γιορτῆς. Ἡ μοναδική διαφορά συνίστατο στό γεγονός ὅτι οἰ περιφορές τῆς ἕβδομης ἡμέρας γίνονται γύρω ἀπό τό βωμό (γύρω ἀπό τό βῆμα στή σημερινή συναγωγή) ἐφτά φορές. Ὅτι ἡ λέξη «θυρσός» εἶναι ἡ ἐλληνική ἀπόδοση τοῦ ὅρου λουλάβ, μαρτυρεῖται καί ἀπό τό βιβλίο Β΄ Μακκαβαῖοι, 10:7: «νόμου ὄντος παρά τοῖς ἱουδαίοις ἐν τῆ σκηνοπηγία ἔχει ἕκαστον θύρσους ἐκ φοινίκων καί κιτρίων».

είσελθόντες δ΄ ö τι δρῶσιν, οὐκ ἰσμεν – Ἡ φράση αὐτή ἀποδίδει στήν Ιουδαϊκή λατρεία ἕνα κλίμα μυστηρίου καί συμφωνει μέ τό χαρακτηρισμό πού τῆς ἀπέδωσε ὁ Μοιραγένης στήν ἀρχή τῆς ὁμιλίας του.

σάλπιγξι μικραῖς...χρῶνται — ΟΙ Ἐβδομήκοντα ἀποδίδουν μέ τή λέξη σάλπιγξ τόσο τήν τρομπέτα, Χατσοτσρά, ὅσο καί τό σοφάρ. Ἡ τρομπέτα ἀποτελοῦσε ἕνα χαρακτηριστικό στοιχεῖο τοῦ ἐορτασμοῦ τῆς Ἐορτῆς τῆς Σκηνοπηγίας κατά τούς χρόνους τοῦ Ναοῦ. ¨Όρα, ἐπίσης, Πραγματεία Σουκά, 5:4-5.

οῦς αὐτοί Λευίτας προσονομάζουσιν – ΟΙ Λευίτες ἦσαν βοηθοί τῶν ἰερἑων, κοανίμ, στό Ναό. <sup>7</sup>Ησαν ἐπίσης οἱ όργανοπαῖχτες καί οἱ ὑμνωδοί, μεσορερίμ, κατά τήν ὥρα τῶν τελετῶν.

## Η έβραιοσυνοικία

Πάντα κοντά στή Θάλασσα. Κι ἁπλώνονται τά πλεούμενα ἐκεῖ μπροστά, πάνω στό κύμα. Ἐτοιμα γιά νέο ξεκίνημα.

Κι ἡ συνοικία Τσιβδί, ἐκεῖ κοντά. Φορτωμένη μέ τή μνήμη

τοῦ τοπωνυμίου καί τή δική της αἴσθηση. Μιά προσέγγιση στό

χῶρο, Φέρνει τή δική της γεύση. Καί μέ τά κτίσματά της. Καί μέ τό σιδηρόδρομο. Πού δημιουρ-

γεῖ κι αὐτός ἕνα κλίμα. Ταξιδεὐοντας πάνω στίς σιδερένιες γραμμές.

Βρισκόμαστε πάντα κοντά στή θάλασσα, τή μεγάλη καί πολύμορφη. Ζοῦμε στό Πάνθεον τό ἐλληνικό τοῦ ὑγροῦ στοιχείου. Καί μᾶς συνοδεύει αὐτή ἡ φαντασία, ἡ τόσο ἐκρηκτική, στήν ὑπόστασή της. Ὁ μῦθος ὁ ἐλληνικός πάνω καί μέσα στό κύμα. "Ενας κόσμος ὁ ἐλληνικός πάνω καί μέσα στό κύμα. "Ενας κόσμος ὁ ἐλληνικός πάνω καί μέσα στό κύμα. "Ενας κόσμος ὁ ἐλληνικός πάνω καί μέσα στό κύμα. "Ενας κόσμος ὁ ἐλληνικός πάνω καί μέσα στό κύμα. "Ενας κόσμος ὁ ἐλληνικός πάνω καί μέσα στό κύμα. "Ενας κόσμος ὁ ἐλληνικός πάνω καί μέσα στό κύμα. "Ενας κόσμος ὁ ἐλληνικός πάνω καί μό ὑνειρο» μέ τά πνεύματα τῶν νερῶν τῆς στεριᾶς. "Απειρες οἱ μυθοπλασμένες ἱστορίες τους. Έτσι, δέν ξεχνᾶμε οῦτε τά μικρά οὕτε τά μεγάλα, πού πλανιοῦνται πάνω καί μέσα στούς χώρους τούς ὑδρόβιους τῆς φαντασίας.

#### ΕΝΑΣ ΚΟΣΜΟΣ ΑΝΕΞΑΝΤΛΗΤΟΣ

Καί ζοῦμε κοντά στά πάθη τους καί τίς χαρές τους. Κάπου ἐκεῖ θὰ βρίσκονται. Κι ὁ Νηρέας. Κι ὁ Πρωτέας. Κι ὁ Θαύμας, Κι ὁ Γλαῦκος. Κι ὁ Ποσειδώνας. Κι ἡ 'Αμφιτρίτη. Κι οἱ νὑμφες τῶν νερῶν. Κι οἱ Νηρηίδες μέ τά ὀνόματα τὰ τόσο χαρακτηριστικά. Καί τόσα ἄλλα. "Ένας κόσμος ἀνεξάντλητος. Πού δέ σταματάει σέ κανένα σημεῖο τῆς λογοτεχνίας καί τῆς Τέχνης. Καί μᾶς περιστοιχίζουν παντοῦ αὐτά τά πνεύματα, τά τόσο χαροποιά. Πού γεμίζουν τή ζωή τοῦ πνεύματος καὶ τῆς μαγείας. Καί δέν τελειώνει σέ καμιά σελίδα. Καί σέ κανένα τόμο ῆ βιβλιοθήκη ἡ γοητεία τῆς θάλασσας, μέσα στό χρόνο. "Ερχονται οἱ γενιές. Γιά νά προσφέρουν τή θυσία τὴ δική τους, στούς βωμούς τῶν τεχνῶν τῶν ποικίλων.

Δέν ξεχναμε ποτέ καί τούς ἀνθρώπους τῆς θάλασσας. Πού μοχθοῦν ἐκεῖ καθημερινά. Καί καταγράφουν οἱ ἰστορικοί κι οἱ περιηγητές στιγμιότυπα καί καταστάσεις διάφορες, γιά τήν ἀλιεία στόν Πατραϊκό ἀπό τήν πιό ἀρχαία ἐποχή. Καί φημίζεται αὐτή ἡ θάλασσα μέσα στή διαδρομή τοῦ χρόνου γιά τά ἐξαιρετικά της ἀλιεύματα. Καί τούς ἁλιευτικούς της στόλους σέ κλίμακα διεθνῆ. Καί μᾶς μεταφέρουν τά πράγματα καί ὁ Αίλιανός καί ὁ Παυσανίας κ.ἅ. στήν ἀρχαιότητα. Ἔτσι, θά μᾶς γράψει ὁ Παυσανίας καί γιά τό ἅγαλμα τοῦ Ποσειδώνα. Πού πιάστηκε στά δίχτυα. Κι ἀνασύρθηκε στόν Πατραϊκό.

#### Н ФНМН ТОҮ ПАТРАЇКОУ

Καί δέ θά χάσει τή φήμη του ό Πατραϊκός. Ούτε στή μεσαιωνική έποχή. Ούτε στή νεώτερη. Καί θά στείλουν τσιποῦρες ἀλίπαστες ἀπ΄ τόν Πατραϊκό στόν Πάπα, κατὰ τήν ἐποχή τῆς Φραγκοκρατίας. Καί παστωμένα ψάρια. Θὰ συναντήσουμε στά 1714 καί φόρο γιὰ τὰ παστωμένα. Καί ναυπηγεῖα ἀλιευτικῶν στήν Πάτρα. (1747). Μιά δραστηριότητα ἀλιευτική, μέσα ἐκεῖ, καί «σύλληψις μεγάλου καρχαρίου» (ἐφ. «Ἐπί τὰ πρόσω» 30.5.1884).

Πολύ παλαιός ὁ Σύλλογος τῶν ψαράδων τῆς πόλης. Συνοδεύει, προνομιακά, τό λείψανο τοῦ 'Αγ. 'Ανδρέα, πρώτη ἡ σημαία του, στή λιτανεία. Πολλά στιγμιότυπα καί γεγονότα στόν Τύπο τῆς ἐποχῆς. Καί διαμαρτυρίες γιά τὴν ἀλιεία τῶν ξένων ἀλιευτικῶν στολίσκων στόν Πατραϊκό. (ἐφ. «Φορολογούμενος» 8.6. 1890) κ.ἅ. Θά εἴχαμε, ἅλλως τε, νά ποῦμε τόσα πολλά.

#### Η ΟΘΩΝΟΣ ΚΑΙ ΑΜΑΛΙΑΣ

Καί προχωροῦμε στήν παραλιακή λεωφόρο "Οθωνος - 'Αμαλίας. 'Ο δρόμος μας πρός τό Τελωνεῖο. Έδῶ καί ἡ συνοικία Τσιβδί. Συνάντηση μέ τούς δρόμους Μπουμπουλίνας, Σπύρου Μεταξᾶ, κ.ἄ. Καί δυό μικρές πλατεῖες τριγωνικές. Προχωρώντας στήν ὁδό Σπ. Μεταξᾶ. Ἡ ἅλλη ἐκεῖ ποὐ ἀρχίζει ἡ Κανάρη. 'Απέναντι στό Τελωνεῖο.

Καί θυμάται ή πόλη αὐτή τόν Κεφαλλονίτη ἀγωνιστή καί ἀρχηγό σώματος ἀπ΄ τό γειτονικό νησί, καθώς καί τούς ἄλλους συναρχηγούς. Εἶναι οἱ ἀγῶνες γιά τήν Ἐλευθερία, στή συνείδηση τοῦ νησιοῦ.

Έχει ἕνα χρῶμα δικό της — θά λέγαμε — ἡ περιοχή αὐτή, Ένας κάποιος ρυθμός καί τά μεγάλα κτίσματα τοῦ παρελθόντος. Χῶροι γιά ἀνάγκες ἐμπορικές κι ἐναποθηκεύσεις προϊόντων. Ἐκεῖ κάτω στήν παραλιακή ὁδό. Καί στό τέρμα τῆς ὁδοῦ Τριῶν Συμμάχων Ἐνα περιβάλλον καί μιά αἴσθηση, ἡ συνοικία Τσιβλ μέ τά στενά της καί τή γραφικότητα τή δική της

Ηρθαν οι Έβραϊοι στήν πόλη, άπό τούς χρωτους τούς ἀρχαίους. Μᾶς σταματᾶνε κείμενα καί μαρτυριες συγγραφέων. Καί ὁ ἰστορικός τῶν Πατρῶν: «Κατά τήν θέσιν Τσιβδί, ὅπου ἄλλοτε τὰ βυρσοδεψεῖα, ἡδύνατο κανείς κατά τον Πουκεβίλλ, νά άναγνωρίση τήν είσοδον τοῦ ἀρχαίου ρωμαϊκοῦ λιμένος...».

#### Η ΕΓΚΑΤΑΣΤΑΣΗ ΤΩΝ ΕΒΡΑΙΩΝ

Έμπορική ή πόλη. Κι ἦρθαν ἐδῶ οΙ Ἑβραῖοι ἀπό τούς πιό ἀρχαίους χρόνους. Ἐφτασαν στήν Ἀχαΐα, öταν ἦταν ὴγεμόνας στή Συρία ὁ Σέλευκος Α΄ Νικάνωρ (323 - 281 π.Χ.). Ὑπάρχουν ἀρκετές μαρτυρίες καί γιά τούς πιό νέους χρόνους. Καί ραββῖνοι συγγραφεῖς. Πού ἐπισκέφτηκαν τήν Πάτρα. Μιά βιβλιογραφία ἀξιόλογη γύρω στὸ θέμα.

"Αριστοι έμποροι, μέ πνεῦμα πονηρίας, σ' δλη τήν ἐποχή τοῦ μεσαίωνα. Καί πορφυροβάφοι στή μεσαιωνική ἐποχή. Καί ἀργυραμοιβοί. Κοντά στό λιμάνι τά καταστήματα. Ἐκεῖ καί ἡ συναλλαγή. Κι ἦταν σύστημα, ἡ κυκλοφορία τοῦ κἰβδηλου νομίσματος "Ἐτσι ἕμεινε ἡ ὀνομασία Κίβδοι (Τσίβδοι) — κίβδηλοι. Κι ὸ τόπος τῆς συναλλαγῆς Κιβδεῖον — Τσιβδί. Καί μένει τό τοπωνύμιο, ὡς τίς μέρες μας.

'Ωστόσο, ἐλέγχεται ἄν κατοικοῦσαν ἐκεῖ. Ἐμεινε μονάχα ἡ ὀνομασία. Στά «Μαγουλιανίτικα» ἡ κατοικία τους. Ἡ συνοικία τῶν Ἐβραίων (τέρμα ὀδοῦ Παντοκράτορος).

Καί θά σταθοῦμε στούς χώρους. Σάν φτάσουμε στήν "Ανω πόλη.

#### Η ΟΔΟΣ ΜΠΟΥΜΠΟΥΛΙΝΑΣ

Περιδιαβάζουμε στούς δρόμους τῆς γωνιᾶς αὐτῆς. Θυμᾶται ἡ πόλη τήν Μπουμπουλίνα, αὐτήν τήν προσωπικότητα τήν ξεχωριστή τοῦ 'Αγώνα τοῦ μεγάλου. Καί δέν εἶναι ἐδῶ ὁ χῶρος γιά τό βιογραφικό τῆς μεγάλης 'Υδραίας. Πού σύνδεσε τ' ὄνομά της καί μέ τήν πόλη αὐτή. Καί ἔρχεται πλοῖο της ἐδῶ, τό Μάη τοῦ 1821, μέ τόν ἀδελφἁ της Ἔμμ. Όρλώφ, καί παίρνει μέρος σ΄ ἐπιχειρήσεις.

Κι ὁ δρόμος ὁ παραλιακός "Οθωνος - 'Αμαλίας. Δέν εἶναι ἡ στιγμή ἐδῶ. Ν' ἀνοιχτοῦμε στήν προσωπικότητα τοῦ πρώτου ἡγεμόνα τῆς Ἐλλάδας. Γιἀ νά καταγράψουμε τά σημεῖα. Πού ὑπογραμμίζει ὁ χρόνος, μέ κάποια ἀντικειμενική θεώρηση. "Ισως, βροῦμε τήν εὐκαιρία. Προχωρώντας πιό πέρα πρός τό λιμάνι.

Βλέπουμε τώρα τό τεΐχος τό καγκελόφραχτο. Πού χωρίζει τό χώρο τοῦ λιμανιοῦ. Μιά ζωή καί μιά κίνηση μπροστά ἀπ' τή μάντρα αὐτή. Γιά νά περνάει τό τραῖνο μέσα στήν πόλη. Θάλεγες, πώς εἶναι μιά ἀνορθογραφία ἤ κάτι ἀπαράδεκτο. Καί θά μποροῦσε, κατά κἀποιο τρόπο, κἀτι νὰ γίνει. Ένα ἀπό τὰ πολλά. Πού περιμένουν χρόνια στόν τόπο αὐτό.

Παϊρνουμε τώρα τήν κατεύθυνση τῆς σιδηροδρομικῆς γραμμῆς. Ἐπισκοπώντας τό ὑγρό στοιχεῖο. Καί ξεκινώντας ἀπ΄ τό χῶρο τῆς ἰχθυόσκαλας, πρός τό κτίριο τοῦ Τελωνείου.

(Τό παραπάνω κείμενο εἶναι μέρος δδοιπορικοῦ πού πραγματοποιεῖ ὁ συγγραφἑας στήν πόλη τῆς Πάτρας, μέ τίτλο «Μικρό ὀδοιπορικό τῆς Μεγάλης Πόλης τοῦ Μοριά» 'Αναδημοσιεύεται ἀπό τήν ἐφημερίδα « Ἀλλαγή» τῶν Πατρῶν)

## Η ΘΕΩΡΙΑ ΤΗΣ ΕΞΕΛΙΞΕΩΣ ΚΑΙ Η ΒΙΒΛΙΚΗ ΑΦΗΓΗΣΗ ΤΗΣ ΔΗΜΙΟΥΡΓΙΑΣ

#### Έπιβεβαιώνεται άπό τίς σύγχρονες έπιστημονικές άνακαλύψεις

Η προϊστορία, ή δποία άσχολεϊται μέ τήν περίοδο ἐκείνη τήν προγενέστερη τῶν ἀρχαιοτέρων ἰστορικῶν στοιχείων ή μνημείων τῆς Μεσοποταμίας καί τῆς Αἰγὐπτου, ἔχει καθιερωθεῖ σάν τό εἰσαγωγικό κεφάλαιο τῶν βιβλίων ποῦ ἀσχολοῦνται μὲ τῆν ἀνθρώπινη Ιστορία. Κατ' ἀὐτόν τῶν τρόπο, ή ἀπὸ μέρους μας θεώρηση τῆς Ιστορίας ἐπεκτείνεται πίσω στά βάθη τῶν προϊστορικῶν χρόνων, ἀπό τῆν ἐποχή τῆς ἐμφανίσεως τῆς ζωῆς πἀνω στή γῆ. Μιά περίοδος ποὑ καλύπτει, σὑμφωνα μὲ τή σύγχρονη ἐπιστήμη, πολλές χιλιάδες ἐκατονταετιῶν ἤ ἀκόμη καί ἑκατομμυρίων ἐτῶν.

#### Ή ἰουδαϊκή παράδοση γιά τήν προϊστορία καί τή Δημιουργία

Όσο παράξενο κι ἄν φαίνεται ἐκ πρώτης ὄψεως, ἀνάμεσα στή θεωρία τῆς ἐξελίξεως τοῦ κόσμου καί τῶν διαφόρων μορφῶν ζωῆς πάνω στή γῆ — ἀπό τήν πιό ἀπλή μέχρι τήν πιό πολύπλοκη, ἀπό τήν κατώτερη μέχρι τήν ἀνώτερη — καί τήν ἰουδαϊκή παράδοση ὑπάρχουν πολλά κοινά σημεῖα. ՝Από διάφορες ἀναφορές στίς ταλμουδικές καί τίς ἐν γένει ἰουδαϊκές πηγές, σχετικά μὲ τή Δημιουργία, μποροῦμε νὰ ἐξάγουμε τἰς ἀκόλουθες βασικές ἀρχές τῆς ἱουδαϊκῆς παράδοσης:

1. 'Ο κόσμος δημιουργήθηκε έκ τοῦ μηδενός — γές με έν. 'Η Δημιουργία άναπτύχθηκε σταδιακά, έπιδιώκοντας νά φθάσει τήν τελειότητα. 'Ο Θεός - Δημιουργός, ἕκτισε διάφορους κόσμους, τούς δποίους κατόπιν κατέστρεψε, μέχρις ότου, τελικά, έπιτεύχθηκε μιά κατάσταση Ικανοποιητικῆς καταλληλότητας'. ΟΙ διαδοχικές αὐτές καταστροφές εἶναι δυνατόν νά προκλήθηκαν κατά διαφόρους τρόπους. 'Η παράδοση άναφέρει κάποια σεληνιακή καταστροφή πού, πιθανόν, νά προκάλεσε μιά ξ αὐτῶν<sup>2</sup>. 'Ο παρών κόσμος κτίσθηκε πάνω στά ερείπια τῶν προγενέστερων, σάν τά διάφορα κτίσματα πού σίκοδομοῦνται πάνω ἀπό τά συντρίμμια τῶν προγενέστερων καί καταστραφέντων κτισμάτων<sup>3</sup>. 'Ο χρόνος πρίν τή δημιουργία τοῦ παρόντος κόσμου, διεπόταν ἀπό κανόνες καί ἀρχές διαφορετικές ἀπό

2. Κατά τίς διαδοχικές δημιουργίες έκμηδενίσθηκαν άτέλειες καί δυσαρμονίες, πού εἶχαν παρουσιασθεῖ ἀρχικά. Καθώς ἡ Δημιουργία ἀναπτυσσόταν, οἱ ἀτελεῖς καί μή — ἀρμονικές ὑπάρξεις ἀντικαταστάθηκαν ἀπό ἅλλα πιό ἀρμονι ἁ καί ἰκανότερα γιά τήν ἐπιβίωση ὄντα<sup>5</sup>.

3. Σύμφωνα μέ τήν παράδοση, τοῦ σημερινοῦ ἀνθρώπου προϋπῆρξαν ὅλλα ἀνθρώπινα ὄντα. Ἐπανειλημμένως



Άπεικόνιση διαφόρων φάσεων τῆς Δημιουργίας ἀπό τήν περίφημη «Sarajero Haggadalı», 'Ισπανία 14ος αίώνας. **Άνω δεξιά:** ἡ γῆ ἄμορφη καί ἕρημη· διαχωρισμός τοῦ φωτός ἀπό τό σκοτάδι. **Κάτω δεξιά:** διαχωρισμός τῶν ἄνω ἀπό τὰ κάτω ὕδατα· δημιουργία τοῦ φυτικοῦ κόσμου. **Ἄνω ἀριστερά:** δημιουργία τοῦ ἤλιου καί τῆς σελήνης· δημιουργία τῶν ζωογόνων ὄντων. **Κάτω ἀριστερά:** δημιουργία τοῦ ἀνθρώπου τό Σάββατο, ἀναπαριστάμενο ἀπό ἕναν ἀναπαυόμενο ἄνδρα. Σέ ὅλες τίς εἰκόνες ἡ δημιουργική δύναμις τοῦ Θεοῦ πα ρου σιάζεται μέ τή μορφή τῶν φωτεινῶν ἀκτίνων.

γίνεται μνεία τῶν 974 γενιῶν τοῦ προ - Άδαμικοῦ ἀνθρώπου<sup>6</sup>. ᾿Από διάφορες νύξεις γύρω ἀπό τήν ἀρχική σωματική του διάπλαση, μποροῦμε νά ὑποθέσουμε ὅτι ἦταν ὑπερβολικοῦ μεγέθους<sup>7</sup>, ὅτι ἀρχικά ἦταν κατά τή φύση του ἀνδρόγονος<sup>8</sup> καί ὅτι εἶχε οὐρά<sup>9</sup>.

4. Οἱ δύο πρῶτοι στίχοι τῆς Γένεσης ἔχουν ὡς ἐξῆς: «Ἐν ἀρχῆ ἐποίησεν ὁ Θεός τόν οὐρανόν καί τήν γῆν. Ἡ δέ γῆ ἦτο ἄμορφος καί ἔρημος...» Ἐδῶ ἡ Βίβλος ἀναφέρει, μέ σαφῆ καί κατηγορηματικό τρόπο ὅτι ὁ κόσμος στόν ὁποῖο ζοῦμε κτίσθηκε πάνω στά θεμέλια τῆς ἅμο ρφης καί ἔρημης μάζας, (Τόο υ καί Βόο υ), ὅηλαδή πάνω στά ἐρείπια τῶν προγενέστερων κόσμων. Ἀπό τή στιγμή τῆς συστάσεως τῆς ὕλης μέχρι τῆς Δημιουργίας εἶναι δυνατόν νά παρῆλθαν ἀμέτρητοι αἰῶνες. Στόν ψαλμό (102:25 - 26) ὑπάρχει ἕνας σαφής ὑπαινιγμός τῆς ἰδέας τῆς ὅιαδοχικῆς ἐμφανίσεως τῶν κόσμων: «Κατ' ἀρχάς σύ, Κύριε, τήν γῆν ἐθεμελίωσας καί ἕργα τῶν χειρῶν σου εἶναι οἰ οὐρανοί. Αὐτοί θέλουσιν ἀπολεσθῆ, σύ δέ διαμένεις καί πάντες ὡς ἰμάτιον θέλουσιν παλαιωθῆ' ὡς.περιένδυμα θέλεις τυλίξει αὐτούς καί θέλουσιν ἀλαχθῆ».

#### Ἡ ἰουδαϊκή παράδοση καί ἡ σύγχρονη ἐπιστήμη

Πολλά άπό τά σημεῖα τῆς ἀρχαίας ἰουδαϊκῆς παράδοσης, ὅπως αὐτή σκιαγραφήθηκε παραπάνω, διαφωτίζονται καί ἐπιβεβαιώνονται ἀπό τίς σύγχρονες ἐπιστημονικές ἀνακαλύψεις. Πιό συγκεκριμένα τονίζονται τά ἑξῆς σημεῖα:

1. Κατά τήν ἀρχαιότητα ἐπικρατοῦσε γενικά ἡ ἀντίληψη γιά τήν αίωνιότητα τῆς ὕλης. Αὐτή ἡ ἀντίληψη ὑπῆρξε ὁ ἀ-κρογωνιαῖος λίθος τῆς ᾿Αριστοτελικῆς φιλοσοφίας, πού ἀ-πέρριπτε τήν Ιουδαϊκή παράδοση περί μιᾶς δημιουργίας ἐκ τοῦ μηδενός<sup>10</sup>. Μέχρι τήν πρόσφατη ἐποχή ἡ ὕλη καί ἡ ἐ-νέργεια πιστευόταν ὅτι ἀποτελοῦσαν δύο τελείως διαφορετικά στοιχεία. Μόνον τελευταῖα παρατηρεῖται ἡ ἀπομάκρυνση ἀπό τήν ἀποκαλούμενη «κλασική» θεωρία τῆς αίω-

νιότητας τῆς ὕλης. ΟΙ θεωρίες τοῦ 'Αϊνστάιν ἐδραίωσαν καί διασαφήνισαν τήν ταυτότητα τῆς ὕλης καί τῆς ἐνέργειας. Ἡ περίφημη ἐξίσωσή του (e = MC<sup>2</sup>) ἐδραίωσε τή σχέση μεταξύ τῶν δύο αὐτῶν φαινομένων καί τῆς ταχύτητας τοῦ Φωτός. Ἐχοντας ὑπόψη αὐτά, εἶναι πολύ ἐντυπωσιακό τό γεγονός ὅτι ἡ βιβλική ἀφήγηση τῆς Δημιουργίας ἀρχίζει μὲ τἰς περίφημες λέξεις: «Γεννηθήτω Φῶς» δηλαδή, μὲ τήν ἐμφάνιση ἐνός φωτός, ἀνόμοιου ἀπό τό φῶς τοῦ ἤλιου καί τῶν ἀστρων, ποὐ σύμφωνα μὲ τή βιβλική ἀφήγηση, δημιουργήθηκαν ἀργότερα.

 'Ανάμεσα στίς σύγχρονες θεωρίες, πού προσπαθοῦν νά έξηγήσουν τίς διάφορες γεωλογικές άνακαλύψεις, πολλά, έπίσης, είναι τά σημεία έκεινα πού προφανώς πλησιάζουν τίς άντιλήψεις τῆς ἰουδαϊκῆς παράδοσης. 'Ο George Cuvier, ἐπί παραδείγματι, ὑποθέτει ὅτι διαδοχικές ξαφνικές καταστροφές ἕλαβαν χώρα πάνω στή γῆ, καταστρέφοντας άμέτρητα ζώντα όντα11. Ότι οι κάτοικοι τῆς ξηρᾶς καλύφθηκαν καί άποδεκατίσθηκαν άπό μεγάλους κατακλυσμούς, ένῶ οἱ κάτοικοι τῆς θάλασσας, ἐγκαταλελειμμένοι ἀπό τό φυσικό τους στοιχείο, καταδικάσθηκαν σέ ἀφανισμό ἀπό τήν ξηρασία. Όπως ἐπίσης ὅτι σέ ἀρχαΐα πετρώματα, πού διαμορφώθηκαν πρίν ἀπό τήν ἐμφάνιση τῆς ζωῆς πάνω στή γῆ, ὑπάρχουν ἴχνη πού μαρτυροῦν γιά κάποια καταστροφή τρομακτικής βιαιότητας. Παρομοίως, δ γεωλόγος Lyell<sup>12</sup> τονίζει ότι άπό διάφορες έρευνες μαθαίνουμε πώς καθόλη τήν άπροσδιόριστη διάρκεια τῶν αίώνων, όλη ή ζωογόνος δημιουργία αποδεκατίσθηκε πολλές φορές.

3. Πολλά ἀπό τά γεωλογικά εὐρήματα συμφωνοῦν κατά τρόπον ἀξιοθαύμαστο μέ τή βιβλική ἀντίληψη ὅτι τά ζωογόνα ὅντα ἐμφανίσθηκαν πάνω στή γῆ κατά τή διάρκεια διαφορετικῶν γεωλογικῶν συνθέσεων. Τόσο στό φυτικό ὅσο καί στό ζωϊκό κόσμο φαίνεται νά ὑπερίσχυσε ὁ νόμος τῆς ἀνάπτυξης καί τῆς ἐξέλιξης. Ἐντυπωσιάζει δέ πάρα πο-λύ ἡ παντελής ἔλλειψη τῶν ὑψηλότερων φυτῶν ἀπό τά κατώτατα γεωλογικά στρώματα. Οἱ χουρμαδιές καἱ ὀρισμένα ἄλλα μονοκοτυλήδονα δέν ἐμφανίζονται παρά μόνον σέ μεταγενέστερους χρόνους. Τά ἀσπόνδυλα ζῶα ἀναπτύχθηκαν πρίν ἀπό τά σπονδυλωτά. Στήν τάξη τῶν τελευφανίζονται σύμφωνα μέ μιά προοδευτική κλίμακα τῆς ἀργανικῆς τελειότητάς τους.

Δέν ἕχουμε παρά νά άνοίξουμε τή Βίβλο γιά νά διαπιστώσουμε μιά άξιοθαύμαστη καί έντυπωσιακή δμοφωνία. Και έδῶ βλέπουμε τήν ίδια σταδιακή ἀνάπτυξη ἤ ἐξέλιξη, άπό τά άνόργανα στά όργανικά, άπό τήν άψυχη ύλη στά φυτά, τά ζῶα καί τόν ἄνθρωπο<sup>13</sup>. Στό φυτικό κόσμο έμφανίζονται πρώτα τά μονοκοτυλήδονα (χόρτα), γιά νά άκολουθήσουν μετά τα δικοτυλήδονα καί τα δέντρα. Στό ζωϊκό κόσμο άκολουθείται ή ίδια έξελικτική διάταξη: άπό τά άσπόνδυλα στά ψάρια, τά ἀμφίβια ἤ ἐρπετά καί τά πτηνά. Κατόπιν άκολουθοῦν τά μαστοφόρα καί, τέλος, ὁ ἄνθρωπος. Τό έξελικτικό σχεδιάγραμμα τῆς ζωῆς έπιβεβαιώνεται, συνεπῶς, ἀπό τή Βίβλο. Αὐτό, όμως, πού ή βιβλική άφήγηση της Δημιουργίας τονίζει είναι πώς τό κάθε στάδιο τῆς έξελικτικῆς αὐτῆς διαδικασίας δέν ήταν τό αποτέλεσμα συμπτωσεων ή τύχης, άλλά ήλθε σάν συνέπεια μιᾶς σοφῆς καί ὑπεύθυνης θείας δραστηριότητας.

Έπίσης, τό ὑπερβολικό μέγεθος, πού ἡ ἰουδαϊκή παράδοση ἀποδίδει στόν προϊστορικό ἄνθρωπο, ἐπιβεβαιώνεται ἀπό τίς πρόσφατες ἀνακαλύψεις ὑπολειμμάτων ἀνθρώπινων σκελετῶν σέ διάφορα σημεῖα τῆς ὑφηλίου. Όλα αὐτά τά εὑρήματα μαρτυροῦν ὅτι δ σημερινός ἄνθρωποι συρρικνώθηκε στίς τωρινές διαστάσεις του καί ὅτι θά πρέ πει νὰ κατάγεται ἀπό κάποιο εἶδος γιγάντων ἤ μεγανθρώ-



<sup>•</sup>Η πρώτη σελίδα τῆς Βἰβλου «Schocken», ἔργο τοῦ Γερμανο εβραΐου Χαΐμ τοῦ Γραφέα, (περί τά 1300), Περιέχει τῆν ἀρχικῆ λέξη τοῦ κειμένου στά ἐβραϊκά - «Μπερεσίτ», «ἐν ἀρχῆ» - καί 62 σχεδιαγράμματα (άπό ἄνω δεξιά πρός ἀριστερά), στά ἀποῖα ἀναπαρίστανται διάφορα ἐπεισόδια τῆς Πεντατεύχου.

πων, πού εἶχαν δύα φορές τό μέγεθος τοῦ σύγχρονου γορίλα.

Ύπό τό πρίσμα όλων τῶν παραπάνω θά ἐπιτρεπόταν νά ποῦμε ὅτι ἡ θεωρία τῆς ἐξέλιξης ὅχι μόνον δέν εἶναι ἀντί-Θετη πρός τή βιβλική καί τήν ἐν γένει ἰουδαϊκή παράδοση, ἀλλά ἀποτελεῖ τήν ἐπιβεβαίωση τῆς λειτουργίας μιᾶς ὑπέρτατης Σοφίας.

Αὐτή ἡ διαπίστωση, ἐνέπνευσε τό σύγχρονο συγγραφέα Will Ley νά γράψει τό βιβλίο του «The Days of Creation (Oi 'Ημέρες τῆς Δημιουργίας), ὅπου τονίζει ὅτι «ἡ λακωνική φρασεολογία τῆς Βίβλου περικλείει, κατά τρόπον άξιοθαύμαστο, τήν Ιστορία τῆς Δημιουργίας, ὅπως αὐτή μας αποκαλύπτεται μέσα από τίς σύγχρονες έπιστημονικές άνακαλύψεις». 'Ο δέ ἐπιφανής Γάλλος βιολόγος Lecomte du Noüy στό βιβλίο του «Human Destiny» ('Ανθρώπινη Μοίρα), καταλήγει ότι «ή θεωρία τῆς Έξελίξεως προϋποθέτει την άναγνώριση ένός Δημιουργοῦ, ὁ ὁποῖος ἀπό τήν άρχή κατευθύνει τήν άνοδική έξέλιξη τοῦ κόσμου πρός ἕνα συγκεκριμένο στόχο -- τόν έλεύθερο άνθρωπο». «Θά μπορούσαμε νά ποῦμε», συνεχίζει, «ὅτι ὁ συγγραφέας τῆς Βίβλου γνωρίζει ένστικτωδώς όλη τή μεγαλειώδη πορεία τῆς ζωῆς πάνω στόν κόσμο, ὅπως αὐτή προγραμματίσθηκε άπό τόν Σχεδιαστή της».

#### Η. Σ.

#### Σημειώσεις - Πηγές:

 Ταλμούδ, Πραγματεία Χαγκίγκα 116 καί Μιδράς Ραμ-Συνέχεια στή σελίδα 12



Ρόδος. Ό Πύργος τοῦ ἀΥ, Νικολάου καί τό Μαντράκι στήν πολιορκία τῆς Ρόδου ἀπό τούς Τούρκους, στά 1480. Μικρογραφία ἀπό χειρόγραφο τοῦ G. Caoursin (Ἐθνική Βιβλιοθ. Παρισιοῦ Ms. Lat. 6067).

Στά 1310 οἱ Ἰωαννῖτες Ἱππότες ὑλοκληρώνουν τήν κατάκτηση τῆς Ρόδου¹ κι ἔτσι τό νησί περνάει καί πάλι στό προσκήνιο τῆς πολιτικῆς καί οἰκονομίας τῆς Μεσογείου. Μέχρι τότε ζοῦσε στό περιθώριο σάν τμῆμα ἀρχικά τῆς ρωμαϊκῆς καί ἀργότερα τῆς βυζαντινῆς αὐτοκρατορίας. Δέν ἦταν παρά ναυτικός σταθμός² γιά ἀνεφοδιασμό τῶν πλοίων πάνω στό θαλασσινό δρόμο, πού ὑδηγοῦσε ἀπό τή δυτική Εὐρώπη στή Μ. Ἀσία, τόν Πόντο, τήν Κύπρο, τή Συρία καί τήν Παλαιστίνη.

Οἱ σχέσεις τοῦ ντόπιου στοιχείου καί τῶν Ἱπποτῶν, χωρίς νά εἶναι ἐχθρικές, ἦταν δύσκολες στή διάρκεια σχεδόν öλου τοῦ 14ου αἰ. Οἱ συντηρητικές κοινωνικές δομές τῆς Ρόδου, ἀποτέλεσμα μιᾶς οἰκονομίας πού στηριζόταν σχεδόν ἀποκλειστικά στή γῆ, τό ἐποικοδόμημα τῆς «Ὁρθοδοξίας» καί ἅλλοι λόγοι, ἦταν φυσικό νά φέρουν σέ ἀντίθεση Ρόδιους καί Φράγκους.

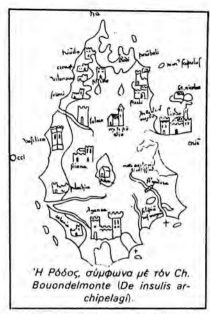
Βασικά ἡ σύγκρουση ἦταν ἰδεολογική. 'Από τό τέλος τοῦ 11ου αἰ. μέ τήν ἐναρξη τῶν σταυροφοριῶν, τήν ἐνεργητική παρουσία τῶν δυτικῶν στήν 'Ανατολή καί τήν ἐδραίωσή τους στό Αἰγαῖο μετά τό 1204, μιά τρίτη ἰδεολογία παρουσιάστηκε στήν ἀνατολική Μεσόγειο. Μέχρι τότε ἀντίπαλες ἰδεολογίες ἦταν ἡ βυζαντινή καί ἡ ἰσλαμική.

#### ΗΛ. Ε. ΚΟΛΛΙΑΣ

## ΙΔΕΟΛΟΓΙΚΗ ΚΑΙ ΚΟΙΝΩΝΙΚΗ ΔΙΑΣΤΡΩΜΑΤΩΣΗ ΣΤΗ ΡΟΔΟ ΤΟ 15ο ΑΙΩΝΑ



Πολιορκία τῆς Ρόδου ἀπό τούς Τούρκους στά, 1480. Μικρογραφία ἀπό χειρόγραφο τοῦ G. Caoursin (Ἐθν. Βιβλιοθ. Παρισιοῦ Ms. Lat. 6067).



Η πρώτη ἐνέργεια τῶν Ἱπποτῶν ἦταν νά ἀποδυναμώσουν τό σπουδαιότερο φορέα τῆς βυζαντινῆς ίδεολογίας, τῆν ἀρθόδοξη Ἐκκλησία<sup>3</sup>. Ἐδιωξαν λοιπόν τὰ μητροπολίτη Ρόδου καί ἀπαγόρευσαν νά διοριστεῖ νέος, πού ἀναγκαστικά θά ἐλεγχόταν ἀπό τὴν Κωνσταντινούπολη<sup>4</sup>.

Τό πέρασμα τοῦ νησιοῦ στή δυτικοευρωπαϊκή ζωή δημιούργησε νέους τρόπους παραγωγῆς καί νέες παραγωγικές σχέσεις, πού σιγά σιγά υἰοθετήθηκαν ἀπό τούς ντόπιους.

Έτσι λοιπόν στό τέλος τοῦ 14ου αί. ἐμφανίζονται σαφή δείγματα άστικοποίησης Έλλήνων μέσα στήν πόλη. Τά τελευταΐα έμπόδια γιά τήν αποδοχή από τούς Έλληνες αστούς τοῦ δυτικοῦ πολιτισμοῦ ξεπεράστηκαν μετά τίς Συνόδους Φερράρας καί Φλωρεντίας, όταν πιά τό ίδιο τό κέντρο τῆς βυζαντινῆς Ιδεολογίας, τό Βυζάντιο, ύποτάχτηκε έπίσημα στή Δύση. Αὐτό τό γεγονός, ὄμως, δέν σημαίνει ότι οι Ρόδιοι έπαψαν νά είναι μιά ξεχωριστή όμάδα, πού τήν όριοθετούσε ό «Ούνιτισμός». Δέν είχαν απαρνηθεῖ μέχρι τό τέλος τήν «Όρθόδοξη» κοσμοθεωρία. Έτσι, όπως καί σ' άλλες έλληνικές περιοχές κατεχόμενες άπό Λατίνους, παρουσιάστηκε μιά Φραγκοβυζαντινή ίδεολογία. Ταυτόχρονα ό συντηρητικός λαϊκός πληθυσμός τής πόλης καί τοῦ χωριοῦ παραμένει πιστός στήν πατροπαράδοτη iδεολογια, άκόμη καί μετά τόν έκμηδενισμό άπό τούς Τούρκους τοῦ κέντρου άκτινοβολίας της, τῆς Κωνσταντινούπολης. Λίγο πρίν ἀπό τό θάνατό του (1476) ὁ μεγάλος Μάγιστρος Όρσίνη ἀναγκάζεται νὰ έξορίσει τούς Όρθοδόξους καλόγηρους γιατί ξεσήκωναν τίς λαϊκές μάζες<sup>5</sup>.

Μέσα στήν πόλη ζούσαν άκόμη δύο άλλες περιθωριακές, ίδεολογικά καί έθνικά, δμάδες, οι 'Αρμένηδες καί οι Έβραΐοι. Οι πρώτοι ήταν φαίνεται όλιγάριθμοι καί οι πληροφορίες γι' αύτούς είναι έλάχιστες. Οι Εβραΐοι<sup>6</sup> ήταν άπομονωμένοι στήν άνατολική άκρη τῆς πόλης. Διωκόμενοι, όπως παντού, ήταν έρμητικά κλεισμένοι καί περιχαρακωμένοι άπό τή θρησκευτική τους πίστη, τὰ ήθη και τούς νόμους τους. Η συμβολή τους στόν οίκονομικό, κοινωνικό και πνευματικό τομέα είναι σχεδόν άγνωστη. Δυτικοευρωπαϊκῆς προέλευσης γραπτές πηγές τῆς ἐποχῆς, κάνουν μνεία τῶν Εβραίων, μόνο γιά νά τούς συκοφαντήσουν, άλλά συνάμα έμμεσα περιγράφουν τά βάσανά τους.

Μιά άπό τίς πιό φοβερές πράξεις στήν Ιστορία τῆς Ιπποτοκρατίας ήταν ή προσπάθεια τῶν Ἱπποτῶν, στά 1502, νά λύσουν μιά καί καλή «τό 'Εβραϊκό Πρόβλημα» στή Δωδεκάνησο. "Ενα διάταγμα<sup>7</sup>, πού έκδόθηκε στίς 9 'Ιανουαρίου τῆς παραπάνω χρονιᾶς, ὄριζε ὅτι ὅλοι οἰ ένήλικοι Έβραῖοι ἕπρεπε νά βαπτιστοῦν Χριστιανοί. Όσοι ἀπ' αὐτούς δέν τό έπιθυμοῦσαν, μέσα σέ 40 μέρες θά ἕπρεπε νά πουλήσουν τίς περιουσίες τους καί νά φύγουν γιά τή Νίκαια της Προβηγκίας, γιατί στήν άντίθετη περίπτωση θά τούς πουλοῦσαν γιά σκλάβους καί οἱ περιουσίες τους θά δημεύονταν. Γιά τά έβραιόπουλα δέν ύπῆρχε άλλη λύση από τόν ἐκχριστιανισμό. Όπως παντοῦ, λοιπόν, στήν Εὐρώπη έτσι καί στή Ρόδο ή έβραϊκή φυλή βρισκόταν σέ διωγμό. Ούσιαστικά, όμως, δέν ήταν φυλετική ή δίωξη άλλά ίδεολογική. ΟΙ 'Ιππότες δέν καταπίεζαν τούς έκχριστιανισμένους Έβραίους, άλλά αύτούς πού έμειναν πιστοί στή θρησκεία τους, στά ήθη τους καί στά έθιμά τους. Οι δύο ίδεολογίες είχαν σχέση άφέντη (Φράγκοι) - δούλου (Έβραΐοι) δέν ήταν άντίπαλες καί ίσότιμες, όπως συνεβαινε μέ τό Χριστιανισμό (Εύρώπη) καί τόν Ίσλαμισμό (Άνατολή).

'Από τή Ρόδο δέν ἔλειπαν καί οἰ Τσιγγάνοι. Οὶ 'Ιππότες μέ μιά ἀπόφασή τους<sup>8</sup>, τό 1477, ἐξορίζουν κάποια τσιγγάνα, πού κατηγορήθηκε γιά μαγεία.

Η ίσχυρότερη ίδεολογική δμάδα ήταν ή δυτικοευρωπαϊκή, ή φραγκική. Οι προηγμένες παραγωνικές σχέσεις της στό 15ο αί. πού άνέβασαν τό άνθρώπινο άτομο, άλλά καί έδωσαν τή δυνατότητα τῆς συσσώρευσης μεγάλου πλούτου σέ λίγα χέρια, έπλασαν κοινωνίες μέ μεγάλη ταξική διαστρωμάτωση. Τήν ίδια, όμως, έποχή δέν είχαν πάψει νά ύφίστανται οἱ κοινωνικές σχέσεις τῆς ὑστερομεσαιωνικῆς έποχής μέ τήν αύστηρή κοσμολογική ίεράρχηση: Ούρανός - γή - άνθρωπος - περιβάλλον, έμψυχος καί άψυχος κόσμος, ἐπίσης Θεός – άρχοντας - ὑποτελής.

Στή Ρόδο, μεγάλο λιμάνι τότε, ζοῦσε μιά πανσπερμία ἀνθρώπων τῆς δυτικῆς Εὐρώπης, Ἄγγλοι, Γάλλοι, Προβηγκιανοί, Ἱταλοί, Γερμανοί, Ἱσπανοί κ.ά. Κάθε μία ἀπό τίς πιό πάνω ἐθνικές ἁμάδες ἦταν φορέας κάποιας παραλλαγῆς τῆς δυτικοευρωπαϊκῆς Ιδεολογίας, ὅπως αὐτή εἶχε διαμορφωθεῖ στό μεταίχμιο τῆς ὑστερογοτθικῆς ἐποχῆς καί τῆς πρώϊμης ἀναγέννησης, ποῦ σημαδεύεται στό τέλος τοῦ 15ου καί στήν ἀρχή τοῦ 16ου αί. ἀπό τίς «ἀνακαλύψεις» τῶν ποντοπόρων Ἱσπανῶν καί Πορτογάλων.

Αύτή ή ίδεολογία κρατούσε στά

Έλληνες Ρόδιοι στά 1497. Μικρογραφία άπό χειρόγραφο τοῦ Ε. Von Groote.

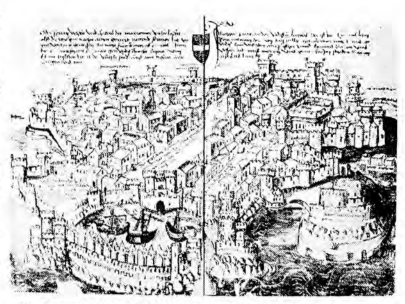


χέρια της τήν πολιτική έξουσία, μέσω τῶν Ἱπποτῶν, καί ρύθμιζε τήν κοινωνικοσικονομική έξέλιξη. Ὁ ὑλικός πλοῦτός ἀνῆκε στούς ἀνθρώπους της, ἀλλά δέν ἀπέκλειε κα φορεῖς ἅλλων ἰδεολογιῶν, ὅπως τῆς ἐβραϊκῆς, τῆς βυζαντινῆς καί τῆς φραγκοβυζαντινῆς νά πλουτίζουν. Ἡ τελευταία, μάλιστα, ἦταν ἡ πιό προνομιούχα ἀπό τίς τρεῖς.

Έκπρόσωποι τῆς Ισλαμικῆς Ιδεολογίας δέν μποροῦμε οῦτε νά φανταστοῦμε ὅτι κατοικοῦσαν c. ή Ρόδο καί ὅτι παίρνανε ἐλεύθερα μέρος στόν οἰκονομικό καί κοινωνικό βίο. Οἱ Μουσουλμάνοι περνοῦσαν ἀπό τή Ρόδο σὰν ἔμποροι ἤ ῆταν σκλάβοι. Τἦν ἰσλαμική ἰδεολογία πρέπει νά τἦν δοῦμε σάν τό «ἀντίπαλο δέος» ἰδιαίτερα τῆς κυρίαρχης δυτικοευρωπαϊκῆς (φράγκικης) τῆς Φραγκοβυζαντινῆς καί λιγότερο, τῆς βυζαντινῆς καί τῆς ἀρμένικης.

'Η σύγκρουση καί δ άνταγωνισμός μέ τούς Μουσουλμάνους προσδιόριζε καί ένισχυε τίς παραπάνω ίδεολογίες. 'Η έβραϊκή ίδεολογία, πού ίδιαίτερα στίς άρχές τοῦ 16ου αἰ, δέχτηκε άνελέητο διωγμό, δέν εἶχε τίποτα σχεδόν νά χάσει στήν περίπτωση τουρκικῆς κατάκτησης. 'Αντίθετα, ὅπως ἀποδείχτηκε ἀπό τά γεγονότα, κέρδισε. Οἱ 'Εβραῖοι μπόρεσαν μετά τό 1522 νά ἐπανέλθουν στήν παλιά τους πίστη.

Η Ρόδος, ὅπως ἀναφέρθηκε παραπάνω, πέφτοντας στά χέρια τῶν Ιπποτών, πέρασε αὐτόματα στή δυτικοευρωπαϊκή οίκονομία, μ' öλες τίς συνέπειες αύτοῦ τοῦ γεγονότος. Ήταν τώρα πιά τό λιμάνι της μιά ἀπ' τίς πύλες τῆς Δύσης, ἀπ' ὄπου μπαινόβγαιναν έμπορεύματα καί σκλάβοι. Διακινοῦνταν<sup>9</sup> συνήθως άρώματα, κερί, πιπέρι, χαβιάρι, μάλλινα καί μεταξωτά ύφάσματα, λάδι, κρασί, στάρι, δέρματα καί ζάχαρη. Ήταν, έπίσης, ένα άπό τά σημαντικότερα σκλαβοπάζαρα τῆς Δύσης. Τό Ιπποτικό τάγμα είχε τό δικαίωμα νά παίρνει άπό τούς σκλάβους, πού έφερναν οι πειρατές γιά πούλημα στή Ρόδο, ἕναν στούς δέκα. Στό νησί, έξ αιτίας τῆς έμπορικῆς κίνησης, έγκαταστάθηκαν ύποκαταστήματα τών μεγάλων έμπορικών καί τραπεζικών έταιριών Retuggi, Bardi, Altavitti, Capponi,



Ή μεσαιωνική πόλη τῆς Ρόδου, στά 1486. Μικρογραφία ἀπό χειρόγραφο τοῦ Conrad von Grunembera.

Federighi, Guarates, κ.ἄ. Ἐπίσης μεγάλη δραστηριότητα ἀνάπτυξαν στό ροδίτικο λιμάνι ἔμποροι ἀπό τό Μοντελλιἐ Narbonne καί τήν Ἀραγώνα.<sup>10</sup>

Μέσα στό οίκονενειακό περιβάλλον τῆς πόλης και τοῦ χωριοῦ είχαν άναπτυχθει μικρές βιοτεχνίες ύφαντών, πηλίνων άγγείων, μεταλλουργίας κ.λ.π. Έπίσης ύπηρχαν δύο μεγάλα και άρκετά σημαντικά έργαστήρια παραγωγής ζάχαρης καί σαπουνιοῦ κάτω ἀπό κρατικό ἔλεγχο. Δέν πρέπει νά ξεχνάμε άκόμα τή μεγάλη άνάπτυξη της ναυτιλίας11. Έκτός άπό τό στόλο τῶν Ίπποτών, πού ὁ ρόλος του δέν περιοριζόταν μόνο σέ πολεμικές έπιχειρήσεις, άλλά έπλεε μεταφέροντας καί έμπορεύματα, ίδιῶτες Ρόδιοι, Έλληνες καί Φράγκοι, έκαναν έμπόριο μέ δικά τους πλοία.

Ιδιαίτερο χαρακτήρα στήν οἰκονομική ζωή τῆς Ρόδου ἔδιναν οἰ χρηματιστηριακές συναλλαγές, πού γίνονταν ἐδῶ. ΟΙ μεγάλες ἀγορἐς ἐξωτικῶν καί ἄλλων προϊόντων τῆς Άνατολῆς, ἡ ἀχορά σκλάβων στό σκλαβοπάζαρο τῆς Ρόδου ἤ τῆς Ἐφέσου κ.λ.π. ἀπαιτοῦσαν μεγάλα χρηματικά ποσά, πού τά δάνειζαν τραπεζίτες, Φράγκοι ἤ ¨Ελληνες. Ἡ οἰκονομία στηριζόταν περισσότερο στό ἐμπόριο καί στό χρηματιστηριακό κεφάλαιο καί λιγότερο στήν παραγωγή τῆς γῆς (ἡ ροδιακή γῆ ἔδινε τά μισά προϊόντα ἀπ' ὅσα χρειαζόταν ὁ πληθυσμός της γιἀ νά τραφεῖ). Ἔτσι, λοιπόν, ἡ Ρόδος εἶχε ἀναπτύξει μιἀ καπιταλιστική κοινωνική δομή δυτικοευρωπαϊκοῦ τύπου, ἀνάλογη μέ τῶν πόλεων τῆς Ἱταλίας, τῆς Ἱσπανίας, τῆς Γαλλίας, τῆς Κρήτης καί τῆς Κύπρου.

Πρώτη τάξη ἦταν οἱ εὐγενεῖς, Φράγκοι καί "Ελληνες, μέ ὅλα τά προνόμιά τους, ποὐ στό 15ο αί. παραμένουν ἀκόμα ἄθικτα. Ἡταν, συνήθως, τιμαριοῦχοι, δηλαδή ἰδιοκτῆτες μεγάλων ἐκτάσεων γῆς στὴ Δωδεκάνησο καί στή λοιπή Εὐρώπη, χωρίς, ὅμως, αὐτή ἡ ἰδιότητα νά τοὑς ἐμποδίζει, ἅν ἤθελαν νά κερδίσουν καί ἀπό τό ἐμπόριο, τό δανεισμό χρημάτων (μόνο στοὑς Ἱππὸτες ἀπαγορεύονταν), τή βιοτεχνία κ.λ.π.

Τό έμπόριο, οί χρηματιστηριακές ένασχολήσεις καί ή ναυτιλία εἶχαν δημιουργήσει μιά μεγαλοαστική τάξη. Οἱ ἀρχειακές πηγές εἶναι πλούσιες σέ ἀνόματα ντόπιων καί ξένων έμπόρων καί τραπεζιτῶν, πού ζοῦσαν καί πλούτιζαν στή Ρόδο. Οἱ παραπάνω δύο τάξεις εἶχαν τήν ἐξουσία στά χέρια τους. Ἡταν οἱ ἅρχουσες.

Τήν τρίτη τάξη τήν σχημάτιζαν οι μικροβιοτέχνες, οι τεχνίτες, οι μικροέμποροι, οι καλλιτέχνες (ζωγράφοι, γλύπτες, μουσικοί κ.ά.), οὶ ὑπάλληλοι τῆς κρατικῆς μηχανῆς, οἱ ἰερωμένοι κ.ἅ.

Τήν άρχοντιά, τόν πλοῦτο, τή λεπτότητα καί τήν όμορφιά αὐτῶν τῶν τριῶν τάξεων περιγράφει ὁ Γεωργιλλᾶς στό μεγάλο ποίημά του «τό θανατικό τῆς Ρόδου».<sup>12</sup>

Άκολουθοῦσαν οἱ λίγοι ἐλεῦθεροι γεωργοί στήν ὕπαιθρο, οἱ ναυτικοί, οἱ στρατιῶτες, οἱ ἐλεύθεροι ἐργάτες. Όλοι αὐτοἱ κέρδιζαν τὸ λίγο ψωμί τους μέ τὸ ἀλὲτρι, τό κουπί, τὴ λόγχη, τἤ σκαπάνη ἤ τό μιστρί.

Τελευταϊοι έρχονται οἱ δουλοπάροικοι, πού καλλιεργοῦσαν τά κτήματα τῶν εὐγενῶν καί ἡ κατώτερη κοινωνική τάξη, τῶν σκλάβων, ποὐ οὕτε τό κορμί τους δέν εἶχαν τό δικαίωμα νά διαθέσουν ὅπως ἤθελαν. Οἱ τελευταῖοι ἦταν κτήματα τοῦ ἱπποτικοῦ κράτους καί σ' αὐτὴ τὴν περίπτωση δούλευαν στά μεγάλα ὀχυρωματικά ἕργα ἤ ἀνῆκαν σέ πλούσιους ἰδιῶτες.

Οί διανοούμενοι<sup>13</sup> "Ελληνες καί ξένοι προέρχονταν ἀπό τἰς τρεῖς πρῶτες τάξεις. Στό 15ο καί στήν πρῶτη εἰκοσαετία τοῦ 16ου αἶ., μέχρι τότε, δηλαδή, πού ἔπεσε ἡ Ρόδος στά χέρια τῶν Τούρκων, ζοῦν στήν πόλη καί στοχάζονται οἱ "Ελληνες Γεώργιος Καλοκύρης, Δημήτριος Καλοδίκης, Γεώργιος Καλύβας, "Εμμανουήλ Γεωργιλλᾶς κ.ä. Φράγκοι εἶναι δ Guillaume Caoursin, ὁ Benvenuto de Saint – Georges, ό Pierre Lomellino del Campo, δ Fontanus, δ Sabba Castiglione κ.ά. Ένα πνεῦμα λεπτό και μιά άτμόσφαιρα καλλιεργημένη φαίνεται ὅτι ἐχει δημιουργηθεϊ στό περιβάλλον τῆς αὐλῆς τῶν μεγάλων Μαγίστρων τῆς Ρόδου, ἀνἀλογη μέ ἐκείνη τῶν πόλεων τῆς δυτικῆς Εὐρώτης.

Ή. κοινωνική διαστρωμάτωση τῆς μποτοκρατούμενης Ρόδου υυμπληρωνόταν μέ τό ύποπρολεταριάτο της, όπως συμβαίνει έξάλλου μ' όλες τις έξελιγμένες άστικές κοινωνίες. Η έρευνα σ' αύτό τόν τομέα είτε γιατί δέν θέλησε είτε γιατί δέν μπόρεσε άκόμα, δέν έχει προχωρήσει. Ξέρουμε, λόγου χάριν, λίγες πληροφορίες γιά τις πόρνες14, πού στά μέσα τοῦ 15ου αί. είχαν γεμίσει τήν πόλη καί προκαλούσαν σκάνδαλα. Στά 1456 ό Μεγ. Μάγιστρος De Milly άπαγόρευσε νά κατοικούν όπουδήποτε καί θέλησε να τίς απομονώσει σέ μιά άκρη τοῦ Κάστρου. Στά 1478, όμως, προκύπτει πάλι τό ίδιο θέμα καί άκολουθεί νέο διάτανμα νιά τόν περιορισμό αύτῶν τῶν γυναικῶν.

Αὐτή εἶναι, λοιπόν, μέ λίγα λόγια ή πλούσια ίδεολογική καί κοινωνική διαστρωμάτωση τῆς Ρόδου, λίγο πρίν περάσει τό νησί σ' ἕνα ἄλλο κόσμο, τόν κόσμο τῆς 'Ανατολῆς. Καρπός μιᾶς ἀναπτυγμένης ἀστικῆς οἰκονομίας καί μιᾶς ἕντονης πάλης φ' ὅλους τούς τομεῖς στά σύνορα τῆς Δύσης καί τῆς 'Ανατολῆς. 1 J. DELAVILLE LE ROULX, LES HOSPI-TALIERS EN TERRE SAINTE ET A CHYH-RE PARIS 1904, ø. 273 – 284.

2 Ηλ. Κάλλια, Τοπογραφικά προβλήματα τής παλαιοχριστιανικής πόλης τῆς Ρόδου και ή μεγαλη βασιλική της. Πρακτικά τοῦ 10ου Συνεδρίου τῆς Χριστιανικῆς Άρχαιολογίας (ὑπο ἐκτύπωση).

3 Έμ. Κωνσταντινίδη, ή έν Δωδεκανήσω Έκκλησία, Άθήναι 1970, σ. 21.

4 Απ' δλους τούς μελετητές τῆς ἐκκλησιαυτικῆς Ιστορίας τῆς Ρόδου ἀναφέρεται ὅτι τό μητροπολιτικό θρόνο τοῦ νησιοῦ κατεἶχε υτὸ τρίτο τέταρτο τοῦ, 14ου αἶ, ὁ Νείλος Διασωρινός, γεγονός ἀμφιαβητήσιμο.

5 J. BOSIO, ISTORIA DELLA SACRA RELI-GIONE ET MILITIA DI S. GIOVANNI GE-ROSOLIMITANO, ROMA 1630, 72 σ. 361. G. S. PICENARDI, ITINAIRAIRE D' UN CHEVALIER DE S. JEAN DE JERUSALEM DANS L'ILE DE RHODES, LILLE 1900, σ. 120.

6 N. STRUMZA, ALCUNI CENNI STORICI SU GLI EBREI DI RODI, BOLONIA 1936. 7 BOSIO, δ. π., σ. 564.

S ARCH. 75 LIBER CONCILIORUM φ. 146 V.

9 Ήλ. Κόλλια, Τά Δωδεκάνησα 1204 -1522, ή Ίστορία τοῦ Ἐλληνικοῦ Ἐθνους, Τ. Θ., σ. 293.

10 PICENARDI, δ. π., σ. 132.

11 AN. LUTTREL, THE SERVITUDO MA-RINA AT RHODES, 1306 - 1462, VA-RIORUM REPRINTS, LONDON 1978. 12 G. WAGNER, CARMINA GRAECA ME-DII AEVI, LIPSIAE 1874.

13 PICENARDI, ö. п. σ. 127 к.е.

14 BOSTO, ö. n. σ. 253 και 285.

(Η παραπάνω μελέτη δημοσιεύτηκε στό δωδεκανησιακό περιοδικό «Ό Δρόμος», τεῦχος Ἀπριλίου 1981). Ό συγγραφέας της εἶναι ἀρχαιολόγος.

#### Η ΘΕΩΡΙΑ ΤΗΣ ΕΞΕΛΙΞΕΩΣ

÷ TYNEXEIA ANO TH IEAIAA 8

na Féveais 1:3, 1:9, 1:12,

- Ταλμούδ, Πραγμ. Χουλίν 60α καί Μιδράς Ραμπά Γεν. 1:6.
- 3. Ταλμούδ, Πραγμ. Χαγκίγκα 16α.
- 4. Μιδράς Ραμπά Γεν. 1:3.
- 5. Moses Hayim Lyzzato, στό έργο του «Πιτχέ Χοχμά».
- 6. Μιδράς Ραμπά Γεν. 1:28 καί Ταλμούδ, Πραγμ. Σαμπάτ
- 786, Πραγμ. Χαγκίγκα 14α, Πραγμ. Ζεβαχίμ 116α. 7. Ταλμούδ, Πραγμ. Σανεδρίν 38β, Πραγμ. Μπαβά Μπά-
- τρα 75α. 8. Ταλμούδ, Πραγμ. Μπεραχότ 61α καί Μιδράς Ραμπά Γεν. 1:8. Παρόμοια άντίληψη, ὅτι ἀρχικά ὁ ἄνθρωπος
- ήταν ἄρρεν καί θῆλυ, ὑπάρχει καί στήν ἀρχαία ἐλληνική μυθολογία.
- Μιδράς Ραμπά Γεν. 1:14 καί Ταλμούδ, Πραγμ. Μπεραχότ 61α.
- 10. Γεουδά Άλεβή, στό έργο του «Άκουζάρι», 1:67.
- Στό βιβλίο του, «The surface of the globe», σελ. 8 καί άλλαχοῦ.



Ή πρώτη σελίδα τῆς περίφημης γερμανικῆς «De Castro Pentateuch» (1344). Πάνω ἀπό τόν τίτλο τοῦ κειμένου ἀναπαρίστανται ὁ Ἀδάμ κι ἡ Εῦα ἀνάμεσα ἀπό τό δένδρο τῆς Γνώσης.

- 12. Στό έργο του, «Principles of Geology», τομ. 2. σελ. 466.
- 13. Hertz, «Γένεσις» σελ. 54.

#### ΤΟΥ ΜΙΖΗΘΡΑ ΤΟ ΚΑΣΤΡΟΝ

## Ο ΜΥΣΤΡΑΣ

#### Σχέδιο καί κείμενο ΦΩΤΗ ΚΟΝΤΟΓΛΟΥ

Τότες πού πῆνε στό Μυστρα ὁ Καρονέλης, ἕνας Ἱταλος περιηγητής, γράφει πώς ή πολιτεία είχε γύρω της τειχιά μέ δυό μεγάλες πόρτες, μιά βορεινή, πού τή λέγανε τ' Άναπλιού καί πού βρίσκεται ώς τά σήμερα, κι άλλη μιά κατά τήν άνατολή, και πώς ή πολιτεία είτανε χωρισμένη σέ τέσσερα μέρη: α) στό φρούριο πούνε στήν κορφή, β) στήν καινούργια πολιτεία, γ) σ' ένα μέρος πού τό λέγανε Ξωχῶρι, τούρκικα Μαράτς και πώς τό Ξωχῶρι είτανε όλότελα χωριστό άπ' τη ρέστη πολιτεία, έχοντας άνάμεσά τους τό Βασιλοπόταμο, πού τό περνοῦσαν μ' ένα πέτρινο γιοφύρι. Μάλιστα λέγει πώς κάνει πολλή ζέστη τό καλοκαίρι, έπειδής φυσάνε νοτιές κ' έπειδής τό χωριά είνε χτισμένο στά ποδάρια ένός μεγάλου βουνοῦ, πού διώχνει ἀπάνω στό χωριό τή λούρα τοῦ ἤλιου· καί πώς ἕνας Γάλλος λεγόμενος Γκιλλετιέρος πρίν λίγα χρόνια είχε πάρει μέ πολλή προσοχή τό ύψος τού πόλου και τῶν ἄστρων και μέ τά πολλά ηύρε πώς ὁ Μυζιστρᾶς, ὅπως τόν γράφει, βρίσκεται σέ 35 γράδα καί 26 πόντους τῆς χάρτας.

Στά 1806 πέρασε κι ἄλλος ἕνας περιηγητής. ὁ Γάλλος Σατωμπριάντος. Αὐτός πάλε γράφει γιά ἕναν ἐβραίἶκο μαχαλᾶ γύρω στή Μητρόπολη, πού τόν εἶχανε κάψει οἱ ἀρβανίτες: καί πώς κάτ' ἀπ' τό κάστρο τῆς κορφῆς βρισκότανε τό Κατοχῶρι, καί πέρ' ἀπ' τό ποτάμι, πού τό λέγει Όβραιοπόταμο, βρισκότανε τό Μεσοχῶρι, οὖλο τοὑρκικα σπίτια βαμμένα μέ πράσινες καί κόκκινες μπογιές, μέ τζαμιά καί μ΄ ὄμορφα περβόλια.

Κι ὁ Καρονέλης κι ὁ Σατωμπριάντος κι οὐλοι οἱ παλιοί σοφοί είχανε τήν ίδέα πώς ὁ Μυστρᾶς είτανε χτισμένος ἀπάνου στά θεμέλια τῆς ἀρχαίας Σπάρτης. 'Ωστόσο ὁ Σατωμπριάντος γράφει πώς δέ μπορούσε νά χωνέψη ότι κείνο τάνακάτωμα άπ' άράπικα, φράγκικα, γραικικά κ' ίταλικά χτίρια, είτανε ή φημισμένη πατρίδα τοῦ Λεωνίδα, κ' εἶδε κ' έπαθε ώς νά βρή τήν καθεαυτού τοποθεσία της, γιατί κανένας ἀπ΄ τούς χωριάτες δέν είξερε τέτοια πράματα, κι ἄλλος έλεγε πώς ή Σπάρτη είνε ένα χωριό Παρῶρι λεγόμενο, άλλος τό Μεσοχώρι κι άλλος άλλο. Γράφει και για κάτι Μανιάτες πού πουλάγανε στό παζάρι σουπιές καί χταπόδια. καί μάλιστα σίμωσε νά τούς κυττάξη ἀπό κοντά γιά νά δῆ κατά πόσο μοιάζανε τούς παλαιούς Σπαρτιάτες ποὖχε μέσα στό μυαλό του. Άκόμα σημειώνει πώς ϋπαρχε στό Μυστρά ένα γραικικό σπίτι πού τό λέγανε Άγγλικό Ξενοδοχεῖο καί πώς εὕρισκε κανένας νά φάγη ροζμπίφ κι ἄλλα εὐρωπαϊκά φαγητά καί νά πιῆ φίνο κρασί τοῦ Πόρτο. Πῆγε κ΄ είδε καί τίς ζουγραφιές τ΄ Άη Δημήτρη στή Μητρόπολη καί λέγει γιά δαῦτες πώς εἶνε ἄτεχνες σάν καί κεῖνες πού ζωγραφίζανε στήν Ίταλία πρίν άπ' τόν Περουτζίνο.

Ο αὐτός Πρίγκηπος καί ἦλθεν εἰς τήν Λακεδαιμονίαν, καί ἐκεῖ ἕκαμε συμβούλιον μετά τῶν ἀρχόντων αὐτοῦ, καί



τούς ήρώτησε ποΐος τόπος τούς άρέσει διά νά κτίσει κάστρον δυνατόν καί σίγουρον. Έσυμβούλευσαν αύτόν άπάνου είς τό βουνόν τῆς Λακεδαιμονίας, ὅποῦ ἀπέχει ἕως ἁύο μίλια, ἐκεῖ νά τό κτίσουν, ὅτι δέν εἶνε ἄλλος τόπος καλλιώτερος καί ἁυνατώτερος ἀπό ἐκεῖνον. Ήρεσέ του ἡ βουλή τους, καί ὁ τόπος, καί τῆς ὥρας ὥρισε καί ἐμαζώχθησαν μαστόροι καί ὑπουργοί, καί ἔφεραν πᾶσαν ΰλην, καί ἀσβέστην, καί πέτρες, ξύλα, καί ἄλλην ὑπηρεσίαν τοῦ κτίσματος: ἕτσι ἅρχισαν καί ἐκτισαν τό Κάστρον, καί τό ἐτελείωσαν καί τό ἐξέφλησαν ὑψηλόν καί εύμορφότατον, καί τό ἀνόμασε Μιζηθρῶν, διότι ὁ τόπος ἐκεῖνος ἔτζι ἐλὲγετο Μιζηθρᾶς, καί ἐλληνικά λέγεται Σπάρτα. Ἡ Λακεδαιμονία εἶνε κάτω εἰς τόν κάμπον. καί ἦταν κάστρον περιφανέστατον κι εἶχεν ἅνδρας ἀνδρειωμένους, ἀμή τήν σήμερον εἶνε ἕρημος».

(Σημείωσις ΧΡΟΝΙΚΩΝ: Στό φύλλο μας τοῦ Ίουνίου 1981 εἶχαμε δημοσιεύσει μελέτη τοῦ Ζνὶ Ανπεti γιά τοῦς Ἐβραίους τοῦ Μυστρā. Τή μελέτη αὐτή συμπληρώνουμε μέ τό παραπάνω ὅρθρο τοῦ ἀειμνήστου Φ. Κόντογλου, ποῦ δημοσιεύτηκε στό περιοδικό «Ἡ Κληρονομιά μας» Αὕγουστος 1981).

#### **XPONIKA** Γραφεία: Σουρμελή 2 Αθήναι (109) - Τηλ. 88.39.952 Έκδότης: το Κ.Ι.Σ. εκπροσωπούμενον ύπό τοῦ Προέδρου του κ. Ιωσήφ Λόβιγγερ, ό όποιος είναι και ύπεύθυνος συμφώνως τῶ νόμω (Σουρμελή 2 - Αθήναι). ΤΙΜΗ ΤΕΥΧΟΥΣ ΔΡΧ. 2 Επιμέλεια εκδόσεως: Νίκος Τσαπίδης, μέλος τῆς Ένώσεως Συντακτῶν Περιοδικοῦ Τύπου. Υπεύθυνος φωτοσυνθέσεως: Κατσαούνη ΕΠΕ, Σπ. Δοντά 10, Αθήναι. Η άναδημοσίευσις κειμένων είναι ελευθέρα, μέ τήν προϋπόθεσι ότι θά άναφέρεται ή πηγή: Περιοδικό «Χρονικά», Κεντρικού Ισραηλιτικού Συμβουλίου.



#### **IN MEMORIAM**

## O AIΔΕΣΙΜΟΤΑΤΟΣ Δρ. JAMES PARKES

«Ένας όρθῶς σκεπτόμενος ἐπιστήμων σέ μία περίοδο παραλογισμοῦ· ἔνας ἀνεξάρτητα σκεπτόμενος ἄνθρωπος σέ μία ἐποχή συμμορφώσεως· ἕνας ἀνεκτικός ἄνθρωπος σέ μία ἐποχή μή - ἀνεκτικότητας»

Ο Αίδ. Δρ. James Parkes, ό διακεκριμένος Άγγλικανός θεολόγος, ό όποῖος ἀφιέρωσε πάνω ἀπό πενήντα χρόνια παραγωγικῆς προσφορᾶς στήν ὑπόθεση τῆς χριστιανο – ίουδαϊκῆς ἀλληλοκατανοήσεως καί ὑπῆρξε ὁ συγγραφέας πολυάριθμων βιβλίων γύρω ἀπό τήν Ιστορία καί τά αίτια τοῦ ἀντισημιτισμοῦ καί τίς σχέσεις μεταξύ ἐκκλησίας καί συναγωγῆς, πέθανε πρόσφατα στό Bournemouth τῆς Άγγλίας, σέ ἡλικία 84 ἐτῶν.

Γεννήθηκε στό Guernsey, στά άγγλικά νησιά τῆς Μάγχης καί ἀνατράφηκε σάν ἀγγλικανός. Κατά τόν α΄ παγκόσμιο πόλεμο ὑπηρέτησε ὡς ἀξιωματικός τοῦ πεζικοῦ στή Γαλλία. Μετά τήν ἀποφοίτησή του ἀπό τό Πανεπιστήμιο τῆς Ἐξφόρδης, χειροτονήθηκε τό 1925.

Τό 1928 ὑπηρετεῖ στή Γενεύη γενικός γραμματέας τῆς Διεθνοῦς Φοιτητικῆς Ἐνώσεως καί ἐκεῖ πρωτοέρχεται ἀντιμέτωπος μέ τό φαινόμενο τοῦ γερμανικοῦ φοιτητικοῦ ἀντισημιτισμοῦ καί τίς πολλές καί ποικίλες διατάξεις κατά τῶν Ἱσραηλιτῶν φοιτητῶν πού ζοῦσαν στίς ἀνατολικοευρωπαϊκές χῶρες. Τότε, ἀποφασίζει νά διερευνήσει τίς πηγὲς καί τά αῖτια τοῦ φαινομένου αὐτοῦ, δημοσιεύοντας τό 1930 τά πορίσματά του στό πρῶτο βιβλίο του, μέ τίτλο: «The Jew and his neighbour».

Άνθρωπος φιλεύσπλαχνος άλλά καί δεινός ἐπιστήμοvaς - ἐρευνητής, συνεχίζει τίς ἔρευνές του καθόλη τή ναζιστική περίοδο. Τό 1935 ὁ ἴδιος γίνεται θύμα ναζιστικῆς τρομοκρατικῆς ἐπιθέσεως στό διαμέρισμά του στή Γενεύη, ἐξαιτίας τῆς ὑποστηρίξεώς του πρός τούς Ἱσραηλίτες. Ἐκτοτε κατατάσσεται στό «μαυροπίνακα» τοῦ Χίτλερ.

Στήν προσπάθειά του γιά τήν έπίτευξη τῆς χριστιανο ίουδαϊκῆς συμφιλιώσεως, ὁ Δρ. Parkes, μαζί μέ τόν ἀείμνηστο ραββῖνο Δρ. Israel Mattuk, ἀπευθύνονται στόν τότε ᾿Αρχιεπίσκοπο τοῦ Canterbury, Δρ. William Temple, μέ τήν πρόταση τῆς ἐγκαθιδρύσεως ἐνός Συμβουλίου Χριστιανῶν καί Ἱσραηλιτῶν, (Σ.Χ.Ι.) Ἡ Ιδέα υΙοθετήθηκε ἀμέσως ἀπό τόν Δρ. Temple, ὁ ἀποῖος, σέ συνεργασία μέ τόν τότε Βρεταννό ʿΑρχιραββῖνο Δρ. J.H. Hertz, ἑθεσαν τίς βάσεις τοῦ Σ.Χ.Ι. Τό 1942 ὁ Δρ. Parkes διορίζεται μέλος τῆς ἐκτελεστικῆς ἐπιτροπῆς τοῦ Συμβουλίου καί ἕκτοτε, μέχρι τοῦ θανάτου του, δέν ἕπαψε νά ἐργάζεται καί νά ἐνδιαφέρεται ὑπέρ τῶν σκοπῶν τοῦ Συμβουλίου αὐτοῦ.

Μετά τόν πόλεμο ἀσχολήθηκε μέ ἀπαράμιλλη ζέση γύρω ἀπό τόν προσφιλή του πλέον τομέα, μέ στόχο, ὅπως ὁ Ιδιος διατύπωσε, «τήν ἀναστροφή τῆς πορείας ἐνός ρεύματος, πού ἐπί 1.900 χρόνια κυλάει σέ λανθάνουσα κατεύθυνση, ώστε νά καταστεῖ δυνατή ἡ σωστή συνύπαρξη Ίσραηλιτῶν καί μή - Ίσραηλιτῶν, ἀπελευθερωμένων ἀπό τήν ἀμάθεια καί τίς προκαταλήψεις αἰώνων».

Τά ἐπιστημονικά ἔργα του, μέ τά όποῖα συνόδεψε τήν προσπάθειά του, ὑπῆρξαν σπουδαῖα. Μεταξύ τῶν πλέον διαδεδομένων βιβλίων του εἶναι: «A History of the Jewish People», 1962, (μεταφρασμένο ἤδη στά γερμανικά, όλλανδικά, ίταλικά καί Ισπανικά), δύο κλασικά πλέον ἔργα του γιά τόν άντισημιτισμό «The conflinct of church and synagogue» καί «The Jew in the Medieval Community», καί «A History of Palestine from AD 135 to 1948», «The foundations of Judaism and Christianity». Πολυάριθμα ἄρθρα του δημοσιεύθηκαν σέ διάφορα ἐπιστημονικά περιοδικά καί έφημερίδες πολλῶν χωρῶν. ΟΙ συχνές καί περισπούδαστες διαλέξεις του, τέλος, μπροστά σέ ἐβραϊκά καί μή ἐβραϊκά ἀκροατήρια στή Βρεταννία καί σέ ἄλλες χῶρες, μαρτυροῦν, πέρα ἀπό τήν εὐρυμάθειά του, καί τόν ἀνθρωmoμό του.

Μεταξύ τῶν πολλῶν τιμητικῶν διακρίσεων πού ἀπονεμήθηκαν στόν Δρ. Parkes εἶναι: ἐπίτιμος συνεργάτης τοῦ Ἐβραϊκοῦ Πανεπιστημίου τῆς Ἱερουσαλήμ, ἐπίτιμος διδάκτωρ τοῦ Ἱουδαϊκοῦ Θρησκευτικοῦ Ἱνστιτούτου τῆς Νέας Ὑόρκης. Τό 1973 τιμήθηκε μέ τό Hedi Munk Award ἀπό τό Καναδικό Συμβούλιο Χριστιανῶν καί Ἱσραηλιτῶν, γιά τό ἕργο του ὑπέρ τῶν σχέσεων Ἱσραηλιτῶν καί Χριστιανῶν καί τήν καταπολέμηση τοῦ ἀντισημιτισμοῦ.

Όταν τό 1966 ό Δρ. Parkes συνταξιοδοτήθηκε, δώρησε τή θαυμάσια βιβλιοθήκη του, άποτελούμενη άπό 7.000 τόμους καί πραγματεΐες περί άντισημιτισμοῦ, χριστιανο -Ιουδαϊκῶν σχέσεων καί Ιουδαϊκῶν μελετῶν, στό Πανεπιστήμιο τοῦ Southampton, τό όποῖο τοῦ ἀπένεμε τόν τίτλα τοῦ ἐπιτίμου διδάκτορος τῶν Γραμμάτων, Dlitt. Στήν προσφώνησή του ὁ πρύτανης τοῦ Πανεπιστημίου, χαρακτήρισε τόν Δρ. Parkes σάν «ἕναν ἀρθῶς σκεπτόμενο ἐπιστήμονα σέ μία περίοδο παραλογισμοῦ· ἕναν ἀνεξάρτητα σκεπτόμενο ἄνθρωπο σέ μία ἐποχή συμμορφώσεως· ἕναν ἀνεκτικό ἄνθρωπο σέ μία ἐποχή μή - ἀνεκτικότητας». Μιά πράγματι κατάλληλη ἐπιτομή τῆς ζωῆς καί τοῦ ἑργου ἐνός μεγάλου ἄνδρα.

'Η μνήμη τοῦ James Parkes θά εἶναι σεβαστή γιά τίς μελλοντικές γενιές...

#### Ο ΠΟΛΙΤΗΣ ΤΟΥ ΚΟΣΜΟΥ ΕΛΙΑΣ ΚΑΝΕΤΤΙ

## Νέος νομπελίστας!..

#### Ο,ΤΙ ΕΙΧΑ ΝΑ ΠΩ, ΤΟ ΕΙΠΑ ΣΤΑ ΒΙΒΛΙΑ ΜΟΥ...

«Ό πλοῦτος τοῦ πνεύματός του καί ἡ ἐκφραστικότητα τοῦ ὕφους του κάνουν τόν Κανέττι ἕναν ἀπό τούς πιό διακεκριμένους συγγραφεῖς τοῦ καιροῦ μας, ἕναν ἄνθρωπο, τοῦ ὁποίου οὶ περιγραφές περικλείουν ὅλη τήν εlρωνεία τῆς ζωῆς καί, συχνά, φέρνουν στό νοῦ μεγάλους προάγγελους τοῦ πνεύματος, ὅπως τόν Λά Μπρυγιέρ καί τόν Λίχτενμπεργκ.

«Μέ τά λόγια αὐτά δικαιολόγησε ή Σουηδική Άκαδημία τήν ἀπόφασή της νά ἀπονείμει τό Νόμπελ Λογοτεχνίας 1981, στόν Ἐλία Κανέττι. Καί διευκρίνισε, ἀκόμα, ὅτι τά πιὸ χαρακτηριστικά στοιχεῖα τοῦ ἔργου τοῦ βραβευμένου εἶναι «ἡ εἰρωνική ὀξύτητα τῆς παρατήρησης τῆς ἀνθρώπινης συμπεριφορᾶς, ἡ ἀπέχθεια γιὰ τόν πόλεμο καί τήν καταστροφή, ἡ πίκρα μπροστά στή συνειδητοποίηση τῆς συντομίας τῆς ζωῆς».

Παρά τή διεθνή άναγνώριση τῆς ἀξίας τοῦ ἔργου του, πού βασίζεται στή μελέτη τῆς ψυχολογίας τοῦ πλήθους, ὁ Ἐλία Κανέττι δέν θέλησε νά ἐμφανιστεῖ μετά τή βράβευσή του καί, ὅπως δήλωσε ἕνας ἀπό τούς ἐκδότες του, γιατί ἀπεχθάνεται νά μετατραπεῖ σέ ἀντικείμενο θαυμασμοῦ κρυβόταν.

Ό 76χρονος συγγραφέας, πάντως, σχεδιάζει νά πάει στή Στοκχόλμη γιά νά παραλάβει τό Νόμπελ καί νά ἐκφωνήσει λόγο μέ τήν εύκαιρία τῆς βράβευσής του.

«Ό,τι εἶχα νά πῶ, τό εἶπα στά βιβλία μου. Τά πάντα βρίσκονται ἐκεῖ μέσα», λέγεται ὅτι δήλωσε ὁ Κανέττι μετά τήν ἀναγγελία τῆς βράβευσής του, μέσα ἀπό ἕνα μήνυμα πού ἔστειλε, ἀπό κάπου στήν Ἐλβετία, στό Γερμανό ἐκδότη τῶν ἔργων του Φρίτς Ἄρνολντ.

#### Η κουλτούρα τῆς Δύσης

Ο Έλία Κανέττι εἶναι κοσμοπολίτης, μέ τήν καλύτερη ἕννοια τοῦ ὅρου. Στό πρόσωπό του συμπυκνώνεται καί ἀποκρυσταλλώνεται ὅλη ἡ κουλτούρα τῆς Δύσης. Πάνω σ' αὐτό τό θέμα, εἶναι ἀφιερωμένο ἕνα ἀπό τά πιό πρόσφατα ἕργα του, τό «'Ιστορία μιᾶς νιότης».

Γεννήθηκε ἀπό Ἐβραίους γονεῖς στό Ρουστσούκ τῆς Βουλγαρίας, στίς 25 Ἰουλίου 1906. Πρελούδιο μιᾶς μοίρας, πού θά τόν ὀδηγήσει νά ζήσει στήν Ἁγγλία, στήν Αὐστρία καί τήν Ἐλβετία. Ἄν καί γράφει τά ἔργα του στή γερμανική γλώσσα, ἔχει βρεταννικό διαβατήριο.

'Ο 'Ελία Κανέττι εἶναι ἕνας μάστορας τῶν ίδεῶν, πού ἕχει τή δυνατότητα νά τίς ἐκλαϊκεύει γιά νά τίς κάνει προσιτές. Πίσω ἀπό τά γυαλιά του, λάμπει ἕνα πονηρό βλέμμα καί τά χείλια του τρεμοπαίζουν κάτω ἀπό τό χείμαρρο τῶν λέξεων.

Τό 1960, μετά άπό δεκαετίες μελέτης στή μεγάλη έρευ-



να τῶν μαζῶν, ὁ Ἐλία Κανέττι ἐξέδωσε τό βιβλίο «Μάζα καί ἐξουσία». Προϊόν σκέψης, πού ὁ συγγραφέας συνέλαβε ἤδη ἀπό τήν ἐφηβική του ἠλικία καί πού ἐνισχύθηκε ἀπό τήν ἄνοδο τοῦ ναζισμοῦ.

«Ύπάρχει ἕνα εἶδος κράτους, πού δημιουργεῖ νεκρούς γιά νά ἔχει τό συναίσθημα τῆς ἐπιβίωσης», εἶχε δηλώσει τότε ὁ συγγραφέας, συμπληρώνοντας ὅτι ἡ διαστροφή τῆς ἐξουσίας δέν εἶναι ἕνα νέο φαινόμενο, ὅπως ἀποδεικνύουν καί τά πιὁ παλιά ντοκουμέντα.

Ο Κανέττι, ὄμως, δέν ἀφήνεται νά παρασυρθεϊ ἀπό τήν ἀπελπισία. «Τό βιβλίο μου», εἶχε ἀκόμα πεῖ, «εἶναι τό ἀποτέλεσμα τοῦ πάθους πού ἔχω γιά τήν ἀνθρωπότητα. Ἄν φέρνω στό φῶς τίς ἀπειλές, τό κάνω γιατί ἐλπίζω ὅτι μέ τόν τρόπο αὐτό θά συμβάλω στόν ἐξορκισμό τους».

Πέρα, ὄμως, ἀπό ἐρευνητής, ὁ νέος τιμημένος μέ τό βραβεῖο Νόμπελ Λογοτεχνίας, εἶναι καί ἄριστος μυθιστοριογράφος. Τό μυθιστόρημά του, πού θεωρεῖται καί τό τελειότερο, μέ τίτλο «Άουτο - ντά - φέ», ἐκδόθηκε στή Βιέννη τό 1935 καί προαναγγέλλει τά θέματα τοῦ «Μάζα καί ἐξουσία».

Τό « Αουτο - ντά - φέ», μυθιστόρημα πού έπαίνεσαν ό Τόμας Μάν καί ὁ Χέρμαν Μπρόχ, ἔχει σαν θέμα τό Φιλόσοφο Κήν, πού ζει άπομονωμένος στή βιβλιοθήκη του καί μόνο γιά τη βιβλιοθήκη του. 'Ο κόσμος του όλος είναι αὐτή ή βιβλιοθήκη, πού τελικά θά έξαφανιστει μέσα στίς φλόγες. Έμπνευσμένο, χωρίς ἀμφιβολία, ἀπό τήν πυρκαϊά πού τύλιξε στίς φλόγες τό δικαστικό μέγαρο τῆς Βιέννης, τό 1927, καί ἀπό τίς πυρκαιές πού έζησε ὁ ἴδιος στό Βερολίνο, τό 1928 καί τό 1929, τό μυθιστόρημα αύτό άπεικονίζει μέ τόν τρόπο του τό διπλό κίνδυνο πού διατρέχει ό διανοούμενος: «τό νά ζεῖ, δηλαδή, στό περιθώριο τῆς ἐποχῆς του καί τό νά άφήνεται νά πνιγεί άπό τίς άπειλές τῶν ἅλλων». Τό προσωπικό του ήμερολόγιο, πού κράτησε ἀπό τό 1942 μέχρι τό 1972 καί πού δημοσίευσε μέ τόν τίτλο «Ό χώρος τοῦ ἀνθρώπου», περιλαμβάνει ἀφορισμούς, πορτραΐτα, σκέψεις, παραβολές πού γεννήθηκαν άπό ἕνα πνεῦμα, τό ὁποῖο ὡρίμασε καί ἔσκυψε πάνω στά δεινά τῆς έποχής του.

Ήδη άπό τό 1936, σ' ἕνα λόγο πού ἐκφώνησε γιά τήν 50ή ἐπέτειο τῶν γενεθλίων τοῦ Χέρμαν Μπρόχ, ὁ Ἑλία Κανέττι καθόριζε τίς ὑποχρεώσεις πού θά ἀναλάμβανε στή ζωή καί στό ἔργο του:

«Μιά προσοχή ὅλο πάθος στόν κόσμο, μία ὀρμή πρός μιά παγκοσμιότητα, πού δέν σταματά μπροστά σέ τίποτα. Ἡ ἀντίσταση στήν ἀπόλυτη κυριαρχία τοῦ θανάτου, τή στιγμή ποῦ ἐπιβάλλεται ἀπ' ἔξω».



## עץ חיים היא

Δένδρον ζωῆς εἶναι ἡ Τορά... (Παροιμ. 3:18)