# **XPONIKA JIII 37**

ΟΡΓΑΝΟΝ ΤΟΥ ΚΕΝΤΡΙΚΟΥ ΙΣΡΑΗΛΙΤΙΚΟΥ ΣΥΜΒΟΥΛΙΟΥ ΤΗΣ ΕΛΛΑΔΟΣ

**ΤΕΥΧΟΣ 20 • ΙΟΥΝΙΟΣ 1979 • ΣΙΒΑΝ 5739** 



וכנו בתים וישבו ונמעו ברמים ואכלו פרים

«Καί θέλουσιν οἰκοδομήσει οἰκίας καί κατοικήσει καί θέλουσι φυτεύσει άμπελῶνας καί φάγει τόν καρπόν αὐτῶν».

('Hodias, 65:21)

# ΝΙΚΗ ΤΟΥ ΑΝΘΡΩΠΟΥ

Κάθε φορά πού σάν χῶρες, σάν ὁμάδες ἤ σάν ἄτομα οἱ σύγχρονοι ἄνθρωποι ἀντιμετωπίζουμε τήν ἀδικία, τόν διωγμό, τόν ἐξευτελισμό τῆς προσωπικότητός μας, κάποια ἀρνητική γενικά πρᾶξι στήν ὁποία, ἐνῶ ἀδικούμεθα, δέν μποροῦμε νά ἀντιδράσουμε, νά βροῦμε δηλαδή τό δίκιο μας, τότε μόνο ἀντιλαμβανόμαστε πόσο λιγοστή, πόσο ἀνίσχυρη εἶναι ἡ προστασία τῶν ἀνθρωπίνων Δικαιωμάτων.

Τά 'Ανθρώπινα Δικαιώματα, γιά τά ὁποῖα καί παγκόσμιοι πόλεμοι ἔγιναν καί διεθνεῖς συμβάσεις έξακολουθητικά ὑπογράφονται, παραμένουν στή διεκδίκησί τους τό ἴδιο ἀνίσχυρα καί τό ἴδιο περιορισμένα, ὅπως καί δεκάδες χρόνια πρίν.

'Ιδιαίτερα ἡ ἀνθρώπινη προσωπικότης, ἡ προσωπικότης τοῦ μεμονωμένου ἀνθρώπου, ἐξακολουθεῖ σ' ὅλα τά μήκη καί πλάτη τοῦ πλανήτου νά παραμένη ἀπροστάτευτη. «Οἱ ὀργανωμένες δυνάμεις» — ὅποιες κι ἄν εἶναι αὐτές, ἀνεξάρτητα ἀπό ἐθνότητα, φυλή, χρῶμα ἤ θρησκεία — δέν σέβονται τόν ἀπλό πολίτη, τό ἄτομο.

Τήν τελευταία πενταετία μιά διεθνής διάσκεψις στό 'Ελσίνκι καί μιά διεθνής σύμβασις γιά τόν κολασμό πράξεων κι ένεργειῶν πού ἀποσκοποῦν σέ φυλετικές διακρίσεις ἀσχολήθηκαν μέ αὐτά τά 'Ανθρώπινα Δικαιώματα καί προσπάθησαν νά δώσουν διεξόδους καί λύσεις στήν ἀναγκαιότητα τῆς προστασίας αὐτῶν τῶν δικαιωμάτων.

Δέν ἐλπίζουμε ὅτι θά μπορέσουν νά προκύψουν πολλά Θετικά σημεῖα ἀπό τίς δύο αὐτές, σχετικά πρόσφατες, διεθνεῖς πρωτοβουλίες.

Τό ὅτι, ὅμως, ἡ διεθνής Κοινότης αἰσθάνεται — συνεχῶς καί περισσότερο — τήν άδυναμία της στήν προστασία τοῦ πρωταρχικοῦ αὐτοῦ τομέως τῶν ἀλνθρωπίνων Δικαιωμάτων, τό ὅτι προσπαθεῖ νά βρῆ λύσεις καί διεξόδους, τό ὅτι τό πρόβλημα παραμένει «ἀνοικτό καί καυτό» μᾶς γεννᾶ νέες ἐλπίδες ὅτι — ἴσως — κάποτε, κάτι θά γίνη.

Ή ἐποχή πού περνοῦμε εὐνοεῖ τίς ἐκκρεμότητες. ἀλλά πρέπει νά ἀρχίσουμε νά συνειδητοποιοῦμε ὅτι παρόμοιες σοβαρές ἐκκρεμότητες κυοφοροῦν ὁλοένα καί νέες μορφές κινδύνου γιά τήν ἐλευθερία τοῦ ἀνθρώπου. Καί νομίζουμε — κι ἐλπίζουμε — ὅτι κάποτε θά πρέπει νά νικήση κι ὁ Ἅνθρωπος...

# ΑΦΙΕΡΩΜΑ ΣΤΗΝ

# ΙΣΡΑΗΛΙΤΙΚΗ ΚΟΙΝΟΤΗΤΑ ΚΕΡΚΥΡΑΣ

Τό τεῦχος αὐτό εἶναι ἀφιερωμένο στήν Ἰσραηλιτική Κοινότητα Κερκύρας, μιά ἀπό τίς παλιές Κοινότητες μέ πολύμορφη ἰστορία.





ΚΕΡΚΥΡΑ: ἐλληνικό νησί, τό δεύτερο σέ ἔκταση ἀπό τά νησιά τοῦ Ἰονίου. Ἡ δμώνυμη πόλη εἶναι ἡ μεγαλύτερη τοῦ νησιοῦ. Ὁ Βενιαμίν ἀπό τήν Τουδέλα συνάντησε περί τά 1160, μόνο ἔναν Ἑβραῖο στήν Κέρκυρα. Ὁ ἀριθμός τῶν Ἑβραίων αὐξήθηκε κατά τόν 13ο καί 14ο αἰώνα, μέ τήν ἄφιξη νεοφερμένων κατοίκων ἀπό τήν ἡπειρωτική χώρα.

ΟΙ Ἑβραῖοι τοῦ νησιοῦ ὑπῆρξαν θύματα πολλῶν βιαίων ἐπιθέσεων καί διωγμῶν. Ὑποχρεοῦντο νά κωπηλατοῦν τίς τριήρεις, νά παρέχουν στέγη γιά τούς στρατιῶτες, ἐκαλοῦντο νά παρουσιασθοῦν στά δικαστήρια κατά τά Σάββατα καί τίς ἄλλες μέρες τῶν θρησκευτικῶν τους γιορτῶν καί, ὅπως συνηθιζόταν καί στίς ἄλλες περιοχές πού εὐρίσκοντο ὑπό τήν ἐπιρροή τοῦ Βυζαντίου, ἦσαν ὑποχρεωμένοι νά ἐκτελοῦν χρέη δημίου. Πολλές φορές μάλιστα οΙ ἀρχές ἀναγκάζονταν νά ἐκδίδουν διαταγές γιά νά τούς προστατέψουν ἀπό τήν ἐχθρότητα τοῦ ὑπολοίπου πληθυσμοῦ.

"Όταν ἡ Κέρκυρα παρεδόθη στή Βενετία (1386), στήν εξαμελή αντιπροσωπεία πού πήγε νά διαπραγματευθεί τούς δρους τής παραδόσεως, συμμετείχε ὁ Ἑβραῖος Δαυίδ Σέμο. "Ενα διάταγμα τοῦ 1387 ἐπανεβεβαίωνε τά δικαιώματα τῶν Ἑβραίων πού ἴσχυαν κατά τή Βυζαντινή ἐπικυριαρχία, ἀλλά τό 1406 τούς ἀπαγορεύθηκε νά ἀγοράζουν γῆ καί διατάχθηκαν νά φέρουν στά ροῦχα τους διακριτικό σήμα. Τό 1408 τούς ἀπαγορεύθηκε νά κατέχουν γἢ ἀξίας μεγαλύτερης τῶν 2.000 δουκάτων ἀργότερα ἡ ἀξία γῆς, πού ἐπιτρέπετο νά κατέχουν, αὐξήθηκε σέ 4.000 δουκάτα.

ΟΙ Βενετικές άρχές συχνά ἐπέβαλλαν ἐπί τῆς ἐβραϊκῆς κοινότητος βαρειές φορολογίες γιά τήν χρηματοδότηση τῶν πολέμων κατά τῆς Τουρκίας. Ὑπῆρξαν ὅμως καί περιπτώσεις πού Ἑβραῖοι βοήθησαν οἰκειοθελῶς, ὅπως π.χ. γιά τήν ὀχύρωση τῶν τειχῶν.

Άρχικά οΙ Ἑβραῖοι ζοῦσαν σέ δύο δρόμους μεταξύ τῆς Παλαιᾶς Πόλεως καί τοῦ Φρουρίου. "Οταν ἀργότερα ἡ περιοχή αὐτή συμπεριελήφθηκε έντός τῶν νέων ἀχυρώσεων, οΙ Ἑβραῖοι διασκορπίσθηκαν σέ ὁλόκληρη τήν πόλη. "Από τό 1622, ὅμως, περιορίσθηκαν μέσα στό γκέττο. Παρόλους αὐτούς τούς περιορισμούς, οΙ Βενετικές ἀρχές ὑπῆρξαν πολύ πιό φιλελεύθερες ἀπέναντι τῶν Ἑβραίων τῆς Κερκύρας, ἀπό ὅσον ὑπῆρξαν ἀπέναντι τῶν Ἑβραίων τῆς Κερκύρας, ἀπό ὅσον ὑπῆρξαν ἀπέναντι τῶν Ἑβραίων τῆς Ιδιας τῆς Βενετίας.

Κατά τόν 16ο αίωνα ὑπῆρχαν στήν Κέρκυρα δύο συναγωγές: ἡ τῶν Ρωμανιωτῶν (Romaniots), πού διατηροῦσε τό άρχαῖο Βυζαντινό τυπικό - γνωστό ὡς minhag korfu καί ή τῶν Ἱταλῶν. Μέ τήν πάροδο τοῦ χρόνου ή Ιταλόφωνη κοινότης άναπτύχθηκε μέ τήν άφιξη τῶν Ἑβραίων ἀπό τήν 'Απούλια, τούς 'Ισπανούς έξόριστους, τούς Πορτογάλους Μαρράνος καί τούς Έσκεναζίμ, οΙ οποῖοι, τελικά, υΙοθέτησαν τό Σεφαραδικό τυπικό. Ή Ρωμανιώτικη κοινότης έχαιρε όρισμένων προνομίων καί άντιτίθετο στήν άπόδοση τοῦ δικαιώματος τῆς μονίμου ἐγκαταστάσεως γιά τούς Ίταλούς νεοφερμένους. Μεταξύ τῶν ἐτῶν 1662 και 1664 άποδόθηκαν ίσα δικαιώματα σέ όλους τούς Έβραίους τῆς Κερκύρας. Ἡ κάθε μία ἀπό τίς «κοινότητες» ἐδιοικεῖτο ἀπό τούς έπόπτες (σύνδικοι), δύο έλεγκτές γιά τά θέματα τοῦ Κασρούτ καί δύο παρνασίμ (ἐπιτρόπους). Τό 1563 ὁ ταξιδιώτης Elijah άπό τό Pesaro (Ἰταλία) άναφέρει ότι οΙ Ἰταλοί ἀποτελοῦν τήν πλειοψηφία τῆς ἐβραϊκῆς κοινότητος Κερκύρας. Οἱ τελευταῖοι ἐπέβαλαν τή γλώσσα τους σέ δλους τούς Έβραίους τοῦ νησιοῦ, οΙ περισσότεροι ἀπό τούς όποίους μιλούσαν τήν 'Απουλιανή διάλεκτο, χρησιμοποιώντας καί πολλές έλληνικές λέξεις.

Τό 1552 ὑπῆρχαν 200 Ἑβραῖοι Ιδιοκτῆτες κατοικιῶν τό 1558, περίπου 400 καί τό 1663 500. ΟΙ Ἑβραῖοι τῆς



Κερκύρας άσχολοῦντο μέ τίς βαφές, τήν ἐπεξεργασία δερμάτων, τίς δανειοδοτήσεις, τό ἐμπόριο καί τήν ἀντιπροσώπευση ἀγαθῶν μεταξύ Βενετίας καί τοῦ Λεβάντε. Στούς Ἑβραίους ἐμπόρους τῆς Κερκύρας παραχωρήθηκαν ὁρισμένα προνόμια, τά ὁποῖα δέν-εἶχαν παραχωρηθεῖ οὕτε στούς ἴδιους τούς Ἑβραίους τῆς Βενετίας.

Τό 1829 τυπώθηκε στήν Κέρκυρα ἡ Καινή Διαθήκη στά Ἑβραιο — Ἱσπανικά (Judeo - Spanish), προφανῶς, γιά λόγους Ιεραποστολικούς. Ἡ τυπογραφία τῶν Ἑβραίων ἄρχισε τό 1853 καί συνεχίσθηκε μέχρι τά 1896. ᾿Από τίς δεκα-τέσσερις, συνολικά, ἐκδόσεις, οΙ δεκα-τρεῖς ἦταν τοῦ Ἰωσήφ Ναχαμούλη, ὁ ὁποῖος ἐξέδωσε καί μία ἐλληνική μετάφραση τοῦ καθημερινοῦ προσευχολογίου.

"Όταν τό 1716 οΙ Τοῦρκοι πολιορκοῦσαν τήν Κέρκυρα, οι Έβραῖοι διακρίθηκαν στήν άμυνα τοῦ νησιοῦ. Ἡ νομιμοφροσύνη τῶν Ἑβραίων τῆς Κερκύρας πρός τή Βενετία συνεχίσθηκε μέχρι τό 1797 ὅταν τερματίσθηκε ἡ Βενετική κυριαρχία. Ύπό τήν γαλλική ήγεμονία τῆς Κερκύρας (1797 - 99 καί 1806 - 15), οΙ Ἑβραῖοι εἶχαν ἴσα δικαιώματα μέ τούς ἄλλους πολίτες καί ὁ ραββῖνος τῆς κοινότητος είχε τά ίδια προνόμια μέ τούς λοιπούς θρησκευτικούς άρχηγούς τῶν άλλων κοινοτήτων. Ἡ θέση τους χειροτέρεψε κατά τή διάρκεια της βρεταννικής κυριαρχίας (1815 – 64). άποκλείσθηκαν άπό τίς δημόσιες θέσεις καί άπολιτογραφήθηκαν. Τούς άπαγορεύθηκε νά δικηγοροῦν έντός τῶν δικαστηρίων. 'Ο Judah Bibas, γνωστός ὑποστηριχτής τῆς Σιωνιστικής Ιδέας γιά τήν έπιστροφή στή Σιών καί ἔνθερμος ὑποστηριχτής τοῦ κινήματος τῆς Haskalah (διαφωτίσεωε), διετέλεσε ραββῖνος Κερκύρας ἀπό τό 1831. Τό 18 55 ή έβραϊκή κοινότης άριθμοῦσε 4.000 ἄτομα.

Ο μή-έβραϊκός πληθυσμός διατήρησε πολλές από τίς παλιές προκαταλήψεις κατά τῶν Ἑβραίων καί ὅταν, μέ τήν ἐνσωμάτωση τοῦ νησιοῦ στό ἐλληνικό Βασίλειο, τό 1864, ἀποκαταστάθηκαν τά δικαιώματα τῶν Ἑβραίων, ξέσπασαν ταραχές πού προκάλεσαν μία μεγάλη ἔξοδο Ἑβραίων πρός τήν ήπειρωτική Ἑλλάδα καί τήν Ἰταλία. Τό 1891, ὅταν οι Ἑβραῖοι ζοῦσαν ἀκόμη στή δική τους συνοικία (γκέττο), ξέσπασε μία αἰματηρή — κατηγορία (blood libel), πού προκάλεσε μεγάλες ταραχές στό νησί άλλά καί σέ δλη τήν Ἑλλάδα, μέ ἀποτέλεσμα πολλοί Ἑβραῖοι νά μεταναστεύσουν.

"Εκτότε ή έβραϊκή κοινότης τῆς Κερκύρας ἄρχισε νά φθίνει πολλοί Ἑβραϊοι μετανάστευσαν στήν Τεργέστη καί τήν Αϊγυπτο. Τό 1923 ζοῦσαν στό νησί περίπου 3.000 Ἑβραϊοι, οΙ περισσότεροι ἀπό τούς όποίους ἦσαν μικροέμποροι πού μοχθοῦσαν γιά νά κερδίσουν τά πρός τό ζῆν. Συνολικά τότε, ὑπῆρχαν τέσσερις συναγωγές στήν πόλη τῆς Κερκύρας καί ὅλες ἀκολουθοῦσαν τό Σεφαραδικό τυπικό: ἡ Ἑλληνική Συναγωγή, ἡ ἀπουλιανή, ἡ ἀπουλιανή — Ἰσπανική καί τό ἀπουλιανό — Μινιάν.

Τίς παραμονές τοῦ δευτέρου παγκοσμίου πολέμου ἡ Κοινότης άριθμοῦσε 2.000 μέλη. Κατά τή διάρκεια τῆς Ι-ταλικῆς κατοχῆς (1941 — 43) ἐπικρατοῦσε σχετική ήρεμία. ΟΙ Γερμανοί κατέλαβαν τήν Κέρκυρα στίς 27 Σεπτεμβρίου 1943. Στίς 14 Ίουνίου 1944, 1800 Ἑβραῖοι ἐκτοπίσθηκαν στό "Αουσβιτς. Τό 1948 ὁ ἀριθμός τῶν Ἑβραίων στήν Κέρκυρα μειώθηκε σέ 170 τό 1968 σέ 92. Σήμερα, μόνον μιά ἀπό τίς τέσσερις συναγωγές ἐπιζεῖ.

(`Από τήν έγκυκλοπαίδεια Judaica, τόμος 5ος, σελ. 970 — 972)

#### ΣΤΑΤΙΣΤΙΚΑΙ ΜΕΛΕΤΑΙ

Ύπό κ. 'Ανδρ. 'Ανδρεάδη Καθηγητοῦ Πανεπιστημίου

# ΠΕΡΙ ΤΟΥ ΠΛΗΘΥΣΜΟΥ ΤΗΣ ΕΠΤΑΝΗΣΟΥ

Η έβραϊκή κοινότης Κερκύρας έπί Βενετοκρατίας

Ἡ ἐβραϊκή κοινότης τῆς Κερκύρας εἶναι τήν σήμερον ἔτι ἡ σπουδαιοτάτη τῶν ἐν Ἑλλάδι Ἱσραηλιτικῶν κοινοτήτων. Ἡπολύτως δ' ἡ σημασία αὐτῆς εἶναι μεγάλη ἀφ' οὖ κατά τήν ἀπογραφήν τοῦ 1907 ἐπί 29,135 κατοίκων τοῦ δήμου Κερκυραίων 2,175 ἦσαν Ἱσραηλῖται. Οὖτοι ἀναλογοῦσι ἀσφαλῶς εἶς πλέον ἤ τό δέκατον τοῦ πληθυσμοῦ τῆς πόλεως Κερκύρας ἐν ἦ εἶναι σχεδόν ἄπαντες συνοικισμένοι. Εἶναι ὅθεν φυσικόν ἡ σπουδαία αὕτη κοινότης νά ἐπέσυρε τήν προσοχήν τῶν δύο κορυφαίων Κερκυραίων ἱστορικῶν, τοῦ Ἡνδρέου Μουστοξύδου καί τοῦ Ἱωάννου Ρωμανοῦ, ὧν ὁ δεύτερος καί σοφωτάτην μονογραφίαν ἐπί τοῦ θέματος ἔγραψε (βλ. Ἡ Ἑβραϊκή Κοινότης τῆς Κερκύρας, «Ἑστία», 1891, τόμ. α΄ σελ. 369,384,401).



Χαρακτηριστική φωτογραφία Έβραίας τῆς Κέρκυρας τοῦ 18 21.

Ή σύμπηξις τῆς ἐβραϊκῆς κοινότητος Κερκύρας ἐγένετο μεταξύ τῶν μέσων τοῦ ιβ΄ καί τά ἀρχάς τοῦ ιδ΄ αΙῶνος. Πράγματι ὁ περίφημος Ἱσπανός Ραββῖνος Βενιαμίν Τουδέλας έπισκεφθείς τήν Κέρκυραν τῷ 1147 δέν εὖρε ἤ μόνον ένα Ίσραηλίτην ὄστις έπηγγέλλετο τόν βαφέα καί ώνομάζετο Ίωσήφ (Πρβ. έν τῆ άγγλικῆ μεταφράσει τοῦ Asher Λονδίνον 1840. τομ. Α΄ σ. 45. Τά περί Ἑλλάδος τοῦ 'Οδοιπορικοῦ τοῦ Βενιαμίν μετέφρασεν ἐλληνιστί ὁ κ. Λάζαρος Βελέλης έν τῆ Τεργεσταία «Ἡμέρα»). Τούναντίον διάφορα προνομιακά ξγγραφα τοῦ ιδ΄ αΙῶνος (1324, 1365, 1370 κτλ.) άτινα μετά προσοχής συνέλεξεν ὁ Μουστοξύδης (βλ. Έλληνομνήμονα σελ. 486, Del le Cose Corcirese σελ. 445 καί 447) δεικνύουσι ότι πολυάριθμοι ήσαν κατά τήν ἐποχήν ἐκείνην οΙ ἐν τῇ νήσῳ τῶν Φαιάκων Ίουδαῖοι. Διά τοῦτο δέον τις νά συμπεράνη ὅτι ἡ ἀποίκισις ἐγένετο κατά τάς μεσολαβησάσας δεκαετίας.

Τήν σπουδαιότητα τῆς ἐν λόγῳ κοινότητος ἀπό τῆς πρώτης ὥρας τῆς Βενετοκρατίας δεικνύει ἡ συμπερίληψις, εἰς τήν ἐξαμελῆ κερκυραϊκήν πρεσβείαν, τήν σταλεΐσαν ἐν Βενετία, ἐνός Ἰουδαίου τοῦ Δαβίδ δέ Σέμου (τῆς ὑφισταμένης εἰσέτι οἰκογενείας), ὡς καί τό θέσπισμα τῆς Βενετικῆς Συγκλήτου (22 Ἰανουαρίου 1387) ὅπερ παρέχει εἰς τούς Ἰουδαίους ἰσοπολιτείαν, ἰσότητα φορολογικήν καί ἐγγυήσεις κατά καταναγκαστικοῦ δανείου.

Καί πᾶσαι μέν αι έγγυήσεις αὖται δέν έτηρήθησαν θρησκευτικῶς, ὅπως οὖτε τ΄ ἀρχαιότερα προνομιακά γράμματα τῶν Φράγκων, δεικνύουσιν ὅμως τήν ὁρθήν ἀντίληψιν ἤν εἶχεν ἡ Βενετία περί τῆς χρησιμότητος τῆς ἐβραϊκῆς κοινότητος. Τήν χρησιμότητα ταύτην (Ιδίως ἐμπορικήν ἐννοεῖται) ηὕξησαν άθρόαι μεταναστεύσεις Ίουδαίων ἐξελαυνομένων τότε ἐξ ᾿Απουλίας (1540). Διά τοῦτο δ΄ ἡ Σύγκλητος δέν περιέλαβε τούς Ἑβραίους τῆς Κερκύρας εἰς τό θέσπισμα (1571) διά τοῦ ὁποίου ἀπέπεμψε τούς Ἱσραηλίτας ἐκ τῶν Βενετικῶν κτήσεων ὅπως διατρανώση τήν πρός τόν Ὑψιστον εὐγνωμοσύνην της ἐπί τἦ νίκη τῆς Ναυπάκτου.

Ἐπίσης μόνον τῷ 1622, ἐνέδωκεν εἶς τήν ἐπίμονον ἀπαίτησιν τῶν φιλοχρίστων (ὡς γράφει ὁ Ρωμανός) Κερκυραίων, τῶν αΙτούντων δι' ἐπανειλημμένων πρεσβειῶν ὅπως οΙ δυστυχεῖς 'Ισραηλῖται ἐγκλεισθῶσιν ἐντός ghetto καί στερηθῶσιν τοῦ δικαιὼματος τοῦ κατέχειν ἄλλην ἀκίνητον Ιδιοκτησίαν ἐκτός τῆς οΙκίας ἐν ἢ κατώκουν. Γενικῶς δ' οΙ Βενετοί προσεπάθουν νὰ ἐξασφαλισθῆ ἡ τάξις κατά τάς ἐκάστοτε γεννωμένας ἀντισημιτικάς ταραχάς. Πόσον δ' εἶχον δίκαιον (ἔστω καί μόνον ἀπό τῆς στενῆς ἐμπορικῆς ἀπόψεως) μαρτυροῦσιν αΙ οΙκονομικαί ζημίαι ὰς ὑπέστη ἡ Κέρκυρα συνεπεία τῶν ταραχῶν τοῦ 1891 καὶ τῆς ἐπακολουθησάσης μεταναστεύσεως τῶν σπουδαιοτέρων Ισραηλιτικῶν οίκων.

Περί τοῦ ἐβραϊκοῦ πληθυσμοῦ τῆς Κερκύρας, ἐπί Βενετοκρατίας εἴχομεν τάς ἐξῆς πληροφορίας: 1) Ἐκθεσις Βαίλου Κερκύρας Α. Φόσκαρη (1558) 600 Ἑβραῖοι: 2) Μαρτυρία Μαρμαρὰ (Ἰστορία Κερκύρας α΄ ἔκδ. Ιταλιστί, σελ. 437) 500 εὕποροι ἐβραϊκοί οἶκοι (τῷ 1663; 3) Ἡπογραφή Γριμάνη (1760) 1171 Ἑβραῖοι.

Είς τάς πληροφορίας ταύτας εἶμαι είς θέσιν νά προσθέσω τήν ἐξῆς ἀνέκδοτον.

Τἢ 25 Απριλίου 1781 έγένετο ἀπογραφή ἐν Κερκύρα ἢς τ' ἀποτελέσματα δέν ἐδημοσιεύθησαν ἐν Βενετία ἀλλά σώζονται, συνοδευόμενα μάλιστα ὑφ' Ικανῶν ἀπογραφικῶν δελτίων, ἐν τῷ ἀρχείῳ Κερκύρας, ἔνθα τ' ἀνεῦρον τυχαίως πρό ὁλίγων μηνῶν.

Μεταξύ τῶν άλλων ὑπάρχει και πίναξ ὑπογεγραμμένος ὑπό τῶν συνδίκων τῆς ἐβραϊκῆς κοινότητος 'Αβραάμ Gaou, Sabatai Mauro και 'Ιωσήφ δέ Σαβατι δε Σεμο καί τοῦ γραμματέως αὐτῆς. Β. de Mordo.

'Ο πίναξ καταστρωμένος κατά τό πρότυπον τῶν Βενετι-





ΓΡΗΓ. Π. ΚΑΣΙΜΑΤΗ Καθηγητοῦ Πανεπιστημίου — 'Ακαδημαϊκοῦ

# ΟΙ ΕΒΡΑΙΟΙ ΤΗΣ ΕΠΤΑΝΗΣΟΥ ΚΑΙ Η ΕΝΩΣΙΣ

'Αναδημοσίευσις ἀπό τήν «ΝΕΑΝ ΕΣΤΙΑΝ» τῆς 15 Μαΐου 1937

Τό πίσω μέρος τοῦ κτιρίου τῆς Συναγωγῆς. Στό βάθος μέ τό τόξο σημειώνεται τό Ἑβραϊκό Σχολεῖο Ταλμούό, (σημερινό Ε΄ Δημοτικό Σχολεῖο), πού γιά πολλά χρόνια ἔδινε τή βασική μόρφωση, ἐβραϊκή καὶ ἐλληνική, στά παιδιά τῆς Κοινότητας. Χαρακτηριστική φωτογραφία Ἑβραίας τῆς Κέρκυρας τοῦ 1821.

Περί τῆς πρώτης ἐμφανίσεως τῶν Ἑβραίων εἰς τάς Ἰονίους νήσους καί δή είς τήν Κέρκυραν καί τήν Ζάκυνθον, όπου κατά τόν Μεσαίωνα έγκατέστησαν σοβαράς παροικίας, δέν ὑπάρχει καμμία θετική πληροφορία. ΟΙ μέν Εβραῖοι Ισχυρίζονται (1) ὅτι ἡ ἐγκατάστασις ἐγένετο μαζί μέ τήν ἐπέκτασιν είς τήν λοιπήν Ἑλλάδα καί ὅτι είς τήν ἔννοιαν τῶν Ἑβραίων Ἑλλήνων, περί τῶν ὁποίων πραγματεύεται ὁ Ἰώσηπος Φλάβιος(²), περιλαμβάνονται καί οἱ ἐν Επτανήσω Ίσραηλῖται. Εἶναι δέ γνωστόν ὅτι είς τήν Ἑλλάδα, καί δή τήν 'Ιωνίαν καί τήν Θεσσαλονίκην, οΙ Έβραῖοι είχον έγκατασταθή ήδη άπό τοῦ Β΄ αίῶνος π.Χ., φεύγοντες τάς διώξεις καί Ιδίως τήν έκδίκησιν Πτολεμαίου τοῦ Ζ΄, τοῦ δευτέρου Εὐεργέτου, ὁ ὁποῖος ἐπικρατήσας τό 146 π.Χ. είς `Αλεξάνδρειαν τοῦ άδελφοῦ του Πτολεμαίου τοῦ ΣΤ΄ τοῦ Φιλομήτορος καί τῆς συζύγου αὐτοῦ Κλεοπάτρας, ἔπνεε μένεα κατά τῶν Ἑβραίων τῆς ΑΙγύπτου, οΙ ὁποῖοι εἶχον ὑποστηρίξει καί πολεμήσει μέ τόν άντίπαλόν του(3). Πιθανωτέρα όμως φαίνεται ή έκδοχή πού ὑπεστηρίχθη ἀπό τόν ἀείμνηστον Ί. Α. Ρωμανόν(4), ὅτι ἡ ἐγκατάστασις τῶν Εβραίων είς τήν Κέρκυραν δέν ήμπορεῖ νά εἶναι παλαιοτέρα ἀπό τόν ΙΒ΄ αΙώνα μ.Χ., διότι ὁ Ραββῖνος τῆς Τουδέλας Βενιαμίν, πού έπεσκέφθη τήν Έλλάδα κατά τό 1148, εὖρε πληθύν Έβραίων πανταχοῦ καί ἀναφέρει ἐκατόν εἰς τήν "Αρταν, πενήντα είς τάς Πάτρας, ἐκατόν είς τήν Ναύπακτον, δύο χιλιάδας είς τάς Θήβας, άνεῦρε δέ μόνον ἔνα είς τήν Κέρκυραν(5). Περί τῶν ἐν Ζακύνθω Ἑβραίων ούδεμία ύπάρχει πηγή παλαιοτέρα τοῦ τέλους τοῦ ΙΕ΄ αἰῶνος(6). Πάντως οΙ Έβραῖοι τῆς Κερκύρας καί τῆς Ζακύνθου κατά μέγα μέρος έγκατεστάθησαν πρό τοῦ περιφήμου διατάγματος τῆς 'Αλάμπρας τῆς 31 Μαρτίου 1492, διά τοῦ όποίου ὁ Φερδινάνδος ὁ Ε΄ καί ἡ Ἱσαβέλλα οὶ Καθολικοί διέταξαν τήν έξωσιν τῶν Ἑβραίων ἔξω τῶν ὁρίων τοῦ Ισπανικού Βασιλείου, καί τό οποῖον ἀποτελεῖ τόν δεύτε-

ρον θεμελιώδη σταθμόν είς τήν έβραϊκήν διασποράν καί έγκαινιάζει τήν περίοδον τῶν νεωτέρων περιπλανήσεων τοῦ σεφαραδιτικοῦ Ἑβραϊσμοῦ, ὁ ὁποῖος, καυχώμενος ὅτι κατάγεται άπό τάς Ιθυνούσας τάξεις τῆς Παλαιστίνης, έγκατεστάθη έν αίχμαλωσία είς τήν Ίσπανίαν ὑπό τοῦ στρατηγοῦ τοῦ Ναβουχοδονόσορος τοῦ Β΄, Ίσπανοῦ, μετά τήν καταστροφήν τοῦ πρώτου ναοῦ, τό 587 π.Χ. Τοῦτο εἶναι προφανές άπό τό γεγονός ὅτι πολύ πρό τοῦ διατάγματος τῆς 'Αλάμπρας ἀπαντοῦν προνομιακά διπλώματα ὑπέρ τῶν Έβραίων τῆς Κερκύρας, ἐπιζητούμενα συχνότατα ἀπό τήν πολυπαθή αὐτήν φυλήν πρός ἀσφάλειάν της κατά τῶν καταδιώξεων πού προεκάλει τό πνεῦμα τῆς μισαλλοδοξίας καί τοῦ φανατισμοῦ, άλλά καί ή βαθυτέρα διάστασις πού διετηρήθη πάντοτε μεταξύ τῶν Ἑβραίων καί τῶν αὐτοχθόνων καί περί τῆς ὁποίας θά λεχθοῦν όλίγα κατωτέρω. ΕΙς τάς αΙτήσεις κὰί τάς Ικεσίας τῶν Ἑβραίων πολλάκις ἐνέδιδον οι άρμόδιοι άρχοντες. Ούτω π.χ. άναφέρεται ότι ό δεσπότης τῆς Κερκύρας Φίλιππος ὁ Ταραντῖνος καί ἡ σύζυγος του Αίκατερίνη, ἐπίτιτλος Αύτοκράτειρα Κωνσταντινουπόλεως, έξέδωκαν δύο διατάγματα, τήν 23ην Νοεμβρίου 1317 καί τήν 12ην Μαρτίου 1324, παρέχοντα άσφαλείας είς τούς Έβραίους. Τό γεγονός άλλωστε τοῦτο, τῆς ἐγκαταστάσεως τῶν Ἑβραίων εἰς τήν Κέρκυραν πρό τῆς έξ Ἱσπανίας καί Ἱταλίας μετοικεσίας, φαίνεται καί ἀπό τό ότι οΙ άρχαιότεροι τῶν ἐν Κερκύρα Ἑβραίων, ὡς καί οΙ Έβραῖοι τῆς Ζακύνθου, εἶχον κοινήν αὐτῶν γλῶσσαν τήν έλληνικήν, όπως όλοι οΙ ομόφυλοί των τῆς ἀρχικῆς διασπορᾶς, οΙ ὁποῖοι λόγω τῆς πτωχείας τῆς κοινῶς ὁμιλουμένης άραμαϊκής γλώσσης, ήρχισαν μετά τήν κατάκτησιν τοῦ Μεγάλου Άλεξάνδρου νά χρησιμοποιοῦν τήν έλληνικήν, μέχρι τοῦ σημείου ὤστε αὐτό τό Ταλμούδ νά ἀναφέρη ὅτι είς τήν Ἰουδαίαν ὸμιλοῦνται δύο γλῶσσαι, ἡ ἐβραϊκή καί ἡ έλληνική(7). Τοῦτο δέ παρά τάς προσπαθείας τῶν φαρισαίων καί δλων τῶν πνευματικῶν ἀρχηγῶν τῶν Ἑβραίων, οΙ ὁποῖοι, μέ τόν ἄγριον ἐθνικισμόν πού διακρίνει τήν φυλήν των, ἡθέλησαν νά ἀποκλείσουν τά ἐλληνικά, τά ὁποῖα ἐν τοὐτοις ἐπεκράτησαν, ὅπως συνέβη καί μετά τήν ἐμφάνισιν τοῦ Χριστιανισμοῦ(<sup>8</sup>).

"Ότι παλαιότερον, καί ἴσως πρό τῆς έγκαταστάσεως τῶν σεφαραδιτών Έβραίων της Ίταλίας καί της ένετικής κατακτήσεως, πού ἐπέδρασαν ἀσφαλῶς είς τήν δημιουργίαν καί τήν διάδοσιν τοῦ Ιταλικοῦ Ιδιώματος, τό ὁποῖον χρησιμοποιοῦν είς τούς κατόπιν χρόνους οἱ Ἑβραῖοι τῆς Κερκύρας καί διά τό όποῖον πιθανῶς κατά πολύ νά συνετέλεσε καί ή ένετική κατάκτησις, ή όποία κατεδίωξε τά έλληνικά γράμματα καί γενικώτερον πάσαν μορφωτικήν προσπάθειαν(9), καί πρός τόν δεσπότην συνήθης είς τούς Εβραίους προσαρμογή, ώμιλεῖτο ἡ ἐλληνική γλῶσσα φαίνεται άφ' ἐνός μέν ἀπό τούς Ἑβραίους τῆς Ζακύνθου, ὅπου το κύμα τῆς σεφαραδιτικῆς μετοικεσίας δέν ἦτο σοβαρόν οῦτε καί μεγάλη ή ἐπίσημος μέ τάς ἐνετικάς ἀρχάς ἐπαφή καί όπου ομιλουμένη μεταξύ τῶν Ἑβραίων γλῶσσα παρέμεινε πάντοτε ή ἐλληνική(10). 'Αφ' ἐτέρου δέ φαίνεται τοῦτο ἐκ τοῦ ὅτι, ὡς ἀναφέρεται είς τά Κερκυραϊκά «'lσραηλιτικά Χρονικά» τῆς 31 'Ιανουαρίου 1862, μέχρι τότε, «κατά τὴν ἐορτήν τῶν ἐβδομάδων», είς πάσας τάς Συναγωγάς ψάλλεται ὑμνολογία είς ἐθνικήν γλῶσσαν, ἤτις προοιμιάζει διά τῆς ώδῆς. «Εἶς "Αγιος Κύριος ὁ Θεός». Έλληνιστί ώσαύτως καί έλεγεῖα τινά ψάλλονται κατά τήν ἐπέτειον ήμέραν τῆς παρ' ἡμῖν ἀξίποτε μνημονευομένης «καταστροφής τοῦ Ἱεροῦ Ναοῦ». Τοῦτο δέ ἀνεξαρτήτως τής ύπάρξεως έλληνικής Συναγωγής, ή όποία ήτο καί ή άρχαιοτέρα έν Κερκύρα. Πρέπει μάλιστα νά πιστεύσωμεν ότι χωρίς τήν σεφαραδιτικήν μετοικεσίαν θά είχομεν ίσως είς τήν Έλλάδα λελυμένον ήδη πρό πολλοῦ τό ἐβραϊκόν πρόβλημα, διότι δέν πρέπει νά παραγνωρισθή ότι ή μετοικεσία αὐτή, ἀποσπάσασα τούς "Ελληνας 'Εβραίους τῆς Κερκύρας άπό την έλληνικήν γλώσσαν, τούς ένίσχυσε είς τόν φυλετικόν νομαδισμόν των καί τούς έξεχώρισε δριστικώς άπό τούς λοιπούς κατοίκους τῆς χώρας, διότι ήμπόδισε τήν άφομοίωσιν πού θά ἐπήρχετο κατ' ἀνάγκην καί μέ τήν διατήρησιν έστω τῆς θρησκείας των, ἄν δέ τούς έχώριζεν ἡ γλώσσα καί ἄν δέν ένισχύετο ἡ άγάπη τῆς Ιδιαιτέρας ξεχωριστής έθνικής των ζωής, πού μοιραίως τούς ἀπεμάκρυνε άπό τό σύνολον. Δέν είναι δυνατόν βέβαια νά παραβλεφθή ότι ή διαφορά τῆς θρησκείας πολύ συνετέλει καί συντελεῖ είς τήν δημιουργίαν τοῦ φανατισμοῦ, ὁ ὁποῖος προεκάλεσε τάς άμετρήτους καταδιώξεις πού ὑπέστη ἡ μαρτυρική αὐτή φυλή. Άλλά πρέπει ἐπίσης νά ἀναγνωρισθή ὅτι είς τό βάθος οΙ λόγοι τοῦ χωρισμοῦ καί τῆς ἐχθρότητος δέν είναι πάντοτε καί κυρίως θρησκευτικοί άλλά κοινωνικοί. Πῶς θά έξηγεῖτο τό σημερινόν φαινόμενον τοῦ πανταχοῦ ὑπάρχοντος άντισημιτισμοῦ μέ θρησκευτικήν δικαιολογίαν; ΑΙ θρησκευτικαί αίτίαι έξέλιπον, ὁ ἀντισημιτισμός ὅμως παραμένει καί παρίσταται άνάγκη νά εὐρίσκωνται κάθε τόσον νέαι δικαιολογίαι, ὅπως εἶναι π.χ. ἡ ἐπίσημος φυλετική θεωρία τοῦ Τρίτου Ράϊχ(\*\*).

Πόσον εἶναι Ιδιαιτέρως διά τήν 'Ελλάδα άκριβής ἡ παρατήρησις αὐτή, φαίνεται κυρίως εἰς τήν πόλιν εἰς τήν ὁποίαν ὑπάρχει ἡ πολυπληθεστέρα ἑβραϊκή παροικία, εἰς τήν Θεσσαλονίκην. Οὐδείς ὑφίσταται θρησκευτικός φανατισμός. "Ο,τι χωρίζει βαθέως τόν ἐλληνικόν πληθυσμόν ἀπό τόν ἐβραϊκόν, εἶναι ἡ ξεχωριστή ζωή πού ζῆ ὁ τελευταῖος χαρακωμένος εἰς τάς παραδόσεις του καί ἐντελῶς ξένος πρός τήν χώραν καί ἀκόμη ἡ γλωσσική διαφορά, τό Ιδιόρρυθμον Ισπανικόν ἰδίωμα ἤ κάποτε καί τά ἀνεκδιήγητα γαλλικά πού ἀκούονται εἰς τούς δρόμους τῆς Μακεδονικῆς πρωτευούσης καί πού ὑποδέχονται ἤδη εἰς τόν σταθμόν τόν ἀφι-

κνούμενον είς αὐτήν μέ τάς κραυγάς τὧν 'Εβραίων άχθοφόρων, Ικανάς νά καταστήσουν αφοδρόν ἀντισημίτην καί τόν πλέον ἀνεξίκακον καί ἀνεξίθρησκον "Ελληνα. 'Αλλοῦ λοιπόν καί δχι είς τήν θρησκείαν εὐρίσκεται ἡ ἐξήγησις τοῦ χάσματος.

ΟΙ Έβραΐοι ετήρησαν τόν χαρακτήρα τής νομαδικής φυλής. 'Ο Adolphe Lods, είς το θεμελιώδες περί τῶν πρώτων άρχων του Ίσραήλ βιβλίον του(12), περιγράφει μέ έξαιρετικήν ένάργειαν τήν ζωήν τών νομάδων αύτών πού άνέτρεφαν πρόβατα καί κατσίκες καί πού έσπερναν καί μερικά δημητριακά, όταν ή έποχή ήτο πρόσφορος καί ήμποροῦσαν νά θερίσουν πρίν ἀπό τήν προσεχή τους μετακίνησιν. Τούναντίον ὁ ἄνθρωπος συνδέεται μέ τό ξδαφος μόνον μέ τό φύτευμα καρποφόρων δένδρων. «'Ο 'Ασιάτης, λέγει ἔνα αίγυπτακόν κείμενον<sup>(13)</sup>, δέν ήμπορεῖ νά μείνη είς τήν θέσιν του· τά πόδια του κινοῦνται διαρκῶς». Προωθούμενος καθ' ἡμέραν ἀπό τάς μονίμους φυλάς πού τόν ὑποκαθιστούν, ὁ νομάς ἐκλέγει τήν στέππην καί τήν ἔρημον. Ἡ δέ ἔρημος ἔχει τόν Ιδιον χαρακτήρα καί τήν Ιδίαν ἔλξιν μέ τήν θάλασσαν[14], πρός τήν όποίαν τελικώς καταφεύγουν οί νομάδες. Είς τοῦτο ἔγκειται τό μυστικόν τῆς πρώτης διασποράς των έβραϊκών φύλων, τά όποῖα, έγκατασταθέντα είς τήν Παλαιστίνην κατά τόν ΙΔ' Ισως αίῶνα π.Χ., μετά μακράν νομαδικήν περιπλάνησιν, δέν έδίσταζαν νά έγκαταλείψουν τήν γήν τής μετοικεσίας των είς πρώτην εϋκαιρίαν. Ήδη δέ είς τήν ἐποχήν τῶν προφητῶν, οΙ Ἑβραῖοι ήσαν κατεσπαρμένου έξω τῆς Παλαιστίνης είς ὅλα τά σημεῖα τοῦ ὁρίζοντος. «Μή φοβοῦ, ὅτι μετά σοῦ είμί· ἀπό ἀνατολῶν ἄξω τό σπέρμα σου καί ἀπό δυσμῶν συνάξω σε. Έρῶ τῷ βορρῷ "Αγε καί τῷ λιβί μή κώλυε: άγε τούς υἰούς μου άπό γῆς πόρρωθεν, καί τάς θυγατέρας μου ἀπ' ἄκρων τῆς γῆς», λέγει ὁ Ἡσαΐας κατά τόν Η΄ αίωνα<sup>[15]</sup>, «Νῦν ἀποστρέψω αίχμαλωσίαν έν Ίακώβ... καί ούκ έσται δ έκφοβών έν τῷ ἀποστρέψαι με αὐτούς ἐκ τῶν ἐθνῶν καί συναγαγεῖν με αύτούς έκ τῶν χωρῶν τῶν ἐθνῶν...» ὑπόσχεται ὁ Ἱεζεκιήλ δύο αίῶνας βραδύτερον (18). Ο Ζαχαρίας κατά τόν Ε΄ αίωνα διαπιστώνει την διασποράν καί ὑπόσχεται έκ μέρους τοῦ Θεοῦ «ἐκ τῶν τεσσάρων ἀνέμων τοῦ Οὐρανοῦ συνάξω Ύμας»(17).

"Όταν μάλιστα έμφανίζονται αl πρώται δυσκολίαι κατά τήν έλληνιστικήν έποχήν μέ τάς γιγαντιαίας μετακινήσεις τῶν πληθυσμῶν τῆς γῆς, καί ἡ Παλαιστίνη καθίσταται ὁ διάδρομος μεταξύ Αίγύπτου καί Συρίας καί διασχίζεται καθ ημέραν άπό τά στρατεύματα τῶν διαδόχων τοῦ Μεγάλου Άλεξάνδρου πού μάχονται μεταξύ των, ή διασπορά, καί ίδίως πρός τήν 'Αλεξάνδρειαν, προσλαμβάνει μορφήν γενικῆς μετοικεσίας, πού όλοκληρώνεται μέ τήν δευτέραν καταστροφήν τοῦ Ναοῦ τό 70 μ.Χ. Περισσότερον ἀπό τό αίσθημα ότι τό ἔδαφος φεύγει ὑπό τούς πόδας των, τό όποῖον ἀποδίδει είς τούς Ἑβραίους τῆς Αλεξανδρείας, μετά τάς άντισημιτικάς διώξεις τοῦ Α΄ αίῶνος, ὁ διαπρεπής ὁμόφυλός των Ιστορικός κ. Ζωζέφ Νεχαμά<sup>(18)</sup>, οΙ Έβραῖοι εἶχον ίσως τό αἴσθημα ότι τίποτε δέν τούς συδδέει μέ τό ξδαφος καί ότι μόλις χρειασθή άγών διά νά κρατηθούν είς αύτό, είναι προτιμότερον νά τό έγκαταλείψουν διά νά άναζητήσουν καλυτέραν τύχην καί νά προσεγγίσουν περισσότερον πρός άνωτέρας μορφάς πολιτισμού.

Πράγματι, ἔν εἶδος νόμου φυσικοῦ ώθεῖ τοὺς νομάδας νά διεξάγουν συνεχῆ ἀγῶνα διεισδύσεως εἰς τάς προωδευμένας χώρας ποῦ περιβάλλουν τήν ἔρημόν των καί νὰ μετατοπίζωνται πρός ἐδάφη πλουσιώτερα καί περισσότερον πολιτισμένα. ΟΙ Ἑβραῖοι ὑπέστησαν καί αὐτοί τόν κοινόν νόμον. Ἄλλ΄ ὅπως λέγει ὁ Η. Βαπίτθ, θά ἐξελιχθοῦν μέν ἀπό τήν σκηνήν εἰς τό σπίτι καί ἀπό τόν φυλετικόν ὅμιλον εἰς τήν πολίχνην, εἰς τό βάθος ὅμως τῆς ψυχῆς των θά

παραμείνουν ἀκαταβλήτως νομάδες. Καί ὅταν θά ἐγκατασταθοῦν είς τήν Παλαιστίνην, ὅταν ταχύτστα θά γίνουν μόνιμοι κάτοικοι, θά ἀποκτήσουν τά ήθη τοῦ μονίμου κατοίκου καῖ θά ὑποστοῦν τήν ἐπίδρασιν τῶν κατακτηθέντων, ἀνωτέρων είς ὑλικόν πολιτισμόν, πάλιν θά αίσθάνωνται είς τό βάθος τῆς ψυχῆς των, μυστικά ἤ φανερά, τήν νοσταλγίαν τοῦ νομαδισμοῦ.

Ο νομαδισμός μάλιστα αὐτός έξεδηλώθη ὑπό μορφήν πολιτικοκοινωνικής δοξασίας έξ άφορμής τοῦ κοινωνικοῦ ζητήματος πού έδημιούργησεν ή μόνιμος έγκατάστασις είς Παλαιστίνην. ΟΙ νομάδες άγνοοῦν τήν διάκρισιν είς κοινωνικάς τάξεις, ή όποία ἀποτελεῖ τήν ἐπικίνδυνον άλλ' άναπόφευκτον πολυτέλειαν της μονίμου ζωής τών πόλεων. Καί ή ύπαρξις τῶν κοινωνικῶν τάξεων θέτει ώμόν τό ζήτημα τῆς κοινωνικής άνισότητος καί τής πιέσεως τῶν άδυνάτων ἀπό τούς Ισχυρούς. Αν δέ είναι άληθές ότι οι νόμοι είς τάς πολιτισμένας κοινωνίας πρέπει νά τίθενται διά νά προστατεύουν τό δίκαιον τῶν άδυνάτων κατά τῆς βίας τῶν ίσχυρῶν, καί ἄν ὁ Χαμουραμπί ἀναφέρη είς τόν ἐπίλογον τοῦ Κώδικός του ότι έχάραξεν αὐτόν «διά νά μή βλάπτη ὁ ίσχυρός τόν άδύνατον καί διά νά άσφαλισθοῦν τά όρφανά καί αί χῆραι»(20), ή προσπάθεια αὐτή τῶν νόμων δέν ἐπιτυγχάνεται πάντοτε καί ή άνισότης, μέ τά πολλά κτυπητά της παραδείγματα, προκαλεῖ ἐνίοτε τήν ἀγανάκτησιν τῶν δικαίων πού άναζητούν διαρκώς νέας διεξόδους. Ο Ίσραήλ έζήτησε τήν διέξοδον μέ τήν έπάνοδον είς τόν νομαδισμόν. Οϋτως ἀναφέρεται(21) ὅτι ὁ Ἱωναδάβ, υἰός τοῦ Ρηχάβ, ἐπέβαλε κατά τά μέσα τοῦ Θ' αίῶνος είς τόν φυλετικόν του ὅμιλον τήν ὑποχρέωσιν νά τηρή διαρκῶς, ὡς καθῆκον θρησκευτικόν, τάς συνηθείας τῆς νομαδικῆς ζωῆς πού εἶχε διατηρήσει ή παράδοσις.

Περισσότερον όμως άκόμη φαίνεται ή νομαδική ψυχολογία τῶν Ἑβραίων είς τήν θρησκευτικήν των ἐπιμονήν. Διά τό πλήθος, καί πολύ περισσότερον τό πρωτόγονον, ή έννοια τοῦ Θεοῦ συνδέεται άρρήκτως μέ τό έδαφος. Τό έδαφος κρατεῖ τόν ἄνθρωπον καί τοῦ ἐπιβάλλει τελικῶς τόν Θεόν του. Διότι ὁ Θεός είναι διά τόν πρωτόγονον ἡ πηγή τῆς ζωῆς. Είς αὐτόν όφείλονται ἡ γονιμότης τοῦ ἐδάφους καί ή εύκρασία τῶν καιρῶν. "Αλλοι εἶναι οΙ προστάται τῶν νομάδων, ἄγριοι καί πολεμικοί θεοί τῆς στέπτης, καί ἄλλοι, ήμεροι άλλά δωνατοί, οΙ προστάται τῶν μονίμων κατοίκων, θεοί τῆς εύφορίας καί τοῦ έδάφους. "Όταν οΙ Έβραῖοι έγκατεστάθησαν είς τήν Χαναάν, τό φυσικώτερον ήτο νά έγκαταλείψουν βαθμηδόν τόν θεόν τῆς ἐρήμου, τόν Ἱεχωβᾶ, καί νά λατρεύσουν τούς θεούς τῆς νέας των γῆς, τόν Βάαλ τῶν Χαναναίων. Διότι οΙ Έβραῖοι δέν κατέλαβον τήν Παλαιστίνην ώς κατακτηταί διά μιᾶς, ὅπως ἀποδεικνύουν τά άρχαιότερα κείμενα, άλλ' έγκατεστάθησαν βαθμηδόν είς αὐτήν, άφοῦ ήγωνίσθησαν ἐπί μακρόν κατά φυλάς, χωρίς νά έξουθενώσουν τούς ὑπάρχοντας κατοίκους(22), ἀφ΄ ἐτέρου δέ ή θρησκεία των, θρησκεία νομαδική, διέφερεν έντελώς ἀπό τήν θρησκείαν τών κατακτηθέντων. Πράγματι δέ τό πράγμα έκινδύνευσε νά συμβή. 'Ο 'Ωσηέ είς τόν Η' αίωνα κατηγορεί τόν λαόν τοῦ Ἱσραήλ ὅτι δέν ἀναγνωρίζει πώς όφείλει τό στάρι του είς τόν Ίαχβέ, άλλά νομίζει πώς τοῦ τό δίνει ὁ Βάαλ<sup>(23)</sup>. Φαίνεται δέ ὅτι οἱ Ἑβραῖοι, κατά περιόδους, άλλοτε μέν ένήλλασσαν τήν λατρείαν του Ίεχωβά μέ τήν πίστιν των είς τούς τοπικούς θεούς, άλλοτε συνεπλήρωναν τήν πατρικήν των θρησκείαν μέ τήν λατρείαν και διαφόρων άλλων τοπικών θεοτήτων. ή άντίδρασις, όμως, δέν έβράδυνε νά έπέλθη. Καί ή σοφία τῶν ηνετών τοῦ ἐβραϊκοῦ λαοῦ κατώρθωσε ν' ἀνεύρη είς τούς τοπικούς θεούς τά χαρακτηριστικά πού τούς ἐπλησίαζαν πρός τόν Ίαχβέ καί νά τούς ἀπορροφήση είς τήν ψυχήν τοῦ περιούσιου λαοῦ, πού ένοστάλγει τόν νομαδισμόν τῆς

έποχῆς τῆς ἐρήμου, ἐποχῆς ποῦ ὑπῆρξε, κατά τοὺς προφήτας (24), ὁ χρυσοῦς αίων τῶν σχέσεων τοῦ Ἱσραήλ πρός τόν Ἱεχωβᾶ. Καὶ μετά τήν δοκιμασίαν ὅμως τῆς ἐπαφῆς της πρός τόν πολιτισμόν τῶν Χαναναίων, ἡ ἀρχαία νομαδική θρησκεία, ἐπηρεασθείσα φυσικά καὶ ἀλλοιωθείσα ἀπό τήν ἀπορρόφησιν τῶν ἐντοπίων θεοτήτων, παρέμεινεν ἐν τούτοις ίσχυρά, ἀποτελοῦσα τήν κυρίαν ἐκδήλωσιν τοῦ νομαδικοῦ χαρακτῆρος τῆς φυλῆς καὶ τόν ἐξωτερικόν κρίκον μεταξύ τῶν μελῶν της, τά ὁποῖα δέν συνέδεσε ποτέ ἡ προσ-ἡλώσις πρός τό κατ' ἐξοχήν ἀντικειμενικῶς σταθερόν κοινόν κτῆμα, τό ἔδαφος.

Ο νομαδισμός αύτός διετηρήθη είς όλην τήν μακράν Ιστορίαν τῆς ἐβραϊκῆς φυλῆς. Ὁ Ἑβραῖος εὐρίσκεται πάντοτε ὑπό διαμετακόμισιν. Καί διά τοῦτο δέν κατορθώνει ποτέ νά συνδεθή μέ την γην πού κατοικεί καί άναζητεί τόν άπαραίτητον είς τήν ζωήν του ίδεαλισμόν είς τήν θρησκείαν του καί είς τήν κοινότητα τῶν ὁμοφύλων του. 'Ο σεκταρισμός του αὐτός, ὁ ὁποῖος συνδέεται μέ μίαν ληστρικήν έκμετάλλευσιν τοῦ τόπου είς τόν ὁποῖον ζῆ καί ὁ όποῖος τοῦ είναι ξένος, είναι ἡ βασική αίτία τῆς ἀντιθέσεως τῶν αὐτοχθόνων πρός τόν Ἑβραῖον. Καί παλαιότερον μέν, όταν ὁ ἄνθρωπος, είς ἀναζήτησιν τοῦ ζωτικοῦ μύθου πού θέλει ἀπαραιτήτως Κυβερνήτην, είχε ώς πρώτον ίδανικόν του τήν θρησκείαν, ή μῆνις κατά τοῦ Ἑβραίου προσελάμβανε τήν μορφήν θρησκευτικού διωγμού. 'Από δύο όμως αίώνων, όταν ἤρχισε τό ξύπνημα τῶν ἐθνικοτήτων καί Ιδίως τούς τελευταίους καιρούς, πού τά ίδανικά τοῦ Έθνους καί τῆς Πατρίδος ἐπῆραν τήν πρώτην θέσιν τῆς άνθρωπίνης ψυχής, ή έχθρότης κατά τῶν Ἑβραίων προσέλαβε μορφήν έθνικης διαστάσεως καί έκρήξεως πατριωτικῆς. "Ας μή παραβλέπεται ὅτι ἡ ἔννοια τῆς φυλῆς είς τήν σύγχρονον Γερμανίαν αποτελεῖ έθνικόν αίτημα τῆς κρατικῆς κοσμοθεωρίας. Καί ὅπου ὅμως ἡ ἔννοια τοῦ ἔθνους ὑπεχώρησε μονίμως ή παροδικώς καί τήν θέσιν της είς τήν ψυχήν τοῦ ἀνθρώπου κατέλαβε ἡ ίδέα τῆς ἀρχούσης ἡ τῆς έπιβαλλομένης κοινωνικής τάξεως, ὅπως π.χ. είς τήν Σοβιετικήν Ρωσίαν, ή μήνις κατά τῶν Ἑβραίων δέν ἔπαυσε, ἤλλαξε μόνον ἐπιφάνειαν καί μετετοπίσθη είς τήν ίδέαν τοῦ κοινωνικού σεκταρισμού καί τῆς ταξικῆς προδοσίας. Τά «πογρόμ», πράγματι, είς τήν Σοβιετικήν Ρωσίαν δέν έλειψαν<sup>(25)</sup>.

ΑΙ γενικαί σκέψεις πού προηγήθησαν γεννοῦν, ἀκριβῶς λόγῳ τῆς γενικότητός των καί τῆς συντομίας των, ἀμφιβολίας καί χάσματα. Μία ἐπεξήγησις εἶναι ἀπαραίτητος.

Πρέπει πράγματι ν' ἀποδοθἢ τόσον μεγάλη σημασία είς τὴν ἔννοιαν τῆς φυλῆς καί τάς Ιδιότητας αὐτῆς, ἄν δέ τοῦτο εἶναι ἀληθές, τί πρέπει νά λεχθἢ διά τάς ἀναμίξεις τῶν φυλῶν, πού ἀποτελοῦν καθημερινόν φαινόμενον τῆς κοινωνικῆς ζωῆς;

'Ο όμιλῶν σήμερον περί καθαρότητος μιᾶς φυλῆς εὐρίσκεται ἐκτός τῆς πραγματικότητος. Είς τοῦτο ἄλλωστε συνίσταται τό βασικόν μειονέκτημα τῆς θεωρίας τοῦ Gobineau. Μέσα είς τήν διαδρομήν τῶν αἰώνων, μέ τό ζύμμμα καί τό ξαναζύμωμα τῆς ἀνθρωπίνης ζύμης, ἐπέρχεται σύγχυσις τῶν φυλῶν καί ἀμοιβαία ἐπίδρασις τῶν Ιδιοτήτων καί τῆς ψυχοσυνθέσεως τῆς μιᾶς ἐπί τῆς ἄλλης. 'Απέναντι τῆς μιμήσεως — ἐθίμου πού θεμελιώνει είς ἐξωτερικούς τύπους τήν παράδοσιν, ἀντιδρᾶ ἡ μίμησις — μόδα, πού προέρχεται ἀπό τήν συμβίωσιν καί πού ἀνατρέπει καί τῆς κληρονομικότητος ἀκόμη τὰ δεδομένα. Είς ταῦτα πρέπει νά προστεθῆ καί ἄλλο στοιχεῖον μειώσεως τῆς σημασίας τοῦ φυλετικοῦ παράγοντος, ἡ πνευματική ἀνάπτυξις καί πρόοδος. Μὲ τήν ἀνάπτυξιν αὐτήν οἱ ἄνθρωποι χειραφετοῦνται ἀπό τό περιβάλλον τους, καί ἔτσι ἐκφεύγουν, ὅπως

λέγει ὁ Berr, ἀπό τήν χρυσαλλίδα πού καλεῖται φυλή(26).

ΑΙ άπόψεις αύταί έφαρμόζονται φυσικά καί είς τήν έβραϊκήν φυλήν. Άλλ' έν μέτρω μόνον. Διότι ὑπῆρξε μέν συγχρωτισμός τῶν Ἑβραίων μέ τούς ἄλλους ἀνθρώπους, άλλ' ὁ συγχρωτισμός αὐτός δέν προσέλαβε τήν μορφήν καθολικοῦ φαινομένου. Όπου παρετηρήθη τοιοῦτος συγχρωτισμός, ὅπου δηλαδή οΙ παράγοντες τῆς ἀντιδράσεως είς αὐτόν ὑπεχώρησαν, οΙ Ἑβραῖοι ἀπέβαλον τόν χαρακτῆρα τῆς ξεχωριστῆς ὁμάδος καί, συνδεθέντες μέ τήν νέαν των πατρίδα, άφωμοιώθησαν ώς ἄτομα μέ τό κοινωνικόν σύνολον. Έκεῖ δέν ὑπάρχει σοβαρῶς σήμερον ἐβραϊκόν ζήτημα, ὅπως π.χ. είς τήν Γαλλίαν, ὅπου ἡ κρίσις τῆς ὑποθέσεως Ντρέϋφους άπέδειξε τάς σαθράς βάσεις τοῦ άντισημιτισμού καί όπου ό σημερινός πρωθυπουργός εἶναι Εβραῖος, καί ἄν δέν ὑπῆρχον οΙ ἐπήλυδες διαβατικοί Ίσραηλῖται οὕτε ἡ έλαχίστη ὑπόνοια θά ὑφίστατο περί Έβραίων. Κατά τό πλεῖστον ὅμως, ἡ ὁμαδική ὁμοιογένεια τῶν Ἑβραίων διετηρήθη(27). ՝ Ακριβῶς διότι ὁ νομαδισμός τῆς φυλῆς των έξεδηλώθη μέ τό μόνον δυνατόν του ἔρεισμα, τόν θεϊσμόν, ὁ ὁποῖος μετέβαλε τήν ἀρχαίαν ίδέαν τῆς θρησκείας πού ἔγινε δι΄ ἔναν λαόν είς τήν μεσσιανικήν αποψιν τοῦ περιουσίου λαοῦ πού έξελέγη διά νά διατηρήση καί νά διαδώση μίαν πίστιν(<sup>28</sup>). Ἡ μεσσιανική αὐτή πίστις τοῦ Ἱσραήλ συνεκράτησε τό μέγα πλήθος είς τόν σύνδεσμον μέ τήν φυλήν του καί παρημπόδισε τήν άφομοίωσιν μέ τούς άλλους λαούς, διετήρησε δηλαδή τήν άσβεστον φλόγα τῆς έχθρότητος πρός τούς 'Εβραίους, ἡ ὁποία δέν ὑπάρχει είς τάς περιπτώσεις πού ἐπῆλθεν ἡ άφομοίωσις αὐτή, ἡ ὁποία πρέπει νά τονισθή ὅτι ἐπέρχεται πάντοτε ὅταν ὁ Ἑβραῖος ἀποσπασθῆ ἀπό τήν κοινότητά του καί άντιμετωπίση ώς ἴσος πρός ἴσον τόν ὑπόλοιπον κόσμον καί τήν κοινωνικήν ζωήν. Είς αὐτήν τήν ἀφομοίωσιν, τήν ἀποστασίαν δηλαδή, ὄχι τόσον τήν θρησκευτικήν, ὄσο τήν φυλετικήν, περισσότερον καί όλιγώτερον είς τούς συνεχεῖς διωγμούς, ὀφείλεται τό ὅτι ἡ παραγωγική αὐτή φυλή δέν ηὔξησε σοβαρῶς ἀπό χιλιετηρίδων.

"Ωστε εἶναι μέν ἀληθές ὅτι ὁ φυλετικός παράγων δέν παίζει γενικῶς σήμερον, μέ τήν ἐπιμιξίαν καί τήν ἀνάπτυξιν τῶν ἀνθρώπων, προέχοντα ρόλον, εἶναι ὅμως ἐξ ἴσου ἀληθές ὅτι, εἰδικῶς διά τούς Ἑβραίους, ὁ παράγων αὐτός εἶναι σημαντικός, ὅχι κυρίως ὡς καθαρῶς φυλετικός παράγων, ὅσον διότι ἐπί τῶν ἱδιοτήτων τῆς φυλῆς ἡ παράδοσις οίκοδόμησε μίαν πίστιν πού συγκρατεῖ ὁμοιογενεῖς τούς κεν-

τρικούς πυρήνας τοῦ 'Εβραϊσμοῦ.

ΟΙ Έβραῖοι τῆς Έπτανήσου, καί Ιδίως τῆς Κερκύρας, εὐρέθησαν ἀπέναντι τῆς ἀγγλικῆς προστασίας είς θέσιν έντελώς Ιδιάζουσαν. Ζήσαντες έν σχετική αρμονία μέ τούς Έλληνας κατά τό διάστημα τῆς ἐνετικῆς δεσποτείας, χάρις άφ΄ ἐνός είς τήν σχετικήν ἀνεξιθρησκείαν τῶν ἐντοπίων, κυρίως όμως χάρις είς τά προνόμια τά όποῖα ἐπετύγχανον (τοῦτο δέ Ισχύει κυρίως διά τούς Έβραίους τῆς Κερκύρας) διά κολακειῶν καί παροχῶν πρός τούς κρατοῦντας, ίδίως έν τῆ μητροπόλει, δέν έθεωρήθησαν, ὅμως, ἴσοι μέ τούς αὐτόχθονας μέχρι τῆς καταλήψεως τῶν νήσων ἀπό τούς δημοκρατικούς Γάλλους, ὁπότε ἀνεγνωρίσθησαν είς αὐτούς πάντα τά πολιτικά δικαιώματα καί ὁ ραββῖνος ἐτέθη είς Ισην μοΐραν μέ τούς άρχηγούς τῶν δύο ἄλλων θρησκευμάτων πού έπρεσβεύοντο είς τάς νήσους. ή Ισοπολιτεία όμως αὐτή δέν ἐβράδυνε νά προκαλέση τήν ἀντίδρασιν πού ἐπάγεται πάντοτε ἡ ἀπότομος πρακτική ἐφαρμογή τῶν ἐλευθέρων ίδεῶν, ἡ ὁποία ταχέως ἀποχαλινώνει τούς εὐεργετουμένους ὤστε νά καθίστανται ἀφόρητοι μέ τήν στάσιν των καί νά προκαλοῦν κατ' ἀνάγκην τήν δημιουργίαν άντιδράσεως. Διότι, ήδη ἐπί τῶν αὐτοκρατορικῶν Γάλλων, τό 1808, βλέπομεν ὅτι ὁ Κομμισάριος τῆς ᾿Αστυ-



'Οδός 'Αγίας Σοφίας, ὁ δεύτερος βασικός δρόμος τῆς συνοικίας, ὅπως εἶναι σήμερα.

νομίας τῶν Κορφῶν διαπιστώνει ὅτι διάφοροι «φαυλόβιοι καί κακῆς ζωῆς ἄνθρωποι», κωφεύοντες είς τήν φωνήν τῆς φύσεως, έπιχειρούν κακά κατά τῶν Ἑβραίων καί διατάσσει «άπό τοῦ νῦν καί είς τό έξῆς νά μήν ἤθελεν είναι τινας. ό όποῖος νά τολμήση νά συγχύση είς κανένα τρόπον οῦτε μέ λόγους οῦτε μέ ἔργα τήν ἡσυχίαν καί ἀσφάλειαν τῶν άνθρώπων όπου δμολογούν τήν Ίουδαϊκήν θρησκείαν»(<sup>29</sup>). Μετά τήν ἐπελθοῦσαν ὅμως ἀγγλικήν κατοχήν, ή όποία ώλοκληρώθη τό 1814, οΙ Έβραῖοι έχασαν πάλιν(<sup>30</sup>), κατόπιν νόμων ψηθισθέντων άπό τήν Ίόνιον Βουλήν καί κυρωθέντων άπό τήν `Αρμοστείαν, τά πολιτικά των δικαιώματα, καί βραδύτερον άπηγορεύθη είς αὐτούς καί τό δικηγορεῖν, ἐπιτρεπομένου μόνον νά ἐμφανίζωνται είς τά δικαστήρια ώς ύποδικηγόροι (intervenienti)(31). Έκτοτε συνεχής είναι ή προσπάθεια τῶν 'Εβραίων ν' ἀποκτήσουν τήν Ισοπολιτείαν, ή δέ προσπάθεια αὐτή ήτο τοσούτω μάλλον δυσκολωτέρα, διότι ή κατάργησις τών άντιισραηλιτικών νόμων δέν έξηρτάτο άπό μόνην τήν θέλησιν τῆς ἀγγλικῆς προστασίας, τήν ὁποίαν θά κατώρθωναν νά παρασύρουν μέ τό μέρος των οΙ ένδιαφερόμενοι, άλλ' ξδει νά γίνη διά νόμων ψηφιζομένων άπό τήν Ίόνιον Βουλήν. Πρός τήν κατεύθυνσιν λοιπόν αύτήν έστρεψαν τάς ένεργείας των οι Έβραῖοι τῶν Ίονίων νήσων και ίδίως οι τῆς Κερκύρας, καί είς τήν κατεύθυνσίν των αὐτήν κατ' ἀνάγκην συνηντήθησαν μέ τούς πολιτευτάς τούς κεκηρυγμένους ὑπέρ τῆς ἐλευθερίας τῶν λαῶν, δηλαδή μέ τούς ὁπαδούς τῆς Ἐνώσεως τῆς Ἐπτανήσου μέ τήν Ἑλλάδα.

Ή έπαφή ἐν τούτοις ἐγένετο μετά πάσης περισκέψεως. Τό Ἰσραήλ ἀναμιγνύεται πολλάκις είς τά ἐσωτερικά ζητήματα τῶν λαὢν μέ τούς ὁποίους συγκατοικεῖ καί ἐκμεταλλεύεται τάς πολιτικάς των ἀντιθέσεις. Έχει ὅμως πικράν πεῖραν τῶν διώξεων ποὐ τόν ἀναμένουν ἐν περιπτώσει ἀντιθέτου στροφῆς τῆς τύχης. Ἡ ἐβραϊκή ἐφημερίς «Ἰσραηλιτικά Χρονικά», ἐκδοθεῖσα είς τήν Κέρκυραν κατά τά μέσα τοῦ 1861. μετά τήν ἀποτυχίαν τῆς ἀποστολῆς τοῦ Γλάδστωνος καί ἐνῷ ἐδικαιολογοῦντο ἐκ τῆς φορᾶς τῶν πραγμάτων καί αὶ ἐλπίδες τῶν ριζοσπαστῶν ἀλλά καί οι φόβοι διώξεων τῶν ἐνωτικῶν, ἀναγράφει είς τό προγραμματικόν της ἄρθρον:

«Ένῷ σήμερον ὁ κόσμος ὑπό τήν ἐπιρροήν τῆς προόδου ἐπικαλεῖται καί καθιεροῖ τήν μεταξύ τῶν ἀνθρώπων Ισότητα, μετ' ἐκπλήξεως καί λύπης βλέπει τις ὑφισταμένους ἐν Ἐπτανήσῳ είσέτι ἐξαιρετικούς κατά τῶν Ἱσραηλιτῶν νόμους καί στεροῦντας αὐτούς τῶν δικαιωμάτων τοῦ πολίτου, μολονότι είς τὰ αὐτά βάρη καθυποβάλλουσιν αὐτούς.

» Παράδοξος άνωμαλία καί άντίφασις! 'Η 'Επτάνησος, συνδεδεμένη οὖσα διά τῶν δεσμῶν τῆς θρησκείας, τῶν Ιστορικῶν άναμνήσεων καί τῶν έθνικῶν προσδοκιῶν μετά τῆς ἐλευθέρας 'Ελλάδος, δέν ταράσσεται εἰς τό συμπαθητικόν παράδειγμα τῆς μητρός πατρίδος!(32). 'Ετι δέ παραδοξώτερον εἶναι ὅτι οΙ ἐξαιρετικοί οὖτοι νόμοι ἐξεδίδοντο τῆ ἐγκρίσει τῆς προστάτιδος Κυβερνήσεως τῆς Μεγάλης Βρεπτανίας, καθ' ἤν στιγμήν τό ἀγγλικόν ἔθνος, πρόμαχος τῆς προόδου, εἶναι ὁ ὑπογραμμός τῶν ἐλευθέρων θεσμῶν.

» 'Ο Ίόνιος Ίσραηλίτης λοιπόν όφείλει νά καταδείξη τοῖς συμπολίταις αὐτοῦ, μεθ' ὧν κοινήν ἔχει τήν πατρίδα καί τάς ἐλπίδας(³³) ὅτι ἡ θρησκεία ἤν πρεσβεύει δέν εἶναι ἀσυμβίβαστος πρός τά κοινωνικά αὐτοῦ καθήκοντα, όφείλει νά κάμη γνωστόν ὅτι ἀδίκως συκοφαντοῦνται οὶ θεσμοί αὐτῆς, όφείλει κατά τό παράδειγμα τῶν ἄλλων ἐθνῶν, νά πείση τάν λαόν τοῦτον ὅτι ἄν θελήση νά δικαιώση τούς Ἱσραηλίτας, οὐδεμία οὖτε είς τάς θρησκευτικάς δοξασίας του οὖτε είς τάς πολιτικάς δοξασίας του(³⁴) οὖτε τέλος είς τά συμφέροντα αὐτοῦ βλάβη δύναται νά προέλθη».

Η αυτή έφημερίς είς μακράν μελέτην «περί τῆς άστικῆς καὶ πολιτευματικῆς τῶν Κερκυραίων Ἰσραηλιτῶν καταστάσεως, ἐκ τῶν ἀπωτάτων χρόνων μέχρι τῶν ἡμερῶν μας» μετά πικρίας ἀναφέρει ὅτι ἐξ ὅλων τῶν Ἑβραίων τοῦ Ἑνετικοῦ κράτους, μόνον οΙ Κερκυραῖοι «ἐξουσιοδοτήθησαν νὰ ἐνεργῶσιν ὡς δικανικοί παρά τοῖς δικαστηρίοις. Προκήρυξις δέ τῆς ἐν Κερκύρα Διοικήσεως, ὑπό χρονολογίαν δ ᾿Απριλ. 1698, παρέχει ἀνενδοίαστον ἀπόδειξιν ὅτι οΙ Ἰσραηλίται, καί ὡς ἐκ τῆς περινοίας αὐτῶν, δέν ἡσαν κατώτεροι τῶν ἄλλων πολιτῶν»(35). 'Αναφέρει κατόπιν ὅτι μόνον εἴκοσι πολίται ἐν Κερκύρα ἀνεγνωρίσθησαν ὡς δικηγόροι ἐξ ὧν ἐπτά Ἑβραῖοι, ἐνῷ ἐπί τῆς ἀγγλικῆς προστασίας ἀφηρέθη ἀπό αὐτούς τό δικαίωμα τοῦ δικηγορεῖν.

Ή συνεχής προσπάθεια τῶν Ἑβραίων εἶναι ἡ ἀπόκτησις τῆς Ισοπολιτείας. Διά τήν ἐπιτυχίαν ὅμως τοῦ σκοποῦ των προτιμοῦν ν΄ ἀφήσουν κατά μέρος τό ζήτημα τῆς Ἐνώσεως καί τῆς μεταβολῆς τοῦ Ἰονίου Συντάγματος καί ν΄ ἀπευθύνωνται μέ διάφορον εἰς ἔκαστον γλῶσσαν ζητοῦντες τήν βελτίωσιν τῆς καταστάσεώς των. Πρός μέν τῆν Ἰόνιον Βουλήν ἐπικαλούμενοι τό ἐπιχείρημα τῆς ἐν τῆ Ἑλευθέρα Ἑλλάδι Ισοπολιτείας, πρός δὲ τήν προστάτιδα Δύναμιν ἀναμιμνήσκοντες τήν ἐκπολιτιστικήν αὐτῆς ἀποστολήν καί Ιστορίαν.

«Ἡ Ισραηλιτική Ισοπολιτεία, λέγουν τά «Ἰσραηλιτικά Χρονικά» τῆς 22 Φεβρουαρίου 1862, καθ' ἄ ἐκφράζεται ὁ εὐρωπαϊκός Τύπος, εἶναι τό σύνθημα τοῦ πεπολιτισμένου κόσμου. Ὁ Ἰσραηλίτης τοῦ Ἰονίου δέν ἀμφιβάλλει ὅτι οὐδεμία ἐν τῆ γῆ ταύτη τῆς ἐλευθερίας θέλει ἐγερθῆ φωνή άντιτείνουσα τήν Ικανότητα τῶν Ἱσραηλιτῶν πρός ἀπαλαυήν τῶν ἀστικῶν καὶ πολιτευματικῶν δικαιωμάτων, ἄτινα εἰς αὐτούς ὡς ἀνθρώπους ἀποτελοῦντας μέρος τῆς κοινωνίας ἀνήκουσιν. Εἴθε ἡ νέα Ἑπτανησιακή Βουλή, τῆς ὁποίας τά μέλη είσίν ἄνδρες ἐπί νοητικῆ Ικανότητι καί πατριωτισμῷ τιμῶντες τόν τόπον των, νά ἐκπληρώσωσιν ἀποστολήν ἀνταξίαν τοῦ αἰῶνος τούτου τῆς προάδου, ἤτις θέλει μεταδώσει τό ὄνομά των εὐλογητόν καί σεβαστόν εἰς τάς ἐπερχομένας γενεάς».

Ή νέα Βουλή, τήν οποίαν άναφέρει ή έβραϊκή έφημερίς, είναι ή 12η, ή όποία συνελθούσα τήν 15ην Φεβρουαρίου 1862, έξέλεξε Πρόεδρον μέν τόν Ήλίαν Ζερβόν, άντιπρόεδρον δέ τόν Ίωσήφ Μομφεράτον, τούς δύο πρώτους άρχηγούς τῶν ριζοσπαστῶν, οἱ ὁποῖοι ἀνέκαθεν μετά θέρμης καί έπιμονής ὑπεστήριζον δχι μόνον τήν ἔνωσιν τῆς Επτανήσου μέ τήν 'Ελλάδα άλλά καί τήν πλήρη ἐπικράτησιν τῶν ἀρχῶν τῆς Ισότητος καί τῆς ἐλευθερίας. Ἡδη κατά τήν έποχήν έκείνην ο Ήλίας Ζερβός είχε γράψει τό μετ' ολίγον δημοσιευθέν έργον του «Τά γενέθλια καί ή νομοθεσία τῶν Ἑβραίων», είς τό ὁποῖον, ἀναγνωρίζων ἐμμέσως τούς Ίσραηλίτας ώς ίδιαιτέραν έθνότητα, έτόνιζεν έν τούτοις ότι «τήν πρώτην αύτοῦ σύστασιν όφείλει ὁ Χριστιανισμός είς τόν Ἐβραϊσμόν. Ἡ νέα διαθήκη, ἤτις εἶναι ἡ συμπλήρωσις τῆς παλαιᾶς, εἶναι καί τό μεσότειχον μεταξύ άμφοτέρων. 'Ο διαχωρισμός όμως ούτος, όστις διακρίνει τάς δύο θρησκείας, δέν χορηγεῖ καί κανένα ἀποχρῶντα λόγον όπως διάκεινται έχθρικώς πρός άλλήλας, ώς τοιούτον ποτέ δέν παρέχει καί ή διάφορος δοξασία μεταξύ νονέων καί τέκνων»(36). Τό βιβλίον τοῦ Ζερβοῦ χαρακτηρίζεται ἀπό τό έβραϊκόν φύλλον «νέος λίθος είς τό οίκοδόμημα τῆς προόδου», διά πρώτην δέ φοράν έν τἢ ἀναγγελία τῆς ἐκδόσεως αύτοῦ οΙ Έβραῖοι αὐτοχαρακτηρίζονται ώς ελληνες. «'Ο συγγραφεύς κ. Ζερβός, γνωστός ἐπί πολυμαθεία καί πατριωτικοῖς καί φιλανθρωπικοῖς αίσθήμασιν, γράφουν τά «Ίσραηλιτικά Χρονικά» τῆς 1ης Ίανουαρίου 1863(37), (δί τς μάς συγκινεί καί ώς Ίσραηλίτας καί ώς Έλληνας. Ώς Ίσραηλίτας μέν διότι ό κ. Ζερβός, γράφων άμερολήπτως τήν Ιστορίαν τοῦ Ἑβραϊκοῦ Εθνους καί τῆς νομοθεσίας αύτοῦ, ἀποβλέπει είς τήν ἐξάλειψιν τῶν καθ' ἡμῶν ἀγρίων παθών καί αἰσχρών προλήψεων, ὡς ελληνας δέ, διότι δεικνύομεν είς τήν Εύρώπην, ὅτι καί ἐν ἡμῖν ὑπάρχουσιν Δῶναι, Γρηγόριοι, Ρῶσσελ, 'Αζέλιοι καί Κτσίνσκαι».

Στηριζόμενοι είς τήν έξησφαλισμένην εὔνοιαν τοῦ Προέδρου τῆς Ίονίου Βουλῆς καί βλέποντες ἄλλωστε ἐπερχομένην τήν Ἔνωσιν μετά τήν ἐν Ἑλλάδι μεταπολίτευσιν τοῦ Ὁκτωβρίου 1862 καί τήν κατά Δεκέμβριον τοῦ αὐτοῦ ἔτους γνωσθεῖσαν ἐν Κερκύρα[³8] ἀπόφασιν τῆς ἀγλικῆς κυβερνήσεως περί παραχωρήσεως τῶν Ἰονίων νήσων είς τήν Ἑλλάδα, οὶ Ἑβραῖοι ἐγκαταλείπουσιν τήν προτέραν των ἐφεκτικότητα καί μετά σπουδῆς καί ἐπιμονῆς διεκδικοῦν τήν Ισοπολιτείαν. ἀρίνουν μάλιστα νά ἐννοηθῆ ὅτι ἡ χειραφεσία των ἔγκειται είς τήν φοράν τῶν πραγμάτων, ἀλλ' ὅτι ἐν πάση περιπτώσει αὐτοί, μή θέλοντες νά ἀδικήσουν τούς συμπολίτας των καί νά πιστεύσουν ὅτι οὐτούς εχουν νά ἐλπίσουν ἀπό τήν ἀγάπην καί τήν πρόοδον τοῦ τόπου, περιμένουν τήν Ισοπολιτείαν πρό τῆς Ἑνώσεως(³9).

Εἶναι γνωστόν ὅτι ὁ Ἡλίας Ζερβός, ὁ παλαιός καί θερμός ριζοσπάστης, ὁ τόσον ταλαιπωρηθείς καί διωχθείς ἀπό τήν ἀγγλικήν Προστασίαν, γενόμενος Πρόεδρος τῆς 12ης Ἰονίου Βουλῆς, ἀπεγοήτευσε τούς ἀφελεῖς καί βιαστικούς ἱδεολόγους τούς ἀντιλαμβανομένους τόν ὑπέρ τῆς Ἐνώσεως ἀγῶνα ὡς προσπάθειαν συνεχῆ καί μονοκόμματον, ἐξακολουθοῦσαν μέχρι τέλους μέ τήν ἱδίαν ἔντασιν, χωρίς νά λαμβάνη ὑπ' δψιν οῦτε ἐξωτερικάς συνθήκας οῦτε ἐσω-

τερικάς ἀνάγκας. Ἡ σύγκρουσις τοῦ πνεύματος τῆς πάση θυσία πραγματοποιήσεως τῶν Ιδανικῶν μέ τό πνεῦμα τῆς κυβερνήσεως, ή άντίθεσις μεταξύ τοῦ ίδανικοῦ καί τῆς πραγματικότητος, τό αΙώνιον πρόβλημα τῶν κυβερνήσεων, παρουσιάσθη είς τούς όπαδούς τοῦ Ζερβοῦ ὡς δυσάρεστος ἔκπληξις. «ΑΙ βάσανοι τῆς έξορίας έλύγισαν ἀρα γε τόν σιδηροῦν καί ἄκαμπτον τοῦ ἀνδρός χαρακτῆρα; διερωτάται ὁ Ίδρωμένος (40). Έφοβεῖτο νῦν ὁ Ζερβός ἐπιβουλάς τής διπλωματίας. "Ηθελεν, ώς έλενε, ν' αποφύνη πάσαν άπόφασιν άπερίσκεπτον, δυναμένην νά έπενένκη όλέθρια άποτελέσματα. Ή Επτάνησος, κατ' αὐτόν, διεξεδίκησεν έν άρχη τό της έθνικης αποκαταστάσεως δικαίωμα, νῦν δέ ωφειλε νά μή διακινδυνεύση αὐτό». « Επεθύμουν ν' άκούσω έκ τοῦ στόματος αὐτοῦ ἄλλου κόσμου διηγήματα», λέγει δ βουλευτής τότε 'Αριστοτέλης Βαλαωρίτης(41). «'Αλλ' οὔτε βρονταί οὕτε κεραυνοί άντήχησαν είς τάς άκοάς μου». Καί ή κάμψις αὐτή τοῦ Ζερβοῦ, ή ὀφειλομένη είς τήν κυβερνητικήν αύτοῦ περίνοιαν, καί όδηγηθεῖσα μέχρι άποχῆς του άπό τῶν ἐκλογῶν τῆς 13ης καί τελευταίας Ἰονίου Βουλῆς, άφήρεσαν τήν έλπίδα τῶν Ἑβραίων ν' ἀποκτήσουν τήν Ισοπολιτείαν πρό τῆς Ένώσεως.

Δέν ἦτο ἄλλωστε μόνον ὁ Ζερβός ὑπέρμαχος τῆς Ισοπολιτείας. ΟΙ περιορισμοί τούς ὁποίους ὑφίσταντο οΙ Ἑβραῖοι καί τό καθολικῶς φιλελεύθερον πνεῦμα πού ἔπνεε εἰς τήν Ἑπτάνησον, εἰχον ἤόη ποικιλοτρόπως ἐκδηλωθῆ. Κατά τάς ἀρχάς τοῦ 1862 ἐκρημνίσθησαν καί ἐν Ζακύνθῳ τά τείχη τῆς ἐβραϊκῆς συνοικίας, ghetto, τήν ἴδρυσιν τοῦ ὁποίου μὲ πολλούς κόπους καί ἐπιμονήν εἰχον ἐπιτύχει καί ἐν Κερκύρα καί ἐν Ζακύνθῳ οι Χριστιανοί ἐπί τῆς ἐνετικῆς κατοχῆς. Κατά τήν συζήτησιν δέ τήν γενομένην εἰς τήν 12ην Ἰόνιον Βουλήν διά τήν ἀπάντησιν εἰς τόν ἐναρκτήριον λόγον τοῦ ᾿Αρμοστοῦ, καίτοι δέν ἀνεφέρθη τό ἐβραϊκόν ζήτημα, ήκούσθησαν ὅμως τόσοι λόγοι ὑπέρ τῆς Ισοπολιτείας καί τῆς ἐλευθερίας, ὤστε εἰς οὐδένα ἔμενεν ἀμφιβολία διά τάς ἀπέναντι τῶν Ἱσραηλιτῶν (δέας καί προθέσεις τῶν ἀρμοδίων.

Χαρακτηριστική είναι ἐπιστολή πού ἀπέστειλε ἀπό τό Ληξοῦρι τῆς Κεφαλληνίας ὁ Αὐγουστῖνος Λιβαθηνόπουλος είς τά «Ίσραηλιτικά Χρονικά»(42). «Τί ἀγιώτερον, γράφει είς αὐτήν, τί Ιερώτερον καί δίκαιον παρά ή ἀπόκτησις δικαιωμάτων, καί δικαιωμάτων, ούχί παρ' ήμῶν τῶν 'Επτανησίων, άλλά παρά τῶν ξένων βαρβαρικῶς καταπατηθέντων;» 'Η τελευταία αὐτή φράσις ρίπτει περίεργον φῶς είς τήν ψυχολογίαν τῶν 'Επτανησίων. 'Εφ' ὄσον οΙ ίδιοι ἦσαν κύριοι τοῦ οἴκου των, ἡ εὐμένεια πρός τούς 'Εβραίους, οί δποῖοι συχνότατα προσέρχονται είς ξένας προστασίας, δέν ἦτο ὁ κανών. ᾿ΑΦ΄ ἦς ὅμως τούς Ἑβραίους κατεδίωκεν ὅχι τῶν ἐγχωρίων ἡ ἀντιπάθεια ἀλλά τοῦ μισητοῦ αὐθέντου ἡ θέλησις, ή εὐμένεια καθίστατο ἀπόλυτος, διά νά μεταβληθή καί πάλιν είς έχθρότητα καί ν' ἀπολήξη έκ νέου είς έξεγέρσεις καί διωγμούς, όταν οΙ δυναστευόμενοι άποκτήσουν τήν έλευθερίαν. Είς τήν ψυχολογίαν τῶν λαῶν τοιαῦται μεταπτώσεις οὐδέν ἔχουν τό παράδοξον.

Έννοεῖται ὅτι οΙ Ἑβραῖοι δέν παρέλειπον νά εὐρίσκωνται είς ἐπαφήν καί μέ τάς ἄλλας, τάς μή φιλικάς πρός τήν

#### TA «XPONIKA» TO KANOKAIPI

Λόγω τῶν θερινῶν διακοπῶν αὐτό εἶναι τό τελευταῖο τεῦχος τοῦ β΄ τόμου τῶν «Χρονικῶν» (1978 - 79). Τό ἐπόμενο τεῦχος θά κυκλοφορήσει στίς 15 Σεπτεμβρίου 1979.



"Ενωσιν, πολιτικάς μερίδας τοῦ τόπου. Τοῦτο δέ δέν έδίστασαν νά κατηγορήσουν είς αὐτούς οΙ άντιτιθέμενοι είς τήν Ισοπολιτείαν ή καί άπλῶς διατηροῦντες τήν παλαιάν κατ΄ αὐτῶν ἀντιπάθειαν(43). Ένδεικτικόν τῆς προσπαθείας των, νά πιέσουν πρός τήν Ισοπολιτείαν όλας τάς μερίδας. καί τῆς ἀπογοητεύσεώς των ἀπό τούς ριζοσπαστικούς τῆς 12ης Βουλής, είναι τό ἀκόλουθον ἀπόσπασμα έξ ἄρθρου τῶν «Ἰσραηλιτικῶν Χρονικῶν» τῆς 1 Νοεμβρίου 1862. «Δέν δύναταί τις νά άναιρέση ότι ή πολιτικώς έξαιρετική κατάστασις, έν ή διατελούσι οΙ Έπτανήσιοι Ίσραηλίται, πηγάζει έξ άρχῶν ἄς ὁ σημερινός πολιτισμός άνεκκλήτως έκόλασε, καί ἐπομένως οὐχί διά λόγων, άλλά δι' ἔργων χρεωστοῦσιν Ίνα κολάσωσιν αὐτάς ὄσοι, τήν Ιεράν λέξιν έλευθερίαν έπικαλούμενοι, τόν έθνικόν άγῶνα σοβαρῶς ὑποστηρίζουσι. 'Ομολογητέον δέ δτι ή άστική κατάστασις τῶν Ἰονίων Ἰσραηλιτῶν εἶναι βελτιωτέρα τὴς ἐν Ῥώμη τε καί που άλλοθι τῆς Εὐρώπης άναξιοπαθούντων δμοδόξων των. Ένταῦθα οΙ Ίσραηλῖται έχουσιν Ιδιοκτησίαν, έξασκοῦσιν άκωλύτως πᾶσαν τέχνην καί ἐπιστήμην, ἡ διαχείρισις τῆς Δικαιοσύνης οὐδέν ἀφίνει αὐτοῖς ἐπιθυμητόν, άλλά... νινώσκουσιν ότι εὐρίσκονται έν έλευθέρω Κράτει διωργανισμένω έπί εύρωπαϊκών άρχων έντεῦθεν, ένόσω ύποβάλλονται μέν είς ἄπαντα τοῦ πολίτου τά καθήκοντα. δέν ἀπολαύουσιν δμως τῶν σχετικῶν δικαιωμάτων, δέν δύναται νά θεωρήσωσιν ξαυτούς άληθώς έλευθέρους. Δέν ἀποβάλλουσι δέ τήν περί ἀπολαυής τῶν δικαιωμάτων τούτων έλπίδα, ένῶ ἡ πεφωτισμένη Εύρώπη άγωνίζεται ὑπέρ τῆς παγκοσμίου χειραφεσίας τῶν Ἰσραηλιτῶν, καθ' ἄ ήγωνίσατο ύπέρ τῆς τῶν μαύρων ἀπελευθερώσεως. «Απασαι αl καταδιώξεις είσίν άδελφαί» άνέκραξε κλεινός τις σύγχρονος δικηγόρος τοῦτο δέ καλῶς έννόησεν ὁ Ἐπίσκοπος Γρηγόριος(\*\*), ότε ήτεῖτο ταυτοχρόνως καί διά τοῦ αὐτοῦ ένθουσιασμοῦ τήν χειραφέτησιν τῶν μαύρων καί

τήν τών Έβραίων.»

Έν γένει όμως είναι δυνατόν νά λεχθή, ότι κατά τά τρία τελευταΐα έτη τῆς ἀγγλικῆς προστασίας κατεβλήθη προσν π≱θεια έκ μέρους τῶν Ἑβραίων νά προσελκυσθοῦν οΙ Ἑλλήνες πρός τάς Ιδέας τῆς χειραφεσίας καί τῆς Ισοπολιτείας. 'Ο άθλος, άλλωστε, δέν ήτο μέγας, δοθέντος ότι οΙ Έλληνες, άγωνιζόμενοι ύπέρ τῆς Ιδίας άνεξαρτησίας καί τῆς ένώσεως με τήν Έλλάδα, οὐδέποτε μέν ὑπελόγισαν είς τήν βοήθειαν τῶν Ἑβραίων πρός ἐπιτυχίαν τῶν σκοπῶν των, άλλά και οὐδέποτε ἐσκέφθησαν νά άμφισβητήσουν είς τούς Έβραίους τά δικαιώματα τῆς Ισοπολιτείας. Χαρακτηριστική είναι ή δήλωσις έν έτει 1861 της έκδοθείσης τότε έβραϊκής έφημερίδος «Ίσραηλιτικά Χρονικά», είς τούς τόμους τῆς ὁποίας πολλάκις ἀνέτρεξεν ἡ παροῦσα μελέτη, ὅτι «τό περιοδικόν μας δημοσιεύομεν καί έλληνιστί(<sup>45</sup>), δπως βαθμηδόν είσάγωμεν έν ταῖς οίκογενείαις ήμῶν τήν έθνικήν γλώσσαν, ήν ἄπαντες οἱ πολῖται καθήκον ἔχουν νά καλλιεργούσι». "Ας άκουσθή ή δήλωσις αύτή είς τήν Θεσσαλονίκην, όπου έκδίδονται είς πολλάς καί διαφόρους γλώσσας άρκεταί έβραϊκαί έφημερίδες, ούδεμία όμως είς τήν έλληνικήν.

Καί ὑπῆρξαν μέν οΙ ὑποστηρίξαντες ὅτι ὁ συνδυασμός τοῦ ζητήματος τῆς Ἐνώσεως μέ τό ζήτημα τῆς ἐβραϊκῆς Ισοπολιτείας ἦτο ἐπιβλαβής διά τήν ὑπόθεσιν τῆς Ἐνώσεως, ἀλλά κατά τῆς ἀπόψεως αὐτῆς ἀντετάσσοντο οΙ πλεῖστοι, φρονοῦντες ἴσως ἐνδομύχως ὅτι πρᾶξις πολιτικῆς ἀνάγκης καί σκοπιμότητος ἦτο μόνον νά μή δοθοῦν είς τοὺς Ἑβραίους δικαιώματα Ισοπολιτείας πρό τῆς Ἐνώσεως, ἴνα μή οὖτοι, αίσθανόμενοι πλέον ἐαυτούς ἐν ἀσφαλεία, ἀντιδράσουν κατά τῆς Ἐνώσεως, ἀλλά τοὐναντίον ἀναγκάζωνται νά συνενεργοῦν καί αὐτοί, ἔστω καί χλιαρῶς, ὑπέρ τῆς ἱδέας ἐκ τῆς ὁποίας ἀνέμενον τήν ἱδίαν των Ισοπολιτείαν. Καί ἡ Ἰόνιος Βουλή ἔμεινε βωβή είς τάς Ικεσίας τῶν Ἱσραηλιτῶν.

Μέ τήν πάροδον τῶν μηνῶν, τό ὄνειρον τῆς Ἐνώσεως πλησιάζει πρός τήν πραγματοποίησίν του, οί δέ Έβραῖοι αρχίζουν νά έπιδεικνύουν έμφανέστερον τά πατριωτικά των αίσθήματα. Είς συζήτησιν μέ τήν Κερκυραϊκήν «'Eθνεγερσίαν», τά «Ίσραηλιτικά Χρονικά» τονίζουν ότι ol Ίσραηλίται τῆς Έπτανήσου οὐδόλως ὑπολείπονται τῶν Χριστιανών είς πατριωτικά αίσθήματα. Καί ένα όμως μῆνα πρό τῆς οὐσιαστικῆς 'Ενώσεως, ζητοῦν τήν Ισοπολιτείαν, τήν οποίαν αὐτομάτως θά ἀπέκτων ἄμα τῆ 'Ενώσει. «Εὐγνωμονοῦμεν πρός τήν «Ἐθνεγερσίαν», γράφουν τήν 1ην Μαΐου 1863, καθό παρασχοῦσαν ἡμῖν τό ἐνδόσιμον νά διασκεδάσωμεν τάς τελευταίας ένστάσεις ἄς έπιβούλως οί φίλοι τῆς στασιμότητος άντέτεινον καθ' ήμῶν, Ισχυριζόμενοι τό δήθεν ανέφικτον της ημετέρας Ισοπολιτείας άνευ συνταγματικής μεταρρυθμίσεως άντιστοιχούσης πρός νέον μετά τῆς προστασίας συνθηκολόγημα. Ἡμεῖς δέ τρανῶς ἀπεδείξαμεν, ὅτι οἱ ἐξαιρετικοί νόμοι ὑπό τούς ὁποίους σήμερον ζώσιν οΙ Έπτανήσιοι, είναι λίαν μεταγενέστεροι τοῦ Συντάγματος τοῦ 1817 - ὤστε αὐτή ή ἐκδώσασα τούς νόμους τούτους Άρχή δύναται νά καταργήση αὐτούς χωρίς οὐδόλως νά θίξη τοῦ θεμελιώδους τῆς Πολιτείας Νόμου. Καθ' ὄσον δ' άφορῷ τά πατριωτικά ήμῶν αίσθήματα, έστω πρός μείζονα ἀπόδειξιν ή συμπεριφορά τῶν Ίσραηλιτικών Κοινοτήτων της Έπτανήσου άπέναντι τών διαδραματιζομένων.

»Πανηγυριζομένης τῆς ένδόξου ΚΕ΄ Μαρτίου, αΙ κοινότητες αὖται καί αὖθις ἀπέδειξαν ὅτι τά αὐτά τρέφουσι μετά τῶν συμπολιτῶν αὐτῶν πατριωτικά αἴσθήματα καί ὅτι πρόθυμοι ἀείποτε διατελοῦσιν ἵνα τήν οἰανδήποτε τύχην τῆς πατρίδος συμμερισθώσιν. Κατά τήν εύφρόσυνον έκείνην ημέραν, 'Ισραηλίται καί Χριστιανοί έφαίνοντο έν τῷ Μητροπολιτικῷ Ναῷ ὑπό τοῦ αὐτοῦ κυριευόμενοι ένθουσιασμοῦ καί ἐν κατανύξει ἀκροώμενοι τῆς δεήσεως καί τῶν εὐλογιῶν τοῦ 'Ιεράρχου. Τό συγκινητικόν καί χαρμόσυνον ἐκεῖνο θέαμα ἦτο μικρά ἐκδήλωσις τοῦ παραγγέλματος τῆς ἀγάπης, ὅπερ ἐκ στόματος τοῦ θεορρήμονος Νομοθέτου ἐξελθόν ἐπέπρωτο ν' ἀποτελέση τήν ἀκράδαντον κρηπίδα ἐφ' ἦς ὅπασαι βασίζονται αl θρησκεῖαι καί οἱ νόμοι».

Ή "Ενωσις ἔγινε πραγματικότητα, ἄν δέ ἡ ἐπίσημος ρῆξις τῶν δεσμῶν τῆς προστασίας ἐπρόκειτο νά λάβη χώραν ἔν ἔτος βραδύτερον, ὅμως κατ' οὐσίαν ἡ "Ενωσις εἶχεν ἤδη συντελεσθῆ ἀπό τοῦ Μαΐου τοῦ 1863. Ἡ Ισοπολιτεία τῶν "Ισραηλιτῶν ἀνεγνωρίζετο. «ΑΙ εὐχαί σύμπαντος τοῦ "Εθνους ἐπί τέλους είσηκοὐσθησαν(46)... Φαίνεται ὅτι ἡ Πρόνοια ἐν ταῖς ἀνεξερευνήτοις Αὐτῆς Βουλαῖς ἡθέλησε νὰ ἐνισχύση τάς εὐλογίας της είς ἄπαντα τόν εὐκλεᾶ ἐλληνικόν λαόν, ποιοῦσα αὐτόν λειτουργόν ἐλευθερίας παρά τοῖς Ίσραηλίταις. Εῖη μυριάκις εὐλογημένος ὁ λαός οὖτος αὐξηθείη πάντοτε εὐημερῶν καί εὐδαίμων καί ἀποκαταταθείη τάχιστα εἰς τήν ἀρχαίαν αὐτοῦ δόξαν. Ζήτω τό "Εθνος! Ζήτω ὁ Βασιλεύς Γεώργιος ὁ Α'! Ζήτω ἡ ἐλευθερία τῆς συνειδήσεως!».

Έν τούτοις ξξ ήμέρας μετά ταῦτα, κατά τόν πανηγυρισμόν τῆς Ἐνώσεως, ὁ ἐβραϊκός λαός, κατ΄ ἐξοχήν πραγματιστής καί ὡφελιμιστής, λησμονῶν τά παρελθόντα καί ἐπιδιώκων νά διατηρήση τάς φιλίας του μέ τούς Ισχυρούς, ἀνήρτα εἰς τάς λαμπρῶς φωταγωγημένας συναγωγάς του τήν ἐπιγραφήν(47):

«Ζήτω Γεώργιος ὁ Α΄, Βασιλεύς τῶν Ἑλλήνων. Ζήτω ἡ Ένωσις. Ζήτω τό 'Αγγλικόν 'Έθνος».

Τό έβραϊκόν ζήτημα διετηρήθη είς τήν Έπτάνησον καί μετά τήν Ένωσιν, είναι δέ γνωσταί αι άντισημιτικαί ταραχαί πού έμαύρισαν τήν Κερκυραϊκήν Ιστορίαν τῆς τελευταίας δεκαετίας τοῦ παρελθόντος αιῶνος. Χαρακτηριστικοί τῆς δυσπιστίας πού ἐνέπνεε γενικῶς τό ἐβραϊκόν στοιχεῖον είναι οι ἐπίλογοι τῶν δύο σοφῶν ἀνδρῶν πού ἐδημοσίευσαν κατά τό 1891, δηλαδή τριάντα σχεδόν χρόνια μετά τήν Ένωσιν, τάς είς τήν ἀρχήν τῆς παρούσης μελέτης σημειωθείσας πραγματείας περί τῶν ἐβραϊκῶν κοινοτήτων τῆς Κερκύρας καί τῆς Ζακύνθου ἐπί τῆς Ένετοκρατίας.

«Είθε τοῦ προνομίου τούτου τῆς Ισοπολιτείας, γράφει ὁ Ί. Ρωμανός(<sup>48</sup>), νά ποιῶνται ἐν τῷ μέλλοντι οἱ Ἑβραῖοι χρῆσιν τοιαύτην, ἤτις νά ἦ Ιδία μέν ὡφέλιμος εἰς τήν Κέρκυραν, καθόλου δέ σύμφωνος πρός τάς ἀρχάς καί τούς πόθους τῆς ὅλης Ἑλλάδος.»

«Τοῦ πολυτίμου τούτου προνομίου τοῦ Συντάγματος, γράφει ὁ Δέ Βιάζης(<sup>49</sup>), δέον οΙ Ἑβραῖοι να ποδείξωσιν ὅτι εἶναι ἄξιοι καί μετά τῶν λοιπῶν χριστιανῶν συμπολιτῶν των νά συνεργασθῶσιν ὑπέρ τῆς εὐημερίας καί τοῦ μεγα-

λείου τῆς κοινῆς πατρίδος.»

Κατόπιν τῶν ταραχῶν, πλεῖστοι ἐκ τῶν σημαντικωτέρων Ἑβραίων ἐγκατέλειψαν τήν Κέρκυραν, ἡ δέ σημασία τῆς αὐτόθι ἐβραϊκῆς κοινότητος, ὡς καί τῶν λοιπῶν κοινοτήτων τῆς παλαιᾶς Ἑλλάδος, ἐμειώθη. Μετά τούς Βαλκανικούς ὅμως πολέμους καί τὴν ἀπελευθέρωσιν τῆς Μακεδονίας, ἐδημιουργήθη ἐβραϊκόν πρόβλημα εἰς ἀλλας ἐπαρχίας τοῦ Κράτους καί Ιδιαιτέρως εἰς τήν Θεσσαλονίκην. Νομίζω ὅτι δέν εἶναι, δυστυχῶς, πολυτέλεια περιττή, ἡ ἐπανάληψις, διά τούς Ἑβραίους τῆς μακεδονικῆς πρωτευούσης, τῶν εὐχῶν καί τῶν συστάσεων τοῦ Ρωμανοῦ καί τοῦ Δὲ Βιάζη.

 Βλ. «Ἰσραηλιτικά Χρονικά» τῆς Κερκύρας, Ι. σελ. 10 (1861) καί 83 (1862). (²) Ἰουδαϊκῆς 'Αρχαιολογίας ισ', 2 καί 3.

(3) ВА. j o s, Nehama, Histoire des Israelites de Salonique, тор.

1. Παρίσιοι - Θεσσαλονίκη. 1935, σελ. 13.

(\*) Ἡ Ἑβραϊκή Κοινότης τῆς Κερκύρας, είς τῆν «Είκονογραφημένη Ἑστίαν» 1891, Α΄, σελ. 370. Πρβλ. Σπ. δέ Βιάζη. Ἡ ἐβραϊκή κοινότης Ζακύνθου, είς τόν «Παρνασσόν» ΙΔ΄, 1891 – 92, σελ. 624 ἐπ. Ἡ μελέτη τοῦ Ρωμανοῦ ἐδημοσιεύθη γαλλιστί μέν είς τῆν «Revue des Etudes Juives», ἐλληνιστί δέ είς τῆν «Ίσραηλιτικήν Ἑπιθεώρησιν» τῶν ʿΑθηνῶν, τομ. Α΄. 1912 σελ. 8 ἐπ.

(6) Ο Ρωμανός παραπέμπει είς τήν άγγλικήν μετάφρασιν ὑπό τοῦ Α. Asher, The itinerary of Rabbi Beniamin of Tudela, London and Berlin 1840, τόμ. Ι. σελ. 45 - 46. Μετάφρασιν τῶν ενδιαφερόντων τήν Ἑλλάδα μερῶν τοῦ βιβλίου τούτου ἐδημοσίευσε είς τήν «Νέαν Ἡμέραν» τῆς Τεργέστης τῆς 27/9 Δεκεμβρίου 1899 ὁ σοφός μου φίλος κ. Λ. Βελέλλης. Ἡ πληροφορία τοῦ Βενιαμίν είναι κατά τοσοῦτον σοβαρωτέρα, καθόσον οὖτος διακρίνεται διά τὸ εὐφάνταστον τῶν πληροφοριῶν του ὡς πρός τόν μέγαν ἀριθμόν τῶν Ἑβραίων. Βλ. Δὲ Βιάζη, σελ. 630, πρός δὲ Κ. Καραβίδα, Μερικαί παρατηρήσεις διά τήν «Νεοελληνικήν παράδοσιν», είς τήν «Καθημερινήν» τῆς 29 Μαρτίου 1937.

(°) Βλ. Δέ Βιάζη, ένθ. ἀν. σελ. 630.

(\*) Ταλμούδ, 49 β.

(8) BA. J. Nehama, op. cit. I, p. 18 kg/ 19.

(9) Bλ. Viaro Capodistrias, Remarks respectfully submitted to the consideration of the British Parliament, Λονδίνον 1841, σελ. 64.

(10) Βλ. Δέ Βιάζη, ἔνθ. ἀν. σελ. 633.

(11) 'Ο άντισημιτισμός εἶναι ἡ σύγχρονος μορφή τῆς κατά τῶν Ἐβραίων ἐχθρότητος, τῆς ὁποίας παλαιοτέρα, θρησκευτική μορφή ἦτο ὁ ἀντιισμυδαϊσμός. Ἐν τούτοις καί ὁ ἀντιισμιτισμός ὁξω παραμελεῖ τά θρησκευτικά ἐπιχειρήματα. Τό ἔκτακτον πασχαλινόν τεῦχος τοῦ 1937 τοῦ γερμανικοῦ ἀντιεβραϊκοῦ περιοδικοῦ «Stūrmer» ἔχει τόν γενικόν τίτλον: «'Ο 'Ιουδαϊσμός κατά τοῦ Χριστιανισμοῦ» καί κατά πολύ ἀναφέρεται εἰς τῆν εὐθύνην τῶν Ἑβραίων διά τῆν σταύρωσιν τοῦ Χριστοῦ, ὁ ὁποῖος ἐμφανίζεται ὡς μή 'Εβραῖος καί μάλιστα ὡς ἀντισημίτης!

(12) Bλ. Israel, Παρίσι 1930, σελ. 231.

- (13) Πάπυρος τῆς Πετρουπόλεως 116. Βλ. Α. Moret καί G. Davy, Des Clans aux Empires. Parls 1923, σελ. 254.
- (14) BA. H. Berr, En marge de l'histoire iniverselle, Paris 1934,  $\sigma \epsilon \lambda$ . 93.

(16) XI.III, 5 Kal 6.

- (16) XXXIX, 25 kaí 27.
- (17) II. 6 (10) kai VIII, 7.
- (18) Bλ. Histoire des Israelites de Salonique, I, σελ. 14.
- (19) Βλ. τόν πρόλογον είς τό ἀνωτέρω μνημονευθέν βιβλίον τοῦ Lods, σελ. ΙΧ.
- $(^{20})$  Bλ. H. Winckler, Die Gesetze Hammurablw, Λειψία, 2α ξκδ. 1903, σ. 40.
  - (21) 'lepeµíaς XLII (XXXV), 6-10.
  - (22) Bλ. Ad. Lods, Israël, σελ. 379 έπ.

(23) BA. II, 8 (10).

(24) Βλ. 'Αμώς V 2, 'Ωσηέ ΙΧ, 10 'Ιερεμ. ΙΙ, 5.

(28) Είς τάς έφημερίδας τῆς 7ης 'Απριλίου 1937 π.χ., ἐδημοσιεύθη ἡ ἀκόλουθος εἴδησις ἐκ Ρώμης: «'Αγγέλλεται ἐκ Καούνας ὅτι πολλοί 'Εβραΐοι τῆς Λιθουανίας, οἴτινες εἶχον μεταναστεύσει πρό πολλῶν ἐτῶν είς τήν Σοβιετικήν Ρωσίαν ἡναγκάσθησαν νά φύγουν λόγω τῶν διώξεων τῆς Σοβιετικής Κυβερνήσεως κατῶν 'Εβραίων, τούς ὁποίους οἱ ἐν Ρωσία θεωροῦν διακειμένους ἐχθρικῶς πρός τό καθεστώς τοῦ Στάλιν». Πρβλ. τό κύριον ἀρθρον τοῦ Παρισινοῦ «Χρόνου» τῆς 6 'Απριλ. 1937.

(26) H. Berr, En marge de l'histoire universell, σελ. 95.

(27) 'Ακριβώς αὐτήν τήν άντίστασιν είς τήν άφομοίωσιν μέ τούς ἄλλους λαούς κατέκρινε καί έθεώρησε ὡς αἰτίαν τοῦ άντισημιτισμοῦ ὁ μέγας 'Ιωσήφ Reinach (βλ. ἄρθρον του εἰς τήν Grande Encyclopedie) καί κατ' αὐτῆς ἡγωνίσθη ὁ ἐπίσης μέγας Μωϋσῆς Μεndelsohn, ὅτε κατά κατά τόν ΙΗ' αἰῶνα προσεπάθει νά ἐκγερμανίση τούς ἐν Γερμανίᾳ 'Εβραίους. 'Αληθῶς διδακτικά παραδείγματα καί σοφαί συμβουλαί.

(28) Cournot, Traité dé l'enchaînement des idées fondamentales dans les sciences et dans l'histoire, σελ. 653.

(29) Βλ. Ρωμανοῦ ἔνθ. άν. σελ. 403.

(30) Τό κεφ. 1 άρθρο. 3 τοῦ Συντάγματος τῶν Ἰονίων νήσων τοῦ 1817 ἐθέσπιζε: «Ἐπικρατοῦσα θρησκεία τοῦ Ἰονίου Κράτους εἰσίν ἡ τῆς ἸΟρθοδόξου Ἑλληνικῆς Ἐκκλησίας. Πᾶν δὲ ἔτερον χριστιανικόν θρήσκευμα προστατεύεται.»

(31) "Επί τῶν συνεπειῶν τῆς ἀπαγορεύσεως ταὐτης, ἀφορώσης ὑρισμένα πρόσωπα μεγάλως διακριθέντα κατόπιν εἰς τὸ ἐξωτερικὸν, βλ. ἐπιστολήν τοῦ μακαρίτου Μ. Χαΐμη εἰς τὴν «Πατρίδα» τῆς

26ης Maiou 1907

(32) "Ας μή νομισθή ότι ή Ισοπολιτεία είχεν έν τή έλευθέρα Ελλάδι άναγνωρισθή είς τούς Έβραίους έξ άρχής. Ἡ Νομική Διάταξις τῆς 'Ανατολικῆς Χέρσου 'Ελλάδος τῆς 15 Νοεμβρίου 1821 έλεγεν έν τμ. Α΄ άρθρ. Α'.: «'Όσοι κάτοικοι τῆς 'Ελλάδος πιστεύουν είς τόν Χριστόν είναι "Ελληνες». "Αρθρ. ΙΒ".: «"Οσοι κάτοικοι τῆς Έλλάδος δέν πιστεύουν είς τον Χριστόν είναι μέτοικοιπ. Άρθ. ΙΕ΄ .: «Μέτοικος οῦτε ἐκλεκτός οῦτε ἐκλεκτέος εἶναι εἰς τήν Ἑλλάδα». Τό προσωρινόν πολίτευμα τῆς Ἐπιδαύρου ἐθέσπιζεν (άρθρ. β'): «"Όσοι αὐτόχθονες κάτοικοι τῆς Ἑπικρατείας πιστεύουσιν είς Χριστόν είσίν "Ελληνες». Τά αὐτά δ' ἐπανελάμβανε τό ἄρθρον β' τοῦ προσωρινοῦ πολιτεύματος τοῦ "Αστρους τοῦ 1823, τό όρθρ 6 τοῦ Πολ. Συντάγματος τῆς Τροιζῆνος τοῦ 1827 και τό ἄρθρον 13 τοῦ Πολιτικοῦ Συντάγματος τῆς Ἑλλάδος τῆς Ε΄ Ἑθν. Συνελεύσεως τοῦ "Αργους τοῦ 1831. 'Ο ἀποκλεισμός τῶν μη Χριστιανῶν προήρχετο μέν κυρίως ἀπό τήν κατά τῶν Τούρκων ἐχθρότητα, άν δμως ληφθή ὑπ΄ δψιν ὅτι διαρκοῦντος τοῦ ἀγῶνος οἱ Τοῦρκοι έθεωρούντο ώς έξολοθρευτέοι και όχι άπλως περιοριστέοι είς ήσσονα πολιτικήν κατάστασιν, δέν δύναται ν' άποκλεισθή τό ένδεχόμενον ότι αί διατάξεις αύται άφορμήν είχον και τον άποκλεισμόν της Ισοπολιτείας τῶν Ἑβραίων

(33) ή φράσις αὐτή δέν είχεν ὑπογραμμισθή ὅτε τό πρῶτον έδημοσιεύθη, ὑπεγραμμίσθη ὅμως ὅτε ἡ ἐβραϊκή ἐφημερίς ἀνεδημοσίευσε τό άρθρον της, ότε ή "Ενωσις ήτο σχεδόν βεβαία, διά ν άποδείξη την έλληνοφροσύνην της, άμφισβητουμένην άπό την έφημερίδα «Έθνεγερσία» Βλ. «Ίσρ. Χρ.» σελ. 316. ή ίδία τακτική άνευρίσκεται καί μετά πενήντα έτη είς τήν «Ἰσραηλιτικήν Έπιθεώρησιν», τήν όποία έξέδωσεν από τοῦ 1912 μέχρι τοῦ 1916 έν Άθήναις ὁ μακαρίτης Μ. Χαΐμης, ὁ ὁποῖος ήμπορεῖ νά θεωρηθή ώς δ κυριώτερος Ίσραηλίτης πού είργάσθη πράγματι είλικρινῶς καί μέ πίστιν διά τήν συνεργασίαν μεταξύ Έλλήνων καί Έβραίων. Είς τό φύλλον 6 τοῦ Αύγούστου 1912, ἡ «Ίσραηλιτική Έπιθεώρησις» έγραφε μέ στοιχεία τών 8 είς τό τέλος άνταποκρίσεως περί της έβραϊκής κοινότητος Λαρίσης: «Ἡ Κοινότης διέρχεται στάδιον παρακμής. Εύχόμεθα νά ἐπέλθουν γεγονότα, Ίνα άνατείλη νέα περίοδος εὐτυχεστέρα, διότι τοῦτο σημαίνει καί ἀναζωογόνησιν αὐτής τής Λαρίσης, διότι ή ἀκμή μιᾶς ἐβραϊκής κοινότητος είναι ο γνώμων, το θερμόμετρον της καταστάσεως ένος τόπου. 'Ο βαλκανοτουρκικός πόλεμος τόν οποῖον ὑπαινίσσετο ὡς άναμενόμενον ή «Ίσρ. Ἑπιθ.», ἐπήλθε, ὁ στρατός μας ἐπεξέτεινε τό έλληνικόν έδαφος, μετά δύο δέ μήνας ή «Ίσρ. Έπιθ.» έγραφεν ότι είσηκούσθη ή διάσημος αύτης εύχή νά έπέλθουν γεγονότα. δπως ή Λάρισα, άδικηθεῖσα κατά τήν διαγραφήν τής δροθετικής γραμμής, άνακύψη έκ τής σημερινής καταστάσεως». Ή φράσις ήτο ήδη μέ στοιχεῖα τῶν 12 καί ὑπογραμμισμένη.

(34) BA. onp. 33.

(35) BA. σελ. 86.

(36) Βλ. Είσαγωγήν Κεφαλληνία 1862.

(37) σελ. 274.

- (38) Βλ. 'Α. Ἰδρωμένου. Πολιτική Ἰστορία τῆς Έπτανήσου (1815 - 1864), 2α έκδ., Κέρκυρα 1935, σελ. 130. Πρβλ. Ἑφημερίδα «'Αναγέννησις» τῆς Κερκύρας τῆς 12 Ἰανουαρίου 1863.
  - (39) Βλ. «'lσρ. Χρ.», σελ. 279.

(40) Βλ. σελ. 121.

(<sup>41</sup>) Βλ. Ίδρωμένου, σελ. 122.

(42) Βλ. σελ. 221.

- (43) Βλ. Έπιστολήν Λιβαθηνοπούλου.
- (44) Πρόκειται περί τοῦ Abbe Grégoire.
- (48) Διότι ή έφημερίς έγράφετο είς δύο συγχρόνως γλώσσας, τήν έλληνικήν καί τήν Ιταλικήν.
- (40) «Ίσρ. Χρονικά» 1 Ίουνίου 1863. Βλ. έν σελ. 729, πανομοιότυπον τῆς ο΄ σελίδος τοῦ φύλλου τοῦτου.
- (47) Βλ. Παράρτημα τῶν «Ίσρ. Χρονικῶν» τῆς 12 Ἰουνίου 1863.
- (48) EvO. dv. σελ. 403.





Τεβά τῆς Συναγωγῆς « Ἑλληνικός Ναός» (Σκόλα Γκρέκα). Στό βάθος τό Ἑχάλ.

Ἄλλη ἄποψη τῆς Τεβά. Δεξιά διακρίνεται ὁ γυναικωνίτης. (Τό ἴδιο εἶναι καί ἀριστερά).

# ΙΣΤΟΡΙΚΑΙ ΣΗΜΕΙΩΣΕΙΣ ΤΗΣ Ι. Κ. ΚΕΡΚΥΡΑΣ

#### Τοῦ ΧΑΓΙΜ ΜΠΕΝ — ΣΕΜΟΥΕΛ ΜΙΖΡΑΧΗ

Από τό παραπάνω βιβλίο, πού κυκλοφόρησε στήν Κέρκυρα τό 1948 (5708) δημοσιεύουμε μερικά ἐνδιαφέροντα ἀποσπάσματα. Τά ἀποσπάσματα αὐτά ἀναφέρονται στίς δύο ἀνεξάρτητες Κοινότητες ή Συναγωγές («Κάαλ Καντός Γραϊκο» — Τῶν Ρωμανιωτῶν ή Γραικῶν καί «Κάαλ Καντός Ἰταλιάνο — Κορφιότο», κοινῶς «Πουλιέζος — Τῶν ᾿Απουλιανῶν Ἰταλοφώνων Ἑβραίων) πού ἄκμαζαν στήν Κέρκυρα τό 16ον αἰώνα.

«Ἐκάστη τῶν δύο τούτων Κοινοτήτων εἶχε χωριστόν Ιδικόν της Νεκροταφεῖον καί χωριστή Χεβρά Γκεμιλούτ — Χασαδήμ, αἴτινες γνωσταί κοινῶς τυγχάνουσι διά τῶν όνομάτων «Χεβρά Γραίκα» καί «Χεβρά Πόυλιέζα». Ὁ σκοπός τῶν Χεβρώτ τούτων, γνωστῶν είς ἄλλας Κεῖλώτ (Κοινότητες) καί μέ τό ὄνομα «Χεβρώτ Καντισώτ» ἤ «Χεβρώτ Χέσεδ — Βεεμέτ», εἶναι ἡ πρός τούς νεκρούς καί ἀβελήμ (πενθοῦντας) ἐκτέλεσις ὅλων τῶν ἐπιβαλλομένων καθηκόντων καί ἡ ἐπίβλεψις καί συντήρησις τῶν νεκροταφείων. Ἑφ' ὅσον ἡ οἰκονομική των κατάστασις τό ἐπέτρεπεν ἡ δρᾶσις τούτων ἐπεκτείνετο καί πέραν τοῦ κυρίου σκοποῦ καί είς ἐτέρους τοιούτους ήτοι προικοδότησιν ἀπόρων κοριτσιῶν, περίθαλψιν ἀπόρων, χρηματικήν ἐνίσχυσιν τῆς Κοινότητος κτλ.

Ή παλαιοτέρα 'Ασκαμά (Κανονισμός), ή όποία ἐσώζετο πρό τοῦ τελευταίου πολέμου, καί αὔτη εἰς παλαιάν ἱταλικήν μετάφρασιν ἐκ τοῦ ἐβραϊκοῦ, ἀνῆκεν εἰς τήν Χεβρά Πουλιέζα, χρονολογουμένη ἀπό τοῦ ἔτους 5379 (ῆτοι 1619). 'Αμφότεραι ὄμως αὶ δύο Χεβρώτ εἶναι πολύ παλαιότεραι καί ἡ ἄνω 'Ασκαμά συνετάχθη βάσει παλαιοτέρων 'Ασκαμώτ καί φέρει τάς ὑπογραφάς τῶν 29 τότε Γεχιδήμ (Μελῶν), μεταξύ τῶν ὁποίων καί ἡ τοῦ Ραμπί 'Αβραάμ Ζαφα-

ράνα, 'Αρχιρραβίνου τότε τῆς 'Απουλιανῆς παροικίας, τοῦ ὁποίου σώζεται καί ἔνα Πιούτ (θρησκευτικός ὕμνος) ὅπερ ἐψάλλετο ἄλλοτε είς τάς Συναγωγάς τῆς Κερκύρας καί συναντᾶται είς τά χειρόγραφα Κερκυραϊκά Μαχζορήμ (Προσευχητάρια).

Ό ἀριθμός τῶν Γεχιδήμ (μελῶν) τῶν Χεβρώτ Γκεμιλούτ — Χασαδήμ ἦτο ὡρισμένος καί δέν ἐπετρέπετο ἐπ' οὐδενί λόγψ ἀπό τάς ἐκάστοτε 'Ασκαμώτ νά αὐξηθἢ ἤ νά ἐλαττωθἢ. "Όταν Ιδρύθη ἡ Χεβρά Πουλιέζα ἀπετελεῖτο αὕτη ἀπό 18 μόνον Γεχιδήμ. Κατόπιν δμως λόγψ τῆς συνεχοῦς αὐξήσεως τῆς παροικίας ὁ ἀριθμός ὡρίσθη είς 24 καί τό ἔτος 5379 (1619) είς 29, τό 5384 (1624) είς 30, τό 5389 (1629) είς 34, τό 5404 (1644) είς 36, τό 5439 (1679) είς 42, τό 5540 (1780) είς 45, τό 5617 (1857) είς 50.

Νέοι Γεχιδήμ είς τάς Χεβρώτ προσελαμβάνοντο κατόπιν ψηφοφορίας τοῦ Σώματος ἐκάστης Χεβρᾶ διά τήν συμπλήρωσιν μόνον τοῦ ἐκάστοτε ὡρισμένου ἀριθμοῦ. Ὁ ἐκλεγείς ὑπεχρεοῦτο νά καταβάλη δικαίωμα ἐγγραφῆς μικρόν χρηματικόν ποσόν καί μόνον μετά παρέλευσιν πενταετίας ἀπό τῆς ἐγγραφῆς του είχε τό δικαίωμα τοῦ ἐκλέγεσθαι είς τά ἀξιώματα τῆς Χεβρά.

'Από τό 5474 (1714) όμως, πᾶν ἀποβιῶσαν ἤ ἀποδημῆσαν ἐκ Κερκύρας μέλος τῶν Χεβρώτ διεδέχετο, κληρονομικῷ δικαιώματι, ὁ πλησιέστερος συγγενής ἀποκτῶν πάραυτα ὅλα τά δικαιώματα τοῦ προκατόχου του καί μόνον ἐλλείψει συγγενῶν, ἐγένοντο δεκτοί ξένοι κατόπιν ψηφοφορίας καί καταβολῆς τοῦ δικαιώματος ἐγγραφῆς.

Μεταγενεστέρως δέ, ἐκάστη Χεβρά εἶχε καί μικρόν άριθμόν δοκίμων. Οὖτοι προσελαμβάνοντο κατόπιν προφορικῆς ἢ γραπτῆς αίτήσεως καί ἐπειδή τούς ἐγένετο Μί Σεμπεράχ ἀπεκαλοῦντο Δόκιμοι μὲ «Μί Σεμπεράχ» ἢ ἀπλῶς «Μισεμπεράχ». Ἡσαν δέ οὖτοι ὑποχρεωμένοι νά βοηθοῦν τούς Γεχιδήμ εἰς ὅλας τάς ἐργασίας τάς ἐχούσας σχέσιν μὲ τόν σκοπόν τῆς Χεβρᾶ, εἰς τήν ἐκσκαφήν τῶν τάφων, εἰς τήν Τααρά (πλύσιν τῶν νεκρῶν), κηδείαν, ἐνταφήν κλπ. "Όταν δὲ ἐπρόκειτο νά συμπληρωθἢ ὁ ἀριθμός τῶν Γεχιδήμ καί δὲν ὑπῆρχον κληρονόμοι, ἡ ἐκλογή ἐγένετο ἀπό τόν κύκλον τῶν Μισεμπεράχ.

Ή Ιδιότης τοῦ Γιαχίδ (μέλος) τῶν Χεβρώτ Γκεμιλούτ -Χασαδήμ έθεωρεῖτο μεγάλη τιμή καί τίτλος εὐγενείας ὡς έκ τῶν ὁποίων πολλοί ἐποφθαλμιοῦσαν τόν τίτλον αὐτόν. Έπειδή ὄμως έλάχιστοι τό ἐπετύγχανον, ὡς ἐκ τοῦ περιωρισμένου άριθμοῦ καί τῶν δικαιωμάτων κληρονομικότητος, μερικοί μετεχειρίζοντο πρός τοῦτο άθέμιτα μέσα καί έκβιασμούς, οΙ όποῖοι προεκάλουν σοβαράς ἔριδας. Πρός άποφυγήν τοιούτων δυσαρέστων καί πρός έξασφάλισιν τῆς εὐταξίας καί εἰρήνης τόσον τῆς Χεβρᾶ ὄσον καί τῆς παροικίας έν γένει, αι Χεβρώτ ήναγκάσθησαν πολλάκις νά άπανορεύσουν τήν πρόσληψιν νέων Γεχιδήμ διά χρονικά μεγάλα διαστήματα. Κατά τό έτος 5474 (1714) ή Χεβρά Πουλιέζα περιήλθεν είς κρισιμωτάτην κατάστασιν λόγψ μιᾶς παλαιᾶς τοιαύτης ἀπαγορεύσεως. Αὔτη φοβούμενη ὕπαρξιν Χέρεμ\* έν προκειμένω δέν έτολμοῦσεν ἐπί πολλά **ἔτη νά προσλάβη νέους Γεχιδήμ τῶν ὁποίων ὁ ἀριθμός λό**γω θανάτου κλπ. δέν ὑπερέβαινε πλέον τούς 10, οἴτινες λόγω τῆς μεγάλης ἡλικίας ἡσαν ἐντελῶς ἀνίκανοι νά προσφέρωσι τάς ὑπηρεσίας των. Πρό μιᾶς τοιαύτης καταστάσεως εὐρισκομένη ή Χεβρά έζήτησε τήν ἐπέμβασιν τοῦ τότε Ραββίνου Ραμπί Μεναχέμ Βιβάντε, ὄστις δι' έμπεριστατωμένης ἀποφάσεώς του, ἐπέτρεψεν τήν πρόσληψιν νέων Γεχιδήμ μέχρι συμπληρώσεως τοῦ ὁρισθέντος κατά τήν τελευταίαν 'Ασκαμά τοῦ 5439 (1679) ἀριθμοῦ τῶν 42.

Τό 5617 (1857) είς τήν Ιδίαν Χεβρά ἀπηγορεύθη ἡ



Ή Τεβά ἀπό κάτω.

πρόσληψις νέων Γεχιδήμ διά μίαν τριακονταετίαν. Ἡ Χεβά Γραίκα δμως πρός ἀποφυγήν τῶν αὐτῶν ὡς ἄνω ἀνωμαλιῶν ἄρισε τόν ἀριθμόν τῶν μελῶν της εἰς τό μέγιστον ὅριον ἄστε οὕτω νά ἐξηγῆται ὁ μεγάλος ἀριθμός τῶν 72 Γεχιδήμ τούς ὁποίους ἠρίθμει αὕτη τό ἔτος 5617 (1857) καί Ισως προηγουμένως ἐνῷ ἡ παροικία «Γραίκα» ἦτο κατά πολύ μικροτέρα τῆς «Πουλιέζα».

«ΑΙ σχέσεις τῶν δύο Χεβρώτ Γκεμιλούτ — Χασαδήμ Γραίκα καί Πουλιέζα δέν ἦσαν ποτέ φιλικαί δπως δέν ἦσαν φιλικαί καί αΙ σχέσεις τῶν δύο παροικιῶν καί Κοινοτήτων. Είς ἐξαιρετικάς μόνον περιπτώσεις ἐπετυγχάνετο σχετική συνεργασία καί κατανόησις. ΟΙ παλαιοί ἀναφέρουν δτι είς τάς λαϊκάς μάζας ἀπέφευγον νά συνάψουν μεταξύ Γραίκων καί Πουλιέζων συνοικέσια. Δύσκολα Γραίκοι ἐσύχναζον είς τήν Συναγωγήν τῶν Πουλιέζων καί Πουλιέζοι είς τήν τῶν Γραίκων ἔστω καί ἐάν ἐκαλοῦντο πρός συμπλήρωσιν Μιννιάν».

Τό παλαιόν άνά τάς ἐβραϊκάς Κοινότητας ἔθιμον νά νηστεύσωσι μέχρι τῆς μεσημβρίας οΙ Γεχιδήμ τῶν Χεβρῶτ Γκεμιλούτ - Χασαδήμ τήν 7 'Αδάρ ('Αδάρ Σενί) ἐπέτειον, κατά τήν παράδοσιν, τοῦ θανάτου τοῦ μεγάλου μας Νομοθέτου καί 'Εθνάρχου Μωσέ Ραμπένου, ἐθεσπίσθη καί ἐν Κερκύρα τελευταίως τό 1932 παρά τοῦ μακαρίτου Ραμπί Γιαακώβ Νεχαμά, καί ὑπεχρεοῦντο οΙ Γεχιδήμ τῶν δύο ὁμοῦ Χεβρώτ νά μεταβαίνωσιν ἐν σώματι εἰς τὸ νεκροταφεῖον, μετά τήν μεσημβρίαν, ἴνα ζητῶσι συγγνώμην παρά τῶν νεκρῶν διά τήν περίπτωσιν καθ' ἤν κατά τήν ἐκτέλεσιν τῶν πρός αὐτούς ἐπιβεβλημένων ὑποχρεώσεὧν των



Εἴσοδος τῆς Συναγωγῆς.

δέν έτήρησαν τόν προσήκοντα πρός αὐτούς σεβασμόν. Μετά τήν προσευχήν έγένετο έντός τοῦ οἰκίσκου τοῦ ᾿Απουλιανοῦ νεκροταφείου συμπόσιον.

Τό 5651 (1891) λόγω τοῦ διωγμοῦ ὄν ὑπέστη ὁ Έβραϊσμός τῆς Κερκύρας κατόπιν τῆς γνωστῆς μέ τό ὄνομα «Γκεζερά ντέλ νοβάντα ούν», «συκοφαντίας τοῦ αἴματος», αίτία τοῦ ὁποίου ὑπῆρξεν ἡ ὁμαδική ἔξοδος τῶν Έβραίων τῆς νήσου πρός τήν Αίγυπτον καί Τεργέστην, διαρκέσασα μέχρι τοῦ προηγουμένου παγκοσμίου πολέμου, κατ' ἀπαίτησιν τῆς «'Αλιάνς Ίζραελίτ Οὐνιβερσέλ» ήνώθησαν αΙ δύο κοινότητες Γραίκα καί Πουλιέζα είς μίαν ένισίαν Ίσραηλιτικήν Κοινότητα ούχί όμως καί αl δύο Χεβρώτ, συνεχισθείσης οὔτω τῆς ταφῆς τῶν μέν ἀπογόνων τῶν Γραίκων είς τό νεκροταφεῖον των καί τῶν Πουλιέζων είς τό ίδικόν των. Κατά τό διάστημα δμως τῆς κατοχῆς, διαρκούντος τού τελευταίου πολέμου καί πρός άποφυγήν κατά τήν ώραν τῆς ταφῆς δυσαρέστων ἐκ μέρους τῶν Ναζιστών στρατιωτών, Γραϊκοι καί Πουλιέζοι ένεταφιάζοντο είς κοινόν χώρον, ἀπόκρυφον, ἀνήκοντα είς τήν ίδιοκτησίαν τῶν Γραίκων, ἐνώνοντα τά δύο νεκροταφεῖα.

Οὶ φωτογραφίες τῆς Κερκύρας τοῦ τεύχους αὐτοῦ εἶναι τοῦ Ραφαήλ Μ. Σούση καί τῆς Ἱσραηλιτικῆς Κοινότητος τοῦ Νησιοῦ. Τοιαύτη ήτο η κατάστασις όταν τό 5686 (1926) ἀνέλαβε τήν Ραββινικήν ἔδραν ὁ Ραμπί Άβραάμ Σοφέρ (Σράιμπερ). ΑΙ διαμάχαι ὅμως ἐσυνεχίσθησαν καί ἔφθασαν είς τό κατακόρυφον ὁπότε μή δυνάμενος, παρ΄ ὅλας τάς καταβληθείσας προσπαθείας του ὁ Ραμπί Σράιμπερ νά φέρη τήν τάξιν είς τήν Κοινότητα, λόγω τῆς ἀδιαλλαξίας ἀμφοτέρων τῶν παρατάξεων, ἐγκατέλειψε τήν Κέρκυραν τό 5688 (1928) μετά παραμονήν μόνον δύο ἐτῶν. Τοῦτον διεδέχθη κατά τάς ἀρχάς τοῦ 1931 ὁ ἀείμνηστος Ραμπί Γιαακώβ Νεχαμά τελευταΐος Ραββίνος Κερκύρας, ἀκολουθήσας τό ποίμνιόν του είς τά κρεματόρια τοῦ Μπιρκενάου».

\* \* \*

ΣΗΜΕΙΩΣΗ «ΧΡΟΝΙΚΩΝ»: 'Αφορισμός. Κατά τόν Μεσαίωνα ὁ άφορισμός έχρησιμοποιείτο άπό τούς ραββίνους σάν ἔνα σπάνιο ὅπλο γιά τή συμμόρφωση τοῦ παρεκτρεπόμενου ἀτόμου ἀπό τά Ἰουδαϊκά ἤθη, ἔθιμα καί Ιδέες. Σήμερα δέν χρησιμοποιείται, τλέον, τό μέτρο αὐτό.

#### ΣΤΑΤΙΣΤΙΚΑΙ ΜΕΛΕΤΑΙ

#### ΣΥΝΕΧΕΙΑ ΑΠΟ ΤΗ ΣΕΛΙΔΑ 5

κῶν, περιλαμβάνων δηλαδή ἐκτός τῶν ἀτόμων διηρημένων κατά φῦλα καί ἡλικίας τά ὅπλα καί τά δοχεῖα τοῦ ἐλαίου, ἔχει ὡς ἐξῆς:

|                                 | Πόλις  | Παλαιόν<br>φρούριον |
|---------------------------------|--------|---------------------|
| Οίκογένειαι                     | 172    | 1                   |
| "Αρρενες μέχρι 16 έτῶν          | 181    | 1                   |
| "Αρρενες ἀπό 16-60              | 331    | 3                   |
| "Αρρενες ἄνω τῶν 60             | 54     | 1                   |
| Γυναϊκες ἄγαμοι                 | 277    | 2                   |
| Γυναϊκες ἔγγαμοι                | 293    | 1                   |
| Πίλλες (Δοχεῖα) έλαίου          |        |                     |
| χωρητικότητος                   | 71,363 | 8.200               |
| Activities of the second second | ξεστῶν |                     |
| Τουφέκια καί τρομπόνια          | 7      |                     |
| Πιστόλια                        | 16     | 2                   |
| Σπάθαι καί Χαντζάρια            | 18     | 1                   |
| Κτήνη                           | 0      |                     |
| Μύλοι σιτηρῶν                   | 1      |                     |
| Έλαιοτριβεΐα                    | 3      |                     |

Ένδεικτικόν τοῦ ἐμπορικοῦ, φιλειρηνικοῦ καί καθαρῶς ἀστικοῦ χαρακτῆρος τῆς κοινότητος εἶναι ὁ μέγας ἀριθμός τῶν ἐλαιοδοχείων, ὁ μικρός τῶν ὅπλων καί ἡ παντελής ἔλλειψις κτηνῶν. Συνοψιζόμενος δ΄ ὁ ἄνω πίναξ δίδει:

| Οίκογενείας<br>173 | Σύνολον Ψυχῶν<br>1,084 | "Ανδρας<br>561 | Γυναῖκας<br>523 |
|--------------------|------------------------|----------------|-----------------|
|--------------------|------------------------|----------------|-----------------|

('Από τήν «'Ισραηλιτική 'Επιθεώρηση» (τοῦ Μ. Χαΐμη), ξτος α', άριθ. 7—8—9/'Αθῆναι 1912).





ΔΕΞΙΑ: Μιά ἄποψη τῆς ὁδοῦ Παλαιολόγου, τοῦ ἐμπορικοῦ ὁρόμου τῆς παλιᾶς ἐβραϊκῆς συνοικίας, ὅπως εἶναι σήμερα. ΑΡΙΣΤΕΡΑ: Μιά μικρή «πλατεία» τοῦ «γκέττο» τῆς ἐβραϊκῆς συνοικίας.

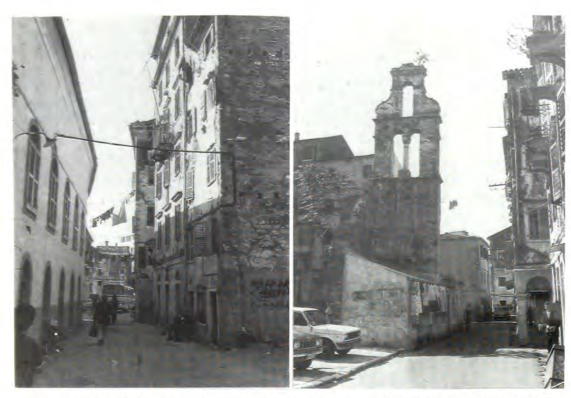
# Στήν παλιά Κέρκυρα οἱ Ἑβραῖοι ζοῦσαν σέ γκέττο

Από τό βιβλίο τοῦ Ἰωάννου Α. Ρωμανοῦ

'Από τό περισπούδαστο βιβλίο τοῦ 'Ιωάννου Α. Ρωμανοῦ «Περί τοῦ Δεσποτάτου τῆς 'Ηπείρου» (Κέρκυρα, 1895) καί ἀπό τό κεφάλαιο τό ἀναφερόμενο στήν 'Εβραϊκή Κοινότητα τοῦ Νησιοῦ (σελ. 386 - 405) παραλαμβάνουμε τά παρακάτω γιά τό γκέττο (εἰδική συνοικία πού ἦταν ὑποχρεωμένοι οἱ 'Εβραῖοι νά ζοῦν):

«Πρός λιβόνοτον τῆς πόλεως Κερκύρας, τό μέρος τό συνορίζον μετά τῶν ἀρχαίων καί πτῶσιν ἀπειλούντων Βενετικῶν όχυρωμάτων, ἄτινα κεῖνται παρά τῆ Βασιλικἢ πύλη (Porta Reale) καί τῆ όδῷ Σχυλεμβουργίου, διῆκον δέ μέχρι τῆς όδοῦ Παλαιολόγου, ἐν οὰ μικρᾳ ἀποστάσει τῆς ἐν Σπηλαίᾳ πύλης, ἀποτελεῖ τήν καλουμένην ἐβραϊκήν συνοικίαν, ἐν ἢ ἀπό δύο ἤδη αἰώνων συνοικοῦσιν οἱ ἐν Κερκύρᾳ πρεσβεύοντες τὸ 'Ιουδαϊκόν θρήσκευμα. Ἡ συνοικία αὕτη, τό

πεμπτημόριον οὖσα τῆς ὅλης πόλεως Κερκύρας, ἔχει πληθυσμόν πεντακισχιλίων άνθρώπων, οἵτινες μόλις καί μετά βίας χωρούντες έν τῷ πρώην ὡρισμένῳ αὐτοῖς πρός κατοικίαν χώρω έκτείνονται όσημέραι είς τάς γειτονευούσας συνοικίας. Ἡ ὄψις τῶν πολυορόφων, πεπυκνωμένων καί άρχαϊκῶν οἰκιῶν, αΙ μακραί καί στεναί ὁδοί, διασταυρούμεναι ὑπό στενωτέρων ἄλλων, ἐν αἶς ὁ ἀήρ εἰσπνέεται βαρύς καί νοσώδης, ή ξενοπρεπής τῶν κατοίκων μορφή, καί μάλιστα τῶν γυναικῶν, ὧν αἱ μέν, μικρόσωμοι, μελάγχροες καί έλίκωπες, άναπολοῦσι τάς φλογεράς ἄμμους τῆς ἐρήμου, έν ή διέτριψαν οΙ πατέρες αὐτῶν, αΙ δέ, λευκαί, σφηκώδεις καί ὑγρόφθαλμοι, μαρτυροῦσιν εὐγενεστέραν καταγωγήν καί άβροτέραν δίαιταν, ή παράδοξος τῶν κατοίκων γλῶσσα, ής ποιούνται χρῆσιν πρός άλλήλους διαλεγόμενοι, διεγείρουσιν έξ άνάγκης τήν περιέργειαν τῶν ἐπισκεπτομένων τήν συνοικίαν ταύτην, οἵτινες ἀποροῦντες ἐρωτῶσι: πῶς εὐρέθη τῶν ξένων τούτων ἡ ὁμάς ἐν τῷ μέσῳ χώρας



ΔΕΞΙΑ: "Οδός 'Αγίας Σοφίας, ὁ δεύτερος βασικός δρόμος τῆς συνοικίας, ὅπως εἶναι σήμερα. ΑΡΙΣΤΕΡΑ: 'Οδός Βελισσαρίου. 'Αριστερά τό κτίριο τῆς Συναγωγῆς. Δεξιά διακρίνονται καθισμένοι οἱ ἔνοικοι τοῦ μαγαζιοῦ. Προπολεμικά οἱ ὁμόθρησκοι, οἱ ἄνθρωποι τῆς ἐργασίας καί τοῦ μόχθου, ἔτσι κάθονταν ἔξω ἀπό τά σπίτια τους τά Σάββατα καί τἱς γιορτές.

ελληνικής, πότε καί πόθεν ἦλθον, τίς ἡ διάλεκτος αὐτὢν, τίνες αὶ τὑχαι τὢν δυσμοίρων τούτων ἀνθρώπων, οἴτινες φέρουσιν ἔτι τὰ ἵχνη προγενεστέρας ταπεινώσεως καί ἀνισότητος, ἤτις ἤρθη μόλις ἐπ' ἐσχάτων».

«"Ότε περί τά άρχάς τῆς ΙΕ΄ ἐκατονταετηρίδος ἡ πόλις τῆς Κερκύρας ἔκειτο εἰσέτι ἐν τῷ παλαιῷ φρουρίῳ, ἡ δέ νῦν πόλις ἐθεωρεῖτο ὡς προάστιον (suburbium) καί διά τοῦτο ἐκαλεῖτο Ἐξωπόλιον τῶν Κορυφῶν, οὶ Ἑβραῖοι κατώκουν πάντες κεχωρισμένοι ἀπό τῶν Χριστιανῶν ἄμα μέν τῇ ἐνάρξει τοῦ ΙΕ΄ αἰῶνος ἐν μιᾳ Ἰουδαϊκῆ, τοῦ αἰῶνος δέ προβαίνοντος, ἐν δυσίν Ἰουδαϊκαῖς intra civitatem et burgum civitatis, ἡ δέ ἐβραϊκή συνοικία περιωρίζετο εἰς τό ἰουδαϊκόν ὅρος, τό χυδαϊστί λεγόμενον Βρηοβοῦνι, ὅπερ ἀρχόμενον ἐπί τῶν ἐπιθαλασσίων τειχῶν, περιελάμβανε τό μέρος ἐκεῖνο τῆς πόλεως, ὅπου νῦν κεῖνται οὶ ναοί τῆς Ὑπεραγίας Θεοτόκου τῆς ᾿Αντιβουνιωτίσσης, τῆς Ὑπεραγίας Θεοτόκου τῆς Κρεμαστῆς, οὶ μέν ἐν τῷ φρουρίῳ, οἱ δέ ἐν τῷ πόλει ὅπου καί ἄν ἐβούλοντο ἀγνοοῦμεν γινώ-

σκομεν όμως ότι οΙ Χριστιανοί, βαρέως φέροντες τήν παρακοήν τῶν Ἑβραίων, ἔπεμψαν ἐκ νέου πρέσβεις εἰς Βενετίαν ἐν ἔτει 1592 τούς εὐπατρίδας Φίλιππον Καρτάνον καί 'Ανδρέαν Φιομάχον, ἵν' ἀπαιτήσωσι τήν ἐκτέλεσιν τῶν νενομένων κατά τῶν Ἑβραίων παραχωρήσεων, άλλά μόλις τῶ 1622 ἐξεδόθη αὐστηρόν διάταγμα ἀποτελεσματικόν, ὡς φαίνεται, δι' οὖ οΙ Ἑβραῖοι προσετάττοντο νά κατοικῶσι τοῦ λοιποῦ ἡνωμένοι, ἐν ἦ διαμένουσι νῦν συνοικία καί νά μή έξέρχωνται έξ αὐτῆς, ἵνα μεταβῶσιν εἰς τούς άγρούς, άνευ προηγουμένης έγγράφου άδείας τοῦ Βαΐλου καί τοῦ Προνοητοῦ. Κατά τόν αὐτόν δέ χρόνον ἀπηγορεύθη πρός αὐτούς πᾶσα ἐξωτερική λατρεία καί ἡ μίσθωσις παντός άκινήτου κτήματος, έξαιρουμένης τῆς οἰκία ἐν ἦ ἔμελλον νά κατοικῶσι. Καί οὕτω μετά ἐκατονταετῆ σχεδόν άγῶνα, ἀπό τῆς ἐν ἔτει 1524 ἀποστολῆς τῶν δύο πρέσβεων Πετρετή καί 'Αβράμη, ἔληξε ἐπί τέλους τό περίφημον ζήτημα, ὅπερ ζωηρῶς ἀνεφύη ἐν Κερκύρᾳ, περί περιορισμοῦ τῶν Ἑβραίων εἴς τινα χῶρον ὅλον κεχωρισμένον ἀπό τῶν Χριστιανῶν».





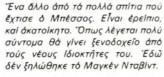
Ένα ἀπό τά σπίτια τῆς νέας πόλεως, δίπλα στό σημερινό Διοικητήριο. Τήν ξμπνευση γιά τήν άρχική δημιουργία τῆς συνοικίας εἶχε τόν προηγούμενο αΙώνα ὁ ἀείμνηστος Μπέσσος. Στό μπαλκόνι φαίνεται άκόμα τό Μαγκέν Νταβίντ.

Φωτογραφίες σπιτιῶν τοῦ Μπέσσου στήν παλιά άριστοκρατική συνοικία τῆς Κέρκυρας. Ό Μπέσσος έζησε στό δεύτερο ήμισυ τοῦ 19ου αἰώνα καί εἶχε πολλές ίδιοκτησίες στή συνοικία αὐτή διότι ἔτσι προσπαθοῦσε νά «σπάσει» τό γκέττο τῶν Ἑβραίων στήν Κέρкира.



κρίνεται στό μπαλκόνι του τό Μαγ- Σέ κάθε σπίτι που ἔκτιζε ὁ Μπέσσος τοποθετούσε κοί Ή εἴσοδος τοῦ σπιτιοῦ πού διατῆς νέας πόλεως. Τό Μαγκέν Νταβίντ τῆς εΙσόδου ἔχει ξηλωθεῖ ἀπό τούς σημερινούς ένοίκους του.

κέν Νταβίντ — ἔνα ἀπό τὰ σπίτια μία μαρμάρινη ἤ πέτρινη ἐπιγραφή. Ἡ μόνη πού μέχρι σήμερα ἀπέμεινε είναι αὐτή πού φαίνεται στή φωτογραφία μας και άνήκει σ' ένα σπίτι - έρείπιο και άκατοίκητο, πού κυκλοφορεί ή φήμη ὅτι θά γίνει ἀπό τούς νέους Ιδιοκτήτες ξενοδοχείο.





# Ο ΔΙΩΓΜΟΣ ΤΩΝ ΕΒΡΑΙΩΝ ΤΗΣ ΚΕΡΚΥΡΑΣ ΑΠΟ ΤΟΥΣ ΝΑΖΙ

Από τό βιβλίο τῶν Ραββίνου Μικαέλ Μόλχο καί Ἰωσήφ Νεχαμᾶ «In Memoriam», (ἔκδοση Ἰσραηλιτικῆς Κοινότητος Θεσ/νίκης, 1974, ἐλληνική ἀπόδοση Γεώργιος Κ. Ζωγραφάκης) ἀναδημοσιεύουμε τό παρακάτω κείμενο:

Τήν παραμονή τοῦ πολέμου, ἡ Κοινότης τῆς Κέρκυρας άριθμοῦσε περίπου δύο χιλιάδες ψυχές, πού ζοῦσαν, στήν πλειονότητά των στά στενοσόκακα ένός πραγματικοῦ νκέτο, χρονολογούμενου ἀπό πεντακοσίων και πλέον έτῶν καί όπου οΙ πιστοί εἶχαν στή διάθεσή των τέσσερις συναγωγές. Ἡ μακρά ἐνετική κατοχή τούς εἶχε προικίσει, σάν μητρική γλώσσα, τήν Ιταλική. Πολλοί Κερκυραΐοι Έβραΐοι ήσαν πολύ εŭποροι. ΟΙ σχέσεις των μέ τούς χριστιανούς συμπολίτες των ήσαν Ιδιαίτερα έγκάρδιες. Κατά τήν μουσολινική κατοχή, ή Κέρκυρα έχαιρε πλήρους είρήνης καί ήσυχίας. Ή Κέρκυρα τούτη, μέ τό Ιδεῶδες κλίμα, πού ἀπεκλήθη ή Μικρή Παλαιστίνη, είχε γίνει τό καταφύγιο γιά πολλούς Έβραίους πού δραπέτευαν από τήν ήπειρωτικήν Ελλάδα. Οι Γερμανοί έγκαταστάθηκαν στό νησί στίς 27 Σεπτεμβρίου 1943. Άπό τότε, οἱ Ἑβραῖοι ἐγνώρισαν κάθε δυστυχία, όλη τή φρίκη τῆς καταπιέσεως. Δοκίμασαν κάθε ταπείνωση, κάθε προσβολή, κάθε έξευτελισμό. Έμηχανεύοντο τό κάθε τί γιά νά καταρρακώνουν τό γόητρο τῶν πλέον εύμπολήπτων προσώπων. 'Ο σεβασμιώτατος 'Αρχιρραβίνος Ίακώβ Ναχαμά, ὑπεχρεοῦτο νά στέκεται δρθιος, στήν εἴσοδο μιᾶς αίθούσης λουτροῦ, ὅπου ὁ Γερμανός Διοικητής ξπαιρνε τό καθημερινό του μπάνιο. Έπρεπε έπίσης νά κρατά μέ σεβασμό στό χέρι του τήν πίπα καί τά παπούτσια τοῦ σατράπη καί νά τοῦ τά προσφέρη ὅταν θά τελείωνε τήν μεγαλόπρεπη τουαλέττα του. Αύτοῦ τοῦ εἴδους έξευτελισμοί έσυνηθίζοντο πολύ μεταξύ τῶν Ναζιστών. Μήπως στή Θεσσαλονίκη οΙ άρχηγοί τῆς Γκεστάπο δέν ὑπεχρέωναν τίς ἀνώτερες κοινοτικές ἀρχές νά τούς προμηθεύουν κάποια άντιγενεσιουργά προφυλακτικά; Παρά ταῦτα, γιά λόγους πού παρέμειναν ἄγνωστοι, ἡ έξολόθρευση τῶν Κερκυραίων Ἑβραίων, δέν συνετελέσθη τήν Τδιαν έποχή μέ τούς άλλους όμοθρήσκους των τῆς ήπειρωτικής Έλλάδος. Έκαθυστέρησε μάλιστα κατά δύο μήνες. ΟΙ δύο προδότες Ρεκανάτι ἔφθασαν στό νησί καί χρησίμευσαν σάν καθοδηγητές τῶν Γερμανῶν. Στίς 7 Ίουνίου, ένῶ οΙ Σύμμαχοι μπαίνουν θριαμβευτικά στή Ρώμη καί δ Βίκτωρ Έμμανουήλ μεταβιβάζει στό γυιό του, τόν πρίγκη-



Ένα μικρό ὑπόλειμμα τῆς ξακουστῆς Συναγωγῆς 'Απουλιανός Ναός Σκόλα Πουλιέζα. 'Η πυρκαϊά πού ἄναψαν οΙ γερμανικές ἐμπρηστικές βόμβες τῆς 11.9.43 κατά τήν Ιταλική ἀντίσταση, κατά τή διάρκεια τῆς όποίας οΙ Γερμανοί βομβάρδισαν μέ λύσσα καί γκέττο, ἄφησε σάν ὑπόλειμμα τή στοό, πού σημειώνεται στή φωτογραφία μας καί διακρίνεται ἀνάμεσα στά δύο κτίρια.

πα τοῦ Πιεμόντε, τό βασιλικό σκῆπτρο, πού τόσο κακά κράτησε πρός τό τέλος τῆς βασιλείας, ἡ Γκεστάπο δέν ἐννοεῖ νά καταθέση ἀκόμη τά ὅπλα. Ἔτσι, κινεῖ, στήν Κέρκυρα, τή μηχανή τοῦ θανάτου. Παντοῦ τοιχοκολλεῖται ἡ ἀκόλουθη διαταγή: «Κάθε 'Εβραῖος πού παραμένει έκτός πόλεως, πρέπει νά έπιστρέψη στό σπίτι του ώς τίς 8 Ίουνίου». Τήν Παρασκευή, 9 Ίουνίου, στίς 5 τό πρωΐ, τά S.S., χτυποῦν μέ ὀρμή ὅλες τίς ἐβραϊκές πόρτες: "Ολοι στήν Πλατεΐα Στρατού, ὅλοι, δίχως διάκριση, ἄνδρες, γυναῖκες, παιδιά, νέροι, ἀνάπηροι, ἄρρωστοι, ἀκόμη καί ὅσοι ψυχορρανοῦν. Σπεύδουν όλοι νά ὑπακούσουν. Στίς 6 τό πρωΐ, S.S. καί "Ελληνες χωροφύλακες κυκλώνουν τό πληθος τῶν Έβραίων πού είχε, έν βία συγκεντρωθή στή μεγάλη πλατεῖα. Ὁ κύκλος, μικραίνει βαθμηδόν, συμπιέζει τούτη τήν πλαδαρή καί ἀποχαυνωμένη μᾶζα, τήν περισφίγγει, σάν σαρδέλλες μέσα σέ κουτί. Τρόμος συνέχει, τρόμος κυριεύει τοῦτα τά κακόμοιρα κυνηγημένα ζῶα. Στίς ἐννέα ἀντηχεῖ τό σῆμα τοῦ συναγερμοῦ: τά συμμαχικά ἀεροπλάνα ύπερίπτανται τῆς πόλεως. Ένστικτωδῶς οΙ Ἑβραῖοι ζητοῦν νά καταφύγουν κάπου. 'Ο σκοπός πυροβολεῖ στόν άέρα καί τούς ὑποχρεώνει νά παραμείνουν ἐπί τόπου. "Όταν πέρασεν ὁ κίνδυνος, ἔνας Γερμανός ἀξιωματικός, βοηθούμενος ἀπό ἔναν διερμηνέα, κάμει προσκλητήριο τῶν οίκογενειών. 'Αμέσως κατόπιν, κλείνουν τούς αίχμαλώτους στό παλαιό φρούριο, κοντά στήν πλατεῖα, μέσα στήν πιό ἀπαίσια στενότητα χώρου. Ὁ καθείς καλεῖται, ἐπί ποινἢ θανάτου, νά ἀποθέση μέσα σὲ εἰδικά προετοιμασμένες βαλίτσες, ὅ,τι ἔχει στίς τσέπες του: χαρτονομίσματα, χρυσάφι, ψαλίδια, ξυριστικές λειτίδες, καπνό, κλπ. ΟΙ Γερμανοί παίρνουν τά κλειδιά τῶν σπιτιῶν καί ἀφαιροῦν ὅσα ἔπιπλα βρίσκουν τῆς ἀρεσκείας των. Ὅ,τι ἀπομένει τό βγάζουν ἀμέσως στή δημοπρασία.

Ό διορισμένος δήμαρχος, πού εὐρίσκεται ἐπί κεφαλῆς τοῦ Κερκυραϊκοῦ Δήμου, ἐκδηλώνει τή χαρά ου. Σέ λογύ-δριο, ποὐ τότε, ἐξεφώνησε, λέγει ἀνάμεσα σ' ἄλλα: «Οἱ μεγάλοι μας φίλοι, οἱ Γερμανοί, ξεκαθάρισαν τό νησί μας ἀπό τήν ἐβραϊκή πλεμπάγια. Στό ἐξῆς θά μποροῦμε νά τρῶμε ἐμεῖς οἱ ἴδιοι τή συγκομιδή τῶν ἀγρῶν μας».

Διακόσιοι, περίπου, φυγάδες, οΙ περισσότεροι γυναϊκες, κατόρθωσαν νά φύγουν σέ χωριά τοῦ ἐσωτερικοῦ. Στίς 11 Ἰουνίου, φορτώνουν πάνω σέ μαοῦνες πού τίς σέρνει ἔνα καίκι μέ μοτέρ, τριακόσιες γυναϊκες. Καί, ὧΙ είρωνείαΙ φροντίζουν νά συνοδεύωνται καί ἀπό μερικές μαῖες, ὥστε νά βοηθήσουν ἐκεῖνες, πού κατά τή διαδρομή ἴσως θά κοιλοπονοῦσαν ἤ θά γεννοῦσαν. Ἡ ἀποστολή τραβᾶ κατά τήν Ἡπειρωτικήν ἀκτή, φθάνει στήν Ἡγουμενίτσα καί, ἀπό ἐκεῖ, μέ φορτηγά, στήν Ἡθήνα.

Στίς 14 'Ιουνίου μιά δεύτερη όμάδα, πού περιελάμβανε δλο τόν δρρενα ἐβραϊκό πληθυσμό καί τίς ὑπόλοιπες γυναϊκες, στοιβάζεται σέ ζευγαρωτές μαοῦνες, πού τίς ἔσυρε ἔνα μηχανοκίνητο πλοιάριο. 'Η ἀποστολή κάμει σκάλα στή Λευκάδα. ΟΙ κάτοικοι τῆς νήσου ὑποδέχονται τούς αΙχμαλώτους μέ αἴσθημα βαθειᾶς συμπόνοιας καί εὐγενοῦς ἀλληλεγγύης. Προστρέχουν ἀπό παντοῦ, φέρνοντας σούπα, ψωμί, ποικίλα τρόφιμα, πολλά φροῦτα. ΟΙ Γερμανοί ἐξανίστανται. Ένας παπᾶς πλησιάζει ἔναν αΙχμάλωτο καί τοῦ προσφέρει ἔνα τσιγάρο. Γερμανός στρατιώτης πού παρακολουθεῖ τή σκηνή, πατᾶ μέ τή μπόττα του τό τσιγάρο, ὑποχρεώνει τόν Ἑβραῖο νά γονατίση καί, ἀφοῦ στήριξε τό πιστόλι του στό σβέρκο του, τόν σκοτώνει.

Οὶ ἐξόριστοι παραμένουν δύο μέρες στή Λευκάδα. Στήν Πάτρα, ὁ Ἑρυθρός Σταυρός τούς ἐφοδιάζει μέ τρόφιμα και φάρμακα. Ἔνα μικρό πλοῖο τούς μεταφέρει στόν Πειραιά. Μόλις ἀποβιβάζονται, δέρνονται ἀγριώτατα ἀπό τά S.S. μέ τή δικαιολογία ὅτι δέν ἀπεκαλύφθησαν ὅσο θἄπρεπε γρήγορα στούς – ἐν πολιτικῆ περιβολῆ – Γερμανούς ἀξιωματικούς. Τούς ἀφαιροῦν συστηματικά κάθε τί πού ἀκόμη ὑ

# זכרונות XPONIKA

Μηνιαΐον ὄργανον τοῦ Κεντρικοῦ Ἱσραηλιτικοῦ Συμβουλίου τῆς Ἑλλάδος Γραφεῖα: Πειραιῶς 46, ʿΑθῆναι (106) - Τηλέφ. 52.29.153

Υπεύθυνος συμφώνως τῶ νόμω: Ὁ Πρόεδρος τοῦ ΚΙΣ Ἰωσήφ Λόβιγγερ (Πειραιῶς 46 — ᾿Αθῆναι)

Έπιμέλεια έκδόσεως: Νῖκος Τσαπίδης, μέλος τῆς Ένώσεως Συντακτῶν Περιοδικοῦ Τύπου. Ύπεύθυνος φωτοσυνθέσεως: Κατσαούνης ΕΠΕ, Σπ. Δοντᾶ 10, 'Αθῆναι

**ΤΕΥΧΟΣ 20 ● ΙΟΥΝΙΟΣ 1979 ● ΣΙΒΑΝ 5739** 

« 'Αξιούται κατά τοῦτο ἐξιδιασμένου ἐπαίνου ἡ ἐνταῦθα τῶν 'Εβραίων Κοινότης,
ἤτις τόσον ἐν τῆ ὑπηρεσία τοῦ Γαληνοτάτου 'Ηγεμόνος, καθώς ἐν τῆ δυσχερεῖ καί
κινδυνώδει πολιορκία τῆς πόλεως ταύτης,
συνήνωσε τόν ζῆλον αὐτῆς στενότατα μετά
τοῦ χριστιανικοῦ λαοῦ κατά τοῦ κοινοῦ ἐχθροῦ, εἰς τρόπον ὤστε διἐπρεψε εἰς πάσας τάς περιστάσεις, δοῦσα τρανά δείγματα πίστεως καί παρέξασα αὐτοπροαιρέτους
βοηθείας, διά τε ἀνθρώπων καί χρημάτων.
Τήν μαρτυρίαν ταύτην ποιοῦμεν τῆ αἰτήσει
τῶν τῆς Κοινότητος πρός παρηγορίαν των,
εἰς ἔνδειξιν κτλ.».

Έξεδόθη ἐκ τοῦ 'Αρχιεπισκοπείου Κερκύρας

Τήν 8ην Σεπτεμβρίου 1717 Αὔγουστος ἀρχιεπίσκοπος Κερκύρας

πῆρχε κρυμμένο στίς τσέπες των. Τούς κρατοῦν μερικές μέρες στό Χαϊδάρι. Στίς 20 Ίουνίου, φορτώνονται στό σταθμό Λαρίσης, σέ βρωμερά βαγόνια γιά κτήνη, ώς και έβδομήντα άτομα σέ κάθε δχημα. Στούς χιλίους όκτακοσίους Κερκυραίους, προστίθενται κάτω άπό τίς ίδιες φριχτές συνθήκες, οΙ Έβραῖοι αίχμάλωτοι πού ήσαν έγκλειστοι στό Χαϊδάρι. 'Ο άριθμός των άνήρχετο τότε σέ 575 άτομα. Γιά μοναδικό έφόδιο, ἔρριξαν στούς άναχωροῦντας, μερικά δεμάτια κρομμύδια και τεῦτλα. Οὕτε κάν νερό. Ἡ ἀποστολή φθάνει στό Αουσβιτς, στίς 29 Ιουνίου. στίς 11.30 τό βράδυ. Μόλις κατεβαίνουν άπό τό τραϊνο. άρχίζει άμέσως ή διαλογή: Ρωτοῦν τόν καθένα: ήλικία, έπάγγελμα. ΟΙ Γερμανοί χρειάζονται έργατικά χέρια και θέλουν νά χρησιμοποιήσουν τό άνθρώπινο ύλικό. Δέν στέλνουν πιά τούς αίχμαλώτους των, μέ κλειστά μάτια, στά κρεματόρια, έξαιρώντας, ποῦ καί ποῦ, στήν τύχη κάποιες μονάδες. Διακόσιοι Κερκυραΐοι στέλλονται στό άπολυμαντήριο κι' ἀπό κεῖ στά ἐργοστάσια, στούς δρόμους κλπ. Χίλιοι έξακόσιοι τραβούν κατ' εύθεῖαν γιά τά κρεματόρια. 'Η όμάδα τῶν Ἑλλήνων Ἑβραίων, πού τότε ὑπηρετοῦσε στούς φούρνους, τό λεγόμενο Σόντερ Κομμάντο, δέν άγγιξε τά πτώματα τῶν Κερκυραίων, οὖτε καί τά διάφορα ἀντικείμενα πού ἔμεναν ἀκόμη κρυμμένα. Ήταν κάτι σάν ταμποῦ, πού τούς ἐνέπνεε ἔνα πραγματικό αἴσθημα Ιεράς φρί-

ΟΙ Κερκυραΐοι πού έπέστρεψαν ἀπό τήν Πολωνία ἀφηγοῦνται πώς, σέ δεδομένη στιγμή, καμμιά έκατοστή ἀπ' δσους ἀποτελοῦσαν μέρος τῆς φάλαγγος τῶν ἐργαζομένων, ἐπελέγησαν γιά τό κρεματόριο. Σ΄ αὐτούς προσετέθη μιά ὑμάδα Τσιγγάνων, πού εἶχαν κι' αὐτοί τῆν ἴδια τύχη. "Ολοι τοῦτοι οΙ κολασμένοι βάδιζαν μέ τάξη, τραγουδώντας, πρός τῖς αἴθουσες τῶν ἀερίων. "Ολοι γνώριζαν τί ἀκριβῶς τούς περίμενε, καί δίχως δυνατή ἀντίσταση, ὑποτάσσονταν στή μοῖρα των. Ξάφνου, οΙ φύλακες παίρνουν μιάν ἀντίθετη διαταγή. Στροφή. "Ολοι πίσω στό στρατόπεδο.

# Έβραῖοι τῆς Κέρκυρας πού διακρίθηκαν στά γράμματα



Στήν Κορακιάνα τῆς Κερκύρας: Κ. Θεοτόκης, Σ. Δεσύλλας, Λ. Μαβίλης, Α. Κεφαλληνός, Μαρτζοῦκος, Η. Σταῦρος, Ε. Δεντρινοῦ, 'Αλ. Πάλλης καί Μ. Χαΐμης ('Από τόν «Νουμά», 8 Μαΐου 1905).

## ΒΕΛΛΕΛΗΣ

# Ένας σπουδαῖος ἐπιστήμων

Εβραιολόγος έλληνοεβραΐος γεννηθείς έν Κερκύρα τῷ 1859. Μετά τήν ἀποπεράτωσιν τῶν γυμνασιακῶν του σπουδῶν ἐν Κερκύρα ἐφοίτησεν είς τό Instituto di Studii Superiori τῆς Φλωρεντίας, ὅπου καί άνεκηρύχθη διδάκτωρ τῆς φιλολογίας. Ἡ φιλοσοφική σχολή τοῦ Πανεπιστημίου Θεσ/νίκης ἴδρυσεν ἔκτακτον ἔδραν έβραιολογίας, πληρωθεΐσα τό 1929 ὑπό τοῦ Λαζάρου Βελλέλη. Ήσχολήθη κυρίως περί τά έβραιολογικά καί σημιτιολογικά καί συνέγραψε πλείστα έργα, ών σπουδαιότερα τά ἐξῆς: Une version grecque du Pentateuque du XVIe» (μετά σημειώσεων) 1890, κριτικήν έργασίαν έπί τινος μεταφράσεως της Πεντατεύχου, ὑπ΄ άγνώστου φιλοτεχνηθείσης καί έκδοθείσης τό 1547· «Un nouvel Apocryphe» έν Λιβόρνω 1904, μελέτην περί τῆς χρονολογίαςς άποκρυφικού τινος αποσπάσματος άνευρεθέντος είς τά έβραϊκά άρχεῖα (Γκενιζά) τοῦ παλαιοῦ Καΐρου (Φοστάτ) ὑπό τοῦ Schechter «'Ο Καποδίστριας ώς θεμελιωτής της δημοτικῆς ἐκπαιδεύσεως ἐν Ἑλλάδι» ('Αθῆναι 1908), ἔργον βραβευθέν ὑπό τοῦ ἐλληνικοῦ ἐκπαιδευτικοῦ Συνεδρίου καί έκδοθέν είς τήν σειράν τῶν «'Ωφελίμων βιβλίων»: «Interprétations erronées et faux monuments» «An Independant examinations of the Assuan and Elephantine Aramic Papyri» κλπ. London W. C. 1909, ἐν ὧ ἀποδεικνύει τήν πλαστότητα τῶν περιφήμων παπύρων τοῦ 'Ασσουάν καί τῆς Ἐλεφαντίνης καί σειράν ἐβραιολογικῶν ἄρθρων ἐλληνιστί καί γαλλιστί. Έπίσης ὁ Βελλέλης μεθελλήνισε τήν «Histoire Israélite» τοῦ Th. Reinach, καί έδημοσίευσε ποικίλας μελέτας είς τόν «Nouμāv», τό «Vessillo Israelítico» τοῦ Τουρίνου, τά «Παναθήναια», τήν «Revue des Etudes juives» τῶν Παρισίων, τό «Jewish Chronicle» τοῦ Λονδίνου κλπ.

# ΧΑΪΜΗΣ

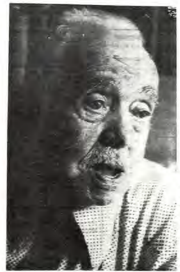
## 'Η δράση του γιά τήν ἐλληνική γλώσσα καί τήν πολιτική.

Ό Μωϋσῆς Χαΐμης ἀπό μικρός, ζώντας στήν Κέρκυρα έγραφε στή «Διάπλαση τῶν Παίδων» τοῦ Ξενόπουλου. Ήταν φίλος τοῦ λογίου Ντίνου Θεοτόκη καί τοῦ Λορέντζου Μαβίλη. Ύπάρχει γράμμα τοῦ Μαβίλη στόν Μ. Χαϊμη στήν ἔκθεση Τύπου τῆς Ἐνώσεως Συντακτῶν. Στάθηκε ἔνας ἀπό τούς πρώτους πού ἔγραψε στή δημοτική στό περιοδικό «Νουμᾶς». 'Αγωνίστηκε μαζί μέ τούς άλλους λογίους της Κέρκυρας ὑπέρ της ἐπικρατήσεως της δημοτικής. Έλαβε μέρος στήν Κέρκυρα στήν όμάδα γιά τή μεταγλώττιση στή δημοτική τῆς Ἰλιάδας τοῦ 'Ομήρου ἀπό τόν 'Αλέξανόρο Πάλλη. Στήν 'Αθήνα συνεργάστηκε μέ τό Βλάση Γαβριηλίδη, Ιδρυτή τῆς έφημερίδος «'Ακρόπολις» καί μέ τόν Άλέξ. Παπαδιαμάντη, μέ τόν όποιο ήταν στενός φίλος. Έπίσης μέ τόν Παπαδιαμάντη συνεργάστηκε στό περιοδικό « Αλήθεια» τοῦ Χ. Λαχανόκαρδου. Ήταν καθηγητής τῆς ίταλικής τῆς 'Ανωτάτης 'Εμπορικής Σχολής, 'Αφοσιώθηκε στήν πολιτική ώς άνταποκριτής (ταλικών έφημερίδων καί δ ίδιος έφερε πρώτος στή δημοσιότητα, στήν Ιταλική έφημερίδα «Τριμπούνα» τόν Έλευθέριο Βενιζέλο, μέ τόν όποῖο συνδέθηκε μέ στενή φιλία. Ύπεράσπισε τά δίκαια τῆς Έλλάδος. Μετά τήν ἀπελευθέρωση τῆς Μακεδονίας ὁ Βενιζέλος διόρισε τό Μ. Χαΐμη, πρῶτο ἀντιπρόσωπο τῆς Ἑλλάδος στή Θεσσαλονίκη. Στήν 'Αθήνα έξέδιδε τήν «'Ισραηλιτική Έπιθεώρηση», πολύ ἐνδιαφέρον ἔντυπο βιβλικῶν καί έβραϊκῶν μελετῶν κλπ., μέ συνεργάτες ὅχι μόνον διάσημους ραββίνους καί έβραϊστές άλλά καί Χριστιανούς (όρθόδοξους καί καθολικούς) κλπ. Πέθανε τό 1929 στήν Κέρκυρα. 'Ο Βενιζέλος ἔστειλε συλλυπητήρια γιά τό θάνατό TOU.

# АВРААМ МПЕНАРОГІА:

# 'Ο ἄνθρωπος πού ἔγραψε ἱστορία στό συνδικαλισμό τῆς Ἑλλάδος

'Αβραάμ Μπεναρόγια.



Τό «Βῆμα» (18. 5. 79) ἔδωσε τήν παρακάτω σκιαγραφία τοῦ Μπεναρόγια:

«Πρωτεργάτης στή δημιουργία τῆς Γενικῆς Συνομοσπονδίας Έργατῶν Ἑλλάδος καί στήν ἴδρυση τοῦ Σοσιαλεργατικοῦ Κόμματος (τοῦ σημερινοῦ ΚΚΕ) ὁ Άβραάμ Μπεναρόγια πέθανε χθές τό πρωί σέ νοσοκομεῖο τοῦ Τέλ ᾿Αβίβ. Ὁ Θάνατός του προκλήθηκε ἀπό αἰματουρία, πού τόν βασάνιζε τούς τελευταίους δύο μῆνες, κλείνοντας μιά ζωή 97 χρόνων. Γεννήθηκε (άκριβῶς πότε, εἶναι ἄγνωστο) στό Βιδίνι τῆς Βουλγαρίας ἀπό πατέρα σιωνιστή Ἑβραῖο. Μαθητής γυμνασίου γνώρισε τίς άναρχικές καί σοσιαλιστικές ίδέες τῆς ἐποχῆς του. Μετά τό γυμνάσιο, άφοῦ δούλεψε ἕνα διάστημα ὑπάλληλος καί δάσκαλος στό Βελιγράδι, έγκαταλείπει κάθε ἄλλη Ιδέα σταδιοδρομίας καί ἔρχεται τό 1908 στήν τότε πολυεθνική Θεσσαλονίκη, μέ σκοπό νά δημιουργήσει ένα πλατύ σοσιαλιστικό κίνημα. Μέσα άπό χίλιες δυσκολίες, σέ μιά έποχή διαλύσεως τῆς Όθωμανικῆς Αὐτοκρατορίας, συγκρούσεων καί έθνικιστικῶν έξάρσεων τῆς Βαλκανικῆς, ὁ Μπεναρόγια κατορθώνει νά δημιουργήσει τήν δργάνωση «Φεντερασιόν» πού, σέ λίγο, ἀπλώνεται σ' ὀλόκληρη τή Μακεδονία καί γίνεται μέλος τῆς Β΄ Σοσιαλιστικῆς Διεθνοῦς.

Ή δραστηριότητά του αὐτή ὡς τό 1918, πού ἡ «Φεντερασιόν» γίνεται τμῆμα τοῦ ΣΕΚΕ, στοιχίζει στό Μπεναρόγια πολλές διώξεις καί, κυρίως, τίς ἐξορίες στή Νάξο καί τή Φολέγανδρο, πού βάσταξαν συνολικά τέσσερα χρόνια.

Στό πρόσωπό του τό ἐλληνικό σοσιαλιστικό κίνημα γνωρίζει τόν πρῶτο θεωρητικό, πού ἄν καί κατέχει καλά τή μαρξιστική σκέψη τῆς ἐποχῆς του, ἀπορρίπτει τήν Ιδέα τοῦ διανοούμενου - καθοδηγητῆ.

Γίνεται ἐργάτης τυπογράφος, γιά νά ἀποκτήσει ἔτσι τήν ταξική συνείδηση, άλλά καί τήν ἐμπιστοσύνη ὄσων τούς καλοῦσε νά συνεργαστοῦν γιά τόν κοινό σκοπό, ὁ ὁποῖος ἦταν ἡ σφυρηλάτηση τῆς ἐνότητας (τοῦ κύτταρου τοῦ σοσιαλισμοῦ) μέσα ἀπό κοινές ἄμεσες ἐπιδιώξεις καί μέ βάση τίς ἀπώτερες πολιτικές προοπτικές. Ἡ Ιστορία τῆς ὀργανώσεως αὐτῆς, σημειώνει ὁ Γάλλος καθηγητής Τζώρτζ Χόπτ ἦταν μέχρι πρόσφατα ἔνα ξεχασμένο κεφάλαιο τοῦ σοσιαλισμοῦ στά Βαλκάνια... Μέ ἄλλα λόγια, ἡ Ιστορία τῆς Φεντερασιόν μπορεῖ νά συμβάλλει στό νά ξεπεραστεῖ ἡ «εὐρωποκεντρική» ἄποψη στίς σπουδές τῆς Ιστορίας τοῦ σοσιαλισμοῦ.

Μετά από διάφορες ένωτικές πρωτοβουλίες σέ πανελλήνιο έπίπεδο, ό Μπεναρόγια γίνεται ό πρωτεργάτης τῆς δημιουργίας τῆς Γ.Σ.Ε.Ε. καί τοῦ Σ.Ε.Κ.Ε., ἀντίστοιχα τόν Όκτώβριο καί τό Νοέμβριο τοῦ 1918. Τήν ἀποφασιστική του συμβολή στή δημιουργία αὐτῶν τῶν δύο φορέων τῆς έλληνικῆς έργατικῆς τάξης, δέν τήν ἀρνοῦνται ὅλοι οΙ ελληνες Ιστορικοί, μέ πρῶτο τόν Γιάννη Κορδᾶτο. Ἡγέτης, συνδικαλιστικός καί πολιτικός, πού ὑπῆρξε ὅσο λίγοι «πρωτογενής», ὁ Μπεναρόγια χαρακτηριζόταν ἀπό ἔνα σχεδόν

άλάθητο ἔνστικτο ρεαλιστικῆς άγωνιστικῆς στρατηγικῆς. Ένοιωθε (καί πολύ ἐπιτυχημένα ὅπως ἀπέδειξε ἡ Ιστορία) πότε χρειαζόταν νά ἀναμετρηθεῖ μέ τόν τότε πανίσχυρο Βενιζέλο καί ποτέ νά ἀρκεῖται σέ διαλλακτικούς τόνους.

Ήγετικό στέλεχος τά πρῶτα χρόνια τοῦ κόμματος, ἀντιτίθεται στόν τριτοδιεθνιστικό χαρακτήρα, πού τοῦ δίνουν οΙ λεγόμενοι «παλαιοί πολεμιστές» μ' ἐπικεφαλῆς τόν Πουλιόπουλο. Διαγράφεται τό 1924 μετά ἀπό εἰσήγηση τοῦ Ἑλ. Σταυρίδη (πού κατέληξε συνεργάτης τῶν Γερμανῶν) σάν «πράκτορας τοῦ ταξικοῦ ἐχθροῦ» καί σάν «ἐχθρός τῆς ἐργατικῆς τάξης». Αὐτός ὁ δημιουργός τῆς Γενικῆς Συνομοσπονδίας καί τοῦ ΣΕΚΕ.

Ή διαγραφή αὐτή, τόν εἶχε πικράνει σ' δλη του τή ζωή μαζί μέ τήν ἔλλειψη κάθε ἐπιθυμίας τῶν Ἑλλήνων κομμουνιστῶν νά τόν ἀποκαταστήσουν. Γιά πρώτη φορά, ἀπό τότε, ἔλυσε τή σιωπή του, τόν περασμένο Νοέμβριο, μιλώντας στή σειρά δημοσιευμάτων τοῦ «Βήματος» γιά τή γέννηση καί τοῦς πρωτεργάτες τοῦ Κ.Κ.Ε.

Αφοῦ έγκατάλειψε καί τήν συνδικαλιστική δράση, ὁ Μπεναρόγια ἀνέλαβε τήν ἀντιπροσωπεία τοῦ σοβιετικοῦ πρακτορείου ναυλώσεως καί ταξιδίων, μαζί μέ τό Μ. Καράσσο ποῦ έξακολουθοῦσε νά εἶναι μέλος τοῦ Κόμματος.

Μαζί μέ τό Νικ. Δημητράτο και άλλους «ρεφορμιστές», ἔβγαλε τό βραχύβιο περιοδικό «Νέα Ἐποχή» ἀσκώντας κριτική στήν τάση «μπολσεβικοποίησης», πού ἐφάρμοσε ἡ νέα ἡγεσία, άλλά χωρίς ποτέ ὤς τόν θάνατό του νά ἀμφισβητήσει τήν ἀξία και τήν ἀποστολή τοῦ ΚΚΕ. Στόν πόλεμο τῆς 'Άλβανίας σκοτώθηκε στόν ἐλληνικό στρατό ὁ γιός του Λάζαρος και ἀπό τούς ναζί ἐκτελέστηκε ἡ πρώτη του γυ-



'Αβραάμ Μπεναρόγια: φωτογραφία παρμένη πρίν άπο μερικές ἐβδομάδες στό σπίτι του στό Τέλ 'Αβίβ. 'Ίσως ἡ τελευταία του...

ναίκα. Ὁ ἄλλος του γιός, ὁ Μάριος, φυγαδεύτηκε στήν Άμερική καί εἶναι σήμερα χημικός μηχανικός σέ μεγάλη βιομηχανία. Ὁ ἴδιος ὁ Μπεναρόγια στάλθηκε σέ στρατόπεδο συγκεντρώσεως, μετά συμμετοχή του σέ ἀπεργία ὑπαλλήλων τοῦ ΙΚΑ, ὅπου δούλευε τότε ὑπάλληλος.

Μετά τήν άπελευθέρωση, συνδέθηκε στενά μέ τό Νίκο Καζαντζάκη καί μαζί μέ τό Σβώλο ἴδρυσαν τό «ΣΚΕΛΔ». Συνεπής άντισιωνιστής μέχρι τό θάνατό του («ή έθνική βάση τῆς κοινωνίας εἶναι καπιταλιστική βάση»), μέ τήν ἴδρυση τοῦ Ἱσραήλ ἀρνήθηκε νά έγκατα ταθεῖ ἐκεῖ, μή θέλοντας νά ἐπιδοκιμάσει (ἔστω καί σιωπηρά) τήν ἐπιτυχία μιᾶς πολιτικῆς, ποῦ σ΄ ὅλη τή ζωή τόν εἶχε βρεῖ ἀντίθετο.

Διορίζεται ἐπικεφαλῆς τῆς 'Υπηρεσίας Ἑβραϊκῶν Περιουσιῶν, ἀλλά ἔνα ἄρθρο του τό 1952, πού ἀποδίδει χαρακτηρισμό «νεοφασίστα» στόν παντοδύναμο τότε Παπάγο, ἀναστατώνει τήν Ἑβραϊκή Κοινότητα, ἀναγκάζεται νά παραιτηθεῖ καί ἀπομονώνεται περισσότερο. Παντρεμένος μέ τή Λαρισινή κ. Εύθυμία 'Αζουρβί (μέ τήν όποία ἀπέκτησαν δύο ἀγόρια) ἀποφασίζει τελικά νά ἐγκατασταθεῖ στό Ἱσραήλ. Ἐκεῖ συμμετέχει ἐνεργά στή σύνταξη τοῦ σοσιαιστικοῦ περιοδικοῦ «Ἑλ Τέμπο». Τόν ἔκαναν ἐπίτιμο μέλος τοῦ Ἑργατικοῦ Κόμματος, τόν δέχονταν σέ ἐπισκέψεις οΙ παλιοί του γνώριμοι Μπέν Τσβί, Μπέν Γκουριόν καί Γκόλντα Μεγίρ, ἀλλά δέν ἀξιοποίησε ποτέ καμιά Ιδιότητα καί φιλία.

Γνωρίζοντας, γιά ἔνα διάστημα, πρωτοφανἢ ἀνέχεια πουλοῦσε καραμέλλες στούς δρόμους τοῦ Τέλ ᾿Αβίβ, μέχρι πού μεγάλωσαν οΙ δύο γιοί του.

Ζοῦσε μέ τή γυναίκα του σ' ἔνα μικρό κρατικό διαμέρισμα στό προάστιο Χολόν καί παρακολουθοῦσε ὡς πρόσφατα τήν πολιτική κίνηση στήν Ἑλλάδα, κυρίως ἀπό γράμματα φίλων καί βιβλία.

'Από τό Ταμεῖο 'Εργατικῶν Στελεχῶν τοῦ εἶχαν κόψει μιὰ σύνταξη 3.500 δραχμῶν, χωρίς νὰ ἀναγνωρίσουν ὅλα τά χρόνια τῆς συνδικαλιστικῆς του δράσης.

Έκτός ἀπό ὁρισμένα κείμενά του τοῦ 1931 πάνω στήν Ιστορία τῆς «Φεντερασιόν» καί τοῦ ΣΕΚΕ, ὁ Μπεναρόγια εἶχε γράψει τά τελευταΐα χρόνια πολλές σελίδες τῶν ἀπομ-

## ΤΟ ΚΚΕ ΖΗΤΗΣΕ ΝΑ ΚΑΤΟΧΥΡΩΘΕΙ Η ΜΗ ΠΑΡΑΓΡΑΦΗ ΤΩΝ ΝΑΖΙΣΤΙΚΩΝ ΕΓΚΛΗΜΑΤΩΝ

Τό ΚΚΕ μέ ἐπιστολή του πρός τήν 'Ομοσπονδιακή Βουλή τῆς Δ. Γερμανίας ζητᾶ «νά κατοχυρώσει νομοθετικά τή μή παραγραφή τῶν ναζιστικῶν ἐγκλημάτων πολέμου» καί καλεῖ τούς βουλευτές «νά ταχθοῦν ἐνάντια στήν παραγραφή τῶν ἐγκλημάτων πολέμου».

Στήν έπιστολή τονίζει τήν «βαθειά του άνησυχία» καί διαμαρτύρεται ἔντονα γιά τή θέση βουλευτῶν τοῦ Κοινοβουλίου τῆς ΟΔΓ, τῆς άντιπολίτευσης καί κυβερνητικῶν, πού ὑποστηρίζουν τήν παραγραφή τῶν ναζιστικῶν ἐγκλημάτων πολέμου καί ἐγκλημάτων κατά τῆς ἀνθρωπότητας.

«ΟΙ Έλληνες πατριῶτες – λέει τό ΚΚΕ – τῆς γενιᾶς τῆς Έθνικῆς 'Αντίστασης κατά τῶν καταχτητῶν, καθώς καὶ οΙ κατοπινές γενιές, δέν μποροῦν καὶ δέν θὰ ξεχάσουν τό βαρύ φόρο αἴματος πού πλήρωσε ὁ μικρός ἐλληνικός λαός μὲ τίς ἐξακόσιες χιλιάδες νεκρούς τῆς κατοχικῆς πείνας καὶ τῶν μαζικῶν ἐκτελέσεων. Δέν ξεχνοῦν οΙ χιλιάδες πού βασανίστηκαν καὶ μαρτύρησαν στά χιτλερικά στρατόπεδα συγκέντρωσης, στίς φυλακές καὶ τά ἄντρα βασανιστηρίων. ΟΙ Ἑλληνες δέν μποροῦν νὰ ξεχάσουν τίς πόλεις καὶ τά χωριά τους πού καταστράφηκαν όλοκληρωτικά ἀπό τά χιτλερικά τέρατα καὶ δλοι οὶ κάτοικοὶ τους ἐξοντώθηκαν ἀδιάκριτα».

Γιά τήν ένέργεια αὐτή τοῦ ΚΚΕ ἔγραψαν οἰ έφημερίδες «Athens News», «Ἑλευθεροτυπία», «Νέα», «Πρωινή» καὶ «Ριζοσπάστης» στίς 12/5/1979.

νημονευμάτων του, πού έμπιστεύτηκε στό συντάκτη τοῦ «Βήματος» κ. Μιχαήλ Δημητρίου. Άκόμα, Ένα έκτεταμένο σχέδιο αὐτοβιογραφίας του, ἔδωσε στό δημοσιογράφο κ. Κώστα Σταματίου, τό ὁποῖο δημοσιεύθηκε στά «Νέα».

Λίγο πρίν ἀπ΄ τό θάνατό του, ὁ γνωστός σκηνοθέτης Ἡρακλῆς Παπαδάκης εἶχε κινηματογραφήσει τίς ἀναμνήσεις τοῦ Μπεναρόγια, γιά τή ζωή καί τή δράση του, πού θ΄ ἀποτελέσουν τό περιεχόμενο μιᾶς ταινίας ντοκυμανταίρ μεγάλου μήκους.

● Γιά τό θάνατο τοῦ Μπεναρόγια ἔγραψαν ἄρθρα ὁ Α. Κουτσουκάλης («Ρίζοσπάστης», 19/5), ὁ Β. («Πρωϊνή», 19/5), ὁ Μ. Δημητρίου (« Άντί», 26/5), πληροφοριακά σημειώματα («Βραδυνή» 19/5, «Καθημερινή» 20/5, «Μακεδονία» 19/5, «Athens News» 19/5, «Άκρόπολις» 19/6, «Έλευθεροτυπία» 18/5, ὅπου ἀναφέρονται καί στή φιλία καί συνεργασία του μέ τούς Καζαντζάκη — Σβώλο). Κατά τοῦ Μπεναρόγια ἔγραψε ἡ « Ἐστία» πού τόν χαρακτηρίζει σάν «μιά ἀπό τάς σκοτεινάς προσωπικότητας τῆς ἐποχῆς μας καί φοβερά μισέλληνα» (19/5).

# Ιουδαϊκά Θέματα

# «Οἱ Ρίζες τῶν Σεφαραδίμ»

Εχει ἐπικρατήσει σήμερα ἡ διαίρεση τοῦ ἐβραϊκοῦ λαοῦ σέ δύο μεγάλες τάξεις ή οίκογένειες, τούς Σεφαραδίμ καί τούς 'Εσκεναζίμ: Έσκεναζίμ άποκαλούνται οΙ Έβραῖοι πού κατάγονται άπό τή Γερμανία καί τίς χῶρες τῆς 'Ανατολικῆς Εὐρώπης, ὁπουδήποτε καί ἄν κατοικοῦν σήμερα. Σεφαραδίμ όνομάζονται ol 'Εβραΐοι 'Ανατολίτες - Orientals - ol 'Εβραΐοι τῆς Νοτιο - 'Ανατολικῆς Εὐρώπης καί τῆς Βόρειας Αφρικής.

Ίστορικά ὄμως καί μέ τήν αὐστηρή έτυμολογία τοῦ ὄρου, Σεφαραδίμ ἀποκαλοῦνται οΙ ἀπό τήν Ίσπανία καί τήν Πορτογαλία καταγόμενοι Έβραῖοι.

Έπειδή συχνά άναφερόμαστε στούς Σεφαραδίμ, πού είναι ἄλλωστε καί οΙ πρόγονοι τῆς πλειοψηφίας τοῦ ἐλληνικοῦ Ἑβραϊσμοῦ, θά προσπαθήσουμε έδῶ νά δώσουμε συνοπτικά τίς Ιστορικές τους ρίζες καί νά σκιαγραφήσουμε τήν πορεία τους άνά τούς αίωνες.

ΣΕΦΑΡΑΔ, σύμφωνα μέ τόν Προφήτη 'Οβαδία είναι ή όνομασία τῆς περιοχῆς ἐκείνης, ὅπου κατέφυγαν οΙ ἀπό τήν Ἱερουσαλήμ πρόσφυγες: «...καί οΙ αίχμαλωτισθέντες τῆς Ἱερουσαλήμ, οἱ ἐν Σεφαράδ, θέλουσι κατακληρονομήσει τάς πόλεις τοῦ νότου» ('Οβαδίας, 1:20).

Διάφοροι άρχαῖοι σχολιαστές τῆς Βίβλου, ὅπως ὁ συγγραφέας τοῦ ὁμώνυμου ἔργου «Ταργκούμ Γιόναταν»\* ἀποδίδουν τήν περιοχή Σεφαράδ, πού μνημονεύεται ἀπό τόν 'Οβαδία, ὡς 'Ισπανία. Σήμερα αὐτή ἡ άπόδοση τῆς λέξης ἀμφισβητεῖται ἀπό διάφορους έπιστήμονες άρχαιολόγους κι έβραιολόγους, οί ὁποῖοι ταυτίζουν τή Σεφαράδ μέ τίς Σάρδεις τῆς Μικρᾶς 'Ασίας. Παρόλα αὐτά ἡ μετάφραση τῆς Σεφαράδ ὡς Ίσπανία, πού ἐπικρατεῖ ἀπό τόν ὄγδοο αἰώνα, ἔχει ἐπισημοποιηθεῖ πλέον στήν ἐβραϊκή γλώσσα καί χρησιμοποιείται μέ τήν παραδοσιακή της έννοια καί μόνο.

ΣΕΦΑΡΑΔΙΜ, ἐπομένως, ἀποκαλοῦνται οΙ ἀπόγονοι τῶν Ἑβραίων πού ἔζησαν στήν Ἱσπανία καί τήν Πορτογαλία πρίν ἀπό τήν ἐκδίωξη τῶν Ἑβραίων τό 1492 ἀπό τό Φερδινάνδο καί τήν Ίσαβέλλα.

Σύμφωνα μέ διάφορους θρύλους ή έβραϊκή παρουσία στήν Ίσπανία χρονολογεῖται ἀπό πολύ άρχαίους χρόνους, ἀκόμη καί πρό τῆς ἐποχῆς τοῦ βασιλιᾶ Σολομώντα. Διάφορες άρχαῖες Ισπανικές Ιστορικές πηγές τῆς προ - χριστιανικῆς περιόδου άναφέρονται στήν παρουσία τῶν Ἑβραίων. Δέν εἶναι εὔκολο νά προσδιορισθεί μέ άκρίβεια ή άφιξη τῶν πρώτων Εβραίων στήν Ίσπανία, ὅμως γεγονός παραμένει ὅτι χρονολογεῖται ἀπό τήν προ - χριστιανική ἐποχή.

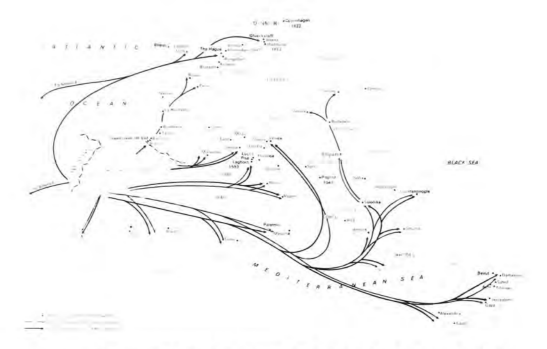
Κατά τή διάρκεια της μακρόχρονης διαμονής τους στήν Ίσπανία οΙ Έβραῖοι ὑπέστησαν πολυάριθμους διωγμούς καί ταλαιπωρίες έξαιτίας τῶν διαδοχικῶν καί άλλεπάλληλων κατακτήσεων καί έπανακτήσεων τῆς Ἱσπανίας ἀπό τούς διάφορους κατακτητές της. Τό έτος 711 μ.Χ., πού σήμανε τό τέλος τῆς κυριαρχίας τῶν Βησιγότθων καί τήν ἀραβική ἐπικράτηση ἐπί τῆς Ίσπανίας, σταμάτησαν οΙ διώξεις τῶν Ἑβραίων καί τοῦ Ἰουδαϊσμοῦ. Ἡ Ἁραβική - Μουσουλμανική έποχή σήμανε τήν άπαρχή τῆς ἐνδοξότερης καί λαμπρότερης περιόδου του Σεφαραδικού Έβραϊσμού, τή «Χρυσή Έποχή» στήν Ιστορία των έβραϊκών γραμμάτων, κατά τήν όποία άναδείχθηκαν όρισμένες άπό τίς μεγαλύτερες καί έπιφανέστερες προσωπικότητες τῆς έβραϊκής Ιστορίας. Όπως π.χ. ὁ πολιτικός καί διανοούμενος Χιαδάϊ Γμπεν Σαπρούτ, ὁ ποιητής καί νομομαθής Σαμουέλ 'Αναγκίδ, ὁ ποιητής Μωσέ ἵμπεν Ἔζρα, οΙ φιλόσοφοι Σολομών **ἵμπεν Γκαμπιρόλ καί Γεδουά 'Αλεβή κα**θώς καί ὁ περιφημότερος καί διασημότερος όλων, ὁ γιατρός, φιλόσοφος καί νομομαθής Μωσέ μπέν Μαϊμόν ή Μαϊμονίδης.

Μετά τήν έπικράτηση των 'Αλμοχιδών καί τούς έπακολουθήσαντες διωγμούς τοῦ 1148 ἡ ἐβραϊκή ζωή τῆς Ἱσπανίας συγκεντρώθηκε κυρίως στίς χριστιανικές περιοχές τῆς χώρας οΙ ὁποῖες, μέ τή σταδιακή έξάπλωση τῆς Reconquista (τῆς ἐπανάκτησης τῶν ἐδαφῶν ἀπό τούς Μουσουλμάνους) κάλυψαν τελικά όλο τό χῶρο τῆς Ἱβηρικῆς Χερσονήσου.

Ή σφύζουσα άπό ζωντάνια καί δημιουργικότητα έβραϊκή κοινότητα τῆς Ἱσπανίας ἀναστατώθηκε καί πάλι τό 1391, μέ τό ξέσπασμα νέων άντι - ἐβραϊκῶν διωγμών καί βιαιοτήτων, πού είχαν σάν άποτέλεσμα τίς μαζικές - άλλά άνειλικρινείς - άλλαξοπιστίες πολλῶν Ἐβραίων στό Χριστιανισμό. Ἐτσι δημιουργήθηκε μιά νέα τάξη άτόμων, τῶν «Νέο - Χριστιανῶν» ή Conversos ή «Κρυπτο - Ἑβραίων», πολλοί ἀπό τούς όποίους μόνο έξωτερικά καί φαινομενικά πρέσβευαν τό Χριστιανισμό, κρυφά όμως παρέμειναν πιστοί στόν Ἰουδαϊσμό, τηροῦσαν τίς ἐβραϊκές παραδόσεις καί διαπαιδαγωγούσαν τά παιδιά τους σύμφωνα μέ τίς Ιουδαϊκές άρχές.

Αύτή ή άνώμαλη κατάσταση δημιούργησε τίς προϋποθέσεις γιά τήν έγκαθίδριση τῆς Ἱερᾶς Έξετάσεως, γιά νά ἐκριζώσει τό σκάνδαλο τῶν «Χριστιανῶν» ἐκείνων πού ἐπανήρχοντο στήν παλιά «πεθαμένη» θρησκεία τους. Παρόλα αύτά ή άποστολή καί ol δραστηριότητες τῆς Ἱερᾶς Ἐξετάσεως παρακωλύοντο άπό τήν παρουσία τῶν μη - βαπτισθέντων Έβραίων, πάνω στούς οποίους δέν είχε, τουλάχιστον έπίσημα, καμμία ἀπολύτως έξουσία καί ἀρμοδιότητα.

Στά 1492 ἐκδόθηκε ἀπό τό βασιλιά Φερδινάνδο ένα διάταγμα πού ἀπαιτοῦσε τήν ἀπομάκρυνση ἀπό τήν Ίσπανία, σέ πολύ σύντομο χρονικό διάστημα, δλων τῶν Ἑβραίων πού ἀρνοῦντο νά ἀποδεχθοῦν τό Ι



Τά μεταναστευτικά κύματα τῶν Σεφαραδίμ μετά τήν ἐκδίωξη ἀπό τήν 'Ισπανία τό 1892.

Χριστιανισμό. (Πληροφοριακά, εἶναι άξιοσημείωτο νά άναφέρουμε ὅτι αὐτό τό διάταγμα παρέμεινε σέ ίσχύ μέχρι πρόσφατα, τό 1968, ὅταν καταργήθηκε καί ἐπιτράπηκε ἐπίσημα καί πάλι ἡ παρουσία τῶν Ἑβραίων στήν Ἱσπανία καί ἀναγνωρίσθηκε τό δικαίωμα τῆς τηρήσεως τοῦ Ἰουδαϊσμοῦ).

Έξαιτίας τοῦ διατάγματος τοῦ 1492 δρισμένοι Εβραΐοι προσηλυτίσθηκαν στό Χριστιανισμό άλλοι, περίπου 250.000, ἔφυγαν ἀπό τήν Ίσπανία καί κατευθύνθηκαν πρός τή Βόρειο 'Αφρική, τήν Ίταλία καί κυρίως τήν 'Ελλάδα, τίς χῶρες τῶν Βαλκανίων καί τή Μικρά `Ασία, πού τότε τελοῦσαν ὑπό Όθωμανική κυριαρχία. 'Ο Σουλτάνος Βαγιαζίτ Β΄ ἄνοιξε στήν κυριολεξία, τίς πύλες τῆς αὐτοκρατορίας του νιά νά δεχθεῖ τούς Ίσπανούς πρόσφυγες. Τότε ήταν πού ή Θεσσαλονίκη άναπτύχθηκε σέ μεγάλο καί σπουδαΐο κέντρο τοῦ Σεφαραδισμοῦ. Μεταξύ τῶν κατοίκων τῆς Θεσσαλονίκης έκπροσωποῦντο όλες οΙ κυριότερες περιοχές και πόλεις τῆς Ίσπανίας, ὅπως φαίνεται ἀπό τά όνόματα τῶν Συναγωγῶν πού δημιουργήθηκαν, Π.χ. «Καστίλια», «Μαγιόρ» (ή Μαγιόρκα»), «Καταλάν», «'Αραγών» κλπ. καί στίς όποῖες διατήρησαν τά ίδιαίτερα τοπικά ήθη καί έθιμά τους.

"Έτσι ἀναπτύχθηκε ή Σεφαραδική διασπορά, μιά διασπορά μέσα σέ μιά ἄλλη διασπορά, ή όποία δέν άτένιζε μόνο πρός τό "Ερετς - Ίσραέλ άλλά ἦταν βαθειά ἐπηρεασμένη ἀπό τή μακρόχρονη παραμονή στήν Ίσπανία. ΟΙ νέοι πρόσφυγες ἔφεραν μαζί τους τή γλώσσα καί τά τραγούδια τῆς Ἱσπανίας, πού τά διαφύλαξαν μέ φανατισμό. ᾿Ακόμη καί τά φαγητά τῆς Ἱσπανίας εἰσήγαγαν στούς νέους τόπους διαμονῆς τους, σέ σημεῖο πού Ἑβραῖοι στή Θεσσαλονίκη, τή Βουλγαρία, τό Μοναστήρι καί τήν Κωνσταντινούπολη ἔτρωγαν τό παραδοσιακό Ισπανικό παστέλ ἤ pandeleon, ἐνῶ τά παιδιά ἔπαιζαν τό el - castillo, ἔνα παιχνίδι μέ ἀμύγδαλα. Ἡκόμη καί ὁ ραββίνος Ἱωσήφ Κάρρο, ὁ Σεφαραδί συγγραφέας τοῦ «Σουλχάν Ἡρούχ», τοῦ ἐπίσημου κώδικα τοῦ Ἱουδαϊσμοῦ, χρησιμοποιεῖ στό ἔργο του διάφορες Ισπανικές λέξεις ὅπως Panadas (ἔνα εἶδος κεφτέ), Iimones (λεμόνια) κλπ., γιά νά ἐκφράσει διάφορα εἴδη τροφίμων, γιά τά ὁποῖα δέν βρῆκε ἀντίστοιχη όνομασία στήν τότε ραββινική ἐβραϊκή γλώσσα.

Μετά ἔνα αίώνα περίπου ἄρχισε νά διαμορφώνεται ἔνα καινούργιο παρακλάδι τοῦ Σεφαραδικοῦ Ἑβραϊσμοῦ, ἡ διασπορά τῶν Μαρράνος. Πολλοί ἀπό τούς «Νεο - Χριστιανούς» ἤ «Κρυπτοεβραίους» μετακινήθηκαν πρός τήν Πορτογαλία, ὅπου ὁ κίνδυνος ἀναγνωρίσεώς τους ἦταν μικρότερος. 'Από ἐκεῖ διέφυγαν, σέ συνεχῶς αὐξανόμενους ἀριθμούς πρός τίς χῶρες ἐκεῖνες ὅπου θά μποροῦσαν ἄφοβα νά ἀποβάλλουν τό χριστιανικό προσωπεῖο τους καί νά ἐπανέλθουν ἐπίσημα στίς τάξεις τοῦ 'Ιουδαϊσμοῦ. Αὐτοί οὶ 'Εβραῖοι κατέφυγαν σέ διάφορες χῶρες τῆς

# Από τά δημοσιεύματα τοῦ τύπου



## 40όν Πληροφοριακόν Δελτίον δημοσιευμάτων Τύπου

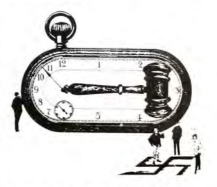
Γιά τήν 'Ημέρα Μνήμης καί γιά τήν πρόταση τοῦ Κ.Ι.Σ περί καθιερώσεως 'Ημέρας θυμάτων Β' παγκοσμίου πολέμου ἔγραψαν οὶ ἐφημερίδες 'Ακρόπολις, Athens Daily Post, Βῆμα, Βραδυνή, 'Ελευθερία (Λαρίσης), 'Ελευθεροτυπία, 'Ελληνικός Βορρᾶς, Έξπρές, Έρευνα (Τρικάλων), 'Εστία, 'Ημερήσιος Κήρυξ (Λαρίσης), Θεσσαλία (Βόλου), Θεσσαλονίκη, Καθημερινή, Λάρισα, Μακεδονία, Τρικαλικά Νέα κ.δ.

Μέ τήν εὐκαιρία ὁ Ἑλληνικός Βορρᾶς δημοσίευσε ἄρθρο τοῦ Γ. Βιβιλάκη, μέ τίτλο «Πρίν 35 χρόνια στή Θεσσαλονίκη: 50.000 Ἑβραῖοι Θύματα τῶν Χιτλερικῶν — Συγκινητική συμπαράσταση τῶν Ἑλληνορθοδόξων» (27/4/79).

#### 1. ΠΕΡΙ ΕΒΡΑΙΩΝ

«Βῆμα»: Ό Μ. Πλωρίτης σέ άρθρο του, μέ τίτλο «Τό φάντασμα - `Αναστάσεις καί άποκαταστάσεις τοῦ όλοκληρωτισμοῦ» ἀναφέρει ὅτι «ἡ ἀναζωπύρωση τοῦ Ναζισμοῦ στή Γερμανία (καί τοῦ Φασισμοῦ στήν 'Ιταλία) καί ἡ παραγραφή τῶν ναζιστικῶν ἐγκλημάτων κάνουν ἐπίκαιρο τό φάντασμα τοῦ όλοκληρωτισμοῦ» (6/5/79).

«Ἐπίκαιρα»: Ἄρθρο γιά τό πῶς ἀντιμετωπίζει ἡ Δ. Γερμανία τό θέμα τῆς παραγραφῆς τῶν ἐγκλημάτων πολέμου». (26/4/79. Στό ἴδιο τεῦχος ἐπιστολή τοῦ Στ. Βρασιβανόπουλου (Ἀθήνα) «Ἄς σταματήσουμε πιά αὐτό τό ἄνευ περιεχομένου τροπάρι. Οἱ Ἑβραῖοι δέν εἶναι περισσότερο Μασόνοι ἀπ΄ δ.τι εἶναι οἱ Χριστιανοί. Οἱ Ἑβραῖοι δέν εἶναι πίσω ἀπό τούς Ἱεχωβάδες. Μέ τό νά τά ρίχνουμε δλα στούς Ἑβραίους χάνουμε τόν πραγματικό μας στόχο: Ἁλλοῦ βρίσκονται οἱ ἐχθροί τοῦ Ἑλληνισμοῦ καί τοῦ Χριστιανισμοῦ!»



«Μακεδονία»: Δημοσιεύει τίς ἀπόψεις τοῦ Καγκελλάριου τῆς Αὐστρίας Μπροῦνο Κράϊσκυ, Ἑβραίου τό θρήσκευμα, σύμφωνα μέ τίς ὁποῖες «ἡ διατήρηση τῶν ἐβραϊκῶν «κοινοτήτων» στή Δ. Εὐρώπη ὀφείλεται ἀποκλειστικά στοὺς κατά καιρούς διωγμούς πού ὑπέστησαν» (6/5/79).

«Ἡμέρα» (Πατρῶν): Πολλοί Ἑβραῖοι στήν Πολωνία, πού τούς ἔσωσαν Χριστιανοί ἀπό τόν διωγμό, ἀγνοοῦν τώρα τήν καταγωγή τους. (5/5/79).

«Άκρόπολις»: Μέ τίτλο «Έκεῖνος πού ἐπέζησε...» δημοσίευσε τό παρακάτω σχόλιο:

«Προκάλεσε συγκίνησι σ΄ αὐτούς πού ἔχουν... «μιά κάποια ἡλικία» καί ἔζησαν τή γερμανική κατοχή, ἡ εἴδησι πού δημοσιεύτηκε στά «ψιλά» τῶν ἐφημερίδων: 'Ο "Οττο Φράνκ, πατέρας τῆς "Αννας Φράνκ, γιορτάζει σήμερα τά 90 χρόνια του στό Μπίρσφλεντεν τῆς Ἑλβετίας.. Εἶναι γνωστό στούς παλαιοτέρους τό «ἡμερολόγιο τῆς "Αννας Φράνκ», τῆς κοπέλας πού ἔζησε μεγάλο διάστημα μέ τήν οἰκογένειά της κρυμμένη σέ μία σοφίτα γιά νά μήν πέση στά χέρια τῶν Ναζίδων κι ἀκολουθήση τή μοῖρα τῶν χιλιάδων ἄλλων Ἑβραίων. Ἡ "Αννα κράτησε δλες αὐτές τἰς ἡμέρες ἡμερολόγιο καί τό σταμάτησε τή μέρα πού τούς ἀνεκάλυψαν καί πῆραν πό δρόμο γιά τά στρατόπεδα συγκεντρώσεως καί τό μαρτυρικό θάνατο. Μία Ιστορία, θά λέγαμε... «κοινότοπη» γιά ἐκείνη τήν ἐποχή, πού δέν διέφερε σὲ τίποτε ἀπό τόσες ἄλλες. Αὐτό τό «ἡμερολόγιο» δμως τῆς δμορφης κοπέλλας, ἔργο λογοτεχνικό καί ντοκουμέντο, τήν κράτησε ζωντανή στή μνήμη τῶν ἀνθρώπων όλου τοῦ κόσμου. Ἔτσι ἡ φωνή διαμαρτυρίας της γιά τὰ ἐγκλήματα τοῦ Ναζισμοῦ, δέν ἔσβησε μέσα στό πέρασμα τοῦ χρόνου. Καί μοίρα τραγική, ὁ πατέρας της, ὁ μόνος πού ἔζησε ἀπ' όλη τήν οἰκογένεια, γιορτάζει σήμερα τά 90 του χρόνια περιστοιχισμένος ἀπό τὰ ἐκατοντάδες ἀντίτυπα τοῦ «ἡμερολογίου» τῆς κόρης του πού τόν ἔκαναν πλούσιο...» (12/5/79)

«Βημα»: Σέ άνταπόκρισι άπό τό 'Αμβοῦργο, μέ τίτλο «ΟΙ παπαγάλοι φωνάζουν Χάϊλ Χίτλερ» γράφει ὅτι πάνω ἀπό είκοσι ὁμάδες «ἐγγονῶν τοῦ Χίτλερ» ἔχουν δραστηριοποιηθεῖ σήμερα στή Δυτική Γερμανία. Τά μέλη τους αὐξάνονται ἀργά, ἀλλά σταθερά καί οΙ ὁμάδες ἀποθρασύνονται ὅλο καί περισσότερο. 'Ο ἀριθμός τῶν ἐγκληματικῶν πράξεων τό 1977 διπλασιάστηκε στίς 616 καί θά εἶναι ἀκόμα ὑψηλότερος ὅταν ἡ ἀστυνομία θά δώσει στή δημοσιότητα τούς ἀριθμούς τοῦ 1978. (13/5/79).

«Κυριακάτικη Έλευθεροτυπία»: Σημειώνει ότι: «Μιά γιορτή τοῦ αἴσχους πραγματοποίησαν πρίν ἀπό μερικές ἡμέρες οἰ παλαιοί ὁπλίτες καί βαθμοφόροι τῆς περιώνυμης Μεραρχίας - Νεκροκεφαλή τῶν "Ες - "Ες, στήν περιοχή "Αραλσεν τῆς Έσσης. Παρά τίς διαμαρτυρίες τῶν κατοίκων καί τῶν ὀργανώσεων θυμάτων τοῦ ναζισμοῦ, ὁ δήμαρχος παραχώρησε γιά τήν ἐκδήλωση τήν αἴθουσα τελετῶν τοῦ Δημαρχείου καί ἐπέτρεψε στούς βετεράνους τῆς αἰμοσταγοῦς μεραρχίας νά πραγματοποιήσουν παρέλαση στούς δρόμους μέ πυρσούς καί ἄλλα χιτλερικά σύμβολα» (13/5/79)

« Αστυνομικά Χρονικά»: Δημοσιεύεται έπιστολή τοῦ Κ.Ι.Σ. σχετικά μέ τόν Χιλιασμό και άνταπάντησις τοῦ συγγραφέως ἄρθρων ἐπί τοῦ Ιδίου θέματος ὑπαρχιφύλακος Μ. 'Αναστασάκη ὅτι «στίς πρό τοῦ 1932 ὑπέρ ἤ παρά - Σιωνιστικές διακηρύξεις τῶν Χιλιαστῶν τίς ἀποδίδει ὅχι σε ίδιοτέλεια άλλὰ σε ἀνικανότητά τους νά ἐρμηνεύσουν σωστά τήν 'Αγία Γραφή». Συνεχίζει δε με τήν παρατήρηση ὅτι ἀργότερα ἡ 'Οργάνωσις τῶν Χιλιαστῶν «ὑβρίζει τοὺς πάντας μηδέ καὶ τῶν 'Ιουδαίων ραββίνων ἐξαιρουμένων» (ἴδε «Ἑχθροί», σελ. 268, Brooklyn 1937). ('Απρίλιος 1979).

#### 2. ΠΕΡΙ ΙΣΡΑΗΛ

«Πελοπόννησος» (Πατρῶν): «Ἡ Μ. ἀνατολή», γράφει, «εἶναι ὁ τόπος τῶν παραδόξων. ενα ἀπό τά παράδοξα αὐτά εἶναι ὅτι χιλιάδες Ἅραβες ἀπό χῶρες πού βρίσκονται ἐπίσημα σέ ἐμπόλεμη κατάσταση μέ τό Ἱσραήλ, διασχίζουν τίς ἀνοικτές γέφυρες ἐπάνω ἀπό τόν Ἱορδάνη, γιά νὰ ὑποστοῦν πολύπλοκη Ιατρική θεραπεία στό Ἱατρικό Κέντρο Χαντάσσα, στό Ἱσραήλ» (29/4/79).

«Ἐμπρός»: Μέ τήν εὐκαιρία τῆς ἀποχωρήσεως τῶν Ἱσραηλινῶν ἀπό τό Σινά δημοσιεύει ρεπορτάζ, μέ στοιχεῖα, ὅτι οἰ Ἱσραηλινοί «πῆραν ἔρημο, θά ἐπιστρέψουν ἔναν παράδεισο». (11/5/79).

«Ἡμερήσιος Κήρυξ» (Λάρισα): Στό χρονογράφημά του «Ἑλληνες καί Ἑβραῖοι» ὁ Δ. ἀφοῦ ἀναφέρει, μέ εὐκαιρία, τή δοξολογία στή Συναγωγή γιά τήν ἐπέτειο τῆς ἀνεξαρτησίας τοῦ Ἱσραήλ, τά ὅσα πολλά συνδέουν τούς Ἑλληνες, Όρθοδόξους, κι Ἑβραίους, καταλήγει:

«Μόνο μιά ἄτυχη παρένθεση: Ἡ Ἑλλάς πού θά ἔπρεπε ἀπό τούς πρώτους νά ἀναγνωρίσει τό Κράτος τοῦ Ἱσραήλ, ὅπως καί ὅλες οΙ χῶρες τῆς Εὐρώπης, ὁέν τό ἔκαμε. Μιά ὅμως πού μπαίνει τώρα στήν ΕΟΚ, θέλω νά πιστεύω πώς θ΄ ἀποκατασταθοῦν οΙ διπλωματικές σχέσεις σέ ἐπίπεδο πρεσβευτῶν, ἀφοῦ οΙ Λαοί, ἡ βάση, εἶναι ἴδιοι κι' ἀκόμα οΙ μοναδικοί χωρίς συγγένειες σ' ὅλη τήν ἀνθρωπότητα. Έτσι προχθές πού στήν Ἱερή Συναγωγή ἔγινε ἐπίσημη δοξολογία γιὰ τὴν ἀνεξαρτησία τοῦ Ἱσραήλ, οΙ ἐπίσημες ἀρχές δέν παραβρέθηκαν. Τυπικότητες πού τραυματίζουν τά αΙσθήματα φιλίας. 'Αλλά καί τά προεδρεῖα τῶν ὀργανώσεων πού μέλη τους εἶναι καί οΙ Ἑβραῖοι τῆς Λαρίσης, κι' αὐτά δέν προσ-ῆλθαν. 'Ακόμα καί οΙ Λαρισαῖοι προτίμησαν τόν ἥλιο τῆς πλατείας, τό καφενεῖο, καί παρέμειναν ἀπαθεῖς. Δικαιολογημένοι ὄσοι εἶχαν ἀπασχοληθεῖ στήν ἐξόρμηση τοῦ Δήμου γιά τήν καθαριότητα. 'Άς εἶναι. Τίποτε δέν μὲ κάνει νά πιστεύω πώς ἡ ἀδιαφορία εἶναι συνειδητή. Γιατί τή λευτεριά καί τήν ἀνεξαρτησία τῶν λαῶν τήν πιστεύουν οΙ Λαρισαῖοι σάν θεότητες. Κι' ἀκόμα στήν μεγάλη αὐτή πόλη ποὐ ζοῦμε εἶμαστε ὅλοι μιά ΚΟΙΝΩΝΙΑ. Τίς λύπες καί τίς χαρές αὐτῆς τῆς πόλεως στήν τρισχιλιόχρονη Ιστορία της τίς γευόμαστε ὅλοι. 'Ανδρες καί γυναῖκες εἶμαστε ὅλοι Λαρισαῖοι. Κι' ἔχουν μερίδιο στήν προσφορά καί στά δικαιώματα» (8/5/79).

#### ΑΠΟΗΧΟΣ ΤΟΥ «ΟΛΟΚΑΥΤΩΜΑΤΟΣ»

Συνεχίστηκε καί τόν περασμένο μῆνα ἡ δημοσίευσις ἄρθρων γιά τήν προβολή τῆς ταινίας «'Ολοκαύτωμα». (Πλήρης εἰκόνα τῶν ἀντιδράσεων τοῦ Τύπου ἐδόθη στό φύλλο 19ο / Μαΐου 1979 τῶν «Χρονικῶν»). 'Από τά πρόσφατα δημοσιεύματα παραλαμβάνομε:

Οἰκονομία καί Κοινωνία: 'Αναφερόμενο στό «'Ολοκαύτωμα» γράφει, μεταξύ ἄλλων: «'Επειτα ἡ σχηματοποίηση τῶν τύπων τῶν ναζιστῶν ὁδηγεῖ σέ μιά πολύ ἐπιφανειακή καί λανθασμένη παράσταση τῆς ἀλήθειας: ἡ ἐξόντωση τῶν 'Εβραίων δέν ἦταν ὑπόθεση μόνο σαδιστῶν καί φανατικῶν ναζήδων. Δίπλα σ' αὐτούς ἐργάζονταν γιά τόν ἴδιο σκοπό καί πολλές χιλιάδες τυπικοί οἰκογενειάρχες, πού τό βράδυ, μετά τήν ἐκπλήρωση τοῦ καθημερινοῦ ἐγκληματικοῦ ἔργου τους, γύριζαν σπίτι μέ τήν ἰκανοποίηση ὅτι ἔκαναν τό καθῆκον τους ὡς νομοταγεῖς πολίτες! Αὐτοί οἱ ἄνθρωποι δέν θά διανοοῦνταν ποτέ νά παρεκκλίνουν ἀπ' τή γραμμή τῆς οἰκογενειακῆς καί γενικότερα τῆς ἰδιωτικῆς ἡθικῆς. Κι ἡ στάση αὐτῶν τῶν ἀνθρώπων ἀπέναντι στό ὀργανωμένο ἔγκλημα εἶναι τό κατεξοχήν ἀνήκουστο — ὅχι ἡ δράση τῶν διεστραμμένων φανατικῶν» (Μάῖος 1979)

Δελτίον Διοικήσεως Έπιχειρήσεων: Σέ σχόλιο, μέ άφορμή τό «'Ολοκαύτωμα» άσχολεῖται μέ τό θέμα τῆς παραγραφῆς τονίζοντας μεταξύ ἄλλων: «ΟΙ Ναζιστές ἐγκληματίες πολέμου αὐτοί πού έξόντωσαν, πού δολοφόνησαν 6 ἐκατομμύρια 'Εβραίους, αὐτοί πού τόσα ἐγκλήματα ἔκαναν σ' δλα τά μέρη τῆς Οίκουμένης — θά μποροῦν νά βγοῦν μέ παραγραφή ἀδικημάτων ἀπό τό σκότος τῆς ἀνωνυμίας, ὅπου τούς ἔχει καταδικάσει ἡ παγκόσμια συνείδησις στό παρασκήνιο κι ἴσως καί νά... ἐπαίρονται γιά τά ἐγκλήματά τους!» (Μάρτιος 1979).

### Ύπόμνημα τοῦ Κ.Ι.Σ. γιά τήν ἀθώωση ἐγκληματιῶν τοῦ Maidanek

Τό Κεντρικό Ίσραηλιτικό Συμβούλιο, ἐκ μέρους τοῦ Ἑβραϊσμοῦ τῆς Ἑλλάδος, ὑπέβαλε ὑπόμνημα στή γερμανική κυβέρνηση γιά τήν ἀθωωτική ἀπόφαση τοῦ δικαστηρίου τοῦ Dusseldorf γιά τούς ἐγκληματίες τοῦ στρατοπέδου συγκεντρώσεως Maidanek.

### Διαμαρτυρία στήν Πρεσβεία τοῦ Ἰράν

Τό Κ.Ι.Σ. ἀπέστειλε στήν Πρεσβεία τοῦ Ἱράν στήν ᾿Αθήνα τό παρακάτω τηλεγράφημα πού ὑπογράφουν οΙ πρόεδρος καί γεν. γραμματεύς κ.κ. Ἰωσ. Λόβιγγερ καί Μιχ. Μάτσας.

«Ἐκ μέρους τῶν Ἑλλήνων, Ἑβραίων τό θρήσκευμα, διαμαρτυρόμεθα μέ ὅλη τήν ἔντασι τῆς φωνῆς καί τῆς ψυχῆς μας γιά τήν ἐν ψυχρῶ δολοφονία, μὲ ἀστήρικτες κι ἀναπόδεικτες κατηγορίες τοῦ ἡγέτου τῆς Ἱσραηλιτικῆς Κοινότητος τοῦ Ἱράν Χαμπίμπ Ἑλγκανιάν. Ἡ δολοφονία αὐτή ἀποτελεῖ παραβίασι τῆς θεμελιώδους ἀρχῆς τῆς ἀνεξιθρησκείας, πού εἶναι σεβαστή σὲ ὁλόκληρο τόν πολιτισμένο κόσμο».

### Συνάντηση ἐβραϊκῶν νεολαιῶν στό Βόλο

Στίς 25 - 28 'Απριλίου 1979 ἔγινε συνάντηση ἐβραϊκῶν νεολαιῶν στό Βόλο, μέ πρωτοβουλία τῆς ἐ-





βραϊκής νεολαίας Βόλου καί τή συμπαράσταση τής Ίσραηλ. Κοινότητας Βόλου. Συμμετεῖχαν 65 παιδιά άπό 13 - 17 έτῶν (26 ἀπό τήν 'Αθήνα, 12 ἀπό τή Θεσσαλονίκη, 17 ἀπό τό Βόλο, 3 ἀπό τή Λάρισα, 3 ἀπό τά Τρίκαλα καί 4 ἀπό τή Χαλκίδα).

ΟΙ έργασίες τῆς συνάντησης αὐτῆς ἄρχισαν μέ προσφωνήσεις τῶν ἀντιπροσωπειῶν καί ὁμιλία τοῦ θρησκευτικοῦ λειτουργοῦ τοῦ Βόλου κ. Ἱωσήφ Βιτάλ. Τή συζήτηση, πάνω σέ θέματα ἐβραῖκά καί σέ θέματα πού ἀφοροῦν τίς σχέσεις τους μέ τά παιδιά τῆς ἡλικίας τους, διηύθυνε ὁ ραββῖνος κ. Ἡλίας Σαμπετάϊ.

Ή έβραϊκή νεολαία τοῦ Βόλου ὀργάνωσε θαυμάσια τό ψυχαγωγικό μέρος τῆς συνάντησης. Έγινε ἐκδρομή στά Χάνια, Καμπαλάτ - Σαμπάτ στή Συναγωγή, χορός στή Λέσχη, ἀγῶνες πίγκ - πόγκ καί μπάσκετ, καθώς καί διαγωνισμός χοροῦ.

Τό ἀποτέλεσμα τῆς συνάντησης αὐτῆς ἦταν ἡ καλύτερη γνωριμία τῶν παιδιῶν, στενότερη ἐπαφή μεταξύ τῶν ἐβραϊκῶν νεολαιῶν καί ἐποικοδομητική ἀνταλλαγή ἀπόψεων γιά τά προβλήματά τους.

## Ψήφισμα τῆς Κοινότητος Θεσσαλονίκης γιά τό θέμα τῆς παραγραφῆς

Ή Γεν. Συνέλευσις τῆς Ι. Κ. Θεσ/νίκης, σέ ψήφισμά της τῆς 30/5/1979 διεκήρυξε:

«Έμεῖς οΙ Ἰσραηλῖτες τῆς Θεσ/νίκης, οΙ χίλιοι πού άπομείναμε ἀπό τίς πενήντα ἔξ χιλιάδες Θεσ/νικέων, αΙσθανόμαστε τήν ὑποχρέωση καί τό καθῆκον πρός τά παιδιά ποὺ χάσαμε, τούς γονεῖς μας, τ' ἀδέλφια μας καί τούς φίλους μας, θύματα τοῦ πιό ἀποτρόπαιου ἐγκλήματος πού γνώρισε ποτέ ἡ ᾿Ανθρώπινη Ἱστορία, νά διακηρύξουμε ὅτι:

Δέν ξεχάσαμε τά νεαρά βλαστάρια μας, πού κάηκαν στούς φούρνους τῶν ναζιστικῶν στρατοπέδων.

Δέν ξεχάσαμε τίς γυναϊκες μας καί τούς ἄντρες μας, πού έξοντώθηκαν ή ἔγιναν ζωντανά πειραματόζωα στά σατανικά χέρια δῆθεν έπιστημόνων τῆς ναζιστικῆς λαίλαπας.

Δέν ξεχάσαμε τούς γονεῖς μας, πού γέμισαν τά τραῖνα τῆς ἀπελπισίας καί τοῦ Θανάτου καί ἄφησαν τά κόκκαλά τους στά στρατόπεδα τῶν Ναζί.

Δέν ξεχάσαμε τόν έμπαιγμό καὶ τόν έξευτελισμό μας άπό τούς παράφρονες Ναζί έγκληματίες.

Οῦτε γιά μιά στιγμή άμβλύνθηκε ὁ πόνος μας γιά τό κακούργημα τῆς γενοκτονίας μας, οῦτε γιά μιά στιγμή ἐδώσαμε ἄφεση άμαρτιῶν στούς γενοκτόνους ἐγκληματίες, οῦτε γιά μιά στιγμή ξεχάσαμε τὸ κακούργημα τοῦ κτήνους πρός τόν ἄνθρωπο.

Γί΄ αὐτούς τούς λόγους ή μελετώμενη παραγραφή τῶν ναζιστικῶν ἐγκλημάτων εἶναι ἀπαράδεκτη νομικά καί ήθικά.

Νομικά γιατί αὐτή θεσπίσθηκε γιά νά καλύψει ὁ νόμος τὴν ἀνθρώπινη λήθη. Ἑξέχασαν ὅμως οΙ ἄνθρωποι τά ναζιστικά ἐναντίον τους ἐγκλήματα; "Όχι βέβαια.

Ήθικά είναι ἀπαράδεκτη γιατί θά ἀποτελέσει νέο ἐμπαιγμό μας ἀποδίδοντας ἐλεύθερους στήν κοινωνία ὅλα αὐτά τά κτήνη πού κάποτε θά ὑπερηφανεύονται γιά τά ἐγκλήματά τους

Έμεῖς οΙ Ἱσραηλῖτες τῆς Θεσ/νίκης καλοῦμε ὅλες τίς Αρχές και ὅλους τοὺς πολίτες τοῦ τόπου μας, πού τόσο δοκιμάσθηκε ἀπό τήν ναζιστική θηριωδία, νὰ ὑψώσουν φωνή διαμαρτυρίας και νά συμβάλλουν ὁ καθένας μέ τόν τρόπο του στήν ματαίωση τῆς μελετώμενης παραγραφῆς.

Ζητοῦμε ἀπό τήν ὑπεύθυνη ἡγεσία καί τούς πολίτες τοῦ Γερμανικοῦ Έθνους νά μήν καταξιώσουν τούς Ναζί ἐγκληματίες.

Τό παρόν ψήφισμα νά έπιδοθη στόν ένταῦθα πρόξενο τῆς Δυτ. Γερμανίας με τήν παράκληση νά διαβιβασθεῖ στή γερμανική κυβέρνηση».

Τό νέο Κοινοτικό Συμβούλιο τῆς ἴδιας Κοινότητος συνεκροτήθη σέ σῶμα ὡς ἐξῆς: Πρόεδρος ὁ κ. Λεών Μπενμαγιόρ, ἀντιπρόεδρος ὁ κ. Χαΐμ (Μίκο) Ἄλβο, γεν. γραμματεύς ὁ κ. Βίκτωρ Βενουζίο, ταμίας ὁ κ. ἀνδρέας Σεφιχᾶ καί σύμβουλος ὁ κ. Δαβίδ Σιών.

## ΄ Ωρες λειτουργίας τής Συλλογής Έβραϊκῶν Κειμηλίων

Ή Συλλογή Ἑβραϊκῶν Κειμηλίων, ὁδός Μελιδώνη 5, Τ.Τ 113, τηλέφ. 3252.773 εἶναι ἀνοικτή γιά τό κοινό κατά τίς ἀκόλουθες ἡμέρες καί ὧρες: Κυριακή 9.30 π.μ. -1.30 μ.μ., Δευτέρα 9.30 π.μ. -5.00 μ.μ., Τρίτη 9.30 π.μ. -1.00 μ.μ., Τετάρτη 9.30 π.μ. -1.00 μ.μ., Τετάρτη 9.30 π.μ. -1.00 μ.μ. καί Παρασκευή 9.30 π.μ. -1.00 μ.μ.

# JUDAH BIBAS: PABBINOΣ ΚΕΡΚΥΡΑΣ

ΟΙ Βίβας ἦταν οἰκογένεια ραββίνων καί Ιατρῶν καταγομένη ἀπό τήν Ἱσπανία. Μετά τήν ἐκδίωξη τῶν Ἑβραίων ἀπό τήν Ἱσπανία, τό 1492, ἔνας κλάδος τῆς οἰκογενείας διέφυγε στό Μαρόκο, ἐνῶ ἄλλα μέλη της ἐγκαταστάθηκαν στή Σάφεντ τήν Ἱερουσαλήμ, τό Κάϊρο, τό Λιβόρνο, τό "Αμστερνταμ καί τό Γιβραλτάρ.

Ό πατέρας τοῦ J. Βίβας ὑπῆρξε μεγάλος ραββίνος τῆς Σάφεντ. Ὁ ἴδιος (1780 — 1852), γεννήθηκε στό Γιβραλτάρ καί ἐσπούδασε στό Λιβόρνο· ὑπῆρξε περίφημος ραββίνος καί πρωτοπόρος τοῦ Σιωνισμοῦ. Τό 1832 διορίσθηκε ραββίνος Κερκύρας, ὅπου ἀναδιοργάνωσε τήν ἐβραϊκή κοινότητα καί τό ἐκπαιδευτικό της σύστημα. Εἰσήγαγε πολλές μεταρρυθμίσεις, οὶ ὁποῖες καί προκάλεσαν τήν ἀντίδραση τῶν ἡγετῶν τῆς Κοινότητος. Τό 1839 ταξίδεψε στήν Εὐρώπη. Ἑπισκέφθηκε τήν Τουρκία, τά Βαλκάνια, τή Βιέννη καί τήν Πράγα.

Δύο Σκῶτοι Ιεραπόστολοι, ol A. Baner καί R. M. M'Cmeyne, ἀναφέρουν στό βιβλίο τους: «Narrative and Mission of Inquiry to the Jews in 1839», ὅτι οι Ἑβραῖοι τῆς Ρουμανίας ἔλεγαν τό ἐξῆς ἀπόφθεγμα πού τό ἀπέδιδαν στόν Βίβας: «Οι Ἑβραῖοι πρέπει νά ἐκπαιδευθοῦν στίς ἐπιστῆμες καί στίς τέχες τοῦ πολέμου γιά νά ἀποσπάσουν τήν Παλαιστίνη ἀπό τά χέρια τῶν Τούρκων, ὅπως οι Ἑλληνες ἐπανέκτησαν τή χώρα τους.». Φαίνεται, ὅτι ὁ Βίβας συνέλαβε τήν Ιδέα τῆς ἐπιστροφῆς τῆς Σιών κατά τρόπο ἐνεργό, βάση τῶν συγχρόνων δεδομένων. Ὑπό αὐτήν τήν ἔννοια δύναται νά θεωρηθεῖ ὡς θρησκευόμενος σιωνιστής.

Τό 1852, μετά μία μικρή παραμονή στό Λονδίνο καί ἄλλα δέκα χρόνια στό ἀξίωμα τοῦ ραββίνου τῆς Κερκύρας, ὁ Βίβας ἐπῆγε στό Ἔρετς — Ἱσραέλ καί ἐγκαταστάθηκε στή Χεβρώνα.



'Ο Πάπας 'Ιωάννης - Παὖλος Β΄ ἐδέχθη σὲ ἀκρόαση ἡγὲτες τοῦ παγκοσμίου Ἑβραϊσμοῦ. 'Ο Πάπας διαβεβαίωσε ἐκ νέου τήν πίστη του ἐπί τῶν 'Αρχῶν τοῦ Βατικανοῦ τοῦ 1975 καί μίλησε γιά «ἐντατικοποίηση τῶν προσπαθειῶν» γιά τήν ἐνδυνάμωση τοῦ «ἀδελφικοῦ διαλόγου καί τῆς καρποφόρου συνεργασίας» Καθολικῶν - Ἑβραίων. 'Αναφερόμενος στή Γἤ τοῦ 'Ισραήλ, δήλωσε ὅτι «θά πράξει πᾶν τό δυνατόν γιά τήν είρήνη τῆς Γῆς», ἡ ὁποία εἶναι ἀγία γιά ἀμφότερους, καί γιά «νά καταστεῖ ἡ 'Ιερουσαλήμ τό κέντρο τῆς ἀρμονίας τῶν τριῶν μονοθεϊστικῶν θρησκειῶν».

# Ιουδαϊκά Θέματα

ΣΥΝΕΧΕΙΑ ΑΠΟ ΤΗ ΣΕΛΙΔΑ 26

Μεσογείου, κυρίως, ὅμως, κατευθύνθηκαν στήν Ὁλλανδία (πού εἶχε πρόσφατα κερδίσει τήν ἀνεξαρτησία της ἀπό τήν Ἰσπανία) καί τό "Αμστερνταμ κατέστη τό μεγάλο κέντρο τῆς διασπορᾶς τῶν Μαρράνος. Τόν 17ο αίώνα συγκεντρώθηκαν ἐκεῖ πολλές χιλιάδες πρώην - Πορτογάλων Ἑβραίων οΙ όποῖοι εἶχαν πολύ λίγες ἤ καί καθόλου γνώσεις γύρω ἀπό τόν Ἰουδαϊσμό καί τήν ἐβραϊκή γλώσσα, ἀλλά διακατέχονταν ἀπό μεγάλη θέληση γιά μάθηση. "Εχτισαν μιά λαμπρή Συναγωγή (πού πρόσφατα γιόρτασε τήν 300ή ἐπέτειο τῆς ἀνοικοδομήσεώς της) καί δημιούργησαν πολλά ἐκπαιδευτικά Ιδρύματα. Ἡ βιβλιοθήκη τῆς Σεφαραδικῆς πορτογαλικῆς Κοινότητας "Ετς - Χαΐμεἶναι σήμερα μιά ἀπό τίς μεγαλύτερες σ' ὅλο τόν κόσμο.

Σέ ἄλλες μεταγενέστερες μετακινήσεις καί μεταναστεύσεις οΙ Σεφαραδίμ κατευθύνθηκαν πρός τήν 'Αγγλία καί τήν 'Αμερική, καθώς καί πρός ἄλλα εὐρωπαϊκά κέντρα, Μπορντώ, Bayonne, 'Αμβοῦργο κλπ. ΟΙ Μαρράνος Σεφαραδίμ διέφεραν ἀπό τούς ὑπόλοιπους Ἱσπανο - Ἑβραίους στό γλωσσικό τους ἰδίωμα πού ἦταν ἡ πορτογαλική, παρόλο πού γνώριζαν καί τά Ισπανικά.

Ή Ισπανική γλώσσα τῶν Σεφαραδίμ ὀνομάζεται Λαδίνο ἢ Judesmo ἢ ἐβραιο - Ισπανική. Σήμερα τά Λαδίνο ὀμιλοῦνται ἀπό πολλούς Ἑβραίους τῆς Ἑλλάδος, τῆς Τουρκίας καί τῶν ἄλλων γειτονικῶν χωρῶν, καθώς καί ἀπό τούς μετανάστες αὐτῶν τῶν περιοχῶν πού σήμερα ζοῦν στό Ἰσραήλ, τίς Ἡνωμένες Πολιτεῖες καί τή Λατινική Ἁμερική.

Άντίθετα ή πορτογαλική γλώσσα δέν έπέζησε σάν καθομιλουμένη τῶν Ἑβραίων. Τή χρησιμοποιοῦσαν οΙ ἀπόγονοι τῶν Μαρράνος μέχρι τά μέσα τοῦ 19ου αίώνα, σήμερα δέ μόνο ἀναμνήσεις ἀπό αὐτή τή γλώσσα περισώζονται στό τυπικό τῆς Συναγωγῆς τοῦ Ἅμστερνταμ, ὅπου τό Πολυχρόνιο ἀπαγγέλλεται καθημερινά σ΄ αὐτή τή γλώσσα καί στή Σεφαραδική Κοινότητα τοῦ Λονδίνου ὅπου ἡ διαμονή τῶν Μιτσβότ ἀπαγγέλλεται ἀπό τόν Παρνάς (ἐπίτροπο συναγωγῆς) κατά τό παλιό πορτογαλικό τυπικό.

H.E.

#### ΣΗΜΕΙΩΣΗ

 Γιο να τά ν μπ έν Ο ὑ ζι έλ (1ο π.Χ. - 1ο μ. Χ. αἰώνα). "Υπῆρξε μαθητής τοῦ περίφημου "Ιλλέλ. Μετέφρασε ὁρισμένα Προφητικά βιβλία στήν ὁραμαϊκή.



Δένδρον ζωῆς εἶναι ή Τορά... (Παροιμ. 3:18)