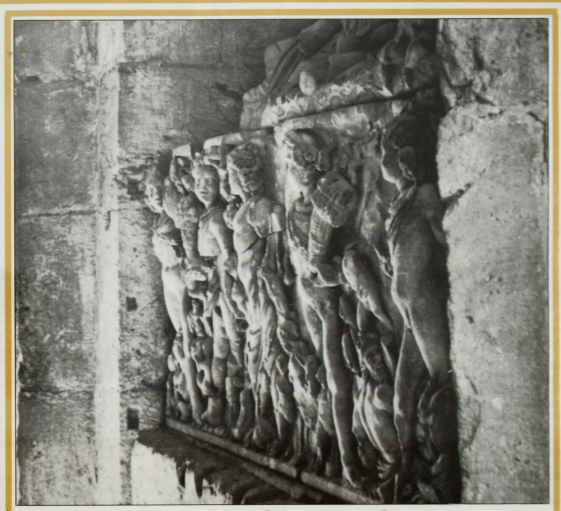
# XPONIKA הונרת XPONIKA

ΟΡΓΑΝΌ ΤΟΥ ΚΕΝΤΡΙΚΟΎ ΙΣΡΑΗΛΙΤΙΚΟΎ ΣΥΜΒΟΥΛΙΟΎ ΤΗΣ ΕΛΛΑΔΟΣ

ΑΡΙΘΜ. ΦΥΛΛΟΥ 102 • ΣΕΠΤΕΜΒΡΙΟΣ · ΟΚΤΩΒΡΙΟΣ 1988 • ΕΛΟΥΛ · ΤΙΣΡΙ 5749



# יפת אלהים ליפת וישכן באהלי־שם

« Ὁ Θεός θέλει πλατύνει τόν Ἰάφεθ, καί θέλει κατοικήσει ἐν ταῖς σκηναῖς τοῦ Σήμ» (Γένεσις 9:27)

# ΠΟΤΕ ΔΕΝ ΝΙΚΗΣΑΝ ΟΙ «ΕΒΡΑΙΟΦΑΓΟΙ»

χουν δίκιο νά παραπονοῦνται... "Όταν μέ τήν ἔνοχη στάση τῆς κυβερνήσεως μας κυκλοφορούσαν οἱ πλέον ϋποπτες φῆμες γιὰ τὴν ὑπόθεση τοῦ «Σίτυ οφ Πόρος», οἱ γνωστοῖ κὐκλοι τῶν Ἑβραιοφάγων τῶν 'Αθηνῶν διοχέτευσαν στόν Τύπο τὴν ... πληροφορία ὅτι ὁ ἀτυχος ἐκεῖνος Γάλλος, ὁ Λοράν Βινιερόν, ἡταν Ἑβραῖος!... Κολλοῦσε βλέπετε μέ τόν ἰσχυρισμό τῶν Παλαιστινίων ὅτι ἡ ...Μοσάντ σκότωσε τὸν κόσμο. Τό Εὐρωπαϊκό Ἑβραϊκό Συνέδριο ἔκανε σχετική ἔρευνα στή Γαλλία καὶ διεπίστωσε ὅτι κανένας ἀπό τὴν οἰκογένεια τοῦ Βίνιερόν, δέν ἔχει σχέση μέ τὴν ἰουδαϊκή θρησκεία. Τό Κεντρικό Ἰσραπλίτικό Συμβούλιο πού μᾶς τηλεγραφεῖ τὴν πληροφορία, διαπιστώνει «γιὰ μιὰ ἀκόμη φορά» μὲ «πόση ἐλαφρότητα ἡ καί κακή πίστη μερίδα τοῦ Τύπου υἰοθετεῖ τὴν ἔμμεση καί ἄμεση ἀντισημιτική ἐκστρατεία πού διεξάγεται στήν Ἑλλάδα...».

"Έχουμε περιπλακεῖ ἄσχημα μέ τίς ὁλέθριες πρωτοβουλίες τὧν «ἀδελφών» Μουσουλμάνων. Καί τούς φιλοξενοῦμε καί μᾶς σκοτώνουν καί μᾶς ἀναστατώνουν καί μᾶς δημιουργοῦν διεθνεῖς περιπλοκές...»

«Μεσημβρινή», 6.8.1988

ΑΥΤΑ ΔΗΜΟΣΙΕΥΣΕ Η «ΜΕΣΗΜΒΡΙΝΗ». Είχε προηγηθεῖ ή δημιουργία μιᾶς αὐτόχρημα κακῆς εἰκόνας ἀπό ἐκείνους πού, σέ κάθε περίπτωση ψάχνουν τήν εὐκαιρία γιά νά πλήξουν τόν Έλληνικό Έβραϊσμό. Δέν προσωποποιούμε, ούτε άναγκαστικά συμφωνούμε μέ τήν πολιτική τοποθέτηση του θέματος πού κάνει ή άθηναϊκή έφημερίδα. Σημειώνουμε μόνο ὅτι μερίδα τοῦ ἐλληνικοῦ Τύπου κινούμενη ἀπό ἰδεολογίες, κοινωνικοπολιτικές τοποθετήσεις, κάθε εἴδους συμφέροντα, κ.ἄ. σχετικά συστατικά στοιχεία, όσάκις παρουσιάζεται ή εὐκαιρία προσπαθεί νά ἐνσταλλάξει στήν ψυχή καί στή συνείδηση τῶν Ἑλλήνων χριστιανών, κακία και μῖσος ἕναντι τῶν συμπολιτῶν τους έβραίων. Είναι οί κατ' ἐπάγγελμα — θά μποροῦσε νά πεῖ κανείς — ἀντισημίτες πού συνειδητά διαστρέφουν τήν πραγματικότητα καί κακοποιοῦν τήν ἀλήθεια προκειμένου νά ύπηρετήσουν τόν μόλις ύποκρυπτόμενο ρατσισμό τους ή τά ὅποια ποικιλώνυμα συμφέροντα ύπηρετούν.

ΑΥΤΟΙ ΟΙ ΑΝΤΙΣΗΜΙΤΕΣ τήν κάθε φορά πού ἀποκαλύπτονται (κι ἀποκαλύπτονται πολύ συχνά τελευταῖα καί γελοιοποιοῦνται...) κάνουν ὅτι δέν καταλαβαίνουν καί φυσικά ποτέ δέν δημοσιεύουν τά στοιχεῖα πού ἀποδεικνύουν τά — κατ' ἐλάχιστο — «λάθη» τους, τήν αὐτοαναίρεσή τους. "Αλλωστε ὁ μεγάλος δάσκαλος — τό πρότυπό τους, ὁ Γκαίμπελς, τούς ἔχει σαφῶς καθοδηγήσει: «Συκοφαντεῖτε συκοφαντεῖτε, στό τέλος ὅλο κάτι μένει...». 'Ως χαρακτηριστικό παράδειγμα αὐτῆς τῆς καταστάσεως δημοσιεύουμε τό κείμενο ἐπιστολῆς πού ἔστειλε στήν ἐφημερίδα «ΔΗΜΟΚΡΑΤΙΚΟΣ ΛΟΓΟΣ», στίς 27 Ιουλίου 1988, τό Κεντρικό 'Ισραηλιτικό Συμβούλιο:

«'Αποτελεῖ βέβαια ματαιοπονία τό νά άσχολεῖται καί νά ἀπαντᾶ κανείς στόν χρονογράφο σας Κυριάκο Διακογιάννη, μιά καί είναι γνωστό ὅτι αὐτός σέ σειρά μυθιστορηματικῶν αὐτο · ἀποκαλουμένων «ἰστορικών» ἐκδόσεῶν του, δέν κάνει τίποτα ἄλλο παρά νά ἐπιδεικνῦει τόν ἀντισημιτισμό του. Γιά ὅλα τά κακά στόν κόσμο, κατά τόν Κ. Διακογιάννη, φταῖνε οἱ 'Εβραῖοι!

Σέ χρονογράφημα τῆς 21ης Ιουλίου πού δημοσιεύθηκε στήν έφημερίδα σας, τό άντισημιτικό μένος τοῦ χρονογράφου σας πέτυχε νά έξακριβώσει τούς «πραγματικούς τρομοκράτες», ὅπως τιτλοφορεί τό δημοσίευμα τῆς σφαγής στό κρουαζιερόπλοιο «Σίτυ οφ Πόρος». Ό χρονογράφος σας, μέ τήν μυθιστορηματική ἰκανότητα πού τόν διακρίνει, κατάφερε νά προηγηθεί τῶν ἐπίσημων κρατικῶν ἀστυνομικῶν ἀνακρίσεων. Βρῆκε λοιπόν ὅτι οἱ "Αραβες τρομοκράτες ἡταν «πράκτορες μισθοφόροι τῶν Ἑβραίων». Καί σὲ μιὰ ἐπίδειξη ρατσι-

στικοῦ ἀποκορυφώματος γράφει: «Νά προσθέσω καί τήν οὐσιώδη λεπτομέρεια ὅτι ὁ Βινιερόν ἤταν "Εβραΐος τό θρήσκευμα».

Στήν κρίση καί στήν εὺφυία τῶν ἀναγνωστῶν σας, παραδίδονται οἱ γεμάτες ρατσισμό καί μῖσος «ἀνακαλύψεις» τοῦ Κ. Διακογιάννη ποῦ δέν είναι τίποτα ἄλλο παρά συνέχεια τῆς ἀντισημιτικῆς του φιλολογίας.

Παρακαλοῦμε γιά τή δημοσίευση όλόκληρου τοῦ κειμένου τῆς ἐπιστολῆς μας».

Φυσικά ή ἐφημερίδα αὐτή πού ἔχει τή Δημοκρατία στόν τίτλο της δέν δημοσίευσε τήν ἐπιστολή τοῦ Κεντρικοῦ Ἰσραηλιτικοῦ Συμβουλίου. Ἡ Δημοκρατία δέν εἴναι εὔκολη ὑπόθεση γιά τούς συκοφάντες...

ΤΟ ΚΕΝΤΡΙΚΟ ΙΣΡΑΗΛΙΤΙΚΟ ΣΥΜΒΟΥΛΙΟ, σχετικά μέ τήν ὑπόθεση Βινιερόν, ἔστειλε σ' ὁλόκληρο τόν ήμερήσιο Τύπο, στόν πρόεδρο τῆς ΕΣΗΕΑ καί στόν πρόεδρο τῆς Ένωσεως Ἰδιοκτητῶν Ἡμερησίων Ἐφημερίδων ᾿Αθηνῶν, τό παρακάτω τέλεξ:

«Μερίδα τοῦ Τύπου ἀνέγραψε ἀνεύθυνα ὅτι ὁ σχετισθείς μέ τήν ὑπόθεση τοῦ «Σίτυ όφ Πόρος» Γάλλος ὑπήκοος Λοράν Βινιερόν ἤταν Έβραῖος τό θρήσκευμα.

"Υστερα ἀπό ἔρευνα στήν Γαλλία τοῦ Εὐρωπαϊκού 'Εβραϊκού Συνεδρίου οὔτε ὁ Βινιερόν οὔτε κανένας ἀπό τήν οἰκογένειά του ἔχουν σχέση μέ τήν ἰουδαϊκή θρησκεία.

Ή περίπτωση αὐτή ἀποδείκνὖει γιά μιά ἀκόμη φορά μέ πόση έλαφρότητα ή και κακή πίστη μερίδα τοῦ Τύπου υἰοθέτει τήν ἔμμεση καὶ ἄμεση ἀντισημιτική ἐκστρατεία ποῦ διεξάγεται στήν Ἑλλάδα ἀπό πασίγνωστους κύκλους.

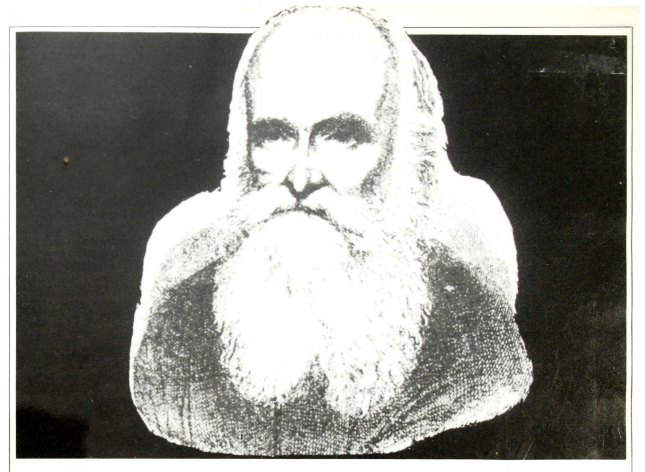
Ύπάρχει ὄμως καί τό ἐπίπλὲον ἐρώτημα: κι ἄν ἀκόμη ὁ Βινιερόν ἦταν Ἑβραίος τό θρήσκευμα γιατί είδικά σ' αὐτόν ἔπρεπε νά γίνει ἀναφορά στή θρησκευτική του πίστη καί ὄχι γιά τούς ὑπόλοιπους πού ἐνεπλάκησαν στήν τρομοκρατική ὑπόθεση;

Ἐπειδή φαίνεται ότι ὁ ρατσισμός τοῦ ἀντισημιτισμοῦ ἀνθεῖ καί ἀποδίδει σὲ μερίδα τοῦ Ἑλληνικοῦ Τύπου, ἀκόμη καί στό τέλος τοῦ 20οῦ αἰώνα, θέτουμε ὑπ' ὄψη σας τό öλο θέμα καί παρακαλοῦμε ὅπως λάβετε τά κατάλληλα μέτρα γιά την ἀντιμετώπιση μιᾶς καταστάσεως ποῦ δέν βλάπτει μόνο τόν ἐλληνικό Ἑβραΐσμὸ, ἀλλὰ ὁλὸκληρη τή χώρα στὸ ἐσωτερικό καί στὸ ἐξωτερικό».

Ποιά ήταν ή ἀνταπόκριση; ή «Καθημερινή», τό «Εθνος» καί ό «Οἰκονομικός Ταχυδρόμος» δημοσίευσαν τήν πληροφορία καί ή «Μεσημβρινή» τό κείμενο τῆς προμετωπίδας αὐτοῦ τοῦ ἄρθρου. Οἱ ἄλλοι — καί κυρίως οἱ ἔνοχοι — σιώπησαν. Ποιός μίλησε γιά Δεοντολογία καί γιά ἡθική;

ΓΝΩΡΙΖΟΥΜΕ ΟΤΙ «οί γνωστοί κύκλοι τῶν Ἑβραιοφάγων», ὅπως τούς ἀποκαλεῖ ἡ «Μεσημβρινή», δέν θά συνετισθοῦν. Θά συνεχίσουν ἀπτόητοι. Μέσα στούς αἰῶνες ὅμως ὑπῆρξαν παντοῦ καί πάντοτε «Ἑβραιοφάγοι» πού ἔδιωξαν, κατέστρεψαν, ἔκαψαν, θανάτωσαν τούς Ἑβραίους. Είναι αὐτοί πού ἔμειναν στήν ἱστορία τῆς ἀνθρωπότητος μέ τά χειρότερα ὀνόματα, μέ ἐπίθετα πού προκαλοῦν στούς μεταγενέστερους βδελυγμία κι ἀποστροφή. Ἡ ἱστορία γνωρίζει νά τιμωρεῖ μέ τόν πιό καταδικαστικό τρόπο: τήν ἀμείλικτη κρίση τῆς ὑστεροφημίας. Μέχρι τότε ὅμως — δυστυχῶς — οί «Ἑβραιοφάγοι» ὀργιάζουν καί νομίζουν ὅτι νίκησαν. Ἡκόμη ὅμως καί στίς πιό σκοτεινές περιόδους τῆς ἀνθρώπινης ἱστορίας ἡ εὐτελής ἀνηθικότητα καί ἡ καταβαράθρωση τῆς ἀλήθειας δέν μπόρεσαν νά θεωρηθοῦν ὡς νίκη...

ΕΙΚΟΝΑ ΕΞΩΦΥΛΛΟΥ: Ἱερουσαλήμ. Γλυπτό έλληνικής σαρκοφάγου, τῆς περιόδου τοῦ ᾿Αδριανοῦ.



# Ό Καΐρης καί ὁ ἑβραϊκός διαφωπομός. Αἴπα τῆς λαϊκῆς καί ἐκκλησιαστικῆς καταδίκης τοῦ καϊρικοῦ συστήματος

Γῆς ΜΑΡΙΑΣ ΜΑΝΤΟΥΒΑΛΟΥ

Νεοελληνικός Διαφωτισμός άντιμετωπίστηκε μέ ύποψία καί φόβο ὄχι τόσο γιά τόν πολιτικά καί κοινωνικά έπαναστατικό του χαρακτήρα, ὅσο γιά τίς θρησκευτικές του καινοτομίες. Καί οί καινοτομίες αὐτές, ἀπηχήσεις ἐνός καθολικισμοῦ ἤ λουθηροκαλβινισμοῦ, θά ἤταν ἴσως ἀνεκτές, ἄν πίσω ἀκριβῶς ἀπ' αὐτές δέν καραδοκοῦσε ἔνας μεγάλος κίνδυνος, ὁ ἐβραϊσμός, πού κινοῦσε τά νήματα. Οἱ ἀγωνιστές τῆς ἑλληνικῆς ἐλευθερίας ἐνῶ ἔδωσαν

τά πάντα στόν ἀγώνα τῆς ἀνεξαρτησίας, ἐντούτοις ἔκριναν μέ τό σκληρότερο τρόπο τούς συναγωνιστές τους ἀλλά καινοτόμους στά θέματα τῆς θρησκείας. Ὁ Μακρυγιάννης εἶναι εὕγλωττο παράδειγμα τῆς λαϊκῆς εὐαισθησίας ἀπέναντι στίς παρεκκλίσεις ἀπό τὴν Ὀρθοδοξία. Ὁ Καΐρης ἐκμηδενίζεται καί χλευάζεται στά ἔργα τοῦ Μακρυγιάννη. Οἱ χαρακτηρισμοί εἶναι βαθιά προσβλητικοί καί ἐκφράζουν τήν ἔντονη ἀντίδραση τοῦ Μακρυγιάννη ἀπέναντι στόν Καΐρη πού τόν θεωροῦσε ὅτι ἤταν «ἀπατεώ-

νας τῆς θέλησης τοῦ Θεοῦ καὶ τῆς βασιλείας του, ἀπατεώνας τῶν ομογενών του» 1. ᾿Ακόμη τόν εἰρωνεύεται ὅτι «θέλει νά γένη ἀρχίθρησκος ² μέ κούφια καρύδια καὶ μέ ἀσκιά γιοματα ἀγέρα» 3. Ὁ Μακρυγιάννης βρίσκει καὶ ἐκθέτει μέ βεβαιότητα καὶ τούς λόγους αὐτῆς τῆς συμπεριφορᾶς τοῦ Καῖρη «συντρόφεψε ὁ σοφὰ αὐτός μέ λουτηροκαλβίνους... καὶ ἔδωσε ὅρκον καὶ ἀγοράστη... ἤβρε λείψανα ἀπό αὐτούς τούς Μακιαβέληδες καὶ τεμπέληδες τῆς ανθρωπότης καὶ ἀνθρωποφάγους... τούς ἤ-

βρε, όρκίστη μέ αὐτούς, πλερώθη»<sup>4</sup>. 'Ακολουθοῦν κατάρες σ' αὐτόν καί στούς μαθητές του<sup>5</sup>. 'Ο Μακρυγιάννης είναι καλά ένημερωμένος γιά τίς προσπάθειες των Ίεραποστόλων νά πληγώσουν τό σῶμα τῆς 'Ορθοδοξίας καί γι' αὐτό ἀντιδρα μέ φανατισμό. Κι αν υποθέσουμε ότι ο Μακρυγιάννης τά γράφει αὐτά γιατί είναι «ἀγράμματος»<sup>7</sup>, δέν μποροῦμε νά ἰσχυριστούμε τό ίδιο γιά τόν Τερτσέτη ή τό Χριστόπουλο, κατήγορους καί αὐτούς τοῦ Καΐρη. "Εγραφε ὁ Τερτσέτης μέ σαρκασμό γιά τόν Καΐρη «'Ανήρ όγδοηκοντούτης, όρεχθείς νά κηρύξει νέαν θρησκείαν εἰς τόν έλληνικόν κόσμον ἔγραψε τά δόγματά του δωρικώς. 'Αγνοώ ἄν ώφελήθη καί τῆς συμβουλῆς παρά φίλου νά μεταποιήση τό ἀμήν εἰς άμάν» 8. Ο Χριστόπουλος ἐξάλλου ἐνῶ ξεκίνησε μιά μελέτη μέ θέμα «Θρησκεία καί Μυστήρια Έλλήνων» τή σταμάτησε γιατί τό παράδειγμα ἴσως του Καΐρη ήταν άνασταλτικό, ὅπως γράφει στή βιογραφία του, ὅπου τόν χαρακτηρίζει «ἄτομο ἀπερίσκεπτο καί τῆς δοξομανίας του θῦμα»<sup>9</sup>. Ό 'Αμβρόσιος Φραντζής, μέ σαφή συνείδηση του σκοπου καί της δράσης τῶν ᾿Αμερικανῶν Ἱεραποστόλων στήν Έλλάδα, ἐκφράζει ἀγαλλίαση γιά τήν καταδίκη τοῦ Καΐρη καί εὐγνωμοσύνη στούς κριτές του: «'Ο φανείς ἐπί τῶν ἡμερῶν μας ἀρχηγέτης (ή κοινότερον Μπαϊρακτάραγας) είς τά εἴδη ταῦτα τῆς ἀσεβείας ἐναντίον τής ἀμωμήτου ἀνατολικής ἱεράς θρησκείας, μόνος ἐστάθη ὁ ἐκ τῆς νήσου "Ανδρου Θεόφιλος Καΐρης, τοῦ όποίου τά ἀσεβή δόγματα καί φρονήματα, ώς ἀποβλέποντα τόν γενικόν θρησκευτικόν καί πολιτικόν έξολοθρευμόν του ἔθνους, ἀπεκρούσθησαν... οἵτινες (κριτές του) κατεκρίμνησαν καί ἀπεσκοράκισαν τά ἀσεβή καί νεοφανή καϊρικά δόγματα...» 10. 'Επιεικέστερος, άλλά σαφής γιά τή βλάβη πού προκαλοῦσε στήν πατρίδα ό Καΐρης, ήταν ο πρῶτος μητροπολίτης των 'Αθηνών της έλεύθερης Έλλάδας, Νεόφυτος ό Ε΄, ό ἀπό Ταλαντίου καί Θερμοπυλῶν 11. Παραλείπω τίς γνωστές κατηγορίες γιά τόν Καΐρη 12 γιά νά περάσω στά πιθανά αἴτια τῆς κατακραυγῆς. Βέβαια ἔχει δοθεί μέ πολλούς τρόπους ή έρμηνεία ὅτι ὁ Καΐρης ήταν χριστιανός αίρετικός ή μάλλον τελείως άντιχριστιανός 1

'Ακόμη ἐπανειλημμένα ἔχει διατυπωθεῖ ἡ ἄποψη ὅτι ὁ Καΐρης εἶναι ἐκπρόσωπος τοῦ Διαφωτισμοῦ. "Αν γνωρίζαμε τά στοιχεῖα πού συνθέτουν τό δυτικό Διαφωτισμό καί τήν ιδιαιτερότητα τοῦ ἐλληνικοῦ λαοῦ, θά μπορούσαμε νά καταλάβουμε καί τούς στόχους καί τίς ἀντίστοιχες ἐπιρροές τοῦ Καῖρη¹⁴. Ἡ σύγκρουση ἀνάμεσα στό Χριστιανισμό καί τόν 'Εραϊσμό δέν ἔπαψε ποτέ σέ ὅλη τήν περίοδο τῆς ἐλληνικῆς ἰστορίας.

Στήν περίοδο τοῦ Διαφωτισμοῦ κορυφώθηκε, ἀφοῦ ἀποτελεῖ τό κύριο θέμα τῶν δυτικῶν διαφωτιστῶν καί τῶν Ἑλλήνων ὀπαδῶν. Πρίν προχωρήσω στήν ανάπτυξη της έβραϊκης, κατά τή γνώμη μου, βάσης τοῦ δυτικοῦ Διαφωτισμοῦ, γεγονός πού ἐπηρέασε βαθύτατα τόν Καΐρη, θά φέρω ένδεικτικά μερικές έλληνικές μαρτυρίες. Ό Μακρυγιάννης ἐκφράζει τή ριζωμένη χριστιανική παράδοση καί μέσα ἀπ' αὐτή μποροῦν νά ἐξηγηθοῦν οἱ φράσεις του ὅπως, ὅτι τούς Τούρκους τούς εἴχαμε «σάν Όβραίους» κ.ἄ. <sup>15</sup>. Τό 1835 βγαίνει σέ τέταρτη ἔκδοση ἡ «'Ανατροπή τῆς θρησκείας τῶν Ἑβραίων», σέ μετά-φραση Νικηφόρου Θεοτόκη 16. Τό 1802 κυκλοφορεί στή Βενετία βιβλίο άντιρρητικό κατά ένός άββα Κομπαγνώνου, συγγραφέα ἔργου, πού πραγματευόταν όμοιότητες «Έβραίων καί Έλλήνων» 17. 'Ο 'Ηλίας Ζερβός 'Ιακωβάτος ἐκδίδει τό 1862 στήν Κεφαλλονιά ἔργο μέ τίτλο «Τά γενέθλια καί ή νομοθεσία τῶν Έβραίων» 18. Είναι χαρακτηριστική ή θέση του Ἰακωβάτου ἀπέναντι στούς 'Εβραίους, ὅταν γράφει γιά τά «ἠθικά πλεονεκτήματα» τῶν νόμων τοῦ Μωυση καί των ἄλλων ίδιαιτέρων νόμων της έβραϊκης πολιτείας, «τά όποια συνετέλεσαν ν' ἀναδείξωσι τόν έβραϊκόν λαόν ἀπό δοῦλον, κατακτητήν καί ἐλεύθερον καί νά τόν καταστήσωσιν ἔθνος ἀνεξάρτητον κραταιόν, γόνιμον είς γενναίους καί σοφούς ἄνδρας, σεβαστόν εἰς τά σύγχρονα ἔθνη» <sup>19</sup>. Ἐκθειάζεται ἡ θεοσέβεια καί ή θεοκρατία πού καθιέρωσε ό νομοθέτης των Έβραίων «ή θεοσύντακτος αΰτη νομοθεσία, ήτις διαχέει εἰσέτι τό οὐράνιον φῶς της ἐπί τοῦ χριστιανικοῦ κόσμου» 20.

Στό ἴδιο κλίμα ἀνήκει καί ὁ Λασκαράτος, μέ σχεδόν παράλληλους βίους μέ τόν Καΐρη, ὅπου ἀρκετά ἀργότερα ἀπό τό θάνατο τοῦ Καΐρη, (1890), γράφει στή Ραψωδία 4η, Μετά τήν Κολιατσιάδα:

Στούς 'Ισραηλίτες ὁ Χριστός ἤθ' εὕρει

Τήν θεολογίαν τήν όποίαν ἐπίστευε Καί τήν λατρείαν μέ τήν όποίαν ἐλάτρευε.

Δύο τοῦτα πού ποτέ του δέν

ἀρνήθηκε.

'Αλλά ἐστάθηκε πάντα 'Ισραηλίτης Κατά Θεολογίαν, λατρείαν καί γένος.

Κατά μόνην θρησκείαν ἐδιέφερε. 21

Τό περίεργο είναι ὅτι δίνει τούς ὁρισμούς τῆς Θεολογίας καί τῆς θρησκείας ὁρίζοντας ὅτι κάθε θεολογία είναι ἐπιστήμη, μέ ἀντικείμενό της τήν ὑπόσταση τοῦ θεοῦ, πού κάθε μιά ἐρμηνεύει μέ δικό της τρόπο, καί ἐνῶοί θεολογίες είναι πολλές, ἡ θρησκεία είναι μία μόνη, ἡ διαγωγή ἡ ἐνάρετη, ἡ ἴδια γιά ὅλους τούς ἀνθρώπους καί προσθέτει:

Οί Θεολογίες χωρίζουν' τούς ἀνθρώπους

Σέ θεολογικές ἐχθρές ὁμάδες, πού ἀντιπαθοῦν γά τοῦτο ἀνάμεσό τους,

Δείχνοντας πώς διαφέρει ή κάθε όμάδα,

Πγοί Μωαμεθανοί, καί πγοί Ἑβραῖοι Ἐνῶ ἡ θρησκεία πληθυντικόν δέν ἔ-Υει.

Έτσι καί μέσ' στούς Τούρκους βέβαια βρίσκονται,

Καί μέσα στούς Έβραίους Χριστιανοί<sup>22</sup>.

Ή προσπάθεια γιά ἄρση τῶν διαφορῶν, πού πηγάζουν ἀπό τή θεολογία καί χωρίζουν τούς ἀνθρώπους καθώς καί ἡ ἀνάγκη γιά ἐνότητα τῶν λαῶν μέσα ἀπό τήν ἐνάρετη διαγωγή, δηλ. τή θρησκεία, εἶναι οἱ φανερές θέσεις τοῦ Λασκαράτου. Εἶναι γνωστό ὅτι στά Ἰόνια νησιά, μετά τήν ιδρυση τῆς Ἑπτανήσου Πολιτείας καί στά Συντάγματά της ὁρίζονται κάποια προνόμια γιά τούς κατοίκους τῆς ἑβραϊκῆς ἐθνότητας²3.

Στήν Κέρκυρα ἐξάλλου εἶναι γνωστή ἡ ἐπιμονή τοῦ Γκίλφορδ γιά νά σπουδάσει ὁ ὑπότροφός του Κ. Τυπάλδος Ἰακωβάτος, τήν ἑβραϊκή γλώσσα, ἐνῶ τόν προορίζει γιά θεολογικές σπουδές²4.

Στό Ρεμπελιό τῶν Ποπολάρων τοῦ "Αγγελου Σουμάκη πού ἀναφέρεται σέ γεγονότα τοῦ 1628 σημειώνεται ὅτι «οἱ Ἑβραῖοι εἰς τόν καιρόν ἐκεῖνον εἶχαν περισσότερην ἐξουσίαν παρά τούς ἄρχοντας»<sup>25</sup>.

Στό Χρονικό τοῦ ρεμπελιοῦ ἐναντίον τῶν Ἑβραίων, τό 1712, γραμμένο ἀπό ἀνώνυμο Ζακυνθινό, ὀξύνεται ἡ ἀντίθεση τῶν Ἑλλήνων ἀπέναντι στούς Ἑβραίους²6.

Οί Έβραῖοι περιορισμένοι αὐστηρά ἀπό τούς Βενετούς, μόλις τό 1797 γιόρτασαν μαζί μέ τούς Χριστιανούς σάν ἐλεύθεροι πολίτες, μέ τήν εἴσοδο τῶν δημοκρατικῶν Γάλλων στή

Ζάκυνθο<sup>27</sup>.

Τό Πάσχα τοῦ 1847 ἔγιναν ἀντιεβραϊκές διαδηλώσεις καί στήν 'Αθήνα<sup>28</sup>.

Έκεῖνος πού μέ ἰδιαίτερη ἐπιμονή σέ ὅλη του τή ζωή του θά ὑποστηρίζει τά δικαιώματα τῶν Ἑβραίων, εἶναι ό 'Αδ. Κοραῆς. Είναι γνωστή ή αὐστηρή, άλλά δίκαιη, κριτική του Κοραή γιά τίς ἀτέλειες τοῦ ὀρθόδοξου κλήρου. Βασικό καί μόνιμο αἴτημά του ὑπῆρξε ἡ ἀναμόρφωση τῆς ἐκκλησίας<sup>29</sup>. Ἡ ἐβραϊκή βιβλιογραφία, καί στά λατινικά ἀκόμη, τοῦ εἶναι γνωστή. ή στάση του ἀπέναντι στούς Έβραίους παραξενεύει τόν άναγνώστη στήν άρχή, μέχρι νά καταλάβει τά βαθύτερα αἴτια αὐτῆς τῆς συμπεριφοράς, ὅπως θά τά δοῦμε στή συνέχεια, καί ἔτσι θά ἐξηγήσουμε καί τήν ἀντίστοιχη συμπεριφορά τοῦ Καΐρη. Τιμά τούς Έβραίους ὁ Κοραής γράφοντας ὅτι «δέν ἐπροσκυνούσαμεν οὔτ' ἡμεῖς οὔτ' οἱ Έβραῖοι τόν προφήτην αὐτῶν» (δηλ. τῶν Τούρκων) 30. Στό ἴδιο του ἔργο ὁ Κοραής προβαίνει σέ σύγκριση ἐθίμων Έλλήνων καί Έβραίων<sup>31</sup> καί ὑποδεικνύει καί σχέδιο νόμου, πού τούς εὐνοει 32. 'Αφιερώνει στόν ἴδιο Διάλογο περισσότερο ἀπό μία σελίδα ύποσημειώσεων γιά νά πείσει νά σταματήσει ή πρός τούς 'Ιουδαίους γνωστή διεθνώς κακή διαγωγή. Τονίζει μάλιστα ίδιαίτερα τά «περί τῆς ἀναγεννήσεως των 'Ιουδαίων» 33. Ύπόδειξή του, οί Έβραῖοι νά στέλνουν τά παιδιά τους σέ χριστιανικά σχολεία, χωρίς νά γίνεται προσηλυτισμός, ὅπου ἐκεῖ θά μάθουν ὅτι «μόνη ἀληθής θρησκεία, είναι ή διδάσκουσα τήν ίσονομίαν θρησκεία». Οι δάσκαλοί τους, πάλι, πρέπει νά είναι συμπολίτες καί νά διδάσκονται στίς Χριστιανικές 'Ακαδημίες τό ἐπάγγελμά τους<sup>34</sup>.

Στόν «Συνέκδημο 'Ιερατικό» (1831) μέ τίς Ἐξηγήσεις στίς Ἐπιστολές τοῦ Παύλου, ἀναφέρεται συχνά στούς Έβραίους - Ἰουδαίους καί έκείνο πού ἀποκαλύπτει, ἴσως, τίς προθέσεις του Κοραή είναι ή ἐπισήμανση τῶν Ἰουδαίων πού «ἤρχοντο είς Χριστόν»<sup>35</sup>. Ύπογραμμίζει τόν κίνδυνο ἀπό τούς Ἰουδαίους τούς ἐρχόμενους στό Χριστιανισμό, γιατί «πολλοί των ἀπό Ἰουδαίους ἐρχομένων είς τόν Χριστιανισμόν, δέν έπαυαν νά σέβωνται καί νά διδάσκωσι τούς μύθους των Φαρισαίων... 'Αλλ' ό Ἰουδαῖος ἐρχόμενος εἰς τόν χριστιανισμόν μέ τήν περί ένός θεοῦ ὀρθήν πίστιν...» 36. 'Ο Κοραῆς ἐδῶ ὑπογραμμίζει ἔμμεσα, άλλά μέ σαφήνεια ὅτι ἡ ὀρθή πίστη εἶναι τοῦ ἐνός θεοῦ.

Τό 1829 γράφει Διάλογο ὁ Κοραῆς ὅπου τιμα ίδιαίτερα τόν Καΐρη γιά ὅσα είπε στόν Καποδίστρια<sup>37</sup>, καί ὅπου ὅμως σέ πολλά μέρη κάνει σύγκριση 'Ιουδαϊκής πολιτείας καί Χριστιανικης ἐκκλησίας<sup>38</sup>. Σέ μεγάλο μέρος τοῦ ἔργου του ὁ Κοραῆς παραπέμπει στόν Κλήμη 'Αλεξανδρείας<sup>3</sup>

'Ο Κοραής στίς «Σημειώσεις είς τό προσωρινόν πολίτευμα τῆς Έλλάδος του 1822 ἔτους» κάνει ἐκτενέστατο λόγο γιά τούς Έβραίους καί προτείνει τήν πολιτική ἀφομοίωσή τους μετά ἀπό ἀνάλογη κατήχηση καί μόρφωση 40. Υπάρχει ἐδῶ μικρή ίστορία τῶν Ἑβραίων καί ἀπολογία τοῦ Κοραή γιά λογαριασμό τῶν Χριστιανών, πού ὀνόμαζαν τούς Έβραίους Θεοκτόνους 41. Ο Μωυσης είναι ὁ ὕψιστος Νομοθέτης 42. Ό Κοραής ἀπό πολύ νωρίς ἔνιωσε τήν άνάγκη ὁ ἴδιος ἤ μετά ἀπό ὑπόδειξη, νά μάθει τήν έβραϊκή γλώσσα, ὅπως γράφει στήν αὐτοβιογραφία του, γιά νά καταλάβει καλύτερα τήν Παλαιά Διαθήκη. ή ἀνεπάρκεια τοῦ Εβραίου δασκάλου του τόν όδήγησε στή βιβλιοθήκη τοῦ δασκάλου του Keun, ὅπου ὑπῆρχαν βοηθήματα τῆς έβραϊκής καί ἔτσι γνώρισε καί τῆς Παλαιστίνης τά φῶτα <sup>43</sup>.

Δημιουργείται βέβαια μετά ἀπό αὐτά μιά εὔλογη ἀπορία: Γιατί τόσο έβραιόφιλος ὁ Κοραῆς; Σέ λίγο θά δοῦμε ὅτι αὐτός ἤταν ὁ κυριότερος χαρακτήρας τοῦ δυτικοῦ Διαφωτισμου. 'Αλλά ἀνεξάρτητα ἀπ' αὐτό, ὁ Κοραής είχε ό ίδιος δικούς του στόχους γιά τήν πατρίδα του. Συνοψίζονται σέ μία φράση στό «Σάλπισμα Πολεμιστήριον» μέ τόν άρχαϊκό τύπο χρονολόγησης Χ Η ΗΗΗΙ (1801), καί ψευδότοπο, άλλά ἔντονα συμβολικό, τήν 'Αλεξάνδρεια, ὅπου γράφει: «'Από τήν Αἴγυπτον καί πάλιν ἄς ἀναφθῶσι τά φῶτα, τά ὁποῖα ἔχουσι νά φωτίσουν καί τρίτον τούς Γραικούς» 44. 'Αναφέρεται στό ίδιο σημείο στίς Βιβλιοθήκες καί τίς Σχολές τής 'Αλεξάνδρειας 45. 'Ο Καΐρης, άγαπητός του Κοραή 46 καί όπαδός του, φαίνεται ὅτι θέλησε νά ὑλοποιήσει τό ὅραμα τοῦ Κοραή. Καί ὁ ἴδιος, βέβαια, έζησε μέσα στό χώρο τοῦ εὐρωπαϊκοῦ Διαφωτισμοῦ, καί ἀσφαλῶς ἐπηρεάστηκε ἀπό τή στάση τοῦ τελευταίου ἀπέναντι στήν ἰουδαϊκή θρησκεία.

Είναι πολύ πιθανό, ὅμως, ὁ Καΐρης νά μελέτησε βαθιά τίς προτάσεις τοῦ Κοραή γιά όλα τά θέματα τής θρησκείας της 'Ανατολης (ναούς, κληρο, δεισιδαιμονίες κ.λπ.) καί μάλιστα νά πρόσεξε ίδιαίτερα τίς ἐπανειλημμένες ἀναφορές τοῦ Κοραῆ στή *Θεοσέ*-

βεια καί τήν άνάγκη νά ξεκινήσει ό έλληνικός λαός ἀπό τίς ρίζες του, δηλαδή πρῶτα ἀπό τήν Π. Διαθήκη καί **ὕστερα ἀπό τήν ἑλληνική ἀρχαιότη**τα, δύο στοιχεῖα πού εἶναι θεμελιώδη γνωρίσματα τοῦ Νεοελληνικοῦ Διαφωτισμού. 'Ο θεϊσμός δέν ήταν ό προσφορότερος δρόμος γιά τή συνοδοιπορία Έλληνισμοῦ - Χριστιανισμού. Θεϊστής ήταν ἄλλωστε καί ὁ Θεόφραστος: «Ce Philosophe étoit Théiste, comme l'étoient la plupart des Philosophes Grecs»47. ή Εὐσέβεια είναι ή φωτισμένη θρησκεία 48. Οί λέξεις θεοσεβής καί θεοσέβεια είναι σέ συχνή χρήση στόν Κοραῆ<sup>49</sup>.

"Ισως αὐτή ή∙ἀναγωγή στίς πρῶτες ρίζες όδήγησε καί τόν Καΐρη νά χρησιμοποιήσει τή δωρική διάλεκτο 50, καί ἀκόμη τό ἔτος τοῦ «Πολεμιστηρίου Σαλπίσματος» του Κοραή, τό 1801, νά ήταν ή ἀφορμή τῆς δικῆς του ἐπιλογῆς αὐτῆς τῆς χρονολογίας ἔναρξης τοῦ ἡμερολογίου του<sup>51</sup> καί ἴσως καί τό έβραϊκό ήμερολόγιο νά ήταν τό πρότυπο τῆς δικῆς του ἡμερο-

λογιακής καινοτομίας.

Ό Κοραής παραπέμπει, ὅπως εἶπα, συχνά στόν Κλήμη 'Αλεξανδρείας, καί ὁ Καΐρης σέ μεγάλο μέρος στηρίζεται στά ἔργα του, δηλ. τοῦ Κλήμη. Ἡ λέξη καί ἡ ἔννοια τῆς Θεοσέβειας βρίσκονται στά ἔργα του Κλήμη: "Ας δουμε μερικά χωρία. «Τέλος δέ ἐστίν Θεοσεβείας ἡ ἀῖδιος άνάπαυσις ἐν τῶ θεῶ· τό μέντοι τῆς Θεοσεβείας κατόρθωμα δι' ἔργων τό καθήκον ἐκτελεῖ· ὅθεν εἰκότως τά καθήκοντα περί τάς πράξεις, οὐ τάς λέξεις, συνίσταται καί ἔστιν ἡ μέν πράξις ή του Χριστιανού ψυχης ἐνέργεια λογικής κατά κρίσιν ἀστείαν καί ὅρεξιν άληθείας διά τοῦ συμφυοῦς καί συναγωνιστοῦ σώματος ἐκτελουμένη (Παιδαγωγός Α΄, κεφ. ΧΙΙΙ).

«Θεοσεβής γάρ μόνος ό καλῶς καί άνεπιλήπτως περί τά άνθρώπινα έξυπηρετών τω θεώ ώσπερ γάρ θεραπεία φυτῶν ἀρίστη καθ' ἤν γίγνονται οί καρποί καί συγκομίζονται ἐπιστήμη καί ἐμπειρία γεωργική, τήν ὼφέλειαν τήν ἐξ αὐτῶν παρεχομένη τοῖς άνθρώποις, οΰτως ή θεοσέβεια τοῦ γνωστικού, τούς καρπούς τών δι' αὐτου πιστευσάντων άνθρώπων είς έαυτήν ἀναδεχομένη, ἐν ἐπιγνώσει πλειόνων γιγνομένων καί ταύτη σωζομένων, συγκομιδήν ἀρίστην δι' ἐμπειρίας ἐργάζεται» (Στρωματεῖς, Ζ', кεф. I).

«Καθόλου τοίνυν οὐδεμίαν σώζει θεοσέβειαν ούτε ἐν ὕμνοις ούτε ἐν λόγοις, άλλ' οὐδέ ἐν γραφαῖς ἤ δόγμασιν ή μή πρέπουσα περί του θεου ύπόληψις» (Στρωματείς Ζ' κεφ. VI).

«Φιλάνθρωπος δέ ὤν ὁ κύριος πάντας ανθρώπους "είς ἐπίγνωσιν τῆς άληθείας" παρακαλεῖ, ὁ τόν παράκλητον ἀποστέλλων. Τίς οὐν ἡ ἐπίγνωσις; Θεοσέβεια "Θεοσέβεια δέ πρός πάντας ώφέλιμος" κατά τόν Παῦλον, "ἐπαγγελίαν ἔχουσα ζωῆς της νῦν καί της μελλούσης". ΘΕΟΣΕ-ΒΕΙΑ δέ, ἐξομοιοῦσα τῶ θεῶ κατά τό δυνατόν τόν ἄνθρωπον, κατάλληλον ἐπιγράφεται διδάσκαλον θεόν τόν καί μόνον ἀπεικάσαι κατ' ἀξίαν δυνάμενον ἄνθρωπον θεω. Ταύτην ὁ ἀπόστολος τήν διδασκαλίαν θείαν ὄντως έπιστάμενος «σύ δέ, ω Τιμόθεε», φησίν, «ἀπό βρέφους ἱερά γράμματα οίδας, τά δυνάμεσά σε σοφίσαι είς σωτηρίαν διά πίστεως ἐν Χριστῶ» (Προτρεπτικός, IX 22 - 40).

'Ακόμη γράφει ὅτι «ἀπολλύει ἡ δεισιδαιμονία καί σώζει ή θεοσέβεια» 52. Τέλος γράφει ὁ Κλήμης: «ἐάν γάρ τήν φρόνησιν τήν τε αἴσθησιν ἐπικαλέση μεγάλη τη φωνή καί ζητήσεις αὐτήν ὥσπερ ἀργυρίου θησαυρούς καί προθύμως έξιχνιάσης, νοήσεις θεοσέβειαν καί αἴσθησιν θείαν εύρήσεις» (Παρμ. 2, 3 - 5) πρός άντιδιαστολήν της κατά φιλοσοφίαν αἰσθήσεως εἴρηκεν ὁ προφήτης, ἥν μεγαλοφυῶς καί μεγαλοπρεπώς έξερευνάν διδάσκει είς τήν ἐπί τήν θεοσέβειαν προκοπήν, ἀντέθηκεν οὖν αὐτῆ τήν ἐν θεοσεβεία αἴσθησιν, τήν γνῶσιν αἰνισσόμενος καί τάδε λέγων· «ὁ γάρ θεός δίδωσι σοφίαν ἐκ τοῦ ἑαυτοῦ στόματος αἴσθησίν τε ἄμα καί φρόνησιν καί θησαυρίζει δικαίοις βοήθειαν. (Παρμ. 2, 6 - 7) τοῖς γάρ ὑπό φιλοσοφίας δεδικαιωμένοις βοήθεια θησαυρίζεται και ή εἰς Θεοσέβειαν συναίσθησις.

Ήν μέν οὖν πρό τῆς τοῦ κυρίου παρουσίας είς δικαιοσύνην "Ελλησιν άναγκαία φιλοσοφία, νυνί δέ χρησίμη πρός θεοσέβειαν γίνεται, προπαιδεία τις οὐσα τοῖς τήν πίστιν δι' ἀποδείξεως καρπουμένοις» 53.

Ή σύγκριση ἀπό τόν Κλήμη ἀνάμεσα στούς "Ελληνες καί τούς Έβραίους ἔδωσε τήν ἀφορμή στόν Καΐρη, ὅπως καί στόν Κοραή, νά ἐπιχειρήσουν προσέγγιση τοῦ Ἑλληνισμοῦ μέ τίς ρίζες του, δηλ. διάλογο Χριστιανισμοῦ - Έβραϊσμοῦ, ἀλλά μέσα ἀπό τά ἀρχαῖα έλληνικά κείμε-

ή Θεοσέβεια μάλλον ἐγκαινίαζε αὐτό τό διάλογο. Ίσως ήταν ή πιό διπλωματική σύλληψη πού είχε ποτέ ό Έλληνισμός. Μέ τό διάλογο αὐτό ὁ Καΐρης καί ὁ Κοραῆς ἐπιχειροῦσαν τήν ἀποκατάσταση τοῦ ἑλληνισμοῦ ὄχι στά στενότατα γεωγραφικ**ά** πλαίσια, πού τήν προόριζαν οί μεγάλες

δυνάμεις, άλλά στήν Οἰκουμένη, őπου ύπηρχαν παλαιά "Ελληνες ή Έλληνίζοντες. Αὐτός, φαντάζομαι, ήταν ό σκοπός της Σχολης του Καΐρη, του λεγόμενου 'Ορφανοτροφείου: Νά άναβιώσει τή Σχολή τῆς 'Αλεξάνδρειας. Δέν ἀποκλείεται νά δανείστηκε καί τή λέξη ὀρφανοτροφείο άπό τόν 'Ωριγένη, ὅπου ὀρφανός σημαίνει τόν στερημένο τοῦ Θεοῦ. «"Ορια αἰώνια θεοσεβείας μή μέταιρε εἰς δέ γῆν τῶν ἀπορφανισάντων ἑαυτούς ἀπό τοῦ Θεοῦ μή εἰσέλθης» 54 (ὑπογ. ἐγώ). ᾿Ακόμη ὁ ὑΩριγένης στό κατά Ματθαῖον Εὐαγγέλιον δίνει ἐξήγηση του χωρίου Ματ. 5, 14 (Ύμεῖς έστε τό φως του κόσμου ου δύναται πόλις κρυβήναι ἐπάνω ὄρους κειμένη·) «Πόλις ἐστίν ἐπάνω ὄρους κειμένη ή ἐν Θεοσεβεία ἐνάρετος πολιτεία» 55. 'Ο Εὐσέβιος Καισαρείας γράφει κεφάλαιο μέ τίτλο: «ὅτι καλόν έξέτι νέας ήλικίας τούς παϊδας τοῖς της Θεοσεβείας ἔθεσιν ἐγγυμνάζειν» καί αἰτιολογεῖ πρότασή του «ό δή καί πράττειν σύνηθες παισίν Έβραίων έξ άπαλης ήλικίας τούς νέους ἄπαντας τοίς τής Θεοσεβείας παιδεύμασιν ἀνατρέφουσι τοῦτο δέ καί εἰς δεύρο κατά τι πάτριον ἔθνος παρά τῶ Ἰουδαίων ἔθνει σπουδάζεται» 56.

Ὁ Εὐσέβιος Καισαρείας τοῦ ὁποίου ἀπόσπασμα ἔδωσα, ὁ πρῶτός συγγραφέας Έκκλησιαστικής Ίστορίας καί πηγή τῶν μετά ἀπ' αὐτόν ίστορικών τῆς Ἐκκλησίας, ὁ ἐπικαλούμενος καί Χριστιανός Ήρόδοτος 57, είναι, κατά τή γνώμη μου, παράλληλα πρός τόν Κλήμη καί τούς άλλους πατέρες της 'Εκκλησίας, όδηγός καί ἀφορμή τῶν Φιλοσοφικῶν τοῦ Καΐρη συλλήψεων καί στή θεολογία. Ὁ Εὐσέβιος, μεταξύ τῶν ἄλλων, είχε σκοπό τοῦ ἔργου του («Χρονικά είς λόγους δύο«) νά δείξει ὅτι ὁ Χριστιανισμός, μέ τό νά ἔχει τίς ρίζες του στόν Ἰουδαϊσμό, δέν είναι κάτι νέο, άλλά ἔχει παραδόσεις άρχαιότερες ἀπό κάθε ἄλλο ἔθνος<sup>58</sup>. Ἐκεῖνο, ὄμως, τό ἔργο πού φαίνεται νά ἐπηρέασε τόν Καϊρη στή Θεοσέβειά του ήταν τό 'Απολογητικό ἔργο τοῦ Εὐσέβιου, καί μάλιστα, ή εὐαγγελική προπαρασκευή, ὅπου «καταδεικνύει τήν ύπεροχήν των ένθέων έβραϊκων γραφών ἀφ' ὧν ὧφελήθησαν ὁ Πλάτων καί οἱ ἄλλοι "Ελληνες φιλόσοφοι» 59. Μερικοί τίτλοι ἀπό τά κεφάλαια τῆς εὐαγγελικῆς προπαρασκευης είναι ἐνδεικτικοί. Παραθέτω μερικούς:

1) 'Ως ή κατά Πλάτωνα φιλοσοφία τή καθ' Έβραίους ἐν τοῖς ἀναγκαιοτάτοις ἐπηκολούθησεν.

2) Περί τῶν παρ' Έβραίοις ἡθικῶν

δογμάτων.

3) Περί τοῖς παρ' Έβραίοις λογικής πραγματείας.

4) Περί τῆς καθ' 'Εβραίους φυσιοhoviac.

5) Περί τῆς τῶν νοητῶν φυσιολο-

6) Περί του ὄντος, Μωσέως καί Πλάτωνος.

7) "Οτι θεός είς ἐστι μόνος.

8) 'Αμελίου περί τῆς τοῦ 'Εβραίου Θεολογίας.

9) Έβραίων καί Πλάτωνος περί τῶν ἐναντίων δυνάμεων.

10) Περί ψυχης άθανασίας Έβραίων καί Πλάτωνος.

11) Περί τοῦ γεννητόν είναι τόν κόσμον.

12) Περί της άλλοιώσεως καί μεταβολῆς τοῦ κόσμου.

13) 'Ως καί νεκρούς ἐγηγέρθαι ὁ Πλάτων όμοίως τοῖς Έβραίων λόγοις ίστορεί 60.

Σέ ὅλα τά κεφάλαια εἶναι ἔντονη ἡ σύγκριση ἀνάμεσα στόν Μωϋση, τήν Έβραίων δηλαδή πολιτεία καί τήν Πλατωνική 61. Έδω, ὅπως εἴδαμε, ὑπάρχει ὁ τίτλος:

"Ότι καλόν ἐξέτι νέας ἡλικίας τούς παίδας τοῖς τῆς Θεοσεβείας ἔθεσιν ἐγγυμνάζειν.

Έδω είναι πού ή πρόταση προέρχεται ἀπό σύγκριση τοῦ Πλάτωνα καί

τοῦ Μωϋσῆ (Μωσῆ)<sup>62</sup>

Μεγάλη προσπάθεια καταβλήθηκε, κύρια στόν αἰώνα τοῦ Διαφωτισμού, νά ἀναπτυχθεῖ ὁ διάλογος μεταξύ Χριστιανών καί Έβραίων. Σύνηθες θέμα στίς ἐκδόσεις τῶν ξένων θρησκευτικών έταιρειών. Στό Φιλάνθρωπο π.χ. διαβάζουμε «Σύγκρισις τοῦ Μωϋσέως καί τοῦ Χριστοῦ, καθώς καί «Προφητεῖαι τῶν ἄλλων προφητών ἐκτός τοῦ Μωϋσέως, ἀναφερόμεναι είς τούς Έβραίους» 63, ὅπου σ' αὐτό τό τελευταῖο διατυπώνεται τό ἀκόλουθο πολύ ἐνδιαφέρον: «οί Έβραῖοι θέλουσιν ἐπιστρέψειν εἰς τόν Χριστιανισμόν» καί γι' αὐτό ὅσοι τούς κατατρέχουν είναι άξιοκατηγόρητοι<sup>63</sup>. "Εχουμε καί όρισμό τῆς θεοσέβειας: «Εὐλάβεια. - Τινές μέν κάμνουσιν ἐπερωτήσεις περί τήν Θεοσέβειαν μέ τοσαύτην κρυότητα, ώσάν νά ήταν ύπόθεσις όλοτελοῦς άδιαφορίας, ή άπλης περιεργείας... Ή Εὐσέβεια ὅμως εἶναι τί σοβαρόν καί σπουδαῖον έξ αὐτῆς κρέμαται ἡ άῖδιος εὐδαιμονία μας» 64. Ἐδῶ γίνεται λόγος γιά «'Αποστολικόν Διδασκαλείον... θεοσεβών Ίεροδιδασκάλων» 65

'Επειδή «οί 'Ιουδαῖοι καί οἱ ἐθνικοί ύπηρξαν ἀπροκάλυπτα διῶκται τοῦ Χριστιανισμου» 66, φαίνεται ὅτι, στή

Δύση, μέ τήν ἀνακατάταξη ὅλων τῶν πραγμάτων, τόν 18ο αἰών., ἔβαλαν σέ πρόγραμμα ἀποκάθαρσης καί τούς Ἑβραίους μέ σκοπό προφανῶς τήν ἐπικράτηση μιᾶς νέας θρησκείας, ἐξωτερικῆς ἐνότητας, ἐνός εἴδους οἰκουμενισμοῦ, πού ἐπιζητοῦς πίστης, ἀλλά τήν ἀδογμάτιστη ἐνότητα τοῦ κόσμου, πού ἀνάγει τήν ἀρχή της στό Λούθηρο 67.

Στό Διαφωτισμό ἀποκρούσθηκε τό ύπερ - φυσικό καί τό ύπερ - ιστορικό. Έτσι είναι αὐτονόητη ή τάση τῆς κριτικῆς τῶν πηγῶν καί τῆς ἀποδέσμευσης ἀπό τή δογματική ἐρμηνεία τῶν Γραφῶν καί τῆς 'Ορθοδοξίας<sup>68</sup>.

Ο Καΐρης βαθύτατα "Ελληνας καί πιστός σέ μιά θρησκεία προγονική, őπως προφανώς πίστευε, νόμιζε ὅτι μπορούσε νά συμβάλει στή συναδέλφωση τῶν λαῶν ὄχι μέσα ἀπό τήν πολιτική πρακτική, ἀλλά μέσα ἀπό τή θρησκεία. Ή Σχολή του, ἀναβίωνε τή θεολογική Σχολή της 'Αλεξάνδρειας, πού είχε λύσει τό πρόβλημα τοῦ έλληνισμού καί χριστιανισμού πρώτα μέ τόν Πάνταινο, στά τέλη τοῦ 2ου αὶ. μ.Χ., καί ὕστερα μέ τούς διαδόχους του, Κλήμη καί 'Ωριγένη. Βέβαια ή έλευθερία στήν ἔρευνα ἄνοιξε δρόμο καί σέ διδασκαλίες πού ἀπομακρύνονταν ἀπό τά χριστιανικά δόγματα. Ο 'Ωριγένης, γιά παράδειγμα, δέν ήταν καθαρόαιμος ὀρθόδοξος. Ο Καΐρης ὅμως μέ σπάνια εὐστροφία καί έλληνική συνείδηση προσπαθούσε μέ τό ὅλο ἔργο του νά ἀνατρέψει τουλάχιστον στό ἐπίπεδο τῆς θρησκείας τόν «ἄθεο» αἰώνα τοῦ Διαφωτισμοῦ καί νά όδηγήσει στίς καθαρά έλληνικές πηγές τῆς παγκόσμιας σκέψης. Πῶς θά ἔφευγε ή νεόχτιστη έλληνική πολιτεία ἀπό τήν Κίρκη τοῦ Διαφωτισμοῦ μέ τήν ἑβραϊκή ἔξαρση; Μόνο ή μελέτη τῶν σχέσεων τῶν δύο αὐτῶν λαῶν θά μποροῦσε νά δώσει τή λύση 69. Ἡ ἀρνητική θέση τοῦ Καΐρη ήταν σαφής ἀπέναντι στόν ύλισμό, τόν πανθεϊσμό, τό θεϊσμό, τό φιλανθρωπισμό καί τό φανατισμό γενικότερα 70. 'Ο θεοσεβής ήταν πάνω ἀπ' αὐτά. Ὁ Καΐρης ἐπιχειροῦσε ἕνα διάλογο ἀνάμεσα στούς "Ελληνες καί τούς Έβραίους κατά τό παράδειγμα τοῦ διαλόγου, ἀνάμεσα στούς Χριστιανούς καί τούς Μουσουλμάνους71, ίσως μέ τήν προοπτική της ἐπιστροφῆς στό Θεό καί τῆς σωτηρίας τῶν 'Ιουδαίων. "Αλλωστε ὁ Θεός είχε προορίσει τούς Προφήτες Ένώχ καί 'Ηλία τόν Θεσβίτη γιά νά ἐπιτύχουν τή σωτήρια ἐπιστροφή τῶν 'louδαίων. Θά τούς γίνει κλήση ἀπό τό Θεό. Στήν κλήση αὐτή θά ἀνταποκριθεῖ μέρος τῶν Ἰουδαίων 72.

Δέν ἀποκλείεται ὁ Καΐρης νά ἤθελε τή σωτηρία τους καί παράλληλα νά είχαν ἀνταπόκριση σ' αὐτόν οί διαπιστώσεις γιά τούς Έβραίους τῶν Διαφωτιστῶν τῆς Δύσης. Ἡ Ἑλληνιστική Αἴγυπτος, ἄλλωστε, ήταν τό ὄραμα τοῦ Καϊρη, ὅπως καί τοῦ Κοραή. Στήν 'Αλεξάνδρεια ήταν πολλές έκατοντάδες χιλιάδες έξελληνισμένοι Ἰουδαῖοι Το δρόμος ἔπρεπε νά περάσει ἀπό τήν ἀποδοχή καί ὄχι τήν ἀπόρριψη. Ἡ Δύση γιά δικούς της λόγους ἔδινε τό παράδειγμα. Ό Καΐρης μπορεί σέ σχετική ἐρώτηση νά ἀπαντοῦσε «Τόν Μωυσην ἔχω», ὅπως ἀπάντησε ὁ ἄλλος δάσκαλος, Στέφανος Δούγκας, καθηγητής τῆς φιλοσοφίας στην Ήγεμονική Άκαδημία τοῦ Ἰασίου, στό Δωρόθεο Βουλησμά<sup>74</sup>. Γιά τό Στέφανο Δούγκα ύποστηρίζεται ὅτι, σάν μαθητής τοῦ Schelling, ἐπηρεάστηκε ἀπό τό δάσκαλο<sup>75</sup> ὅπως κάτι ἀντίστοιχο ὑποστηρίζεται τελευταΐα καί γιά τόν Καΐρη 76. Ο Χριστόδουλος Παμπλέκης παλιότερα ἀντίστοιχα θά ύποστηρίξει τή Θεοκρατία καί θά μπεῖ στήν ίδια καταδίκη της Έκκλησίας μέ τόν Καΐρη, μέ ἀφορμή τόν ἀφορισμό τοῦ Δ. Σοφιανόπουλου<sup>77</sup>. Ό Βολταῖρος σέ ἕνα μεγάλο μέρος τοῦ Φιλοσοφικού Λεξικού του ἀσχολήθηκε μέ ἀρκετές ἀντιφάσεις, βέβαια, μέ τούς Έβραίους σάν νά ἤθελε νά βάλει τίς βάσεις τοῦ Διαφωτισμοῦ σέ καθαρό ἔδαφος. Στό λῆμμα Σολομών (Salomon) ἔγραφε: «'Εμεῖς περιφρονούμε τούς Έβραίους καί ώστόσο ύποστηρίζουμε, πώς ότιδήποτε ἔχει γραφτεί ἀπ' αὐτούς φέρνει τή σφρανίδα τῆς θεότητας» 78 καί κάνοντας πράξη δικαιοσύνης, ὅπως νομίζει, ἐπιστρέφει στούς Έβραίους τό βιβλίο τους, εκδηλώνοντας έτσι μαλλον τό μίσος του πρός τούς Χριστιανούς, παρά πρός τούς Έβραίους 79. "Αφθονη ή παραγωγή τοῦ Διαφωτισμοῦ σ ίή σύγκριση Χριστιανισμοῦ - Έβραϊσμοῦ καί πολύ συχνή ή χρήση τοῦ κλασικοῦ ἐκπροσώπου τῆς μεσαιωνικής θρησκευτικής φιλοσοφίας, τοῦ ραββίνου Μαϊμονίδη, ὁ ὁποῖος συνδύασε τά 'Ηθικά Νικομάχεια μέ τήν Παλαιά Διαθήκη, στό ἔργο του Guide des Egarés 80. 'Αποτελοῦσε κοινό τόπο ὅτι «ὁ ἑβραϊσμός στήν πνευματική περιπέτεια τοῦ δυτικοῦ ἀνθρώπου ἔχει μιά πρώτη θέση» 81.

Έκεῖνος ὅμως πού τάραξε τά νερά τῆς Εὐρώπης μέ ἕνα σημαντικότατο ἔργο, τό ὁποῖο ἀναφέρει καί ὁ Κοραῆς καί τό χρησιμοποιεῖ συχνότατα, εἴναι ὁ Johann David Michaelis, συγγραφέας τοῦ ἔργου De l' influence

des opinions sur le langage et du langage sur les opinions 82. Espaios ò Michaelis καί καθηγητής των Έβραϊκῶν (ἀΑνατολικῶν Γλωσσῶν) στή Γερμανία, κέρδισε μέ αὐτό τό ἔργο του τό βραβεῖο τῆς 'Ακαδημίας ἐπιστημών του Βερολίνου καί ἔτυχε τῆς βαθιάς ἐκτίμησης τοῦ d' Alembert. Έρμηνευτής τῆς Παλαιᾶς καί Κ. Διαθήκης, είναι αὐτός πού ξανάβαλε τίς λέξεις ἐτυμολογικά στίς ρίζες τους 83. 'Από δῶ ἤταν εὔκολος ὁ δρόμος γιά νά φθάσει στήν Έρμηνεία των λέξεων, τήν ἐπιρροή τους στίς ἰδέες καί τελικά στή σύγκριση ἀρχαίων Έβραίων καί Έλλήνων 84. 'Απολονητικό είναι τό ἔργο τῶν Μάξ Χορκχάιμερ καί Τεοντόρ 'Αντόρνο γιά τούς Έβραίους καί τό Διαφωτισμό<sup>85</sup>.

Τελείωσα αὐτή τήν ἄτακτη περιήγηση, πού ἔκανα, γιά νά ἐξηγήσω τίς προσπάθειες τοῦ Καΐρη ἀλλά καί τοῦ δασκάλου του Κοραή. Προσπάθησαν καί οί δύο γιά λογαριασμό τοῦ ἀνύπαρκτου ἀκόμη γιά τόν Κοραή καί νεοσύστατου γιά τόν Καΐρη ἔθνους τους, νά ἐπιστρέψουν στίς ρίζες. "Επρεπε σ' αὐτή τους τήν προσπάθεια νά βροῦν ὑποστηρικτές καί ὄχι διῶκτες. Τό ἔργο τους ήταν τεράστιο. 'Αντίστοιχο μέ τοῦ Εὐσέβιου Καισαρείας, πού εἴδαμε, τοῦ Κλήμη, τοῦ Ώριγένη καί τοῦ 'Ιουστίνου. 'Ο 'Ιουστίνος, ἔγραφε γιά τή Θεοσέβεια στό Λόγο Παραινετικό πρός "Ελληνας:

«'Επεί τοίνυν ήμίν ό περί της άληθούς Θεοσεβείας πρόκειται λόγος. (ής οὐδέν, οίμαι, προτιμότερον τοῖς άκινδύνως βιούν προηρημένοις είναι νενόμισται, διά τήν μέλλουσαν μετά τήν τελευτήν τοῦδε τοῦ βίου ἔσεσθαι κρίσιν ήν οὺ μόνον οἱ ἡμέτεροι κατά Θεόν κηρύττουσι πρόγονοι, προφήταί τε καί νομοθέται, άλλά καί οί παρ' ύμιν νομισθέντες είναι σοφοί, οὐ ποιηταί μόνον, ἀλλά καί φιλόσοφοι οί τήν άληθη καί θείαν ἐπαγγελλόμενοι παρ' ύμιν είδέναι γνώσιν') ἔδοξέ μοι καλώς ἔχειν, πρώτον μέν τούς τῆς θεοσεβείας ήμων τε καί ύμων έξετάσαι διδασκάλους, οἵτινες καί ὅσοι, καί καθ' ούς γεγόνασι χρόνους. ίν' οί μέν πρότερον τήν ψευδώνυμον θεοσέβειαν παρά τῶν προγόνων παρειληφότες, νῦν γοῦν αἰσθόμενοι, τῆς παλαιάς ἐκείνης ἀπαλλαγῶσι πλάνης ήμεις δέ, σαφώς καί φανερώς ήμας αὐτούς ἀποδείξωμεν τη τῶν κατά Θεόν προγόνων έπομένους θεοσεβεία.

Τίνας τοίνυν, ὧ ἄνδρες "Ελληνες, τῆς θεοσεβείας ὑμῶν διδασκάλους εἶναίφατε; Τούς ποιητάς;

"Αρξομαι τοίνυν ἀπό τοῦ πρώτου παρ' ἡμῖν προφήτου τε καί νομοθέ-

του Μωϋσέως, πρότερον τούς χρόνους καθ' ούς γέγονε μετά πάσης άξιοπίστου παρ' ύμιν μαρτυρίας ἐκθέμενος. Οὐ γάρ ἀπό τῶν θείων καί παρ' ήμιν ίστοριων μόνον ταυτα άποδείξαι πειρώμαι, αίς ύμεις οὐδέπω διά τήν παλαιάν των προγόνων ύμων πλάνην πιστεύειν βούλεσθε, άλλ' άπό τῶν ὑμετέρων, καί μηδέν τῆ ἡμετέρα θρησκεία διαφερουσῶν ίστοριών ἵνα γνώτε ὅτι πάντων τών παρ' ύμιν είτε σοφών, είτε ποιητών, είτε ίστοριογράφων, ή φιλοσόφων, ή νομοθετών πολλώ πρεσβύτατος γέγονεν ό πρώτος τής θεοσεβείας διδάσκαλος ήμῶν Μωϋσῆς γεγονώς, ώς δηλούσιν ήμιν αί των Έλλήνων ίστορίαι» 86.

'Ακόμα σαφέστερες γίνονται οί θρησκευτικές πεποιθήσεις του Καΐρη καί ή συγγένειά τους μέ τόν έβραϊσμό ἀπό μία παρατήρησή του στίς Σημειώσεις τῆς Θεοσεβείας, ὅπου ἐπιχειρείται καί ή θεωρητική άναίρεση τοῦ Χριστιανισμοῦ. Γράφει ὁ Καΐρης: «"Οτι δέν ἔγινε μεταβολή τῆς πρώτης θρησκείας (τῆς Έβραϊκῆς), άλλ' είδος αίρέσεως (τῆς Χριστιανικής), τό καταλαμβάνομεν καί ώς ἐκ τῶν ἐθίμων καί τῶν μυστηρίων τῶν Έβραίων... Εἰς τήν ἀρχήν δέν βέπομεν κανένα σκοπόν μεταβολής, διότι καί ὁ ᾿Αρχηγός αὐτός δέν εἶχεν ἄλλον σκοπόν, εἰμή νά κάμη τόν λαόν αὐτόν ἠθικότερον, καί πνευματικώτερον, τοὐτέστιν νά μή φαρισαΐζη ἀλλά νά **ἐσσινίζη**» <sup>87</sup> (ὑπογ. ἐγώ).

«Σιωνιστής» ή «φιλοσημίτης» ό Καΐρης; Ή ἐρώτηση ἔχει ἐπαναληφθεῖ στό μακρινό ἐλληνικό παρελθόν γιά τόν κατ' εὐθείαν πνευματικό καί ὁμοῖδεάτη, ὅπως νομίζω, βυζαντινό πρόγονο τοῦ Καΐρη, τόν Ἰουλιανό.

Οί ἀπαντήσεις καί στίς δύο περιπτώσεις παραμένουν ἀσαφεῖς καί άνακριβείς. Καί στίς δύο αὐτές ίστορικές προσωπικότητες βάρυνε ή έλληνολατρία καί ή ἐπαναστατικότητα τῆς σκέψης τους στήν προσπάθεια νά φέρουν θρησκευτική καί ἐκπαιδευτική μεταρρύθμιση. 'Ο θαυμασμός καί τῶν δύο πρός τήν ἑλληνική κλασική παράδοση τούς όδήγησε στή μελέτη των Έβραίων καί τή βαθύτερη κριτική άντιμετώπιση τοῦ Χριστιανισμού. Ό Καΐρης ἀπό τό Βυζάντιο ἐπιλέγει στή δική του ἐποχή, τήν ἐποχή τοῦ Νεοελληνικοῦ Διαφωτισμοῦ, τόν Ἰουλιανό. Δήλωνε ἔτσι ἔμμεσα ἀλλά μέ σαφήνεια ὅτι ἤταν ἀντίθετος μέ τό νόμο τοῦ Ἰουστινιανοῦ καί τόν κανόνα η' τῆς ζ' συνόδου «Περί 'Ιουδαίων» 88. 'Ο 'Ιουλιανός άντίστοιχα στά ἔργα του δείχνει νά ἐκτιμά τούς Έβραίους καί τό θεό

τους. Τούς προστατεύει καί διατυπώνει πρίν ἀπό τόν Καΐρη τήν ἄποψή του γιά τό Χριστιανισμό ἀποτελεῖ καί γι' αὐτόν, ὅπως καί γιά τόν Καΐρη, ὅπως εἴδαμε πρίν, ἰουδαϊκή αἴρηση <sup>89</sup>. Τό λάθος τοῦ Καΐρη, ἴσως, ἤταν πώς

ἔγινε κληρικός. Παράδοξο<sup>90</sup>. Ή 'Αλεξάνδρεια, ή Αἴγυπτος ἔφερνε πολύ κοντά στόν ἐλληνισμό. Μιά μερίδα τῶν 'Ελλήνων τοῦ Διαφωτισμοῦ ἀκολουθοῦσε αὐτό τό δρόμο. Αὐτόν πῆρε καί ὁ Καΐρης.

## ΣΗΜΕΙΩΣΕΙΣ

- 1. Στρατηγοῦ Μακρυγιάννη, 'Οράματα καί θάματα, Μεταγραφή 'Α.Ν. Παπακώστα. Μορφωτικό 'Ίδρυμα 'Εθνικής Τραπέζης, 'Αθήναι 1983, σ. 177. Βλ. καί 'Απομνημονεύματα 'Επιμέλεια Βλαχογιάννη, τ. 2, σ. 129, 104.
  - 2. Δηλ. ἀρχηγός νέας θρησκείας.
- 3. 'Οράματα καί θάματα, ὅ.π., σ. 177.
- 4. Όράματα καί θάματα, ὅ.π., σ. 178. Πρβλ. καί σ. 179, 180, 181, 182, 183, 184.
- 5. Όράματα καί θάματα, ὅ.π., σ. 179. 6. Όράματα καί θάματα, ὅ.π., σ. 184, 187. Βλ. Τό Λεξιλόγιο τοῦ Μακρυγιάννη. Ἕκδοση Ἑρμῆς, 1983, τ. 1 - 3.
- 7. Βλ. Σ. Γουνελά, 'Ο «ἀγράμματος» Μακρυγιάννης. Περ. Σύναξη, τεῦχ. 22, 'Απρ. 'Ιούν. 1987. σ. 45.
- 8. Βλ. J. Bouchard, Γεώργιος Τερτσέτης. Βιογραφική καί Φιλολογική μελέτη (1800 1843). Άθήνα 1970, σ. 130, σημ. 3. Βλ. καί σ. 129.
- 9. Γ. Βαλέτα, Χριστόπουλος "Απαντα. 'Αθήνα 1969, σ. 139, 537, 609.
- 10. 'Αμβροσίου Φραντζή, 'Επιτομή τῆς 'Ιστορίας τῆς ἀναγεννηθείσης 'Ελλάδος, τ. Δ΄, ἐν 'Αθήναις 1841, σ. 227, σημ. 1 καί 228.
- 11. 'Αρχ. Θεόφιλου Σιμόπουλου. 'Ο 'Αθηνῶν Νεόφυτος ὁ Ε΄ ὁ ἀπό Ταλαντίου καί Θερμοπυλῶν (1762 - 1861), 'Αθήνα 1983, σ. 111. Τελευταῖα ἔχουν αὐξηθεῖ οἱ πληροφορίες μας γιά τόν Καῖρη καί ὄσα θέματα σχετίζονται μέ αὐτόν. Κύρια βλ. Γ.Δ. Μεταλληνού, Παράδοση καί 'Αλλοτρίωση. Τομές στήν πνευματική πορεία του Νεώτερου Έλληνισμοῦ κατά τή Μεταβυζαντινή περίοδο. Ἐκδόσεις Δόμος. ᾿Αθήνα 1986, σ. 325 - 402 καί τοῦ ἴδιου, Δύο Κεφαλλῆνες 'Αγωνισταί ἀντιμέτωποι, Κ. Φλαμιάτος (1786 - 1852) καί Κ. Τυπάλδος (1795 - 1867). Λευκωσία 1980, σ. 15, 16, 17, σημ. 51, σ. 23. 'Ακόμη βλ. τοῦ ἴδιου, 'Ορθοδοξία καί Έλληνικότητα. Προσεγγίσεις στή Νεοελληνική Ταυτότητα, ἐκδόσεις Μήνυμα, ᾿Αθήνα 1987, σ. 87, 98. Γενικά ὅλο τό βιβλίο είναι βοηθητικό τῶν προϋποθέσεων γιά τήν κατανόηση τοῦ καϊρικοῦ φαινομένου. Τοῦ ἴδιου, Τό ζήτημα τῆς μεταφράσεως τῆς Αγίας Γραφῆς εἰς τήν Νεοελληνικήν κατά τόν ΙΘ΄ αἰ., 'Αθήνα 1977, σ. 66 80 190 354
- 12. Βλ. Γ. Καρᾶ, Καΐρης Κούμας. Δυό προωτοπόροι δάσκαλοι. Ἱεκδόσεις Gutenberg, 'Άθήνα 1977 καί κύρια τό «Πέταλον», τεῦχ. 4ο, "Ανδρος 1984, ὅπου τά «Καῖρικά Σύμμεικτα, τοῦ Δ. Πολέμη.
- 13. Γ. Μεταλληνοῦ, Παράδοση καί ᾿Αλλοτρίωση, ὅ.π., σ. 330.
- 14. Ἐδῶ πρέπει νά τονίσω τὴν ἀδυναμία νά μιλήσουμε γιά τό Νεοελληνικό Διαφωτισμό χωρίς τήν κυριότερη πλευρά του, τό θρησκευτικό διαφωτισμό. Ἐκεῖ ἀκριβῶς θά δοῦμε τὴν τεράστια διαφοροποίηση τοῦ ἐλληνικοῦ Διαφωτισμοῦ ἀπό τόν δυτικό.
- 15. Κ. Σιμόπουλου, Ἰδεολογία καί άξιοπιστία τοῦ Μακρυγιάννη, Έρμῆς, ᾿Αθήνα 1986, σ. 109.
- 16. «'Ανατροπή τῆς θρησκείας τῶν 'Εβραίων ὑπό τοῦ Ραββίνου Σαμουήλ, κατά μετάφρασιν Νικηφόρου τοῦ Θεοτόκή» 'Αθῆναι/ χ.χ./ (Φωτοτυπ. ἀνατύπωση τῆς ἔκδ. τοῦ Ναυπλίου τοῦ 1835). Γιὰ τό ἔργο αὐτό καί τίς ἐκδόσεις του, βλ. Ζ. Μουρούτη Γκενάκου, 'Ο.Νικηφόρος Θεοτόκης (1731 1800) καί ἡ συμβολή αὐτοῦ εἰς τήν παιδείαν τοῦ γένους. 'Αθῆναι 1979, ο. 174 175.

- 17. «Ἐπιστολή ᾿Απολογητική ἐνός Μαρκίωνος Φραγκίσκου 'Αλβεργάτου Καπακέλλου κατά τῆς Ἐπιστολῆς τοῦ Κύρ ᾿Αββᾶ Κομπαγνώνου, αναστρεφομένης περί τήν όμοιότητα νεωστί παρ' ἐκείνου ἀνακαλυφθεῖσαν. 'Αναμέσον Έβραίων καί Έλλήνων. Μεταπεφρασμένη έκ τῆς Ἰταλικῆς γλώσσης εἰς τό ἀπλό - ἐλληνικόν. Ένετίησι 1802 παρά Πάνω Θεοδοσίω τοῦ ἐΕ Ἰωαννίνων». Πρωτοβγήκε στά ιταλικά τό 1793 στή Λειψία: Lettera di un marchese Francesso Albergati Capaceli in Apologia alla lettera del Sig. Ab. Compagnoni. Quella che verte sulla conformita da lui ultimamente scoperta infra Ebrei e Greci. Lipsia 1793. (Βλ. Στ. Καββάδα, Κατάλογος τῶν ἐν τῆ Βιβλιοθήκη Χίου «᾿Αδαμάντιος Κοραῆς» Ίστορικῶν βιβλίων μέχρι τοῦ 1973. 'Αθήναι 1975, σ. 30). Γιά ἄλλη ἀπάντηση στόν Κομπαγνώνη πού ἔγινε στήν ᾿Απολογία Ἱστορικοκριτική (Τεργέστη 1814), βλ. Γ. Λαδᾶ, Ι Συνοπτική Ίστορία τῶν τοῦ Ἑλληνισμοῦ τῆς Τεργέστης, ΙΙ Βιβλιογραφία των Ἐντύπων πού ἐκδόθηκαν ἀπό τούς "Ελληνες τῆς Τεργέστης. 'Αθήνα 1976, σ. 78, άρ. 29.
- 18. Χρ. Θεοδωράτου, Βιογραφία Ἡλία Ζερβοῦ Ἰακωβάτου, συντεθείσα παρ' αὐτοῦ τοῦ ἰδίου. Ἐκδόσεις Φιλολογικός Σύλλογος «Παρνασσός». Ἐπιστημονικαί διατριβαί, ἀρ. 6. Ἐν 'Αθήναις 1974, σ. 102, 140.
- 19. 'Η. Ζερβοῦ 'Ιακωβάτου, Τά γενέθλια καί ἡ νομοθεσία τῶν 'Εβραίων, Κεφαλληνία 1862, σ.
- 20. Ἡ. Ζερβοῦ Ἰακωβάτου, τά γενέθλια καί ἡ νομοθεσία τῶν Ἑβραίων, ὅ.π., σ. 204, 209, 211.
- 21. 'Ανδρέα Λασκαράτου, "Άπαντα. Εἰσαγωγή Σημειώσεις Γλωσσάριο Κριτική 'Άνθολογία Βιβλιογραφία 'Αλέκου Παπαγεωργίου. 'Επιμέλεια 'Άντώνη Μοσχοβάκη. 'Εκδόσεις «"Ατλας», 'Αθήνα 1959, τ. Γ΄, σ. 63, στ. 21 27.
- 22. 'Α. Λασκαράτου, ὅ.π., σ. 63 64 καί 65 66, στ. 162 177.
- 23. Σπ. Τρωιάνου, ΄Η θρησκευτική ἐλευθερία στά Ίόνια νησιά τό 19ο αιώνα. ΟΙ Συνταγματικές διατάξεις. Πρακτικά συμποσίου 1944 «Τό Ίόνιο: Περιβάλλον κοινωνία πολιτισμός», 'Αθήνα 1984, σ. 224- 225. Βλ. καί Σπ. 'Αβούρη, Τά ἐκκλησιαστικά τῆς 'Επτανήσου 1815 1867. 'Αθηναι, 1965, σ. 61.
- 24. Γεωργίου Δ. Μεταλληνοῦ, Οἱ σπουδές τοῦ Κ. Τυπάλδου Ἰακωβάτου (1795 1867). Ἰανάτυπο ἀπό τό «Δελτίον τῆς Ἰαναγνωστικῆς Ἱεταιρείας Κερκύρας» (ἀρ. 15), Κέρκυρα, 1978, σ. 155, 156, 157, 158, 167.
- 25. *Ντ. Κονόμου*, Ζακυνθινά Χρονικά (1485 1953), `Αθήνα 1970, σ. 51 καί 27.
- 26. Ντ. Κονόμου, Ζακυνθινά Χρονικά, ὅ.π., σ. 102. Βλ. καί βιβλιογραφία Σπυρ. Δέ Βιάζη, Ἡ Έβραϊκή κοινότης ἐπί Βενετοκρατίας, Παρνασσός 14 (1891) καί Σέργιου Ραφτάνη, Ἰουδαϊκά, Ζάκυνθος 1860, βλ. καί σ. 183, ὅπου πλούσια σχόλια τοῦ Κονόμου πάνω σ' αὐτό τό Χρονικό.
  - 27. Ντ. Κονόμου, ὅ,π., σ. 185.
- 28. Richard Clogg, Σύντομη Ίστορία τῆς Νεώτερης Έλλάδας. Μετάφραση Χάρης Φαντέας, Έκδόσεις Καρδαμίτσα, 'Αθήνα 1984, σ. 121.
- 29. Βλ. πρόχειρα 'Αδ. Κοραή 'Αλληλογραφία, ΟΜΕΔ, τ.Δ', σ. 323 - 33 καί όλα τά Προλεγόμενα καί τούς Διαλόγους. Δέν ὑπεισέρχομαι στό τεράστιο θέμα τῶν θρησκευτικῶν ἀπόψεων τοῦ

Κοραῆ. Ἐνδεικτικά μόνο, βλ. Ε.Θ. Παναγιώτου-Ἰωαννίδη. Ἡ θρησκευτικότητα τοῦ Κοραῆ καί οἱ ἰδέες του γιά τήν ἀναμόρφωση τῆς Ἐκκλησίας. Ἀνάτυπο ἀπό Νέα Ἑστία, ἸΑθήνα, 1983.

Μπορῶ ὅμως νά ἰσχυριστῶ ὅτι οι σχετικές μελέτες γύρω ἀτ' αὐτό τό θέμα δέν ἀνάγονται στίς ρίζες τῆς σκέψης τοῦ Κοραῆ μὲ ἀποτέλεσμα νά ἀδικεῖται ἀδικαιολόγητα.

30. «Περί τῶν 'Ελληνικῶν Συμφερόντων Διάλογος», (1824). Προτάσσεται στά Πολιτικά τοῦ Πλουτάρχου, σ. 29.

31. Διάλογος, ὅ.π., σ. 163 - 165.

32. Διάλογος, ὅ.π., σ. 165, σημ. κκ.

33. Διάλογος, ö.π., σ. 167 Essai sur la régéneration phys. moral. et politiq. des Juifs (1789).

34. Διάλογος, ὅ.π., σ. 167.

- 35. Συνέκδημος Ίερατικός, περιέχων τάς δύο πρός Τιμόθεον καί τήν πρός Τίτον, έπιστολάς τοῦ ᾿Αποστόλου Παύλου, μέ δύο κοινάς μεταφάσεις, καί έξηγήσεις διεξοδικάς. Έν Παρισίοις 1831, σ. 75, 78, 258, 232 (ἡ αϊρεσις τῶν ἐπονομασθέντων Γνωστικῶν (Gnostiques), μίγμα τερατῶδες Χριστιανισμοῦ, Ἰουδαϊσμοῦ καί Νεοπλατωνισμοῦ, 394, 395.
- 36. Ύπογραμμίζω έγώ. Συνέκδημος, ὅ.π., σ. 350 351. Πρβλ. καί "Ατακτα, τ. 3, σ. 436. (Ἡμεῖς ἕνα μόνον ὑψιστον θεόν σεβόμεθα).

37. "Ατακτα, τ.2, σ. λγλε', νδ'.

38. "Ατακτα, τ.2, σ. ριη', σημ. 1, ριζ'.

39. Γιά τή χρήση τοῦ Κλήμη 'Αλεξανδρείας ἀπό τόν Κοραή καί τούς Διαφωτιστές τῆς Δύσης, βλ. Γ.Δ. Μεταλληνοῦ, Παράδοσοη καί 'Αλλοτρίωση. 'Εκδόσεις Δόμος, 'Αθήνα 1986, σ. 184, 185, σημ. 105, 106. Θά προσθέσω καί τήν ίδιαίτερη χρήση τῆς Π. Διαθήκης καί τίς πολλές έρμηνείες σ' αὐτή.'

40. 'Αδ. Κοραή. Σημειώσεις είς τό Προσωρινόν Πολίτευμα τῆς Έλλάδος τοῦ 1822 ἔτους. Ύπό Θ. Βολίδου, 'Έν 'Αθήναις 1933, σ. κβ΄, 8 - 20,

134.

41. Σημειώσεις, ὅ.π., σ. 19.

42. Σημειώσεις, ὅ.π. σ. 21, 134.

43. 'Αδ. Κοραή. Προλεγόμενα στούς 'Αρχαίους 'Έλληνες συγγραφείς. 'Έκδοση Μορφωτικού 'Ιδρύματος 'Εθν. Τραπέζης, 'Αθήνα, 1984, σ. ίζ - ι η', 444.

44. Σάλπισμα Πολεμιστήριον. Έν 'Αλεξανδρεία. Έκ τῆς έλληνικῆς τυπογραφίας 'Ατρομήτου τοῦ Μαραθωνίου. Χ Η ΗΗΗΙ (1801), σλ. 18.

45. Σάλπίσμα ὅ.π., σ. 12, 18. Στὸ Σάλπισμα ἀκόμη ὁ Κοραῆς παρομοιάζει τήν κατάσταση τῶν Ἑλλήνων ὡς ἀντίστοιχη ἐκείνης τῶν Ἰουδαίων, ὅταν ὁ Θεός διά μέσου τοῦ Μωῦσῆ τούς φοβέριζε μὲ κατάρες. Βλ. σ. 15. Στὴν Ἰλδελφική Διδασκαλία, πάλι, πολλά τὰ παραδείγματα τῶν παραγγελιών τοῦ Θεοῦ πρός τούς Ἰουδαίους καί ἀπό τὴ Νέα Διαθήκη ἐπαναλαμβάνει τό «Οῦκ ἔνι Ἰουδαῖος, οὐδὲ Ἑλλην... πάντες γάρ ὑμεῖς εἰς ἐστε ἐν Χριστῶ Ἰησοῦ», σ. 40.

46. Δ. Πασχάλη, Θεόφιλος Καΐρης, ἐν ᾿Αθήναις 1928, σ. 14, 15.

47. Les Caractères de Théophraste... Par Coray, A Paris, L' an VI (1799), s. IX.

48. Les Caractéres, o.p., s. XV.

49. Συνέκδημος Ίερατικός, ö.π., σ. 104., Μητροπολ. Πλάτ., σ. 188, Ἄτακτα, τ.2, σ. ογ΄, Άτακτα, τ.α, τ. 4, μέρος α΄, σ. 176, Ἄτακτα, τ.5, σ. 268, Ἄτακτα, τ.3, σ. 259. Πλουτάρχου, Βίοι Παράλληλοι Μέρος Τρίτον, ἐν Παρισίοις 1811, σ. πζ΄ (ἐδῶ γίνεται λόγος γιὰ τόν ἀληθινό θεό κατά Κοραῆ).

50. Δ. Πασχάλη, ὅ.π., σ. 99.

- 51. Δ. Πασχάλη, ὅ.π., σ. 100, 101, 102, 227. Γ. Μεταλληνοῦ, Παράδοση καί ᾿Αλλοτρίωση, ὅ.π., σ. 363, σημ. 40.
- 52. Κλήμη, Προτρεπτικός Χ, σ. 63, 68. Οί παραπομπές γίνονται στήν ἔκδοση Βιβλιοθήκη τῶν Ἑλλήνων Πατέρων καί Ἐκκλησιαστικῶν συγγραφέων, τ. 7, μέρ. Α΄ καί τ. 8, μέρ. Β΄, σ. 245, 20.

53. Στρωματεῖς Α΄, 4 - 5, τ. Α΄, μ.β΄, σ. 244 -

54. Ἐκ τῶν 'Ωριγένους εἰς Παροιμίας Σολομώντος Ἐξηγήσεων, κεφ. ΚΓ΄, τ. 16, σ. 214. "Αλλωστε είναι γνωστό ὅτι ἡ Σχολή τοῦ Καῖρη είχε μαθητές άλλοδαπούς. "Ελληνες μεγάλης ήλικίας καί πλούσιους (Γ. Καρά, Καΐρης - Κούμας, ö.π., σ. 48, 49, 50). Μ. Σχινάς, Ἐπιστασίαι καί àνακεφαλαιώσεις είς τό βιβλίον, οὐ ή ἐπιγραφή. τά σωζόμενα ἐκκλησιαστικά συγγράμματα Κ. Πρεσβυτέρου καί Οἰκονόμων τοῦ ἐξ Οἰκονόμων κ.λπ., 'Αθήναι 1865, σ. 31. «'Ακαδημία τοῦ Καΐρη» ὀνομάζει ὁ Τατάκης τό 'Ορφανοτροφείο. (Β.Ν. Τατάκη, Θεόφιλος, Καΐρης, «Διαβάζω», άρ. 106, 21.11.84, σ. 20). Ὁ ἴδιος ὁ Καῖρης ξεχώριζε καθαρά τό 'Ορφανοτροφεῖο ἀπό τή Σχολή. Τό Σχολεῖο θά ήταν γιά ὅλους, ὄχι μόνο γιά τά ὀρφανά. (Γ. Καρά, Καΐρης, - Κούμας, ὅ.π., σ. 46).

55. 'Ωριγένους εἰς τό κατά Ματθαῖον. 'Αποσπάσματα ἐκ τῶν Σειρῶν τῶν Εὐαγγελίων, τ.

14, o. 261, ap. 94.

56. Εὐσεβίου Καισαρείας, Εὐαγγελική Προπαρασκευή ΙΒ΄, Ιζ τ. 26, σ. 79.

57. Βλ. Εὐσέβιος ὁ Καισαρείας, «Βιβλιοθήκη 'Ελλήνων Πατέρων καί 'Εκκλησιαστικών Συγγραφέων», / "Εκδοσις τῆς 'Αποστολικῆς Διακονίας τῆς 'Εκκλησίας τῆς 'Ελλάδος /, 'Αθήνα 1959, τ. 19, σ. 185.

58. Εὐσέβιος ὁ Καισαρείας, ὅ.π., τ. 19, σ. 190. 59. Εὐσέβιος ὁ Καισαρείας, ὅ.π., τ. 19, σ. 193.

- 60. Εὐσέβιος ὁ Καισαρείας, ὅ.π., τ. 26, σ. 11 12. Τούς ἀκριβεῖς τίτλους βλ. ἐσωτερικά πρίν ἀπό τὰ κρίμενα
- 61. Εὐσέβιος ό Καισαρείας, ὅ.π., τ. 26, σ. 77, 5 - 10

62. Εὐσέβιος ὁ Καισαρείας, ὅ.π., τ. 26, σ. 78. Βλ. τό ἀπόσπασμα, ὅπως τό ἔχω δώσει στό κείμενο τῆς σημ. 56.

63. Ό Φιλάνθρωπος, σ. 1, 113, 137 - 140. Δυστυχῶς μοῦ λείπει τό ἐξώφυλλο. Πρόκειται γιά βιβλίο που ἐκτός ἀπό ἄλλα θέματα, ἀναπτύσσει μέ λεπτομέρειες τίς κινήσεις καί τό ἰδρυτικό τῶν ἱεραποστολικῶν ἐταιρειῶν.

64. Ό Φιλάνθρωπος, σ. 34.

65. Ο Φιλάνθρωπος, σ. 94.

66. 'Α. Δελήμπαση, 'Η αἵρεσις τοῦ Οἰκουμενισμοῦ, 'Αθῆναι 1972, σ. 183 - 185.

67. 'Α. Δελήμπαση, 'Η αἵρεσις τοῦ Οἰκουμενισμοῦ, ὅ.π., σ. 98 - 101.

68. Άναστ. Γιανναρᾶ, 'Ο 'Αγγλικός 'Εμπειρισμός καί ὁ Γαλλικός Διαφωτισμός. 'Εκδόσεις Παπαζήση, 'Αθῆναι 1976, σ. 103.

69. Βλ. 'Αρ. 'Ι. 'Ανδρόνικου, 'Ο 'Ιούδας διά μέσου των αιώνων. /Χ.Χ.', σ. 26 άλλά και γενικότερα τό βιβλίο. 'Ακόμη γιά τό Στράβωνα ώς πηγή των 'Εβραίων, βλ. Dietrich Eckart, Σιωνισμός. 'Από τόν Μωϋσή στόν Λένιν, έκδ. 'Ελεύθερη σκέψις, 'Αθήνα 1985, 2η ἔκδ., σ. 12. Βλ. καί 'Ανδ. Δενδρινού, 'Ελληνισμός - Σιωνισμός, έκδ. 'Ελεύθερη Σκέψις, 'Αθήνα 1983, Γ΄ ἔκδ.

70. Δ. Πολέμη, 'Ο Καΐρης εἰς την ἀλληλογραφίαν τοῦ βρετανοῦ πρεσβευτοῦ, Πέταλον,

τεύχ. 4, "Ανδρος 1984, σ. 124.

71. 'Αστ. 'Αργυρίου, Δυνατότητες ένός νέου διαλόγου μεταξύ Χριστιανισμού καί Μουσουλμανισμού. Θεσσαλονίκη 1979. /'Ανάτυπο άπό Έπετηρίδα Θεολογ. Σχολῆς Θεσσαλ. τ. 24/.

72. 'Α. Δελήμπαση, 'Η έποχή τοῦ 'Αντιχρίστου, β' ἔκδ. 'Αθήναι 1981, σ. 116.

73. 'Αντρέ Μπονάρ, 'Ο 'Αρχαῖος 'Ελληνικός Πολιτισμός, μετφρ. 'Ε. Γαρίδη, τ. 3, ἔκδ. 'Ιστορική Βιβλιοθήκη Θεμέλιο, 'Αθήνα 1983.

74. Ν. Ζαχαρόπουλου, Δωρόθεος Βουλησμάς. Θεσσαλονίκη 1969, σ. 157, 141. 75. Ν. Ζαχαρόπουλου, Δωρόθεος Βουλη-

σμᾶς, ὅ.π. σ. 156 - 157. 76. Δ. Πολέμη, Ὁ Καῖρης καί ἡ Γερμανική Φι-

λοσοφία, Πέταλον, τεῦχ. 4, "Ανδρος 1984, σ. 117 - 123. 77. Φ. Ἡλιοῦ, Ἡ σιωπή γιά τό Χριστόδουλο

77. Φ. Ἡλιοῦ, Ἡ σιωπή γιά τό Χριστόδουλο Παμπλέκη, «Τά Ἱστορικά», τ. 2, τεῦχ. 4, Δεκ. 1985, σ. 389, 404.

78. Voltaire, Dictionnaire Philosophique, Garnier - Flammarion, Paris 1964, σ. 349.

79. Guido de Reggiero, L'eta dell' Illuminismo, vol. 2, Editori Laterza, Bari 1972, σ. 370.

80. Bλ. Ernst Bloch, Droit naturel et dignité humaine. Payot, Paris 1976, σ. 47, 51 καί 'loυδαΐοι καί 'loυδαΐοιμός στόν τόμο: 'lστορία τῆς 'Ανθρωπότητος (Unesco), τ. VA, σ. 57 ἀλλά καί όλο τό ἄρθρο, σ. 245 - 262, Γιά τό Μαϊμονίδη, βλ. σ. 245, σημ., βλ. και τ. νβ', σ. 288 - 297.

81. Franco Michelini Tocci. La Letteratura Ebraica Sansoni - Accademia, Milano 1970, σ. 8.

82. Johann David Michaelis, De l' influence des opinions sur le langage et du langage sur les opinions. Nouvelle impression en fascimilé de l' édition de 1762 avec un commentaire par Helga Manke et un préface par Herbert E. Brekle. Friedrich Frommann Verlag (Gunter Holzboog) Stuttgart - Bad Cannstatt 1974. Γιά τίς πηγές τοῦ Κοραῆ ἀπό τόν Michaelis ἐτοιμάζω εἰδικό ἄρθρο. Βλ. πρόχειρα 'Α. Κοραῆς, 'Αλληλογοραία, ΟΜΕΔ. Γ187.

83. Michaelis, ő.π., σ. XII - XIII, 23.

84. Michaelis, ő.π., σ. 202 - 203.

85. Μάξ Χορκχάιμερ - Τεοντόρ 'Αντόρνο, 'Η διαλεκτική τοῦ Διαφωτισμοῦ. "Υψιλον, 'Αθήνο, Αναφωτισμοῦ). 'Ενδιαφέρον γιά τίς θρησκευτικές καινοτομίες στό Διαφωτισμό καί τήν προβληματική τῶν σχέσεων 'Ισραηλιτῶν καί Χριστιανῶν παρουσιάζει ὁ συλλογικός τόμος Enlightement and Romanian Society, Edited by Pompiliu Teodor. Dacia Cluj - Napoca, 1980, s. 55 - 67, 260 k.m.

86. Ἰουστίνου, Λόγος Παραινετικός πρός Έλληνας, ὅ.π., τ. 4, σ. 14, 20. Βλ. καί πίνακα λέ-

ξεων Θεοσέβεια, Θεοσεβεῖς.

87. Τά Καΐρεια. Ἐκ τῆς ἐφημερίδος ὁ Αἰών. Μετατυπωθέν εἰς φυλλάδιον παρά Γ.Α. Ἐκ τῆς ευπογραφίας Π.Κ.Π. Ἐν Σύρω 1839», σ. 16 - 17. Ό Αἰών εἰναι φ. άρ. 110 - 111, 12 Νοέμβρ. 1839. Βλ. καί Γ. Κορομηλάς, Οἱ Ἑβραῖοι εἰς τάς ἀρχαίας 'Αθήνας, περ. τὰ 'Αθηναϊκά, τεῦχ. 16, Σεπτ. 1960, σ. 19. Γιά τούς Ἑσσαίους καί τόν «κομμουνιστικό» τους χαρακτήρα βλ. Καρλ. Καουτσκυ, Ἡ καταγωγή τοῦ Χριστιανισμοῦ. Μετάφραση - Ἐπιμέλεια Γιάννη Ν. Βιστάκη, ἔκδ. 'Αναγνωστίδη, 'Αθῆναι (χ.χ.), σ. 339, 342 κ.ᾶ. Γιά τήν ἀντίληψη ὅτι ὁ Χριστιανισμός εἰναι γέννημα «ἰουδαϊκομεσσιανικών κινήσεων», βλ. 'Αρχιμ. Βασ. Στεφανίδη. 'Εκκλησιαστική 'Ιστορία Δ΄ ἔκδ. 'Αθηναι 1978, σ. 679 καί λῆμμα 'Ιουδαΐοι, σ. 844

88. Παν. Ζέπος, Μιχαήλ Φωτεινόπουλου Νομικόν Πρόχειρον (Βουκουρέστιον 1765). Τό πρῶτον ἐκδιδόμενον ἐκ χειρογράφου κώδικος τοῦ κρατικοῦ ἀρχείου τοῦ 'Ιασίου. 'Αθῆναι 1959, σ. 257 ἔκδοση τοῦ 1982 τῆς 'Ακαδημίας 'Αθηνών μέ συνεργασία τοῦ Val. Al. Georgescu, σ. 356

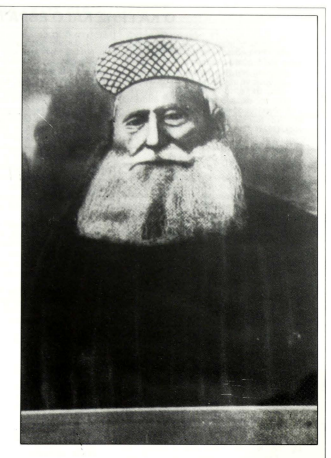
89. Βλ. P. Athanassiadi - Fowden, Julian and Hellenism. An Intellectual Biography. Clarendon, Press, Oxford 1981, σ. 163 καί σημ. 10. Τίς επιστολές τοῦ 'Ἰουλιανοῦ μέ τἰς ἀπόψεις γιὰ τούς Έβραίους βλ. Γ. Βουρνάς, 'Ἰουλιανός. 'Ἐπιστολαί. Εἰσαγωγή, μετάφραση, σχόλια. Έκδ. 'Ἰ. Ζαχαρόπουλος, ἀρ. 84, σ. 121, 209, σημ. 3 κ.ά. Πολύ εὕστοχη ἡ παρατήρηση τοῦ Κυδωνιάτη βιογράφου τοῦ Καῖρη, 'Ἰωάννη Καραμπλιᾶ, πού συνδέει τό ἀναγεννητικό ἔργο τοῦ Καῖρη μέ ἐκεῖνο τοῦ Ἰουλιανοῦ. Πρβλ. 'Ἰω. Καραμπλιᾶς, 'Ἰ-στορία τῶν Κυδωνιῶν. 'Ἀθῆγαι 1949, σ. 177.

90. Βλ. Ί.Δ. 'Αποστολάκις, Κυδωνιακαί μελέται καί παραλληλισμοί. Τ.Α 'Έν. Κυδωνίαις 1914, σ. 184, 265.

Τό παραπάνω κείμενο ἀποτελεῖ ἀνακοίνωση στό Πανελλήνιο Συμπόσιο «Θεόφιλος Καΐρης», πού ἔγινε στήν "Ανδρο, στίς 6 - 9 Σεπτεμβρίου 1984, ὑπό τήν αἰγίδα τοῦ ὑπουργείου Πολιτισμοῦ καὶ Ἐπιστημῶν. 'Η ἀνακοίνωση ἀναδημοσιεύεται ἀπό τὰ ἐπίσημα Πρακτικά τοῦ Συμποσίου ("Εκδοση, Gutenberg, 1988, μὲ ἐπιμέλεια Γιάννη Καρά).

# ΜΟΡΦΕΣ ΤΟΥ ΕΛΛΗΝΙΚΟΥ ΕΒΡΑ'Ι'ΣΜΟΥ

# Συμεών 'Ααρών Πέσαχ



Συμεών Πέσαχ έγεννήθη τω 1815 είς τήν Θεσσαλονίκην. Ό πατήρ του 'Ααρών ύπηρξε σημαίνων τραπεζίτης της πόλεως, ὅστις συνέβαλε πολύ διά τῆς ἐξαιρετικῆς του δραστηριότητος εἰς τήν ἀνάπτυξιν καί πρόοδον τῆς οἰκονομίας της ή δέ μήτηρ του Σάρρα, τό γένος Νισήμ ήτο γόνος μιας των ἐπιφανεστέρων Έβραϊκών οἰκογενειών τῆς ἐποχῆς της. Ἐντός τοιούτου οἰκογενειακοῦ περιβάλλοντος ἀνατραφείς ὁ Συμεών Α. Πέσαχ, ἔτυχεν ἰδιαιτέρας φροντίδος καί μορφώσεως. Μετά τήν παρακολούθησιν των βασικών μαθημάτων τῆς Έβραϊκής γλώσσης καί θρησκείας πλησίον είδικων διδασκάλων της Θεσσαλονίκης, έφοίτησεν λίαν έπιτυχως είς τάς περιφήμους Γεσιβόθ (Πανεπιστημιακάς Ραββινικάς Σχολάς) τῆς πόλεως, διδαχθείς παρά τῶν διασήμων σοφων 'Αρχιρραββίνων της ἐποχης. Κατά τήν διάρκειαν των σπουδων του ἐπέδειξε τοιαύτην ἐξαιρετικήν ἐπίδοσιν καί ἐπιμέλειαν, ὥστε οί καθηγηταί του ἀνέθετον εἰς αὐτόν τήν προγύμνασιν συμφοιτητῶν του καί τήν προσφοράν ώρισμένων ἄλλων πνευματικών ύπηρεσιών. Ύπήρξε αριστούχος καί βραβευθείς, απενεμήθησαν είς αὐτόν ἐν ἔτει 1841 τά πτυχία τῶν ἀνωτάτων Ἑβραϊκῶν Σπουδών τῆς Θεολογίας, τοῦ Ταλμούδ, τῆς φιλοσοφίας, της ίστοριοαρχαιολογίας καί της θρησκευτικονομικης. Ήτο κάτοχος ἐπίσης πλήν τῆς Ἑβραϊκῆς καί τῆς Ἑλληνικής, Ίσπανικής καί Τουρκικής γλώσσης.

Εἰς τήν Θεσσαλονίκην ήλθεν ἐν ἔτει 1847 εἰς γάμον μετά τῆς Λεά, τό γένος Ἰσχάκ Στρούμσα (ἀποβιωσάσης ἐν Λαρίση τῶ 1876), ἡ ὁποία ἦτο ἐγγονή τοῦ Μεγάλου ᾿Αρχιρραββίνου τῆς πολυπληθοῦς τότε Ἰσραηλιτικῆς Κοινότητος τῆς Θεσσαλονίκης ᾿Αβραάμ Στρούμσα, συγ-

γραφέως των περίφημων ἔργων «Γέρεχ 'Αβραάμ» καί «Μπέν 'Αβραάμ». Προηγουμένως ὁ Συμεών Α. Πέσαχ είχε συνάψει καί έτέρους δύο γάμους, άλλά ἡτύχησε, τῶν συζύγων του θανουσῶν μετά τινα ἔτη. ή σύζυγός του, ταξειδεύουσα είς τήν Θεσσαλονίκην ἐπνίγη μεθ' ὅλων των συνεπιβατών της είς τό Τσάγεζι του πετρελαιοκινήτου ἐπί τοῦ ὁποίου ἐπέβαινε βυθισθέντος λόγω σφοδράς θαλασσοταραχής. Έκ των γάμων του ἀπέκτησε μίαν θυγατέρα καί ἕξ υἱούς: Τήν Λούνα σύζυγον Ἡλία Ρέβαχ (ἀποβιώσασαν ἐν Τρικάλοις) καί τούς: 'Ααρών Συμεών Πέσαχ (ἀποβιώσαντα ἐν Λαρίση), Μωϋσῆν (᾿Αρχιρραββίνον τῆς Ἑλλάδος — ἐν Βόλω ἀποβιώσαντα ἐν Θεσσαλονίκη τήν 13 - 11 - 1955), Δαυΐδ (ἀποβιώσαντα ἐν Λαρίση), Ίσχάκ -πρῶτον (ἀποβιώσαντα ἐν Λαρίση), Περαχιγιά (ἀποβιώσαντα ἐν Λαρίση) καί Ἰσχάκ - δεύτερον (ἀποβιώσαντα εἰς τό Τέλ 'Αβίβ - Ίσραήλ).

Μετά τήν θριαμβευτικήν ἀποπεράτωσιν τῶν σπουδῶν του, ὑπηρέτησεν ἐπί ἔν διάστημα ὡς γραμματεύς τοῦ ᾿Αρχιρραββινάτου τῆς Θεσσαλονίκης καί ὡς θρησκευτικός λειτουργός τῆς Μεγάλης Συναγωγῆς «Μπέθ Σελομώ» τῆς πόλεως. ᾿Ακολούθως ἐν ἔτει 1848 προσελήφθη ὑπό τῆς Ἰσραηλιτικῆς Κοινότητος Λαρίσης, ἡ ὁποία ἤκμαζε τότε ἐπί παιδεία καί εἶχε σημαντικήν Ἑβραϊκήν θρησκευτικήν ἀναπτυξιν καί πνευματικήν ἐν γένει ὑπεροχήν ἐφ᾽ ὁλοκλήρου τοῦ Ἑβραϊσμοῦ τῆς Παλαιᾶς Ἑλλάδος. Ἐν ἀρχῆ διετέλεσεν ἱεροκήρυξ τῶν ἱερῶν Συναγωγῶν τῆς Λαρίσης, διακριθείς διά τήν καταπληκτικήν ρητορικήν του δεινότητα καί διά τήν σοφίαν καί συγχρόνως Ραββῖνος - Δικαστής τοῦ Θρησκευτικοῦ Δικαστηρίου «Μπέθ Ντίν» αὐτῆς μετέπειτα μετά τῶν ἰδιοτήτων

10 XPONIKA • ΣΕΠΤΕΜΒΡΙΟΣ 1988

### ΣΥΜΕΩΝ ΑΑΡΩΝ ΠΕΣΑΧ

τούτων, διωρίσθη ἀναπληρωτής τοῦ ἐν Λαρίση διασήμου ᾿Αρχιρραββίνου τῶν Ἰσραηλιτικῶν Κοινοτήτων Θεσσαλίας — Παλαιᾶς Ἑλλάδος ἀοιδίμου Δαυΐδ Ἅντζελ, μετά τόν θάνατον τοῦ ὁποίου προαχθείς εἰς πρόεδρον τοῦ «Μπέθ Ντίν» ἀνῆλθεν ὡσαύτως εἰς τόν ᾿Αρχιερατικόν θρόνον, κατόπιν ὁμοφώνου ἐκλογῆς του παρά τῆς ἀρμοδίας Ραββινικῆς Συνόδου διατηρήσας τάς ἱεράς ταὐτας θέσεις μέχρι τοῦ θανάτου του.

Ή δραστηριότης τοῦ ᾿Αρχιρραββίνου Συμεών Α. Πέσαχ καί εἰς τούς κόλπους τῶν Ἑβραϊκῶν ὁργανώσεων τῆς Θεσσαλίας, δέν ὑπῆρξε μικρά. Ἡτο ὁ ἀνώτερος πνευματικός καθοδηγητής ἀπάντων τῶν ἐν Θεσσαλία Ἑβραϊκῶν φιλανθρωπικῶν καί μορφωτικῶν Συλλόγων καί ίδρυμάτων. Ἐπίσης ἀντιπρόσωπος τοῦ ᾿Αρχιρραββινάτου τῆς Θεσσαλονίκης καί διαπεπιστευμένος Πατριαρχικός ᾿Αξιωματοῦχος τοῦ Οἰκουμενικοῦ Ἑβραϊκοῦ Πατριαρχείου Ἱεροσολύμων — Ἅγίων Τόπων (τότε Παλαιστίνης). Διετέλεσεν ὡσαὐτως σύμβουλος ἐπί τῶν Ἑβραϊκῶν ζητημάτων τοῦ Ἑλληνικοῦ Ὑπουργείου τῶν Ἐκκλησιαστικῶν

'Αλλά καί εἰς τόν πνευματικόν τομέα δέν ὑστέρησε καθόλου ὁ 'Αρχιρραββῖνος Συμεών Α. Πέσαχ ὑπῆρξε δέ λίαν γόνιμος καί ἀξιόλογος ἡ προσφορά του. Συνέγραψε 15 πολύτιμα συγγράμματα εἰς τήν ἑβραϊκήν (σταλέντα εἰς τό 'Ισραήλ πρός ἐκτύπωσιν) θρησκευτικο-νομικοῦ καί ταλμουδικοῦ περιεχομένου.

'Αρχιρραββίνος Συμεών Α. Πέσαχ πέραν των θρησκευτικών κοινοτικών καθηκόντων του ἐπεξέτεινε μεγάλως τάς δραστηριότητάς του καί εἰς τόν κοινωνικόν καί δή ἐθνικόν τομέα προσφέρας σημαντικάς ύπηρεσίας καί εὐεργεσίας εἰς τήν ὑπόδουλον τότε είς τούς Τούρκους Έλληνικήν Πατρίδα. Καί συγκεκριμένως, ύπεστήριξεν ένθέρμως τόν ἀπελευθερωτικόν ἀγωνα τοῦ 1881 κατά τοῦ Τουρκικοῦ ζυγοῦ, τόσον εἰς τό ἐσωτερικόν, ὅσον καί εἰς τό ἐξωτερικόν δι' ἀποστολῆς πατριωτικών ἐκκλήσεων πρός τούς ἁπανταχοῦ Ἑβραϊκούς παράγοντας της τότε ἐποχης, οἵτινες κατόπιν τῶν ἐκκλήσεων τούτων, ἀκόμη περισότερον ἐβοήθησαν τόν 'Αγώνα τῆς 'Ελλάδος. Διά καταλλήλων καί συγκεκαλυμμένων κηρυγμάτων του ἐν ταῖς ἱεραῖς Συναγωγαῖς τῆς ὑποδούλου τότε Θεσσαλίας καί δι' όμιλιῶν του μεταξύ τοῦ Ἑβραϊκοῦ στοιχείου, συνήγειρε τοῦτο ὑπέρ τῆς τότε Έλληνικής πολεμικής προσπαθείας κατά τής τουρκικής κυριαρχίας.

Μετά τήν εἴσοδον τῶν Ἑλληνικῶν Στρατευμάτων ἐν Λαρίση, γενομένην τήν 31 Αὐγούστου 1881, ηὐλόγησε τά Έλληνικά Στρατεύματα, ἐκφωνήσας ἑβραιοϊσπανιστί βαρυσήμαντον - πατριωτικόν λόγον μεταφρασθέντα είς τήν έλληνικήν καί δημοσιευθέντα είς τόν τύπον τοῦ ἐσωτερικοῦ καί τοῦ ἐξωτερικοῦ. (Ὁ λόγος οὖτος ὁλόκληρος περιέχεται είς τήν ἐκδοθεῖσαν συγγραφικήν ἐργασίαν τοῦ Βάσου Καλογιάννη «Ἱστορία τῆς Ἰσραηλιτικής Κοινότητος Λαρίσης» ἔκδ. Λάρισα 1959). Κατά τήν γενομένην ἐν Λάριση μεγαλειώδη ὑποδοχήν τοῦ ἀειμνήστου Βασιλέως Γεωργίου Α' είς τήν όποιαν μεταξύ τῶν λοιπων ἐπισήμων, παρέστη ώς ἐκπρόσωπος των 'Ισραηλιτών Θεσσαλίας - Παλαιάς Έλλάδος καί ό 'Αρχιρραββῖνος Συμεών Α. Πέσαχ, εὐλογήσας τοῦτον, ἐδέχθη τούς θερμούς ἐπαίνους καί τήν ἄκραν αὐτοῦ εὐαρέσκειαν διά τάς παρασχεθείσας ὅλως ἐξαιρετικάς Ἐθνικάς ὑπηρεσίας του. Κατά τήν, κατόπιν τῆς ἐπισήμου προσκλήσεώς του, ίστορικήν ἐπίσκεψιν τοῦ ἀνωτέρω βασιλέως μετά τῆς ἀκολουθίας του εἰς τήν ἱεράν Καθεδρικήν Συναγωγήν τῆς Λαρίσης, εἰς τήν ὁποίαν παρευρέθη σύμπασα ή

πολυπληθής τότε Έβραϊκή παροικία καί πολύς ἄλλος κόσμος τῆς πόλεως ἐξεφώνησεν ἐπίσης ὁ ἀνωτέρω ᾿Αρχιρραββῖνος λίαν ἐμπνευσμένον λόγον, ὁ ὁποῖος ἐσχολιάσθη εὐμενέστατα τότε οὐ μόνον ὑπό τοῦ τύπου, ἀλλά καί ὑφ᾽ ὅλων τῶν παραγόντων τῆς Ἑλλάδος. Ὁ δέ βασιλεύς Γεώργιος Α΄, ὅστις ηὐλογήθη ἐν μέσω τοῦ ἐνθουσιῶντος πλήθους καί πρό τῆς ἱερᾶς ΄Αψίδος τῆς Συναγωγῆς καί μέ τούς κυλίνδρους τῆς Παλαιᾶς Διαθήκης ἀποκεκαλυμμένους ὑπό τοῦ ᾿Αρχιρραββίνου, συγκεκινημένος ἐκ τῆς μεγαλειώδους ὑποδοχῆς καί τῶν εἰλικρινῶν ἐκδηλώσεων τῆς Ἑβραϊκῆς Κοινότητος, ηὐχαρίστησε ταύτην καί ἐξύμνησε τά μέγιστα τήν Ἰουδαϊκήν Φυλήν.

Όταν ή περιοχή περιελήφθη στό έλληνικό Κράτος, άνέπτυξεν ὁ μνησθείς ᾿Αρχιρραββῖνος ζωηράν κοινωνικήν καί φιλανθρωπικήν δράσιν, ἐργασθείς ἰδιαιτέρως ὑπέρ τῆς ἀνακουφίσεως τῶν ἐκ τοῦ πολέμου παθόντων καί διεκήρυξε παντοῦ καί πάντοτε καί δή εἰς τό ἐξωτερικόν ἐν τῆ ἀξιοπιστία του καί ἐν ὅλη τῆ θρησκευτική αὐτου οντότητι, τά άγαθά τῆς Έλληνικῆς διοικήσεως καί τήν πλήρη ἀνεξιθρησκείαν καί ἰσοπολιτείαν, ώς καί τήν ἐκδηλουμένην στοργήν τοῦ Ἑλληνικοῦ Κράτους πρός τούς 'Ισραηλίτας, ἀποκρούσας δι' ἀκαταμαχήτων στοιχείων μέ πίστιν καί δύναμιν, τούς κακοβούλους καί συκοφαντικούς ἰσχυρισμούς τῶν τότε ἀντιπάλων τῆς Έλλάδος είς τό έξωτερικόν περί καταπιέσεως δήθεν των μειονοτήτων ἐκ μέρους τῆς Ἑλληνικῆς διοικήσεως, δι' ας ύπηρεσίας του έξεφράσθησαν έπανειλημμένως είς αὐτόν παρά τοῦ Κράτους καί τῆς Νομαρχίας Λαρίσης αί θερμαί εὐαρέσκειαι. Ἐπίσης ἀπενεμήθη εἰς αὐτόν ὑπό τοῦ Ἑλληνικοῦ Βασιλείου ὁ τιμητικός τίτλος τοῦ «Μεγάλου 'Αρχιρραββίνου» μετ' ήθικων προνομίων.

Τό ἔτος 1883 ἐν συνεργασία μετά τοῦ Μητροπολίτου Λαρίσης Νεοφύτου, ἀνέπτυξεν ὁ ᾿Αρχιρραββῖνος Συμεών Α. Πέσαχ ἀξιόλογον δραστηριότητα διά τήν ἐξάλειψιν τῆς ἐπικρατούσης τότε εἰς μεγάλην μερίδα τοῦ Χριστιανικού κόσμου της ύφηλίου, βαθείας δεισιδαιμονίας (ἔνεκα τῆς ὁποίας πληθῶρα Ἰσραηλιτικῶν καί δή τῆς άνατολ. Εὐρώπης καί τῆς Τσαρικῆς Ρωσίας, ἔπεσαν θύματα άγρίων βιαιοτήτων καί βανδαλισμών εὶς βάρος των κατά τόν μεσαίωνα καί μέχρι τοῦ α' παγκοσμίου πολέμου) ὅτι δῆθεν οἱ Ἑβραῖοι εἰς τάς παραμονάς τοῦ Πάσχα των συλλαμβάνουσι χριστιανόπαιδας, τούς όποίους σφάζουσι είς ἐκτέλεσιν δήθεν τῶν θρησκευτικῶν λειτουργικών των δοξασιών, χρησιμοποιούντες τό αίμα των διά τήν παρασκευήν τῶν ἀζύμων τῆς ἑορτῆς των ταύτης, ἀποδείξας δι' ἀκαταμαχήτων στοιχείων ἐκ τῶν ίερῶν Βιβλικῶν κειμένων τῆς τε Παλαιᾶς καί Καινῆς ἔτι Διαθήκης καί δή δι' όμιλιῶν, διακηρύξεων καί διεθνῶν ἐξορμήσεων, τό ἐντελῶς ἀβάσιμον, ἀστήρικτον καί ψευδές τῆς προλήψεως ταύτης, ἀπορριπτομένης ἄρδην καί έξ αὐτῶν τούτων τῶν ἱερῶν Εὐαγγελίων.

Έν ἔτει 1890, κατόπιν είδικῆς προσκλήσεώς του ὑπό τοῦ Μεγάλου 'Αρχιρραββίνου τῆς Θεσσαλονικῆς 'Ιακώβ Χανανιᾶ Κόβο, συμμετέσχεν ό μνησθείς 'Αρχιρραββῖνος Λαρίσης Συμεών Α. Πέσαχ εἰς Διεθνές Σεφαραδικόν Συνέδριον τῶν Θρησκευτικῶν καί πνευματικῶν ἐν γένει ἡγετῶν καί παραγόντων ('Αρχιρραββίνων, ἱεροδικαστῶν, ἱεροκηρύκων, καθηγητῶν, ἑβραιολόγων συγγραφέων, ἐκπροσώπων πνευματικῶν ἱδρυμάτων κ.ά.) τοῦ 'Εβραϊσμοῦ τῶν Βαλκανίων καί ἀπάσης τῆς 'Οθωμανικῆς Αὐτοκρατορίας, συγκληθέν εἰς τήν Θεσσαλονίκην (ἡ ὁποία ἦτο τότε καί μέχρι τοῦ β' παγκοσμίου πολέμου, ἡ Μητρόπολις ὁλοκλήρου τοῦ 'Εβραϊσμοῦ τῆς 'Ανατολῆς) εἰς τό ὁποῖον εἴχεν ἀναπτύξει καί εἰσηγηθεῖ περισπούδαστον

### ΣΥΜΕΩΝ ΑΑΡΩΝ ΠΕΣΑΧ

καί μακράν μελέτην περί τῆς θρησκευτικῆς, ἐκπαιδευτικῆς καί πνευματικῆς γενικώτερον διοικήσεως καί καθοδηγήσεως τῶν Ἰσραηλιτικῶν Κοινοτήτων τῆς Διασπορᾶς, ἡ ὁποία μελέτη του ἔκαμε βαθυτάτην καί ἀρίστην ἐντύπωσιν εἰς τούς σοφούς συνέδρους γενομένη ὁμοφώνως καί λίαν τιμητικῶς ἀποδεκτή ὑπ' αὐτῶν τεθεῖσα εἰς ἐφαρμογήν εἰς ὅλας τάς κοινότητας τῶν χωρῶν των.

Ή μελέτη του αὕτη ἔχει περιληφθεῖ εἰς σύγγραμμα τοῦ Δαυίδ Πιπανό, περιφήμου συγγραφέως εἰς τήν Βουλγαρίαν, ἐκ τῶν χειρογράφων τοῦ πατρός του. Ἐξεδηλώθησαν δέ τότε εὐμενέστατα σχόλια καί κρίσεις διά τήν τεραστίαν μόρφωσιν καί κατάρτισιν τοῦ ᾿Αρχιρραββίνου Συμεών Α. Πέσαχ καί διά τήν λίαν σημαντικήν συμβολήν του εἰς τόν ἔργον καί τοὺς ἱερούς σκοπούς τοῦ Συνεδρίου ὁ δὲ ᾿Αρχιρραββῖνος Θεσ/νίκης Κόβο τῶ εἶχε προτείνει τότε τήν κενήν ἔδραν τοῦ ᾿Αρχιρραββίνου ἡ τοῦ προέδρου τοῦ Θρησκευτικοῦ Δικαστηρίου «Μπέθ Ντίν» τῆς Κωνσταντινουπόλεως μεγάλης εἰς Ἑβραϊκόν πληθυσμόν καί μέ πολύ ὑψηλόν ἐπίπεδον Ἑβραϊκῆς πνευματικῆς ἀναπτύξεως.

Ό 'Αρχιρραββῖνος Συμεών Α. Πέσαχ κατεῖχε μίαν τεραστίαν 'Εβραϊκήν βιβλιοθήκην, ἀνεκτιμήτου ἀξίας, ἀποτελουμένην ἀπό εἴκοσι χιλιάδες περίπου πολυτίμους τόμους εἰς τήν ὁποίαν προσήρχοντο καί συνεζήτουν μετ' αὐτοῦ κορυφαῖοι πνευματικοί ἄνδρες ἐκ τοῦ ἐσωτερικοῦ καί τοῦ ἐξωτερικοῦ διάφορα σημαντικά θέματα, θεολογικῆς, ταλμουδικῆς θρησκευτικονομικῆς, φιλολογικῆς, Σιωνιστικῆς φύσεως. Τήν βιβλιοθήκην του ταύτην ὁ μνησθείς 'Αρχιρραββῖνος ἐκληροδότησεν εἰς τόν ἐκ τῶν υίῶν του Μωϋσῆν Σ. Πέσαχ, ὁ ὁποῖος ἡκολούθησε τό ἴδιο λειτούργημα τοῦ πατρός του.

Ο Αρχιρραββίνος Συμεών Α. Πέσαχ ἀπεβίωσεν είς τήν Λάρισαν κατά μῆνα Ἰανουάριον τοῦ 1893 (ἐβραϊκή χρονολογία: 7 Σεβάτ 5653). Ή σορός ἐξετέθη ἐπί τριήμερον είς πάνδημον λαϊκόν προσκύνημα είς τήν Καθεδρικήν Συναγωγήν Λαρίσης ἐκ τῆς ὁποίας ἐγένετο ἡ ἐκφορά της συνοδευθείσα ἀπό πλήθος κόσμου Ίσραηλιτῶν καί χριστιανών. Εἰς τόν νεκρόν ἀπενεμήθησαν κατά διαταγήν τῆς Έλληνικῆς Κυβερνήσεως, ἐπικήδειοι τιμαί Πατριάρχου τῆς 'Ορθοδόξου 'Εκκλησίας, τό μέν λόγω τῆς ύψηλῆς θρησκευτικῆς αὐτοῦ ἰδιότητος τό δέ λόγω τῶν ἐξαιρέτων Ἐθνικῶν καί κοινωνικῶν ὑπηρεσιῶν του καθόσον ἀπετέλει μίαν τῶν διασημοτέρων έβραϊκῶν προσωπικοτήτων της τότε ἐποχης, γνωστοτάτης είς τούς πνευματικούς κύκλους της Έλλάδος καί του έξωτερικού. Τήν ήμέραν της κηδείας του ἔκρουον πενθίμως οί κώδωνες των Ἐκκλησιων της πόλεως, αί σημαΐαι ἐκυμάτιζαν μεσίστιοι καί τά καταστήματα παρέμειναν κλειστά.

Αἱ ἑβραϊκαί κοινότητες τῆς Θεσσαλίας — Παλαιᾶς Έλλάδος διά ψηφισμάτων των ἐτήρησαν, πλήν τῶν ἄλλων 7 - ήμερον πένθος διά τόν θάνατον τοῦ ᾿Αρχιρραββίνου των. Ἡ κηδεία του, ὡς περιγράφεται ἀπό τάς ἐφημερίδας τῶν ἡμερῶν ἐκείνων, ὑπῆρξεν ἡ πλέον μεγαλειώδης καί μεγαλοπρεπής ἐξ ὅσων ἐγένοντο μέχρι τότε, παρέστησαν δέ εἰς αὐτήν ἐκτός τῶν ἐκπροσώπων τοῦ βασιλέως, τῆς Κυβερνήσεως καί ὅλων τῶν ἐλληνικῶν ἐκκλησιαστικῶν, πολιτικῶν, στρατιωτικῶν ἀρχῶν ὡς καί τῶν ἐκπροσώπων τοῦ Τύπου καί τῶν ὀργανώσεων καί εἰδικοί ἀπεσταλμένοι ἐκ τῶν Ἰσραηλιτικῶν κοινοτήτων καί τῶν κεντρικῶν ὀργανισμῶν τοῦ ἐσωτερικοῦ καί τοῦ ἐξωτερικοῦ οἱ δέ ἐκφωνηθέντες ἐπικήδειοι λόγοι ὑπῆρξαν ἱστορικοί.

'Ο 'Αρχιρραββίνος Συμεών Α. Πέσαχ κατέλειπε λίαν άγαθόν καί ίστορικόν ὄνομα, συγκαταλεγόμενος μεταξύ τῶν διεθνοῦς φήμης καί ἀξίας προσωπικοτήτων καί ἐντασσόμενος εἰς τήν χορείαν τῶν πλέον διακεκριμένων σοφῶν τοῦ 'Ιουδαϊσμοῦ. Τ' ὄνομά του μνημονεύεται εἰς πλεῖστας 'Έγκυκλοπαιδείας τοῦ ἐξωτερικοῦ καί εἰς πλεῖστα συγγράμματα σοφῶν τοῦ Λαοῦ 'Ισραήλ καί ἄλλων 'Εθνοτήτων.

Ύπῆρξεν ὁ Συμεών Α. Πέσαχ μία σπανία ἠθική καί πνευματική μορφή τοῦ 'Εβραϊσμοῦ. Συνδύαζε θέλησιν καί ἀποφασιστικότητα, εὐφυΐαν, βαθεῖαν κρίσιν και ὀρθολογισμόν, σπανίαν διευρευνητικήν διεισδυτικήν ἀνιχνευτικήν ἰκανότητα, ἀκάματον φιλεργίαν καί ἀλύγιστον ὑπομονήν καί ἐπιμονήν, ρητορικήν δεινότητα, ἐκφραστικήν ἀπλότητα καί σαφήνειαν εἰς τήν ὁμιλίαν του, πίστιν ἀκλόνητον εἰς τό πνευματικόν καί ἐθνικόν ἰδανικόν καί ὅλα αὐτά, ἐν συγκερασμῶ, πρός ἔναν ἀξιοπρεπῆ συναισθηματισμόν καί πρός μίαν ἀξεχώριστον συνεπαφήν μὲ τὴν ἄσκησιν τῆς ἀρετῆς καί τῆς δικαιοσύνης.

Ή εὐθυκρισία καί ἀντικειμενικότης του ἐν τῆ ἐνασκήσει τῶν καθηκόντων του τοῦ θρησκευτικοῦ δικαστικοῦ, ὑπῆρξαν παροιμιώδεις καί ὑπόδειγματικαί, αἱ δέ ἐκδοθεῖσαι ὑπ' αὐτοῦ δικαστικαί ἀποφάσεις ἐπί ποικίλων ὑποθέσεων θρησκευτικοῦ καί οἰκογενειακοῦ ἀντικειμένου μεταξύ τῶν ἰσραηλιτῶν ἀποκαλύπτουν τήν πνευματικήν ρώμην καί λαμπρότητα ὡς καί τήν τεραστίαν θρησκευτικονομικήν κατάρτισιν καί ὑπεροχήν καί φωτεινήν καί διαυγή ἀκτινοβολίαν καί τέλος, τόν πλοῦτον καί τόν θησαυρόν τῶν θεολογικῶν γνώσεων τοῦ κριτοῦ των. 'Υπῆρξε πάντοτε ὁ Συμεών Α. Πέσαχ μέ τήν σοφίαν καί τήν γνώσιν του ἔνας τίμιος καί φλεγόμενος ἀγωνιστής τοῦ πνεύματος καί τῆς θείας Διδασκαλίας καί ὑπεράνω ὅλων, ἄνθρωπος γαλήνιος, μειλίχιος, μέ άγνόν καί ὑψηλόν ἤθος, ἄνθρωπος καλός κάγαθός, ἄγιος.

('Από τόν «Ταχυδρόμο» τοῦ Βόλου, 11.8.1974)

# XPONIKA המוכרונית

# ΟΡΓΑΝΟ ΤΟΥ ΚΕΝΤΡΙΚΟΥ ΙΣΡΑΗΛΙΤΙΚΟΥ ΣΥΜΒΟΥΛΙΟΥ ΤΗΣ ΕΛΛΑΔΟΣ

Σουρμελή 2 - 104 39 ΑΘΗΝΑ τηλ.: 88.39.951 Ύπεύθυνος σύμφωνα μέ τό Νόμο: Ό Πρόεδρος τοῦ Κ.Ι.Σ. Ἰωσήφ Λόβιγγερ Σουρμελή 2

ΔΙΑΝΕΜΕΤΑΙ ΔΩΡΕΑΝ

## ΗΓΕΤΕΣ ΤΗΣ ΟΡΘΟΔΟΞΙΑΣ ΜΙΛΑΝΕ ΓΙΑ ΤΟΥΣ ΕΒΡΑΙΟΥΣ

# 'Ο 'Αρχιεπίσκοπος 'Αθηνῶν καί πάσης 'Ελλάδος Σπυρίδων γιά τούς 'Εβραίους

Σέ έπιστολή του μέ ήμερομηνία 7 Ίουλίου 1949, ὁ ἀοίδιμος ᾿Αρχιεπίσκοπος ὨΑθηνῶν καί Πάσης Ἑλλάδος Σπυρίδων ἔγραφε πρός τόν ᾿Αρχιρραββίνο Βόλου Μωϋσῆ Συμεών Πέσαχ:

Τῶ Σοφολογιωτάτω 'Αρχιρραββίνω Βόλου Κυρίω Μωϋσῆ Συμεών Πέσαχ,

«Μετά πολλῆς χαρᾶς καί ἀγάπης διεξήλθομεν τό ὑπ' ἀριθ. 1225 έ. ἔ. γράμμα της ὑμετέρας Σοφολογιότητος, δι' οὐ αῦτη εὐηρεστήθη, ἵνα θερμάς ἀπευθύνη ἡμῖν συγχαρητηρίους εὐχάς καί προσρήσεις ἐπί τῆ ἀναρρήσει ἡμῶν, εὐδοκία τοῦ Παναγάθου, εἰς τόν 'Αρχιεπίσκοπικόν Θρόνον 'Αθηνῶν καί πάσης Έλλάδος, πολλήν δ' ἐξ αὐτῶν ἡρύσθημεν τήν ἐνίσχυσιν πρός συνέχισιν τῆς ποιμαντορικῆς ἡμῶν δράσεως καί ἀπό τῆς ἰερᾶς καί Θεοφρουρήτου ταύτης σκοπιᾶς, εἰς ἤν ἔταξεν ἡμᾶς τοῦ Κυρίου ἡ χάρις.

Έμνήσθημεν, έκ τῆς ἀναγνώσεως τῆς ύμετέρας ἐπιστολῆς, τῶν κοινῶν ἀγώνων καί τῶν κινδύνων κατά τούς σκοτεινούς χρόνους τῆς ἐχθρικῆς Κατοχῆς καί ἐν πόνω ψυχής ἀνελογίσθημεν τό φρικτόν μαρτύριον τοῦ ἀδελφοῦ έλληνοεβραϊκοῦ στοιχείου τῆς χώρας, ὅτε ἀμείλικτος καί έξοντωτική ή κακουργία τοῦ κατακτητοῦ ἐστρέφετο κατ' αὐτοῦ ἐπράξαμεν κατά τάς τραγικάς ἐκείνας στιγμάς, ἀψηφοῦντες οίονδήποτε κίνδυνον, είτε ήμεῖς, είτε οί ἐκασταχοῦ Σεβασμιώτατοι Ἱεράρχαι καί ή 'Ελληνική 'Εκκλησία ἐν γένει, ἤτο ἐκτέλεσις καθήκοντος, οὺ μόνον ἐπιβαλλομένου ἐκ τῆς συναισθήσεως τῆς ἀνάγκης πρός παροχήν βοηθείας είς πάσχοντας συνανθρώπους, άλλ' ἔχοντας κυρίως ώς κίνητρον τήν είλικρινή άγάπην πρός κινδυνεύοντας άδελφούς, τέκνα προσφιλη της αὐτης Μητρός Έλλάδος, ἀποτελούντα ἀναπόσπαστον τμήμα τοῦ λαοῦ της, ἄτινα πάντοτε προθύμως καί ένεργῶς προσφέρουσι τήν πολύτιμον συμβολήν αὐτῶν πρός δόξαν καί εὐημερίαν τῆς φιλτάτης Πατρίδος, είς οὐδέν ὑπολειπόμενα καί κοινούς λογιζόμενα τούς άγωνας καί τάς θυσίας καί μετ' αὐταπαρνήσεως είς αὐτάς συμμετέχοντα.

Εὐχαριστοῦντες ὅθεν θερμῶς τῆ ὑμετέρα φίλη Σοφολογιότητι ἐπί τῆ ἐκδηλώσει τῶν πρός ἡμᾶς ἀγαθῶν καί φιλοφρόνων αἰσθημάτων, εὐχόμεθα ἀπό καρδίας, ὅπως ὁ "Υψιστος κατευθύνη τά διαβήματα αὐτῆς κατά τό θεῖον του Θέλημα, διαφυλάττων αὐτήν ἐν ὑγεία καί πᾶν ἀγαθόν χαριζόμενος αὐτῆ τε καί τῶ ἀδελφῶ καί λίαν ἡμῖν ἀγαπητῶ Ἰσραηλιτικῶ κόσμω τῆς 'Ελλάδος.

'Επί τούτοις διατελοῦμεν μετ' ἀγάπης βαθείας».

# Παραινέσεις τοῦ Μητροπολίτου Δημητριάδος 'Ιωακείμ

'Εκ μέρους τῆς Ιερᾶς Μητροπόλεως Δημη-

τριάδος ὲδόθη πρός δημοσίευσιν ή ἀκόλουθος ἀνακοίνωσις τοῦ Σεβασμιωτάτου κ. Ἰωακείμ:

'Εδῶ εἰς τόν Βόλον ὅπως ἡμεῖς ἔχομεν τούς Ίερούς Ναούς μας, ούτως καί οί συμπολίται μας 'Ισραηλίται ἔχουν καί ἐκεῖνοι τήν ἱεράν Συναγωγήν των τήν όποίαν καταστραφείσαν ἐπί τῆς κατοχῆς τῶν Γερμανῶν άνεκαίνισαν πάλιν καί τελοῦσιν ἐκεῖ τά της λατρείας των. 'Ατυχως καί μετά τήν πολυδάπανον ἀνακαίνισίν της, ἀνόητα παιδιά καί ἀτίθασα ἐν ἀγνοία βέβαια τῶν γονέων των, ρίπτουσι λίθους κατά τῶν παραθύρων καί θραύουσι τούς ύαλοπίνακας τῆς ίερας Συναγωγής καί ταλαιπωρούσιν ούτως όλόκληρον τήν Ίσραηλιτικήν άδελφότητα Βόλου. Ἐπίσης κατά τάς ίεράς ήμέρας τῆς ίδικῆς μας Μεγάλης Έβδομάδος καί τοῦ Πάσχα τά αὐτά ἤ ἄλλα ἀνόητα παιδιά τραγουδοῦν μερικά ἄσματα θίγοντα τούς Ίσραηλίτας διά τήν Σταύρωσιν τοῦ Κυρίου ἡμῶν Ἰησοῦ Χριστοῦ καί μηδόλως συμβιβαζόμενα μέ τό Χριστιανικό πνευμα της άνοχης καί άγάπης τά όποῖα ἐκήρυξεν Ἐκεῖνος, οὐδέ μέ τό πνεῦμα τοῦ ἀλληλοσεβασμοῦ τῶν θρησκευτικῶν πεποιθήσεων ἐκάστου λαοῦ, λησμονοῦντες ὅτι καί ἡμεῖς ἔχομεν Κοινότητας καί Λαούς ἐν τῶ μέσω ἐτεροδόξων λαῶν καί εἰς αὐτό τό νέον Κράτος τοῦ Ἰσραήλ καί ὅἰ΄ς αὐτόν τόν τόν Πανάγιον τάφον.

Διά ταῦτα ἀποδοκιμάζοντες τά άνωτέρω ἄτοπα, παρακαλοῦμεν, τούς κ.κ. Διδασκάλους καί προτρέπομεν ίδιαιτέρως τούς γονεῖς τῶν παιδιῶν αὐτῶν ὅπως συμβουλεύσωσι ταῦτα νά μή ρίπτουσι λίθους κατά τῆς ἱερᾶς Συναγωγής, μηδέ νά τραγουδώσιν ύβριστικά ἄσματα κατά τῶν συμπολιτῶν μας Ἰσραηλιτῶν. ᾿Απεναντίας δέ άς δείξωμεν τόν ἀνώτερον πολιτισμόν μας καί τό άληθές Χριστιανικόν πνεύμα τῆς ἀνοχῆς καί ἀγάπης πρός τούς συμπολίτας μας 'Ισραηλίτας, ίνα έλκύσωμεν αὐτούς πρός ὅ,τι ἡμεῖς πιστεύομεν ώς Χριστιανικόν καί άληθές.

'Ο Δημητριάδος 'Ιωακείμ

Ή παραπάνω ἀνακοίνωση τοῦ ἀοιδίμου Μητροπολίτου Δημητριάδος Ίωακείμ, δημοσιεύθηκε στίς ἐφημερίδες τοῦ Βόλου στίς 20 Ὑπριλίου 1949, κατόπιν εἰσηγήσεως τοῦ ὙΑρχιρραβίνου Πεσάχ.



ΣΥΚΟΥΡΙΟ · Λαρίσης: Στήλη έκτελεσθέντων ἀπό τούς Γερμανούς 67 ἀνταρτῶν. Περιλαμβάνονται καί οἱ Ἑβραῖοι: (Μαΐση Σιματώβ, Φερετζή Σαδών, Φερετζής ᾿Αλμπέ ρτος, Φερετζής Μωϋσής, Σασσών Δαυΐδ, ᾿Αλγκούστης Σαλβατώρ, Μάρκος Φελ λούς).

# ΠΑΛΙΑ ΕΠΑΓΓΕΛΜΑΤΑ ΚΑΙ ΕΠΑΓΓΕΛΜΑΤΙΕΣ ΕΒΡΑΙΟΙ ΣΤΗ ΛΑΡΙΣΑ

Τοῦ κ. Ἐσδρὰ Δ. Μωϋσῆ

ί Έβραῖοι ἐγκατεστημένοι στή Λάρισα πάνω ἀπό 1500 χρόνια δέθηκαν τόσο πολύ μέ τήν θεσσαλική αὐτή μητρόπολη καί ἔζησαν μαζί μέ τούς ὑπόλοιπους κατοίκους της ὅλα τά ἱστορικά γεγονότα καί συντέλεσαν κατά μεγάλο μέρος στήν οἰκονομική πορεία τῆς περιοχῆς προσφέροντας τήν πείρα τους, τήν ἐργατικότητά τους, τήν ἀξιοσύνη τους.

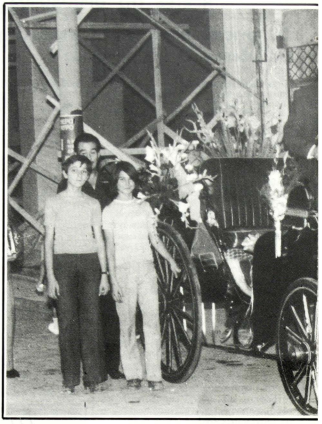
Ή μικρή αὐτή ἔρευνα ἀποσκοπεῖ στό νά καταγράψει και νά διασώσει ὅλα τά ἐπαγγέλματα ἐκεῖνα πού ἔλλειψαν και πού ἄσκησαν οι Ἑβραῖοι τῆς Λάρισας γιά τόν βιοπορισμό τους πολλά ἀπό τά ὁποῖα ἤταν γραφικά ὅσο και ἀπαραίτητα και πολύτιμα γιά τή ζωή τοῦ συνόλου τῆς πόλης. Ἡ καταγραφή αὐτή ἀφορᾶ χρονική περίοδο ἀπό πολύ παλιά μέχρι τόν β΄ Παγκόσμιο Πόλεμο και λίγο μετά ἀπό αὐτόν ἐφ᾽ ὅσον πρόκειται γιά ἐπαγγέλματα πού ἐξέλιπαν, και στηρίζεται σέ ἀναμνήσεις γερόντων πού βρίσκονται ἀκόμα στή ζωή καθώς και σέ προσωπικές ἀναμνήσεις πού ξεκινοῦν κάμποσα χρόνια πρίν και Φτάνουν ώς και μετά τόν τελευταῖο πόλεμο.

Ή παράθεση των ἐπαγγελμάτων αὐτών θά ἀρχίσει ἀπό τά πιό παλιά μέχρι τά νεώτερα καί γιά τό καθένα θά ἀναφερθοῦν ἐπώνυμα οἱ Ἑβραῖοι πού τά ἄσκησαν χωρίς νά ὑποστηριχθεῖ ὅτι τόσο ὁ κατάλογος των ἐπαγγελμάτων ὅσο καί των Ἑβραίων ἐπαγγελματιῶν εῖναι πλήρης

καί ἐξαντλοῦνται σέ ὅσα θά ἀναφερθοῦν.

1) 'Αμαξάδες: Είναι αὐτοί πού είχαν καί όδηγοῦσαν τά γνωστά καί σήμερα ἀπό τά λίγα γραφικά πού κυκλοφορούν σέ τουριστικά μέρη, μόνιππα ή παϊτόνια τά όποῖα ὅμως τότε ἀποτελοῦσαν τά μοναδικά μέσα συγκοινωνίας γιά μικρές βεβαίως ἀποστάσεις καί ήταν τά ταξί τῆς πόλης καί τά μέσα μετακίνησης των άνθρώπων. "Αλογα καί άμάξια ήταν στολισμένα καί φροντισμένα κατά τό μεράκι των άμαξάδων γιά νά προσελκύουν τόν πελάτη. Έπάγγελμα σπουδαῖο καί ζωτικό γιά τήν πόλη. Πολλοί Έβραῖοι ὑπηρέτησαν τό ἐπάγγελμα αὐτό. 'Αναφέρονται άρκετοί ἀπό αὐτούς. Σαούλ 'Αβραάμ Κοέν (είχε 3 ἀμάξια), Νταβιτσών 'Ααρών Βενουζίου (πολύ γραφικός μέ μεγάλο μουστάκι), τά παιδιά τοῦ 'Ααρών, 'Ισαάκ καί Σαμουήλ Νταβιτσών Βενουζίου (δυναστεία άμαξάδων), Σαμουήλ 'Ισαάκ Μάϊση, Μουσιῶν 'Ατούν, Χαίμ 'Ατούν, Μουσιών Μποχώρ Μανόαχ (ὑπάλληλος άμαξᾶς), Γιοσέφ Αβραάμ Ταραμπουλούς, Σαμουήλ Ναχμίας, Ίσραέλ Γιεσουλάς και ἄλλοι.

2) Καροτσέρηδες (Καραγωγεῖς): "Ενα σπουδαῖο καί ζωτικό ἐπίσης ἐπάγγελμα γιά τίς μεταφορές προϊόντων, ἐμπορευμάτων, πραγμάτων καί προσώπων ἀκόμα σέ μικρές καί μεγάλες ἀποστάσεις. Κάποτε συνασπίστηκαν καί ἀποτέλεσαν συνεργατικές μεταφορών, κάτι σάν τά σημερινά Κ.Τ.Ε.Φ.Α. ἤ Κ.Τ.Ε.Λ. Κάνανε ταξίδια ἀκόμα καί στήν 'Αθήνα πολυήμερα, στό Βόλο ἀπό τό λιμάνι τοῦ οποίου μετέφεραν ἐμπορεύματα. Μερικοί καί μεταξύ αὐτῶν καί 'Εβραῖοι εῖχαν ὁλόκληρο στόλο ἀπό κάρρα (μακρύκαρα ὅπως τά ἔλεγαν) καί βεβαίως σταύλους (ντά-



ΑΑΡΩΝ ΝΤΑΒΙΤΣΙΩΝ ΒΕΝΟΥΖΙΟΥ ἔνας ἀπό τήν γνωστή οἰκογένεια τῶν Ἑβραίων ἀμαξάδων τῆς σωπικό ἀρχεῖο τοῦ Ἐσδρᾶ Μωϋσῆ).

μια) γιά τά ζῶα τους καί ἀποθῆκες γιά τίς ἀπαραίτητες ζωοτροφές πού ἔπρεπε νά ἀποθηκεύσουν γιά τόν χειμώνα. Μερικοί καροτσέρηδες τέτοιοι Έβραῖοι οί Γιουδά 'Ααρών Μπεράχας, 'Ισδραέλ Μπεράχας, Μουσιών 'Ααρών Μπεράχας, Λέων 'Ισδραέλ Μπεράχας, 'Ισχάκ 'Ααρών Βενουζίου, 'Ααρών Σασών.

3) Σαγματοποιοί (Χαμουρτζήδες): Σχετικοί μέ τά προηγούμενα ἐπαγγέλματα ἀφοῦ κατασκεύαζαν τά ἀπαραίτητα γιά τόν ἐξοπλισμό καί τήν ὁδήγηση τῶν ἀλόγων ἀπό δέρμα (σάγματα, χαληνούς, ἡνία σέλλες γιά ἱππασία) Ἑβραῖοι σαγματοποιοί οἱ ἀδελφοί ᾿Αβραάμ καί Ἰακώβ

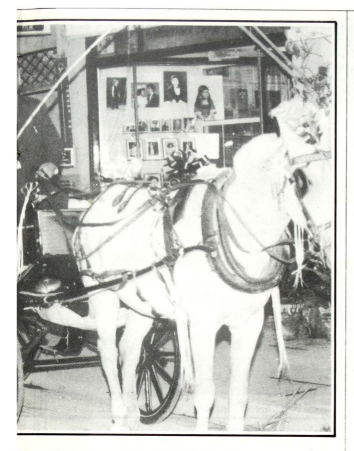
Χαίμ Τουρών.

4) Σαμαράδες. Είναι αὐτοί πού κατασκεύαζαν τά σαμάρια γιά τά γαϊδουράκια καί τά μουλάρια, πού ήταν ένα ἄλλο μέσο μεταφορᾶς πραγμάτων καί ἀνθρώπων. Τά κατασκεύαζαν ἀπό ξυλεία (τόν σκελετό) καί ἀπό δέρμα καί χόρτο. Μερικοί ἀπό τούς 'Εβραίους σαμαρᾶδες οί, 'Ισχά 'Ισραέλ Ταραμπουλούς, 'Ιακώβ Μουσιών Ζακάρ, Μουσιών Ζακάρ.

5) Ζωοτροφων ἔμποροι: "Ενα ἄλλο σχετικό μέ τά παραπάνω ἐπάγγελμα πού προμήθευε ὅλο τό χρόνο τίς ζωοτροφές στούς ἁμαξάδες καί καροτσέρηδες (σανό, κριθάρι, τριφύλλι κ.λ.π.). "Εμπορος Έβραῖος τέτοιος ὁ Ναχ-

μούλης Ίακώβ.

6) Χαμάληδες (ἀχθοφόροι): Ἐφοδιασμένοι μέ ἕνα σαμαράκι στήν πλάτη ήσαν μεταφορεῖς πραγμάτων ἀπό τά πιό ἐλαφρά μέχρι καί τά πιό βαριά πού ἄντεχε ἡ σωματική τους διάπλαση καί ρώμη. Οἱ Χαίμ Καλαμάρο καί 'Α-



Λάρισας. Πέθανε πρίν λίγα χρόνια. (Φωτογραφία ἀπό τό προ

**βραάμ Λεβῆ** χαρακτηριστικότεροι ἐκπρόσωποι Ἑβραῖοι τοῦ ἐπαγγέλματος τούτου.

7) Φορτοεκφορτωταί: Φόρτωναν καί ξεφόρτωναν μέ τήν πλάτη τους έμπορεύματα καί πράγματα ἀπό ἀποθῆκες σέ μεταφορικά μέσα καί ἀντίστροφα, συνήθως σέ σάκκους. Έβραῖοι φορτοεκφορτωταί πού ἐντάχθηκαν ἀργότερα καί σέ συνδικᾶτο οί, 'Ααρών Μισδραχῆς, Σαμουήλ Μισδραχῆς, Γιοσέφ Ζακάρ.

8) Νερουλάδες (Σακάδες): ΄ Ήταν αὐτοί πού μέ βαρέλια πάνω σέ ρόδες πού ἔσυραν ἄλογα ἤ μέ τούς ντενεκέδες ἔπαιρναν τό νερό ἀπό τόν Πηνειό καί τό προμήθευαν στά σπίτια ρίχνοντάς το σέ πυθάρια πήλινα (κιούπια) καί πληρώνονταν μέ τόν ντενεκέ. "Ενας έβραῖος νερουλᾶς ό Σιαλώμ Μάΐση πού ἤταν καί ὑπεύθυνος, μαζί μέ τή γυναίκα του, τοῦ θρησκευτικοῦ λουτροῦ τῆς Κοινότητας γιά τήν «Τεβιλά» (Μικβέ).

9) Δημοτικοί ὑπάλληλοι (γιά διάφορες δουλειές): 'Εσδρας Μωσέ 'Εσδρας ή Μωϋσῆς γιά τό ἄναμμα τῶν δημοτικῶν φώτων ὅταν δέν ὑπῆρχε ἡλεκτρικό ρεῦμα, Ντανιέλ Γιαχμπές ὁδοκαθαριστής, Χαίμ 'Αλγκάς ὁδοκαθαριστής.

10) Σαράφηδες ('Αργυραμοιβοί): 'Ήταν αὐτοί, συνήθως ὑπαίθριοι μπροστά σέ κάποιον πάγκο ἤ σέ πολύ μικρά μαγαζάκια ἔκαναν τίς χρηματιστικές ἐργασίες τῆς ἐποχῆς σάν μικροί τραπεζίτες, καί μεσιτάδες χρήματος. 'Αντάλλασσαν χρήματα, ἀγόραζαν καί πουλοῦσαν νομίσματα, χρυσαφικά, διακινοῦσαν ξένα νομίσματα, δάνειζαν κ.λ.π. Μερικοί ἐβραῖοι σαράφηδες οἱ, Τσελεμπί Ραφαλάτσι Κοέν, Γιουδα Μουσιών Κοέν, 'Αβραάμ Κοέν, 'Αβραάμ Μπουρλα, Δαυίδ Πάρδο, Μουσιών 'Αβραάμ πού στήν πραγματικότητα ήταν μεγαλέμπορος έγχωρίων προϊόντων καί συγχρόνως σχεδόν ό πρῶτος τραπεζίτης στή Λάρισα.

11) Παραγωγοί καί πωλητές κρασιῶν: Παρασκεύαζαν στά σπίτια τους μεγάλες ποσότητες κρασιῶν, τσίπουρων, ξυδιοῦ σέ πολλά καί μεγάλα βαρέλια πού διέθεταν, κατά κανόνα «Κασέρ» καί ἐφοδίαζαν τά ἐβραϊκά σπίτια ὅλο τόν χρόνο. 'Οβαδία Σιμχᾶ (Σωχέτ), Τσιλιμπόν Χαίμ 'Αράρ, 'Ισχάκ Μουσῶν Μαγρίζο, Μουσιών Σαλβατώρ 'Αλγούστη, μερικοί ἀπό αὐτούς.

12) Νηματουργοί: Μέ πρωτόγονα μέσα ἔκαναν καί ἔστρι-

βαν τό νημα. Παράδειγμα ό Λέων Πέρρες.

13) Μουσικοί: (Στήν μπάντα τοῦ Δήμου) Γιοσέφ Νισήμ Καλαμάρο, 'Αβραάμ Νισήμ Καλαμάρο, Σολομών 'Α-βραάμ Μουσᾶ, κάποιος ὀνόματι Ζακάρ, 'Αβραάμ Μωϋσῆ Πελοσώφ, 'Ηλίας Ραφαέλ Πελοσώφ. (Στήν στρατιωτική μπάντα), 'Αβραάμ Νεγρῆς στά Τρίκαλα, Γιοσέφ Νεγρῆς Δαυϊδ Ραφαήλ Ναχμίας.

14) Ποδηλατάδες: Μουσιῶν 'Αβραάμ Λεβῆ.15) Καπνέμποροι · καπνοπῶλες: Γιουδᾶ 'Αμάρ.

16) Παπλωματάδες - μπαουλάδες: (παπλώματα - τσελτέδες - σεντούκια) 'Αβραάμ Νισήμ Καλαμάρο, 'Αβραάμ Μωϋσή Πελοσώφ, Σεμουέλ Αλχανάτη, Νταβιτσών 'Ισαάκ Μαγρίζος, Μουσών 'Ισαάκ Μαγρίζος, 'Ηλίας Ραφαήλ Πελοσώφ, Σολομών 'Αβραάμ Μουσά, Μηνάς Μπουρλάς, Ζακίνος Μ. Μαγρίζος, Σολομών Μ. Μαγρίζος, Μάνθος Μπέγας.

17) Ραφτάδες: (ἀνδρικών ρούχων) Μουσιών Ἐσδρά Ἐσδρά ἤ Μωϋσῆ, Νταβιτσών Φάῖς, Σολομών Φάῖς, Σιαλώμ Σακκής, ἕνας ἄλλος Σακκής πού ἔγινε ἀργότερα καί βουλευτής Θεσ/νίκης, Μουσών Φαρατζή, Ζαχαριά Ναχμούλη, Ἰσχά Ναχμούλη, Ζακίνο Ναχμούλη, Πέπο Ναχμούλη, Μίνως Ναχμούλης, Χαίμ Φρανσές, ᾿Αβραάμ Δαυϊδ Καλαμάρο Σαούλ Νισήμ Καλαμάρο, Δανιέλ Ἐσκεναζή καί πολλοί ἄλλοι στό ἐπάγγελμα αὐτό.

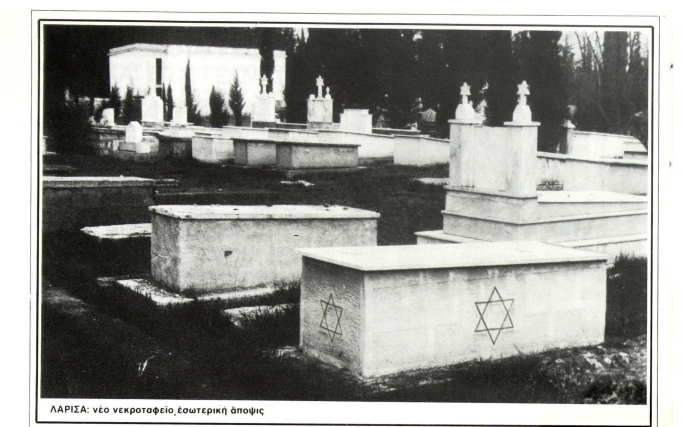
18) Τσαγκάρηδες · Μπαλωματήδες: Κατασκευαστές καί ἐπιδιορθωτές ὑποδημάτων, 'Ισάάκ Μάϊση, 'Ηλίας 'Αβραάμ 'Αλχανάτης, Σιναντώβ Μάϊση, 'Ααρών Μουσών Μπεράχα, Χαίμ Φερετζή, 'Ισαάκ Γιοσέφ 'Οβαδιά καί ἄλ-

۸oı.

19) Παληατζήδες: Αὐτοί πού ἀγόραζαν κάθε εἴδους παλιά παπούτσια, ρούχα σκεύη, μπουκάλια, σίδερα, ἐξαρτήματα, ἐργαλεία καί κάθε εἴδους ἐτερόκλητα πράγματα καί τά μεταπωλούσαν αὐτούσια ἤ ἐπιδιορθωμένα. Ἦσαν πολλοί σ' αὐτό τό ἐπάγγελμα. Μερικοί ἀπ' αὐτούς οί, Συμεών Φρανσές, Μουσιών Φρανσές, Συμεών Μαγρίζος, Ίακώβ Ραφαέλ Σουλτάν, Γιοσέφ 'Αβραάμ 'Οβαδιά, 'Ιακώβ 'Οβαδιά, Πέπο Σουλτάν, Γιομτώβ Μάνο, Χαίμ Σαμπετάϊ Σολομών, Δαυίδ 'Αβραάμ Καλαμάρο κ.λ.π.

20) Καπελάδες: Αὐτοί πού κατασκεύαζαν λαϊκά καπέλλα, τραγιάσκες, σκούφους, σχολικά πηλίκια, καί γενικά ἀνδρικά καλύμματα κεφαλής καί πού πουλοῦσαν ἔτοιμα καπέλλα ἐμπορίου κυρίως ψάθινα, γιά τούς χωρικούς, γιά τούς ἀστούς τά περίφημα μπαγιασόνια, ρεμπούμπλικες κ.λ.π. Μερικοί ἀπ' αὐτούς, 'Αβραάμ 'Ισαάκ Νεγρής, Ζαχαριά 'Αβραάμ Σασών (ραββινεύων της Κοινότητας), 'Αβραάμ Ζαχαριά Σαών (Χαζάν - Σωχέτ - Μοέλ της Κοινότητας) Σολομών 'Αβραάμ Κοέν, Μπένιος Μιχαέλ Λεβής, Παρίς Λεβής, Λάζαρος Μωϋσή Φελλούς (ἔμπορος ψάθινων καπέλλων καί κατασκευαστής καί ἔμπορος ἐτοίμων ἐνδυμάτων) καί ἄλλοι.

21) Γυρολόγοι: Είναι ἐκεῖνοι πού λέγονται καί μπογατζῆδες γιατί γύριζαν στίς γειτονιές καί στά χωριά μέ ἕναν μπόγο στόν ὥμο ἤ στήν πλάτη καί μέ ἕνα πήχυ ἤ καί μέ



τόπια ὕφασμα στόν ὥμο καί πουλούσαν ὑφάσματα λάϊκά, κυρίως, κάμποτ, χασέδες, άλατζάδες, βατίστες, ποπλίνες, τσίτια, φανέλλες, τσαντήλες καί εἴδη προίκας. Σχεδόν ὅλοι, κατά περιόδους ἔβγαιναν σέ παζάρια καί πανηγύρια σέ διάφορα μέρη της περιοχής στεγασμένοι σέ παράγκες γιά ὅσες μέρες διαρκοῦσαν τά παζάρια, καί κάμποσοι ἀπό αὐτούς μάλιστα ἀργότερα ἄνοιξαν καταστήματα κανονικά ύφασμάτων καί είδων ένδύσεως καί πρόκοψαν πάρα πολλοί μερικοί ἀπό τούς ὁποίους. Λέων Μπενβενίστε, Ἰακώβ Ἰσραέλ Φίς, Ἐλιέζερ Μωϋσῆ Φελλούς (πρόεδρος της Κοινότητας), Χαίμ Γαβριέλ Καλντερόν, Δαυϊδ Γαβριέλ Καλδερών, Μωύς Λεβή, Δαυϊδ 'Αβραάμ Μισδραχμής, Ντανιέλ Χαίμ Μισδραχμής, 'Αβραάμ Χαίμ Μισδραχμής, Ίεσούα 'Αλμπελανσής, 'Αβραάμ 'Ηλία 'Αλμπελανσή, 'Ηλίας καί 'Αλμπέρτο 'Ιεσούα 'Αλμπελανσή, 'Ηλίας 'Αβραάμ 'Αλμπελανσής, μέ ίππήλατο στήν άρχή κατάστημα (ραββινεύων της Κοινότητας), 'Ιακώβ 'Ααρών Φελλούς (μέ γαϊδουράκι ψιλικατζήδικο) καί πολλοί

22) Γυρολόγοι ἐδεσμάτων: (Παγωτατζήδες - Τυροπιττάδες - Παστελάδες): Μουσιών Μαυρομμάτη ἤ Ἰσραέλ πού τόν χειμώνα ἔκανε τυρόπιττες, παστέλι καί σάμαλι καί τό καλοκαίρι παγωτό χωνάκι.

23) Καπελούδες: Κατασκεύαζαν γυναικεία καπέλα κάθε μόδας ἀπό τσόχα, ὕφασμα κ.λ.π. Δυό ἀπό τίς πιό ὀνομαστές στήν πόλη πού ἔβγαλαν καί πολλές μαθήτριες οί, Ντουντού Ἰσαάκ Λεβη, Ἐρικέττη ἤ Λουλούκα Μεναχέμ Μωϋση.

24) Αὐγουλάδες - κοτάδες: Αὐτοί πού ἐμπορεύονταν αὐγά καί κότες. Μερικοί οἱ, 'Αβραάμ 'Ηλία 'Αλχανάτης, 'Ιακώβ Νισήμ Μπέγας, 'Αβραάμ 'Ισαάκ 'Αλχανάτης.

25) "Εμποροι ἐγχωρίων προϊόντων (σταράδες): Μουσιών

'Αβράμ, Σαλβατώρ 'Αβράμ 'Ιωσήφ Καλδερών. 26) Μπακάληδες (παντοπώλες): Λάζαρος καί Λέων Σαμουήλ Μιζάν, 'Αβραάμ Χαζάν.

Τέλος, ἕνα ἄλλο πλῆθος ἐπαγγέλματα, πού ἄλλα ἐξέλιπαν καί ἄλλα ὑπάρχουν μέχρι σήμερα, ἄσκησαν οἱ ἹΕβραῖοι τῆς Λαρίσης ὅπως ἤταν οἱ φανοποιοἱ (τενεκετζῆδες) πού ἤταν τό κυρίαρχο ἐπάγγελμα τῶν Ἑβραίων καὶ εἶναι καὶ σήμερα ἀκόμη μέ μιά μεταλλαγή σέ λευκοσιδηρουργούς καὶ ὑδραυλικούς καὶ πού ἤταν ἔνα ἐπάγγελμα κατ᾽ ἐξοχήν οἰκογενειακό μέ τήν ἔννοια ὅτι ἐκληροδοτεῖτο ἀπό τόν πατέρα στό γιό ὅπως σχεδόν καὶ σ᾽ ὅλα τά ἄλλα ἐπαγγέλματα πού προαναφέρθηκαν.

Ύπῆρχαν ἀκόμα, μανάβηδες καί ὁπωρολαχανέμποροι πλανώδιοι καί καταστηματάρχες, γιά δέ τίς γυναῖκες, τό ἐπάγγελμα τῆς μοδίστρας πού ἤταν ἔνα ἀκόμα πολύ διαδεδομένο μεταξύ τῶν Ἑβραίων γυναικῶν ἐπάγγελμα καί σχεδόν δέν ὑπῆρχε ἐβραϊκή οἰκογένεια πού δέν εἶχε μεταξύ τῶν μελῶν της μία καί δύο τουλάχιστον μοδίστρες. Ὑπῆρχαν ἀκόμα ἀσπρορουχούδες πού ἔραβαν προίκες, ἐπίσης κεντίστριες, πουκαμισούδες, παντελονούδες, πλέκτριες. ᾿Ακόμη, κομμώτριες πού διέθεταν καί καταστήματα.

Γενικά, ἀπό τά παραπάνω συμπεράσματα καί παρατηρήσεις προκύπτει ὅτι οἱ Ἑβραῖοι τῆς Λαρίσης ἤταν, τουλάχιστον, μέχρι τόν πόλεμο καί λίγο μετά ἀπό αὐτόν, στό σύνολό τους σχεδόν μικροβιστέχνες, τεχνίτες, ἐπαγγελματίες, μικρέμποροι, μεταπράτες, χειρώνακτες καί ἐργάτές. Ἔλειπαν οἱ μεγαλέμποροι (ἐκτός λίγων περιπτώσεων), οἱ βιομήχανοι (στά τελευταῖα μεταπολεμικά χρόνια ἔχομε καί τέτοιους) καί ἀκόμη ἔλειπαν οἱ πάσης φύσεως ἐπιστήμονες, διανοούμενοι καί πνευματικά ἐργαζόμενοι, ἐκτός ἀπό λίγους μετρημένους στά δάχτυλα

δημοσίους ύπαλλήλους καί ύπαλλήλους ὀργανισμῶν. 'Από τούς τελευταίους, τούς ἐπιστήμονες, ὑπῆρχε ἕνας γιατρός, ό Νταβιτσών Ίσχάκ Άλχανάτης πού άργότερα ἔγινε βουλευτής Θεσ/νίκης καί ἕνας ἀκόμη γιατρός **ὁ 'A**βραάμ Ἐλιέζερ ᾿Αλχανάτης, πού ἔφυγε γρήγορα ἀπό τή Λάρισα γιά τήν 'Αθήνα καί ἀπό ἐκεῖ στό 'Ισραήλ ὅπου καί πέθανε. Ύπῆρχαν καί 2 - 3 φαρμακοποιοί οἱ Μουσιών Ματαλών, Ἰσούα ᾿Αβράμ Ματαλών καί Χαίμ Ἐλιέζερ ᾿Αλχανάτης, καί μιά γυναίκα ἐπιστήμων μαία ἡ Μπελλίνα Μεναχέμ Μωϋση. Στόν Έλληνικό Στρατό 2 - 3 άξιωματικοί, ό 'Αβραάμ Σαλβατώρ Ματαλών, 'Αντισυνταγματάρχης πού γεννήθηκε στή Λάρισα τό 1886 καί πέθανε στήν 'Αθήνα πρόσφατα στίς 30 'Οκτωβρίου 1987, σέ ήλικία 102 ἐτῶν καί ὁ Χαίμ Ἰακώβ Σακκής πού σκοτώθηκε στό ᾿Αλβανικό Μέτωπο. "Ενας δικαστής ἀπό τήν Λάρισα, κατέλαβε ἀνώτερα ὰξιώματα στόν δικαστικό κλάδο, ὁ ἐφέτης Χασκιά Σακκής. Δέν ύπηρχαν ὅμως δικηγόροι, μηχανικοί καί λοιποί ἐπιστήμονες, ἐνῶ σημειώνεται ὅτι κατά περίεργο τρόπο, οί Έβραῖοι τῆς Λαρίσης δέν ἄσκησαν όρισμένα ἐπαγγέλματα ὅπως, τοῦ ἀρτοποιοῦ, τοῦ ζαχαροπλάστη, τοῦ κτίστη, τοῦ κοσμηματοπώλη, τοῦ σιδηρουργοῦ, τοῦ καρροποιοῦ, (ἄν καί ὑπῆρχαν μερικοί τεχνίτες τέτοιοι), τοῦ ψαρρᾶ, τοῦ κρεοπώλη (ὑπῆρξε μόνο ἔνας), γαλατᾶ, βιβλιοπώλη, ἐνῶ, ὑπῆρξαν πολλοί, πάρα πολλοί μαραγκοί (ξυλουργοί) πού κατασκεύαζαν τά πάντα, κουφώματα, βαρέλια, λαϊκά ἔπιπλα, μπισίκια (παιδικές κούνιες), κοπάνες γιά πλύσιμο, πινακωτές (γιά τό ψωμί), φέρετρα καί πολλά ἄλλα κατασκευάσματα καί ἐπίσης πολλοί ἐτοιματζῆδες (κατασκευαστές ἀνδρικών καί παιδικῶν λαϊκῶν ρούχων καί ἐσωρούχων).

Όπως σημειώνεται στήν άρχή, ή ἔρευνα αὐτή ἀσφαλῶς δέν εἶναι πλήρης καί ἐπιδέχεται συμπληρώσεις ἀπό ὅσους ἔχουν ἀναμνήσεις πιό παρωχημένων ἐποχῶν. Παραδίδεται ὅμως ἔτσι ὅπως εἶναι, σάν συμβολή στήν διατήρηση καί τήν διαιώνιση τῶν ἱστορικῶν στοιχείων πού

άφοροῦν τούς Έβραίους τῆς Λαρίσης.

(Στοιχεῖα γιά τήν '**Ισραηλιτική Κοινότητα Λαρίσης** ἔχουν δημοσιευθεῖ στό περιοδικό «ΧΡΟΝΙΚΑ» στά τεύχη 10 σελ. 3, 27 σελ. 19, 45 ἀφιέρωμα, 63, 68 σελ. 35, 75 σελ. 9, καί 95 σελ. 8).

## ΟΙ ΣΥΝΑΓΩΓΕΣ ΠΟΥ ΥΠΗΡΞΑΝ ΣΤΗ ΛΑΡΙΣΑ

- Ίερά Συναγωγή « Ἔτς Χαγίμ» (Δένδρο τῆς ζωῆς). Ίδρύθηκε τό 1861 καί εἶναι σήμερα ὑπάρχουσα ἀκόμη.
- Ίερά Μικρά Συναγωγή (Μιδράς) ὑπῆρχε μέχρι καί τόν Β΄ Παγκόσμιο Πόλεμο.

• Ίερά Συναγωγή τῶν Σεφαραντίμ

- Ίερά Συναγωγή τοῦ Τσελεμπῆ Δαυΐδ Σακή (ἰδιωτική)
- Ίερά Συναγωγή τοῦ ᾿Αβραάμ Σαμπετάϊ (ἰδιωτική)

Ίσχάκ Νταβίντ Σαουέλ Τόλζο Ίσαάκ Πέσσο Μπαρούχ Καρπέλιο Γιοσέφ Πέρετς Γιοσέφ Ναχμούλη Ίσαχάρ Ναχμούλη 'Ελεαζάρ Ναχμία Χαχίμ Νταβίντ 'Αμπολάφια 'Ισαχάρ 'Αμπολάφια Χαίμ Νισήμ Ραφαέλ Μοτσέρι Ίσαάκ Φρανσές Μωσέ 'Αλγκάβα Χαίμ Ντεπυτόν 'Αβραάμ Ντεπουτόν 'Ιακώβ Μενασέ Μεναχέμ 'Ακοέν Μπεν 'Αρντούτ Σεμτώβ 'Αμαρίλιο 'Ελεαζάρ Σαούλ Μόλχο 'Αβραάμ Μόλχο Γιοσέφ Ίσαάκ Μόλχο Γιοσέφ 'Ακοέν Χασίντ Νταβίντ Λεόν Σολομών 'Ααρών Κοέν

- Ίερά Συναγωγή τοῦ Σαλώμ Χακίμ (ιδιωτική)
- 'Ιερά Συναγωγή Ταλμούδ Τορά (λειτουργοῦσε καί ὡς θρησκευτικό σχολεῖο).

Όλες αὐτές οἱ Συναγωγές κατεστράφησαν ἐκτός τῆς πρώτης πού λειτουργεῖ σήμερα.

'Αρχιραββίνοι, Ραββίνοι, 'Ιερουργοί τῆς Κοινότητος ἀπό τό 1520 καί ἐντεύθεν τουλάχιστον κατά σειράν διαδοχῆς περίπου, χωρίς ὁ κατάλογος νά είναι καί πλήρης.

'Αβραάμ 'Ελιγιά Γιουδᾶ Γιουδά Ντίρμπα Νταβίντ Καρπίλιο Έμμανουέλ Ντάφα Μωσέ Νισήμ Μπενιαμίν Χαμούγι Νταβίντ "Αντζελ Γιομτώβ Μιζάν Συμεών Πέσαχ Νταβιτσών Μαγρίζο Γιοσέφ 'Αλγκάβα (ὁ Μποχώρ) Ίακώβ Μπενβενίστε Νταβίντ Ίστρούμσα Γιουδά 'Αλγκράντι Ίσχακούτσιο Καμπελή Τσελεμπόν Καλαμάρο Γιουδά 'Αβραάμ 'Αζουβή Γιακώβ Σιαλής Ζαχαριᾶ Σασών Ίσαάκ Κασσούτο 'Αβραάμ Ζαχαριᾶ Σασών Μωϋση Ἐσκεναζη Ήλίας 'Αλμπελανσή Μωϋσῆς Ἰωσήφ Σιαλῆς Ήλίας Σαμπετάϊ

# ΠΙΝΑΚΑΣ ΠΕΡΙΕΧΟΜΕΝΟΝ ΙΑ' ΤΟΜΟΥ «ΧΡΟΝΙΚΩΝ» (1987 - 1988, τεύχη 96 - 101)

# 1. ΠΙΝΑΚΑΣ ΣΥΓΓΡΑΦΕΟΝ

'Αναγνωστόπουλος Διον., 100/7 'Αράρ 'Ιακ., 99/3, 101/2

Βαϊτσέκερ (φον) Ρ., 96/3 Βαρλάς Μ., 99/16 Brodsky J., 98/21 Bronfman E., 98/3

Δασκαλάκη Κ., 97/20 Δεληκωστόπουλος 'Αθ., 96/13 Δημοτάκης Γ., 101/11 Δοῦδος Γ., 99/23

Ζευγαδάκης Ν., 101/12 Ζούμπος Γ., 97/9

Καλφιώτης Στ., 100/9 Καρακαντάς Στ., 100/18 Καρποντζόγλου Τ., 98/23 Κοέν A., 97/12 Kóλ X., 96/4 Κραψίτης Β., 99/8

Lawless R., 98/5 Λαχᾶς Κ., 99/11

Μαντζουλίνου Αλ., 97/19 Μάρτης Τ., 98/22 Μπέσου Ι. Μ., 97/18 Μωϋσῆς Έσδρ., 99/4

Ναρ 'Αλμπ., 100/12

Ουΐλλιαμς Τζ. Χ., 96/9

**Ράλλης Γ., 96/7** 

Pάου Γ., 96/8

Σαββόπουλος Εὐ., 101/15 Σαλαπασίδης Ίω., 97/17 Σικελιανός 'Αγγ., 100/3 Σουλτάνης Εύ., 100/6 Σπανάκης Στ., 101/10 Σπαντιδάκης Θρ., 101/8 Στάλιος Ζαφ., 100/19

Τριανταφύλλου Θ., 98/8

Φαράκος 'Αγ., 99/7 Φρόνιμος Εύ., 101/3

Χαλκιά Μ., 100/2 Χατζηβασιλείου Β. Σ., 96/11

# 2.ΠΙΝΑΚΑΣ ΘΕΜΑΤΩΝ

'Ισραηλιτική Κοινότητα 'Αθηνῶν,

'Ανδρίτσαινα, 97/18 Αντισημιτισμός, 97/7, 97/23, 99/23 "Αουσβιτς (στρατόπεδο), 100/9

Βαλντχάϊμ Κ., 96/9, 97/8 Brodsky J., 98/22

Γκουασταλλα Ρ. Μ., 100/3

«Δίκαιοι τῶν Ἐθνῶν», 100/4, 101/17

Έβραϊσμός Έλληνισμός, 99/4, 99/13 Έλιγιά Γ., 99/8 Εὐρωπαϊκό Έβραϊκό Συνέδριο., 97/1 Ίερουσαλήμ, 99/7 Ίσραήλ (ἀρχαῖο), 99/16

Ίσραηλιτική Κοινότητα Βόλου, 97/7, 'Ισραηλιτική Κοινότητα Δράμας, 100/7 Ίσραηλιτική Κοινότητα Θεσσαλονίκης, 97/11, 97/21, 100/12-18 Ίσραηλιτική Κοινότητα Κέρκυρας, 96/7, 97/9 'Ισραηλιτική Κοινότητα Κομοτηνής, 96/15 'Ισραηλιτική Κοινότητα Κρήτης,

Ίσραηλιτική Κοινότητα Κῶ, 96/11 Ίσραηλιτική Κοινότητα Σπάρτης, 99/15

101/ἀφιέρωμα

Ίσραηλιτική Κοινότητα Τρικάλων, 98/ἀφιέρωμα, 102/9 Ίσραηλιτική Κοινότητα Χαλκίδος, 101/19 'Ιουδαϊσμός (θρησκευτικά θέματα): Ή περί Θεοῦ δοξασία 97/12 Σκηνοπηγία 97/21. Ή ἐπικαιρότητα τῆς Θρησκείας Λιβανός Δ., 101/3

'Ολοκαύτωμα, 96/3-7 100/6-7, 100/19-23, 101/15

Ρώϋτερ Π. Τζ., 99/12

Σατωβριάνδος Φρ., 99/15

Φελούς Ρ., 99/7 Χιλιασμός, 96/13

# Τί σημαίνει νά εἶσαι 'Εβραῖος;

'Από τόν Λ. ΤΟΛΣΤΟ'Ι'

ί σημαίνει νά εἴσαι Ἑβραῖος; Αὐτή ἡ ἐρώτηση δέν εἴναι καθόλου δύσκολη ὅπως θά φαινόταν. Χρειάζεται ὅμως νά καταλάβουμε τί εἴδους είδικό πλάσμα εἴναι ὁ Εβραῖος, πού ὅλοι οἱ κυβερνῆτες, καί ὅλοι οἱ λαοί, καθένας ξεχωριστά καί ὅλοι μαζί, τόν γελοιοποίησαν, τόν διατάραξαν, τόν καταπίεσαν καί τόν κατέτρεξαν, πού τόν ποδοπάτησαν, τόν ἔκαψαν, τόν κρέμασαν καί παρόλα αὐτά παρέμεινε στή ζωή.

Τί εἴδους πλάσμα εἴναι ὁ 'Εβραῖος,' πού ἀπολύτως μέ καμιά τιμή δέν ὑπέκυψε στόν πειρασμό τῶν γήινων ἀγαθῶν πού τοῦ τά πρόσφεραν οἱ δυνάστες καί οἱ καταπιεστές του, διαρκῶς, γιά νά ἀλλάξει καί νά παραιτηθεῖ ἀπό τήν γνήσια ἑβραϊκή του πίστη;

Ό Έβραῖος είναι τό ἱερό δημιούργημα πού ἔφερε ἀπό τόν οὐρανό τήν αἰώνια φλόγα πού φώτισε ὅλο τόν κόσμο. Αὐτός είναι ἡ θρησκευτική πηγή ἀπό τήν ὁποία ὅλοι οἱ ὑπόλοιποι λαοί ἀπορρόφησαν τήν πίστη τους.

Ό Έβραῖος εἶναι ὁ σκαπανέας τοῦ πολιτισμοῦ. Ἡ ἄ-γνοια εἶχε καταπολεμηθεῖ στήν Παλαιστίνη πολύ νωρίτερα ἀπ' ὅτι στήν πολιτισμένη Εὐρώπη. Πιό νωρίς σέ αὐτούς τούς ἄγριους καί βάρβαρους χρόνρυς, ὅταν ἡ ζωή καί ὁ θάνατος ἐνός ἀνθρώπου δέν εἶχαν καμιά ἀξία ὁ RABI AKIVA ἐκφράστηκε μέ ἐπίσημο τρόπο ἐνάντια τῆς τιμωρίας μέ θάνατο, ἡ ὁποία σήμερα θεωρεῖται ὡς μία τιμωρία πού πλαισιώνεται μέ πολύ μόρφωση.

Ό Έβραῖος είναι ὁ πρόσκοπος τῆς ἐλευθερίας. ᾿Ακόμη καί ἐκείνους τούς παμπάλαιους καιρούς, ὅταν ἡ ἀνθρωπότητα ἦταν ἀκόμη διηρημένη σέ δύο ξεχωριστές τάξεις, σέ σκλάβους καί ἀφέντες, ἀκόμη καί τότε ὁ Νόμος τοῦ Μωϋσῆ ἀπαγόρεψε νά κρατεῖται ἔνας ἄνθρωπος στήν σκλαβιά πάνω ἀπό 6 χρόνια.

Έβραῖος εἶναι τό σύμβολο τῆς πολιτικῆς καί θρησκευτικῆς ἀνοχῆς. «Νά ἀγαπᾶς τόν ξένον καί ἐκεῖνον ἀπό ἄλλη χώρα», διατάσσει ὁ Μωϋσῆς, «ἐπειδή ἐσύ ὁ ἴδιος εἶσαι ξένος στήν Αἴγυπτο». Αὐτά τά λόγια εἰπώθηκαν σέ μιά ἐποχή τόσο ἄγρια καί ἀπομακρυσμένη, στήν ὁποία ἡ βασική φιλοδοξία τῶν φυλῶν καί τῶν λαῶν συνίστατο στό νά κατακτήσει ὁ ἕνας τόν ἄλλον, παίρνοντας τούς ἡττημένους ὡς σκλάβους.

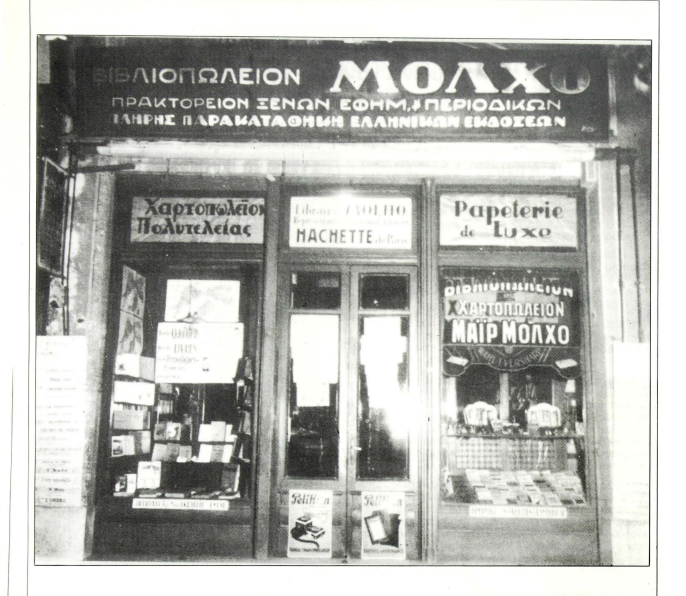
"Όσον άφορα τόν θρησκευτικό προσηλυτισμό όχι μόνον ή έβραϊκή πίστη ἀπέχει πολύ ἀπό τό πνεῦμα τοῦ πόθου τῆς κυριαρχίας, πού θά ἔτεινε νά πείσει τούς πιστούς ἄλλων θρησκειῶν νά ἀσπασθοῦν τόν Ἰουδαϊσμό, ἀλλά τουναντίον. Τό Ταλμούδ προστάζει τούς ραββίνους ὅτι ὅταν κάποιος ἔρχεται οἰκειοθελῶς στήν ἐβραϊκή θρησκεία, νά τοῦ ἐξηγήσουν μέ λεπτομέρειες τί εἴδους δυσκολίες μπορεῖ νά ἔχει μέ αὐτή τήν πράξη καί νά τοῦ δείξουν ὅτι καί οἱ πιστοί ὅλων τῶν ἄλλων λαῶν μποροῦν νά εἰσέλθουν στόν παράδεισο. Σέ μιά ἀνοχή τόσο μεγάλη καί ἰδανική δέν μποροῦν νά παινευθοῦν οὔτε οἱ μακάριοι ἐθνικολόγοι τῆς ἐποχῆς μας.



'Από τίς περιπέτειες τοῦ 'Εβραϊσμοῦ. Περπατητές μέ τό κίτρινο σῆμα τόν Σεπτέμβριο τοῦ 1941.

'Ο Έβραῖος είναι τό σύμβολο τῆς αἰωνιότητος. Αὐτός πού οὔτε τά πογκρόμ, οὔτε οἱ χιλιάδες κατατρεγμοί δέν μπόρεσαν νά τόν καταστρέψουν, αὐτός πού οὔτε ἡ φωτιά, οὔτε τό σπαθί, οὔτε καμιά Ίερἡ Ἐξέταση δέν μπόρεσαν νά τόν ἀποτελειώσουν, αὐτός πού ἡταν ὁ πρῶτος πού ἔκανε γνωστό τό Λόγο τοῦ Θεοῦ, αὐτός πού ήταν τόσο πολύ καιρό φύλακας τῆς προφητείας, πού τήν εδωσε στήν ὑπόλοιπη ἀνθρωπότητα — αὐτός δέν μπορεῖ νά ἐξαφανισθεῖ. Ό Ἑβραῖος είναι αἰώνιος ὅπως καί ἡ ἴδια ἡ αἰωνιότητα.

('Από τό ἄρθρο τοῦ Λ. Τολστόϊ, «Σέ τί συνίσταται ἡ πίστη μου;») Μετάφραση τοῦ ἰατροῦ κ.'Αριστ. Πολυκανδρίτη ἀπό έβραϊκή έφημερίδα τῆς Ρουμανίας, ὅταν σπούδαζε έκεῖ.



# MOXAO:

Τό βιβλιοπωλεῖο με την μεγάλη ἱστορία

Του ΓΙΑΝΝΗ ΛΙΑΠΗ

Από τό εἰδικό ἀφιέρωμα «1888 - 1988: 100 χρόνια Μόλχο»:

«... στίς 15 Αὐγούστου 1917 τό βιβλιοπωλεῖο κάηκε ἀπό τή μεγάλη πυρκαγιά τῆς Θεσσαλονίκης. "Όπως πολλές οἰκογένειες, ἔτσι καί ἡ δική μας καταστράφηκε οἰκονομικά (...). "Όταν τήν ἐπόμενη ἔφτασαν μέ τό τρένο οἱ ἐφημερίδες, τά περιοδικά καί βιβλία, ἡ διανομή τους ἔγι-

νε κανονικά (...). Στό χῶρο τοῦ καμένου μαγαζιοῦ ἔστησαν πάγκους (...). Τό βράδυ ἔκλειναν τούς πάγκους μ' ἕνα ἀδιάβροχο πού τό στερέωναν μέ μεγάλες παραμάνες, μιά ἀπό τίς ὁποῖες φυλάξαμε γιά συναισθηματικούς λόγους (...)».

Έτσι, χωρίς εὐγένεια, δίχως προσφώνηση τοῦ εἴδους «δεσποινίς» ἤ «κυρία»:

18

### – Λέγε!

Ή παραμάνα, λίγο σκουριασμένη στήν ἄκρη τῆς βάσης, πάντα γυαλιστερή στή «μύτη» πού κρύβεται μέσα στή μικρή θήκη, στό πάνω μέρος της, ἄρχισε μέ μιά ἐρώ-

τηση πού δέν περίμενε ἀπάντηση:

— Τήν ξέρεις τή μυρουδιά τῶν βιβλίων; Ξέρεις τή μυρουδιά τῶν ἐφημερίδων, τῶν περιοδικῶν; Λοιπόν, ἐγώ τήν πρωτογνώρισα γύρω στά 1888: Ἡρθε ἔνας Ἑβραῖος κι ἀγόρασε ἔνα κουτί παραμάνες ἀπό ἔναν ἄλλο Ἑβραῖο, πού μᾶς πουλοῦσε στήν όδό Σαμπρί Πασᾶ, τή σημερινή Βενιζέλου τῆς Θεσσαλονίκης. Ἐκεῖ ν' ἄκουγες παζάρι ἐβραϊκό, πού λέει ὁ λόγος, παζάρι γιά ἔνα κουτί παραμάνες, νά σοῦ φεύγει τό μυαλό... Ἅς εἶναι. Μέ πούλησαν, μ' ἀγόρασαν καί μ' ἔβαλαν νά κρατῶ ἔνα περιοδικό! Πήρα, πού λές, σοβαρά τό ρόλο μου κι ἄρχισα νά κρατῶ τό περιοδικό καί πολύ μοῦ στοίχισε, ὅταν τό πῆραν ἀπό τήν ἀγκαλιά μου καί τό πούλησαν... Κι ἔπειτα μοῦ ᾽δωσαν νά κρατήσω ἄλλο, κι ὕστερα μ' ἔβαλαν νά κρατῶ ἐφημερίδες καί... κι ἔτσι ἔμαθα τή μυρουδιά τους...

Καί μετά τή... μυρωδιά; Τί ἔγινε, μετά;

— "Ε, μετά ἔγινα τοῦ... μαγαζιοῦ. Μιά παραμάνα ἐμπιστοσύνης: νά σκεφτεῖς ὅτι μ' ἔβαλαν νά κρατῶ ἀκόμα καί τιμολόγια! Δόξες ἡ δικιά σου: ξέρεις τί εἶναι νά κρατᾶς τιμολόγια σέ έβραϊκό μαγαζί; "Ε, κι ἀπό τότε μ' ἀγάπησαν καί τούς ἀγάπησα.

Καί μετά τίς... ἀγάπες;

— ΤΗρθε ό πρῶτος θάνατος: πέθανε ἀπό φυματίωση ὁ ἱδρυτής τῆς ἐπιχείρησης Ἰσάκ Μόλχο. ΤΗταν τό 1908 κι ἔχω ἕνα μυστικό ἀπό κείνη τή χρονιά... "Ομως, ἄς' το γιά τό τέλος... Τήν ἐπιχείρηση ἀνέλαβε ὁ ἀδελφός του, ό Μαΐρ, πού διέκοψε τίς σπουδές του στή Σχολή Εὐελπίδων...

#### Ή πόλη ἀλλάζει

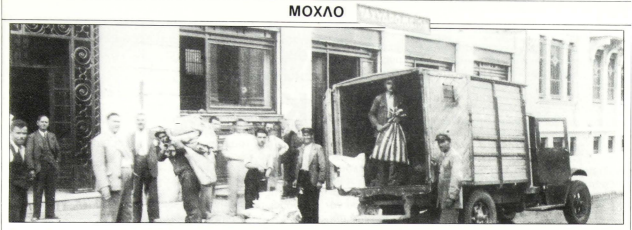
αί ή παραμάνα («τόσα χρόνια ἀνάμεσα σέ βιβλία κι ἐφημερίδες ἔμαθε τόσα...») ἀρχίζει τήν ίστορία τοῦ βιβλιοπωλείου, πού είναι σχεδόν παράλληλη μ' ἐκείνη τῆς Θεσσαλονίκης τῶν τελευταίων ἑκατό χρόνων: Τέλη τοῦ περασμένου αἰώνα κι ἡ πόλη — διεθνές έμπορικό κέντρο της 'Οθωμανικης Αὐτοκρατορίας άλλάζει συνέχεια μορφή: Συνδέεται σιδηροδρομικώς μέ τήν Εὐρώπη (1871), ἀνοικοδομείται καί ἐκσυγχρονίζεται μετά τίς καταστροφικές πυρκαγιές (1890, 1896, 1898). Οί δρόμοι τῆς πόλης διευρύνονται καί στρώνονται μέ πέτρες, ἐνῶ τά βράδια Φωτίζονται μέ ὑγραέριο. Δημιουργείται ἀποχετευτικό σύστημα, ὀργανώνεται ή διανομή πόσιμου νερου, ύγραέριου καί στή συνέχεια ήλεκτρικου. Τά τράμ κάνουν τήν ἐμφάνισή τους — πρῶτα ἱππήλατα καί ἀργότερα ἡλεκτροκίνητα. Ίδρύονται ναυτιλιακά καί άσφαλιστικά γραφεῖα. Δημιουργοῦνται μύλοι, κλωστήρια, κεραμοποιΐες, ζυθοποιΐες, ἐργοστάσια χαλιοῦ καί μεταξιού, κτίζονται οί μεγάλες καπναποθήκες. ή Θεσσαλονίκη ἔρχεται πιό κοντά στή Δυτική Εὐρώπη.

Καί μέσα σ' αὐτή τήν κοσμογονία ἀνοίγει «ἔνα παράθυρο στόν κόσμο», ὅπως θά σημειώσει γιά τό βιβλιοπωλεῖο αὐτό ὁ ὑπουργός Βόρειας Ἑλλάδας Στέλιος Παπαθεμελῆς — ... έκατό χρόνια ἀργότερα! «... ἕνα βιβλιοπωλεῖο συνδεδεμένο μέ τή νεότερη ἱστορία τῆς πόλης, εἶναι ἐπιπλέον μιά λεπτομέρεια τοῦ προσώπου της...», θά

προσθέσει ό τωρινός ύπουργός.



Τό ἰσόγειο τοῦ βιβλιοπωλείου σήμερα.



Παραλαβή δεμάτων ἀπό τό ταχυδρομεῖο

#### Στήν έξορία...

 Κι ἔπειτα ἤρθε ἡ φωτιά, συνεχίζει ἡ παραμάνα. Θυμάμαι τό πρώτο βράδυ, τότε πού κάπκε τό βιβλιοπωλείο, ὅταν μ' ἔβαλαν νά φυλάξω σκοπιά: ἔστρωσαν ἕνα ἀδιάβροχο πάνω ἀπό βιβλία καί πάγκους καί τό ἐπιάσαν οί παραμάνες. Ἡ πόλη μύριζε ἀπό τά ἀποκαΐδια καί τά βιβλία, χαρτιά πράματα αὐτά, σπαρταροῦσαν ἀπό ἀγωνία: «Θά καοῦμε κι ἐμεῖς;» ἔλεγαν κι ἔτρεμαν ἐκείνη τή νύχτα τοῦ Δεκαπενταύγουστου... Πού νά Ἐεραν τί ἄλλα ἔμελλε νά περάσουμε. Δικτατορία Μεταξᾶ: ἀπό τό '36 ως τό '40 ή πολύπλευρη καί διεθνής ἐνημέρωση πού πρόσφερε ό Μόλχο θεωρήθηκε ἀπειλή γιά τό καθεστώς κι ὁ Μαϊρ καταδικάστηκε σέ δίμηνη ἐκτόπιση στήν "Ιο... Κι ὕστερα ἤρθε ἐκεῖνος ὁ σκληρός ᾿Απρίλιος τοῦ ᾽41. Οί ναζί στή Θεσσαλονίκη. "Επιασαν τόν Μαΐρ ἐπειδή διένειμε τό συμμαχικό Τύπο καί τόν ύποχρέωσαν νά «πουλήσει» όλα του τά βιβλία καί τό τριώροφο κατάστημά του ἀντί πέντε λιρῶν(!) σέ συνεργάτη τῶν Γερμανῶν...

'Εδῶ πάει νά σπάσει ή φωνή τῆς παραμάνας:

— ... Οί κατακτητές συνέλαβαν, ἐκτός ἀπό τόν Μαΐρ, κι ὅσα μέλη τῆς οἰκογενείας του μπόρεσαν νά ἐντοπίσουν. Τούς ἔβαλαν στά τρένα πού μετέφεραν τούς 50.000 Ἰσραηλίτες τῆς Θεσσαλονίκης στά στρατόπεδα συγκεντρώσεως, ἀπ' ὅπου δέν ἐπέστρεψε κανείς τους...

"Αλλη μιά καθαρά σαλονικιώτικη ίστορία μέσα σέ λίγες λέξεις: «... ἀπ' ὅπου δέν ἐπέστρεψε κανείς...».

— Κι ἐδῶ εἶναι τό δεύτερο μυστικό πού θά σοῦ πῶ στό τέλος...

Δύο ἀπό τά παιδιά τοῦ Μαΐρ καταφεύγουν στή Γλώσσα τῆς Σκοπέλου, ὅπου κρύβονται σ' ὅλη τή διάρκεια τῆς κατοχῆς. Εἶναι ὁ Σολομών καί ἡ Βικτόρια. Καί ὁ Σολομών εἶναι ἐκεῖνος πού θά ξαναστήσει τήν ἐπιχείρηση στά πόδια της μέ τήν αὐγή τῆς ἀπελευθέρωσης.

Θά γράψει σχετικά ό Ντίνος Χριστιανόπουλος:

«... μέ τή γερμανική κατοχή καταστράφηκε (...) κι όλοι οι συγγενεῖς τοῦ κ. Μόλχο ἐξολοθρεὐτηκαν. Μόνο αὐτός ἐπέζησε (...). Οι πρόγονοί τους είχαν ἔρθει στή Θεσσαλονίκη ἤδη τόν δέκατο ἔκτο αἰώνα, καί στά ἐβραϊκά μνήματα ὑπἦρχε τάφος ἐνός προγόνου του ἀπό τό 1570. Καί μιά συγκινητική πληροφορία: ὁ πατέρας του ἀλληλογραφοῦσε μέ τόν Κάφκα, είχε μάλιστα καί μιά φωτογραφία του μὲ ἰδιόχειρη ἀφιέρωση (...)».

Καί γιά τήν ἴδια ἐποχή, ὁ Κάρολος Τσίζεκ θά δώσει μιά

σπαρταριστή είκόνα.

«... τό ''Γαλλικόν'' λεγόταν ἕνα στενόμακρο ψηλοτάβανο ζαχαροπλαστεῖο μέ καθρέφτες στούς τοίχους καί πατάρι. Ἐκεῖ είδα τούς πρώτους Γερμανούς στρατιῶτες νά τρῶνε μέ βουλιμία πάστες ἀγορασμένες μέ κατοχικά μάρκα. Ἦταν ἡ ἀρχή τοῦ τέλους. Μέ τήν ἐξόντωση τῶν πενήντα χιλιάδων Ἑβραίων κατοίκων της, ἡ Θεσσαλονίκη δέν θά ξανάβρισκε, μετά τόν πόλεμο, τήν παλιά της φυσιογνωμία...».

'Η Ζωή Νάσιουζικ θά δώσει τή θέση τοῦ βιβλιοπωλείου μ' ἔνα τρόπο ζωῆς μέσα στό παραμύθι:

«... ἀναδύεται μέσα ἀπό τήν ἀχλή τοῦ χρόνου (...) ἐκεῖ στό τέρμα τῆς όδοῦ Τσιμισκῆ, ὅπου νόμιζα ὅτι τελειώνει ἡ πόλη μέ ὅλα της τά προβλήματα καί ἀρχίζει κάποιος ἄλλος κόσμος, κάποιοι δρόμοι πού όδηγοῦν σέ ταξίδια μακρινά (...)».

Αὐτούς τούς δρόμους «πού όδηγοῦν σε ταξίδια μακρινά» δείχνει ὁ **Δημήτρης Μαρωνίτης** μ' ἔνα μοναδικό τρόπο, πού πάει νά κρύψει κάποια θλίψη γιά ὅ,τι ἔφυγε:

«... δέν ξέρω τί ἀκριβῶς μεσολάβησε καί σταμάτησαν οἱ τακτικές ἐπισκέψεις μας στό βιβλιοπωλεῖο Μόλχο, ὑποθέτω ὅμως σήμερα ὅτι ἐνδέχεται νά συνέβη τό ἐξῆς: μερικά πράγματα καί πρόσωπα τῶν νεανικῶν καί τῶν ἐφηβικῶν μας χρόνων λειτουργοῦν μές στό μυαλό μας ἀν μύθοι καί γι' αὐτό, ἴσως, ὅταν ἡ μυθολογική μας ἡλικία ἔχει περάσει, τά ἀποφεύγουμε ἀσυνείδητα, γιά νά μήν καταστρέψουμε τό μύθο τους».

Κι ή παραμάνα; Καί τά δύο «μυστικά» πού ύποσχέθηκε γιά τό «τέλος»;

Τή βλέπεις τή σκουριά ἐδῶ στήν ἄκρη; ρώτησε. Δέν εἶναι ἀπό τόν καιρό, μήτε ἀπό τή βροχή, τότε πού φύλαγα σκοπιά νά μήν καοῦν κι ἄλλα βιβλία. Εἶναι σκουριά ἀπό δύο ἀνθρώπινα δάκρυα: τό πρῶτο ἔσταξε πάνω μου τή μέρα πού πέθανε ὁ πρῶτος Μόλχο, ὁ Μαΐρ — τό δεύτερο, σάν τούς ἔπιασαν καί τούς στοίβαξαν στό τρένο γιά τό "Αουσβιτς. Καί μή ρωτᾶς τώρα ἀπό ποῦ κύλησαν. Μιά παραμάνα εἶμαι γω πού γέρασε. "Ενα τίποτα, πού λέει ὁ λόγος.

#### Σημειώσεις:

 Άποσπάσματα δηλώσεων καί περιγραφῶν εἴναι ἀπό τό βιβλίο «100 χρόνια Μόλχο». Οἱ ὅποιες αὐθαιρεσίες στήν ἐπιλογή τους καί στόν τρόπο παρουσίασης βαρύνουν τόν συντάκτη αὐτοῦ τοῦ κειμένου.

2. Τον Μάιο του 1988 στήν αϊθουσα τελετῶν τοῦ Γαλλικοῦ Ἰνστιτούτου Θεσσαλονίκης ὁ κ. Ζάν Τριορό, μορφωτικός σύμβουλος τῆς γαλλικῆς πρεσβείας στήν ᾿Αθήνα ἀπένειμε στόν κ. Σολομώντα Μόλχο, μέ τήν εὐκαιρία τῆς συμπλήρωσης 100 χρόνων ζωῆς τοῦ βιβλιοπωλείου του, τόν τίτλο τοῦ Ἱππότη τῶν Γραμμάτων καί Τεχνῶν.

('Από τήν «'Ελευθεροτυπία» 16.7.1988)

21

## **ΣΤΑ ΧΡΟΝΙΚΑ**

#### Η ΔΙΑΜΑΡΤΎΡΙΑ ΤΩΝ ΠΝΕΥΜΑΤΙΚΏΝ ΙΔΡΎΜΑΤΩΝ ΓΙΑ ΤΗΝ ΔΙΩΞΗ ΤΩΝ ΕΒΡΑΙΏΝ

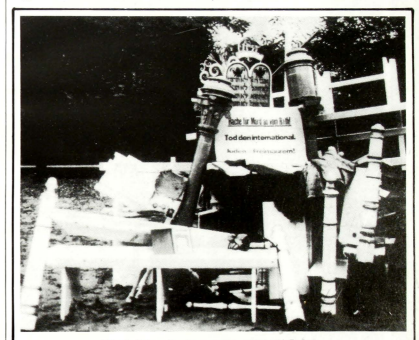
Σχετικά μέ τήν διαμαρτυρία τῶν πνευματικῶν Ἰδρυμάτων κατά τήν Κατοχή, γιά τήν δίες τη τῶν Ἑθραίων, ὁ γνωστός πρωταγωνιστής τοῦ Ἑθνικοῦ Θεάτρου κ. Θεοδ. Μορίδης ἔδωσε στήν «Καθημερινή» (19.7.1988) τήν προσωτική του μαρτυρία. Ἐπαναλαμβάνουμε ὅτι τέτοιο κείμενο ὡς «ἡ Διαμαρτυρία τῶν 42» μέ παρόμοιες ἀντιπροσωπευτικές ὑπογραφές ὑψηλοῦ κύρους δέν ἔχει «ἀ ἐπιδείξει καμιά ᾶλλη χώρα τῆς Ευρώπης:

«Στίς Σελίδες τῆς «Καθημερινῆς» διάβασα μιά συνέντευξη πού ἔδωσε ὁ κύριος Ἐντουάρντ Κότς στήν κυρία ᾿Αλεξάνδρα Σπυριδάκη. Ἅς μοῦ ἐπιτραπεῖ νά συμπληρώσω κάτι πού θεωρῶ σημαντικό, τήν πληροφορία πού ἔδωσε ὁ ᾿Αρχιεπίσκοπος ᾿Αμερικῆς Ἰάκωβος στόν δήμαρχο τῆς Νέας Ὑόρκης.

Συνεδριάζαμε μυστικά στό μέγαρο τῆς 'Αρχιεπισκοπής ύπό τήν προεδρία τοῦ 'Αρχιεπισκόπου Δαμασκηνοῦ ἐκπρόσωποι τῶν σωματείων καί πρυτάνεις τῆς 'Αθήνας καί παίρναμε ἀποφάσεις πάνω σέ προβλήματα πού δημιούργησε ή πρόσφατη Ναζιστική κατοχή. Είδοποιηθήκαμε ὅτι θέλει νά παρουσιασθεί στή σύσκεψη ή γυναίκα τοῦ Γιώργου Πολίτη — γνωστή Έλληνοεβραία καί φίλη. Ήρθε... ἔκαμε ἔκκληση στόν 'Αρχιεπίσκοπο καί στούς ἐκπροσώπους γιά συμπαράσταση καί βοήθεια στούς συμπατριώτες μας 'Ισραηλίτες πού ἄρχισαν νά συλλαμβάνουν οί Ναζί στήν 'Αθήνα. 'Ηταν συγκλονιστική... Μετά τήν ἀποχώρησή της πάρθηκε όμόφωνα ἀπόφαση νά γίνει ἔντονη ἔγγραφη διαμαρτυρία. Ὁ "Αγγελος Σικελιανός ό μεγάλος μας ποιητής ἀνέλαβε νά τήν συντάξει καί μιά τριμελής ἐπιτροπή -"Αγγελος Σικελιανός, Γεώργιος Καράντζας, πρόεδρος τῆς Ένώσεως Συντακτῶν καί ἐγώ, ώς ἐκπρόσωπος τοῦ σωματείου Έλλήνων ήθοποιῶν - ἀναλάβαμε τήν ἐπικίνδυνη ἀποστολή νά ἐπιδώσουμε τή διαμαρτυρία στόν τότε διορισμένο πρωθυπουργό Λογοθετόπουλο καί δι' αὐτοῦ στίς ἀρχές τῆς Ναζιστικῆς κατοχῆς. Αὐτό καί ἔγινε σέ λίγη ὢρα. Τό πρωθυπουργικό γραφεῖο ἦταν πολύ κοντά στήν 'Αρχιεπισκοπή.

Τό ἔγγραφο πού ἔθεσε ὑπ' ὄψη τοῦ κυρίου Κότς ὁ 'Αρχιεπίσκοπος 'Αμερικῆς καί πού ἀγνοοῦσε ὁ δήμαρχος Νέας 'Υόρκης, δέν ἤταν άπλῶς μιά ἔγγραφη δια-

μαρτυρία τοῦ ᾿Αρχιεπισκόπου Δαμασκηνοῦ γιὰ τίς διώξεις τῶν Ἑλληνοεβραίων. Ἡταν ἔγγραφη διαμαρτυρία τῶν 42 πρυτάνεων καί προέδρων πού συνεδρίαζαν τοῦ ᾿Αρχιεπισκοπή ὑπό τήν προεδρία τοῦ ᾿Αρχιεπισκόπου Δαμασκηνοῦ. Ἦταν διαμαρτυρία τοῦ συνόλου τῶν πολιτῶν τῆς ᾿Αθήνας — ἴσως μοναδική πού ἔγινε σέ κατεχόμενη ἀπό τόν Ἅξονα χώρα τῆς Εὐρώπης — καί αὐτό νομίζω ἔχει ξεχωριστή καί βαρύνουσα σημασία».



Τά σύμβολα τῆς πίστης πεταγμένα στό δρόμο.

#### ΣΧΕΣΕΙΣ ΧΡΙΣΤΙΑΝΩΝ ΚΑΙ ΕΒΡΑΙΩΝ ΣΤΗΝ ΚΡΗΤΗ:

Ή κ. 'Ολυμπία Παπαδούκα 'Αθήνα μᾶς γράφει τά παρακάτω σχετικά με τά δημοσιεύματα τοῦ τεύχους 101 τῶν «Χρονικῶν» πού ἀναφερονται στήν Κρήτη:

«Στή σελίδα 7 τοῦ περιοδικοῦ, γιά τίς σχέσεις χριστιανῶν καί έβραίων στήν Κρήτη, τήν «ἀφομοίωση» καί τήν ἐπίδραση πού δέχτηκαν καί τή φιλία καί όμοψυχία πού δείχνουν τά ριζίτικα τραγούδια πού παραθέτετε «'Ο Έρως μιᾶς 'Οβρηοπούλας». Μοῦ ἔφερε στό νοῦ ἀπό τά παιδικά μου χρόνια (τώρα συμπλήρωσα τά 70) ἔνα τραγούδι παιχνίδι όμαδικό, πού τραγουδώντας το κάναμε καί ρυθμικές κινήσεις, σάν χορευτικό (ἀντικριστό; δέν θυμᾶμαι). Θά μπορούσαμε νά τό όνομάσουμε. «'Ο Έρως σέ μιά 'Οβρηοπούλα». Οἱ στίχοι: (πού μέρες τώρα τό τραγουδάω

γιά νά τό θυμηθῶ, καί ὅπως τά παλιά ἐπανέρχονται στίς προχωρημένες ἡλικίες, νομίζω πώς τό θυμήθηκα ὅλο - νομίζω ναί).

"Ένα Σαββάτο βράδυ - ντάμιο ντίμιο Καριομπέλα ἕνα Σαββάτο βράδυ μιά Κυριακή πρωΐ.

Βγήκα νά σεριανήσω - ντάμιο ντίμιο Καριομπέλα -

βγῆκα νά σεριανήσω εἰς τήν 'Οβριακή.

Βλέπω μιά βραιοπούλα - ντάμιο ντίμιο Καριομπέλα -

βλέπω μιά βραιοπούλα καί (ἤ πού) χτενιζότανε

μέ ἀσημένιο χτένι - ντάμιο ντίμιο Καριομπέλα -

καί χτενιζότανε.

Τῆς λέω βραιοπούλα - ντάμιο ντίμιο Καριομπέλα

τῆς λέω βραιοπούλα νά γίνεις χριστιανή.

Νά λούζεσαι Σαββάτο - ντάμιο ντίμιο Καριομπέλα -

νά λούζεσαι Σαββάτο ν' ἀλλάζεις Κυριακή.

Καί νά μεταλαβαίνεις - ντάμιο ντίμιο Καριομπέλα -

καί νά μεταλαβαίνεις Χριστούγεννα Λαμπρή.

Νομίζω πώς τό θυμήθηκα ὅλο. "Όσο γιά τό σκοπό αὐτόν τόν θυμᾶμαι, καί θά σᾶς τόν γράψω μέ τίς νότες.

Σέ μιά συντροφιά πού τό τραγούδησα σήμερα, μοῦ εἴπανε πώς ὁ σκοπός εἶναι ἐφτανησιακός. Ἐάν εἶναι — καί πού εἶναι ἔτσι — βλέπουμε πού ὅπως στήν Κρήτη, ἔτσι καί στά Ἑφτάνησα — ἴσως καί ἄλλα — τήν ἐπικοινωνία τοῦ Χριστιανικοῦ καί Ἑβραϊκοῦ στοιχείου στήν Ἑλλάδα».



# עץ חיים היא

Δένδρον ζωῆς είναι ή Τορά... (Παροιμ. 3:18)