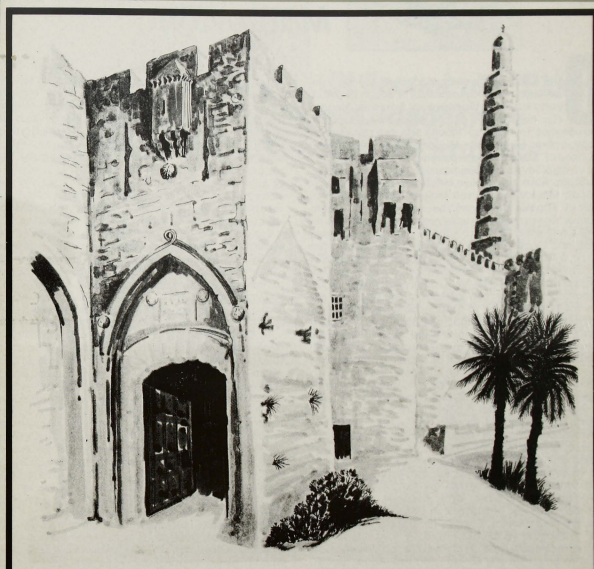
# XPONIKA הונות XPONIKA

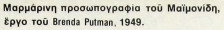
ΟΡΓΑΝΌ ΤΟΥ ΚΕΝΤΡΙΚΟΎ ΙΣΡΑΗΛΙΤΙΚΟΎ ΣΥΜΒΟΥΛΙΟΎ ΤΗΣ ΕΛΛΑΔΟΣ

**ΕΤΟΣ Ι' • ΑΡΙΘΜ. 92 • ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 1986 • ΤΕΒΕΤ 5743** 



# ולמען ירושלם העיר אשר בחרתי בה

«Καί χάριν τῆς 'Ιερουσαλήμ, τῆς πόλεως τήν ὁποίαν ἐξέλεξα» (Α΄ Βασ. 11:32)





# Μωϋσής Μαϊμονίδης

ΜΕΓΑΛΟΣ μεσαιωνικός φιλόσοφος Μωυσής Μαϊμονίδης, πού γνώρισε καλά τόν κόσμο τῆς Μεσογείου κατά τόν 12ο αἰώνα και ἤταν γιός δικαστή, εἴχε πολλά κοινά μέ τόν βιβλικό συνώνυμό του, πού όδήγησε τόν λαό τοῦ Ἰσραήλ ἔξω ἀπό τήν Αἴγυπτο. Πράγματι καί ὁ νεώτερος Μωϋσής ἀναζητοῦσε τόν τόπο, ὅπου οἱ Ἑβραῖοι θά μποροῦσαν νά ζήσουν ἐν εἰρήνη καί νά ἐπιδίδονται στή θρησκευτική λατρεία μέ πλήρη ελευθερία. Αὐτό πού κυρίως ἐνδιέφερε τόν λαϊκό ὀδηγό Μωϋσῆ Μαϊμονίδη, γιό τοῦ Μαϊμόν, ἤταν νά διατηρήσουν οἱ Ἑβραῖοι τήν ἐθνική τους φυσιογνωμία, νά ἀποφύγουν τίς καταπιέσεις τυράννων καί νά κρατήσουν πιό ὑψηλά ἀπό καθετί ἄλλο τό λάβαρο τῆς θρησκείας τους.

Βέβαια, ἀντίθετα πρός τόν Μωϋσή τής Παλαιάς Διαθήκης, ό Μαϊμονίδης οὐτε είχε δεχθεῖ οὐτε είχε μεταδώσει στούς όμοθρήσκους του τό μήνυμα τοῦ Θεοῦ. Πάντως, μέ τά ἔργα του «Μισνέ Τοράχ» καί «'Οδηγός τῶν Παραπλανηθέντων», πού κυκλοφόρησαν ἀπό τό ἕνα ἄκρο τῆς Μεσογείου ὡς τό ἄλλο, προσπάθησε μέ ἰσχυρά ἐπιχειρήματα, νά πείσει τούς ἀμφιβάλλοντες γιά τήν ὑταρξη τοῦ Θεοῦ. 'Ακόμη καί σήμερα τά ἔργα αὐτά θεωροῦνται ἀριστουργήματα τῆς μεσαιωνικῆς φιλοσοφίας, πού ἄσκησαν μεγάλη ἐπιρροή σέ μεταγενέστερους θρη-

σκευτικούς καί φιλοσοφικούς κύκλους.

Ό Μωϋσῆς Μαϊμονίδης — "Ιμπν Μαϊμούν γιά τούς "Αραβες - γεννήθηκε στίς 30 Μαρτίου 1135, στήν Κόρδοβα τῆς Ἰσπανίας, πόλη ἡ ὁποία, κατά τόν 11ο καί 12ο αίώνα, είχε γγωρίσει μεγάλη πνευματική ανάπτυξη. Στήν Κόρδοβα, ὅπου οἱ Ἑβραῖοι ζοῦσαν ἤρεμα ἀπό δύο αίωνες, ήθελε ό Μωϋσής νά ζήσει γιά πάντα καί νά άφοσιωθεί στίς φιλοσοφικές καί θρησκευτικές σπουδές, χωρίς νά άγνοήσει τίς Ιατρικές καί άστρονομικές μελέτες. Ή φιλοσοφία τοῦ ᾿Αριστοτέλη τοῦ εἶχε κάμει ἐξαιρετική έντύπωση. "Όταν ὅμως, στήν Κόρδοβα ἐπικράτησαν σκληρές άραβικές δυναστείες, ή οἰκογένεια Μαϊμόν, őπως καί οί ὑπόλοιποι Έβραῖοι τῆς πόλεως, ἀντιμετώπισαν τό δίλημμα νά άλλαξοπιστήσουν ή νά πάρουν τόν δρόμο τῆς προσφυγιᾶς. Ἡ οἰκογένεια τοῦ Μωϋσῆ προτίμησε νά φύγει γιά τήν έξορία μέσα στή νύχτα, μεταφέροντας πολύτιμους λίθους γιά νά έξασφαλίσει τήν ἐπιβίωσή της, άρχικά στήν 'Αλμέρια καί κατόπιν στό Φέζ του Μαρόκου, ὅπου βρῆκε κατανόηση ἀπό τούς τοπικούς "Αραβες ήγέτες. Τέλος, ἔφυγε γιά τήν Παλαιστίνη.

Ή οἰκογένεια Μαϊμόν, ὅμως, ἄγνωστο γιά ποιό λόγο, ἔπειτα ἀπό μικρό χρονικό διάστημα ἀναχώρησε ἀπό τήν

'Ιερουσαλήμ γιά τήν 'Αλεξάνδρεια, τήν όποία ὁ Μαϊμονίδης βρῆκε «θαυμάσια πόλη», ἄν καί δέν ήταν, πιά, πρωτεύουσα τῆς Αἰγύπτου. Τήν ἐποχή ἐκείνη, στήν 'Αλεξάνδρεια ζοῦσαν 3.000 περίπου ἑβραϊκές οἰκογένειες, πού είχαν πλήρη θρησκευτική ἐλευθερία. 'Ο Μωϋσῆς, ὅμως, ἀναζητοῦσε συνεχῶς καινούργιες συγκινήσεις. "Ετσι, ἔφυγε γιά τό Φόστατ (ἔξω ἀπό τό σημερινό Κάϊρο), ὅπου τόν ὑποδέχθηκε θερμά τό ἐκεῖ ἐβραϊκό στοιχεῖο, πού είχε ἀρχηγό («ναζέντ») μιά πολιτική καί θρησκευτική προσωπικότητα, ἡ ὁποία ἐκπροσωποῦσε τήν ἐβραϊκή κοινότητα ἐνώπιον τῶν ἀραβικῶν 'Αρχῶν, μέ ρόλο ἀνάλογο ἐκείνου τῶν παλαιῶν πατριαρχῶν τῆς Παλαιστίνης.

Στό Φόστατ, ὅταν πέθανε ὁ πατέρας Μαϊμόν, τήν οἰκονομική ὑποστήριξη τῆς οἰκογένειας ἀνέλαβε ὁ ἀδελφός τοῦ Μωϋσῆ Μαϊμονίδη, εἰδικός στό ἐμπόριο πολύτιμων λίθων. Τό 1168, σέ ἡλικία 33 ἐτῶν, ὁ Μωϋσῆς ἐπεράτωσε τό θεολογικό του σύγγραμμα «Μισνέ Τοράχ». Στόν πρόλογο ὁμολογεῖ ὅτι εἶχε καταπιασθεῖ μέ ἕνα πολύ δύσκολο ἐγχείρημα καί, μάλιστα, ἀνάμεσα σέ πολλά βάσα-

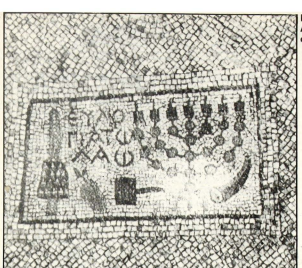
να, λόγω τῶν οἰκογενειακῶν του περιπετειῶν.

Τό Φόστατ, πάντως, ἔμεινε ἡ τελευταία «πατρίδα» γιά τόν ἀκατάβλητο αὐτό Ἑβραῖο φιλόσοφο, πού, ἐκτός ἀπό τό πλούσιο συγγραφικό του ἔργο, ἄσκησε ἐκεῖ μέ ἐπιτυχία καί τό ἰατρικό του ἐπάγγελμα. Ἐν τῶ μεταξύ, ὅμως, πέθανε ὁ ἀδελφός του Δαβίδ. Ὁ θάνατος αὐτός τόν βύθισε σέ βαθιά θλίψη. Παντρεμένος καί μέ ἕνα γιό, ὁ Μωϋσῆς βρῆκε, πάντως, τή δύναμη νά γράψει στά ἀραβικά τό κλασσικό του σύγγραμμα «Ὁδηγός τῶν Παραπλανηθέντων», πού τόν ἔκανε διάσημο. Ὠς τὰ βαθιά γεράματα, συνέχισε τή συγγραφή καί τή διακονία τῆς ἰατρικῆς τόσο γιά τούς ἰσχυρούς (σουλτάνο τῆς Αἰγύπτου Σαλαδίνο κ.λπ.), ὅσο καί γιά τούς φτωχούς, γιά τούς τελευταίους μάλιστα τελείως δωρεάν. Καί μέ τό τεράστιο κῦρος πού διέθετε, ἐνίσχυσε τίς δυνατότητες ἥρεμης ζωῆς γιά τις ἐβραϊκές κοινότητες τῆς περιοχῆς.

Ό Μαϊμονίδης ἔφυγε ἀπό τόν κόσμο αὐτό στίς 13 Δεκεμβρίου 1204, βυθίζοντας στό πένθος Ἑβραίους καί Μουσουλμάνους, πού τόν θρήνησαν γιά πολλές ἡμέρες. Παρά τή σοφία του, τόν διέκρινε μεγάλη μετριοφροσύνη καί είχε γράψει πώς ὅ,τι μπόρεσε νά κάνει, τό ὄφειλε στή θεία χάρη καί στήν πικρή πεῖρα τῆς ζωῆς του ἀπό τίς δύσκολες ἡμέρες πού πέρασε, «κυνηγημένος ἀδιάκοπα ἀ-

πό τή μοῖρα, ἀπό τόν ἕναν τόπο στόν ἄλλο».

('Από τήν 'Ιστορία, Νοέμβριος 1986).



Μωσαϊκό τῆς Παλαιστινιακῆς συναγωγῆς «Hulda», 5ος αἰώνας κ. Διακρίνονται διάφορα σύμβολα καί ή ἐπιγραφή στήν ἐλληνική γλώ σα: «Εὐλογία τῷ λαῷ».

# Οἱ δεσμοί τῶν Ἑλλήνων καί Ἰσραηλιτῶν ἀνά τήν ἱστορίαν\*

Τοῦ ΑΣΕΡ Ρ. ΜΩΎΣΗ

άν οί Θεοί τοῦ 'Ολύμπου ἤσαν ἀκόμη ζωντανοί, εἴμαι βέβαιος ὅτι θά ηὐφραίνοντοι καί θά ἔπινον ἴσως ὀλίγον ἀκόμη νέκταρ ἀκούοντες, κάτω σχεδόν ἀπό τούς πρόποδας τῆς κατοικίας των, τήν φωνήν τῆς Σιών παλλομέννη ἀπό συγκίνησιν καί φέρουσαν πρός τούς 'Αχαιούς μήνυμα ἀδελφότητος καί φιλίας τῶν Χαναναίων.

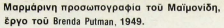
Σύμφωνα μέ τήν Βίβλον μας ὁ Θεός ἔπλασε τόν κόσμον είς ἕξ ἡμέρας, τήν δέ ἐβδόμην, τό Σάββατον, τήν άφιέρωσε δι' άνάπαυσιν. 'Εάν τό ἔργον τῆς δημιουργίας έσυνεχίζετο, θά ήμποροῦσε νά λεχθη ὅτι τήν ὀγδόην ήμέραν ὁ Δημιουργός ἔπλασε τούς "Ελληνας διά νά ἐννοήσουν τό κάλλος της δημιουργίας του, καί την ένάτην τοὺς 'Εβραίους διά νά διακηρύσσουν είς τούς αἰώνας τό μεγαλείον της. Είς τήν κάπως βέβηλον αὐτήν ἐπέμβασιν πρός συμπλήρωσιν της Ιστορίας της Γενέσεως, ήμπορεί κανείς εὔκολα νά ἀναγνωρίση τούς Ιστορικούς ρόλους τοῦ ἐλληνικοῦ καί τοῦ ἰουδαϊκοῦ ἔθνους, πού ἔταξεν εἰς αὐτούς ἡ μοῖρα καί πού διεδραμάτισαν εἰς τούς κύκλους τῶν αἰώνων καί πού ἔχουν τήν θέλησιν νά διαδραματίσουν καί είς τό μέλλον. Ρόλος άληθινά μεγαλειώδης, ζηλευτός, θεῖος. Τό μεγαλεῖον καί τό κάλλος τῆς θείας δημιουργίας είναι ἔννοιαι ἀλληλένδετοι. Δέν ἡμπορεῖ κανείς νά λατρεύη τό μεγαλεῖον τῆς δημιουργίας χωρίς ταὐτόχρονα νά θαυμάζη τήν ώραιότητά της. ή λατρεία τοῦ Ύψηλοῦ καί ὁ θαυμασμός τοῦ 'Ωραίου κατέστησαν τούς δύο άρχαίους λαούς μας συνεργάτας καί τούς ἔταξαν είς δύο παραλλήλους δρόμους, όδηγούντας είς τό ίδιον τέρμα: τήν έξερεύνησιν των κεκαλυμμένων μυστηρίων τῆς ζωῆς, τήν τελειοποίησιν τῆς ἀνθρωπίνης φύσεως, τόν πολιτισμόν.

Άπό πότε ἐγνωρίσθησαν οἱ "Ελληνες μέ τούς 'Ιουδαίους; Εἶναι τόσον πανάρχαιοι οἱ λαοί μας, ὥστε ἡ ἱστορία δέν εἶναι ἱκανή νά φθάση τά πρῶτα βήματα τῆς ζωῆς των. Πρέπει πάντως νά παραδεχθῶμεν ὅτι διά πρώτην φοράν οἱ Ἑβραῖοι ἤλθον εἰς ἐπαφήν μέ τούς "Ιωνας. Διότι εἰς τό βιβλίον τοῦ προφήτου Δανιήλ οἱ "Ελληνες ἀποκαλοῦνται «Γιαβανείμ» δηλαδή "Ιωνες, ὀνομασία πού διατηρεῖται ἀκόμη καί σήμερον εἰς τήν ἑβραϊκήν γλώσσαν. Ἡ γλωσσολογική αὐτή καθοδήγησις εἶναι σύμφωνος καί πρός τά ἱστορικά δεδομένα. Μεταξύ τῆς Ἰουδαίας καί τῶν ἰωνικῶν ἐλληνικῶν ἀποικιῶν τῆς Μικρᾶς Ἰασίας ἤσαν ἐγκατεστημένοι οἱ πολυταξειδεμένοι Φοίνικες. Αὐτοί, μέ τό ναυτικόν των καί μέ τό ἐμπόριον, εἶχον σχέσεις καί μέ τούς Ἰωνας καί μέ τούς Ἰουδαίους. Τό ἔθνος λοιπόν τῶν Φοινίκων ἔφερεν εἰς πρώτην ἐπαφήν καί γνωριμίαν τούς Ἕλληνας καί τούς Ἑβραίους καί ἐδίδαξεν εἰς ἀμφοτέρους τό ἐμπόριον καί τήν μετανάστευσιν.

Ποία είναι ή πρώτη ίστορική ἐκδήλωσις συνεργασίας μεταξύ τῶν δύο λαῶν μας; Ἐάν θελήσωμεν νά πιστεύσωμεν είς τήν ἐκδοχήν μερικῶν νεωτέρων Ιστορικῶν, ἡ έλληνοεβραϊκή αὐτή συνεργασία ἐσημειώθη ἀπό τῆς ἐποχής του Βασιλέως Δαβίδ, δηλαδή τόν 10ον αἰωνα πρό Χριστοῦ. Εἰς τό βιβλίον του Σαμουήλ ἀναφέρεται ὅτι ὁ πρώτος έβραϊκός μισθοφορικός στρατός, ὁ όποῖος εἶχε σχηματισθή ύπό του Βασιλέως Δαβίδ, αποτελείτο από τούς «Κερετείμ» ή, κατ' άλλην προφοράν, «Κρετείμ». Κρέτ καί πληθυντικός «Κρετείμ» δέν ήσαν άλλοι ἀπό τούς Κρήτας οἱ όποῖοι ἀπό τότε διεκρίνοντο διά τάς ἐξόχους των πολεμικάς άρετάς. Χάρις είς τήν μικράν άλλά γενναίαν καί άφωσιωμένην αὐτήν βασιλικήν φρουράν ό κατόπιν Προφητάναξ όχι μόνον έξησφάλισε τόν θρόνον του έναντι τόσων άλλων άντιζήλων, άλλά καί ἐπεξέτεινε τά ὄρια τοῦ μικροῦ του βασιλείου πού είχεν ὡς πρωτεύουσαν καί ώς όρμητήριον τήν Χεβρῶνα ἐπί τῶν πρός τά νότια τῆς Ἱερουσαλήμ βουνῶν τῆς Ἰουδαίας. Νά εἶναι ἄραγε άπλη σύμπτωσις τό ὅτι, ἐνῶ Κρητες στρατιῶται ἐβοήθουν τόν Δαβίδ νά στερεώση τήν βασιλείαν του ἐπί τῆς Ἱερουσαλήμ καί νά ἐμπνευσθῆ ἀπό τήν Σιών τούς μελιρρήτους ψαλμούς του, ἄλλοι "Ελληνες Δαναοί ήγωνίζοντο ταὐτοχρόνως ὀλίγον βορειότερα διά νά ἐκπορθήσουν τήν Τροίαν καί νά δώσουν εὶς τόν "Ομηρον τό ὑλικόν διά νά συντάξη τήν άθάνατον Ίλιάδα του;

Θά πρέπει νά διανύσωμεν Ιστορικήν απόστασιν έπτά

<sup>\*</sup> Κείμενο διαλέξεως πού έγινε στίς 22 Φεβρουαρίου 1953 στήν 'Ισραηλιτική Μορφωτική Λέσχη Θεσσαλονίκης.





# Μωϋσής Μαϊμονίδης

ΜΕΓΑΛΟΣ μεσαιωνικός φιλόσοφος Μωυσής Μαϊμονίδης, πού γνώρισε καλά τόν κόσμο τῆς Μεσογείου κατά τόν 12ο αἰώνα καί ἤταν γιός δικαστή, εἴχε πολλά κοινά μέ τόν βιβλικό συνώνυμό του, πού όδήγησε τόν λαό τοῦ Ἰσραήλ ἔξω ἀπό τήν Αἴγυπτο. Πράγματι καί ὁ νεώτερος Μωϋσής ἀναζητοῦσε τόν τόπο, ὅπου οἱ Ἱεβραῖοι θά μποροῦσαν νά ζήσουν ἐν εἰρήνη καί νά ἐπιδίδονται στή θρησκευτική λατρεία μέ πλήρη ελευθερία. Αὐτό πού κυρίως ἐνδιέφερε τόν λαϊκό ὀδηγό Μωϋσῆ Μαϊμονίδη, γιό τοῦ Μαϊμόν, ἤταν νά διατηρήσουν οἱ Ἱεβραῖοι τήν ἐθνική τους φυσιογνωμία, νά ἀποφύγουν τίς καταπιέσεις τυράννων καί νά κρατήσουν πιό ὑψηλά ἀπό καθετί ἄλλο τό λάβαρο τῆς θρησκείας τους.

Βέβαια, ἀντίθετα πρός τόν Μωϋσή τής Παλαιάς Διαθήκης, ὁ Μαϊμονίδης οὔτε εἶχε δεχθεῖ οὔτε εἶχε μεταδώσει στούς ὁμοθρήσκους του τό μήνυμα τοῦ Θεοῦ. Πάντως, μέ τά ἔργα του «Μισνέ Τοράχ» καί «'Οδηγός τῶν Παραπλανηθέντων», πού κυκλοφόρησαν ἀπό τό ἕνα ἄκρο τῆς Μεσογείου ὡς τό ἄλλο, προσπάθησε μέ ἰσχυρά ἐπιχειρήματα, νά πείσει τούς ἀμφιβάλλοντες γιά τήν ὑπαρξη τοῦ Θεοῦ. 'Ακόμη καί σήμερα τά ἔργα αὐτά θεωροῦνται ἀριστουργήματα τῆς μεσαιωνικῆς φιλοσοφίας, πού ἄσκησαν μεγάλη ἐπιρροή σέ μεταγενέστερους θρησκευτικούς καί φιλοσοφικούς κύκλους.

Ό Μωϋσῆς Μαϊμονίδης — "Ιμπν Μαϊμούν γιά τούς "Αραβες - γεννήθηκε στίς 30 Μαρτίου 1135, στήν Κόρδοβα τῆς Ἰσπανίας, πόλη ἡ ὁποία, κατά τόν 11ο καί 12ο αίώνα, είχε γνωρίσει μεγάλη πνευματική ανάπτυξη. Στήν Κόρδοβα, ὅπου οἱ Ἑβραῖοι ζοῦσαν ἤρεμα ἀπό δύο αίωνες, ήθελε ό Μωϋσής νά ζήσει γιά πάντα καί νά άφοσιωθεί στίς φιλοσοφικές καί θρησκευτικές σπουδές, χωρίς νά άγνοήσει τίς ἰατρικές καί ἀστρονομικές μελέτες. Ή φιλοσοφία τοῦ ᾿Αριστοτέλη τοῦ εἶχε κάμει ἐξαιρετική έντύπωση. Όταν όμως, στήν Κόρδοβα ἐπικράτησαν σκληρές άραβικές δυναστείες, ή οἰκογένεια Μαϊμόν, ὅπως καί οί ὑπόλοιποι Έβραῖοι τῆς πόλεως, ἀντιμετώπισαν τό δίλημμα νά άλλαξοπιστήσουν ή νά πάρουν τόν δρόμο τῆς προσφυγιᾶς. Ἡ οἰκογένεια τοῦ Μωϋσῆ προτίμησε νά φύγει γιά τήν έξορία μέσα στή νύχτα, μεταφέροντας πολύτιμους λίθους γιά νά έξασφαλίσει τήν έπιβίωσή της, ἀρχικά στήν 'Αλμέρια καί κατόπιν στό Φέζ του Μαρόκου, όπου βρήκε κατανόηση από τούς τοπικούς "Αραβες ήγέτες. Τέλος, ἔφυγε γιά τήν Παλαιστίνη.

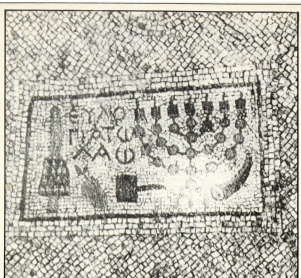
Ή οἰκογένεια Μαϊμόν, ὄμως, ἄγνωστο γιά ποιό λόγο, ἔπειτα ἀπό μικρό χρονικό διάστημα ἀναχώρησε ἀπό τήν Ίερουσαλήμ γιά τήν 'Αλεξάνδρεια, τήν όποία ό Μαϊμονίδης βρῆκε «θαυμάσια πόλη», ἄν καί δέν ἤταν, πιά, πρωτεύουσα τῆς Αἰγύπτου. Τήν ἐποχή ἐκείνη, στήν 'Αλεξάνδρεια ζοῦσαν 3.000 περίπου ἑβραϊκές οἰκογένειες, πού είχαν πλήρη θρησκευτική ἐλευθερία. 'Ο Μωϋσῆς, ὅμως, ἀναζητοῦσε συνεχῶς καινούργιες συγκινήσεις. "Ετσι, ἔφυγε γιά τό Φόστατ (ἔξω ἀπό τό σημερινό Κάϊρο), ὅπου τόν ὑποδέχθηκε θερμά τό ἐκεῖ ἐβραϊκό στοιχεῖο, πού είχε ἀρχηγό («ναζέντ») μιά πολιτική καί θρησκευτική προσωπικότητα, ἡ ὁποία ἐκπροσωποῦσε τήν ἐβραϊκή κοινότητα ἐνώπιον τῶν ἀραβικῶν 'Αρχῶν, μέ ρόλο ἀνάλογο ἐκείνου τῶν παλαιῶν πατριαρχῶν τῆς Παλαιστίνης.

Στό Φόστατ, ὅταν πέθανε ὁ πατέρας Μαϊμόν, τήν οἰκονομική ὑποστήριξη τῆς οἰκογένειας ἀνέλαβε ὁ ἀδελφός τοῦ Μωϋσῆ Μαϊμονίδη, εἰδικός στό ἐμπόριο πολύτιμων λίθων. Τό 1168, σέ ἡλικία 33 ἐτῶν, ὁ Μωϋσῆς ἐπεράτωσε τό θεολογικό του σύγγραμμα «Μισνέ Τοράχ». Στόν πρόλογο ὁμολογεῖ ὅτι εἶχε καταπιασθεῖ μέ ἕνα πολύ δύσκολο ἐγχείρημα καί, μάλιστα, ἀνάμεσα σέ πολλά βάσανα, λόγω τῶν οἰκογενειακῶν του περιπετειῶν.

Τό Φόστατ, πάντως, ξμεινε ή τελευταία «πατρίδα» γιά τόν ἀκατάβλητο αὐτό 'Εβραῖο φιλόσοφο, πού, ἐκτός ἀπό τό πλούσιο συγγραφικό του ἔργο, ἄσκησε ἐκεῖ μέ ἐπιτυχία καί τό ἰατρικό του ἐπάγγελμα. 'Εν τῷ μεταξύ, ὅμως, πέθανε ὁ ἀδελφός του Δαβίδ. 'Ο θάνατος αὐτός τόν βύθισε σέ βαθιά θλίψη. Παντρεμένος καί μέ ἔνα γιό, ὁ Μωσης βρῆκε, πάντως, τή δύναμη νά γράψει στά ἀραβικά τό κλασσικό του σύγγραμμα «'Οδηγός τῷν Παραπλανηθέντων», πού τόν ἔκανε διάσημο. 'Ως τά βαθιά γεράματα, συνέχισε τή συγγραφή καί τή διακονία τῆς ἰατρικῆς τόσο γιά τούς ἰσχυρούς (σουλτάνο τῆς Αἰγύπτου Σαλαδίνο κ.λπ.), ὅσο καί γιά τούς φτωχούς, γιά τούς τελευταίους μάλιστα τελείως δωρεάν. Καί μέ τό τεράστιο κῦρος πού διέθετε, ἐνίσχυσε τίς δυνατότητες ἥρεμης ζωῆς γιά τίς ἐβραϊκές κοινότητες τῆς περιοχῆς.

Ό Μαϊμονίδης ξφυγε ἀπό τόν κόσμο αὐτό στίς 13 Δεκεμβρίου 1204, βυθίζοντας στό πένθος Έβραίους καί Μουσουλμάνους, πού τόν θρήνησαν γιά πολλές ήμέρες. Παρά τή σοφία του, τόν διέκρινε μεγάλη μετριοφροσύνη καί είχε γράψει πώς ὅ,τι μπόρεσε νά κάνει, τό ὅφειλε στή θεία χάρη καί στήν πικρή πεῖρα τῆς ζωῆς του ἀπό τίς δύσκολες ἡμέρες πού πέρασε, «κυνηγημένος ἀδιάκοπα ἀπό τή μοῖρα, ἀπό τόν ἕναν τόπο στόν ἄλλο».

('Από τήν 'Ιστορία, Νοέμβριος 1986).



Μωσαϊκό τῆς Παλαιστινιακῆς συναγωγῆς «Hulda», 5ος αἰώνας κ.π. Διακρίνονται διάφορα σύμβολα καί ή ἐπιγραφή στήν ἐλληνική γλώσσα: «Εὺλογία τῷ λαῷ».

# Οἱ δεσμοί τῶν Ἑλλήνων καί Ἰσραηλιτῶν ἀνά τήν ἱστορίαν\*

Τοῦ ΑΣΕΡ Ρ. ΜΟΎ ΣΗ

άν οί Θεοί τοῦ 'Ολύμπου ἤσαν ἀκόμη ζωντανοί, εἶμαι βέβαιος ὅτι θά ηὐφραίνοντοι καί θά ἔπινον ἴσως ὀλίγον ἀκόμη νέκταρ ἀκούοντες, κάτω σχεδόν ἀπό τούς πρόποδας τῆς κατοικίας των, τήν φωνήν τῆς Σιών παλλομέννη ἀπό συγκίνησιν καί φέρουσαν πρός τούς 'Αχαιούς μήνυμα ἀδελφότητος καί φιλίας τῶν Χαναναίων.

Σύμφωνα μέ τήν Βίβλον μας ὁ Θεός ἔπλασε τόν κόσμον είς ἔξ ἡμέρας, τήν δέ έβδόμην, τό Σάββατον, τήν άφιέρωσε δι' ἀνάπαυσιν. 'Εάν τό ἔργον τῆς δημιουργίας ἐσυνεχίζετο, θά ἡμποροῦσε νά λεχθή ὅτι τήν ὀγδόην ἡμέραν ὁ Δημιουργός ἔπλασε τούς "Ελληνας διά νά ἐννοήσουν τό κάλλος της δημιουργίας του, καί τήν ενάτην τοὺς 'Εβραίους διά νά διακηρύσσουν εἰς τούς αἰώνας τό μεγαλείον της. Είς τήν κάπως βέβηλον αὐτήν ἐπέμβασιν πρός συμπλήρωσιν της ίστορίας της Γενέσεως, ήμπορεί κανείς εὔκολα νά ἀναγνωρίση τούς ἱστορικούς ρόλους τοῦ ἐλληνικοῦ καί τοῦ ἰουδαϊκοῦ ἔθνους, πού ἔταξεν εἰς αὐτούς ἡ μοῖρα καί πού διεδραμάτισαν εἰς τούς κύκλους τῶν αἰώνων καί πού ἔχουν τήν θέλησιν νά διαδραματίσουν καί είς τό μέλλον. Ρόλος άληθινά μεγαλειώδης, ζηλευτός, θεῖος. Τό μεγαλεῖον καί τό κάλλος τῆς θείας δημιουργίας είναι ἔννοιαι ἀλληλένδετοι. Δέν ἡμπορεί κανείς νά λατρεύη τό μεγαλεῖον τῆς δημιουργίας χωρίς ταὐτόχρονα νά θαυμάζη τήν ώραιότητά της. ή λατρεία τοῦ Ύψηλοῦ καί ὁ θαυμασμός τοῦ Ώραίου κατέστησαν τούς δύο άρχαίους λαούς μας συνεργάτας καί τούς ἔταξαν είς δύο παραλλήλους δρόμους, όδηγούντας είς τό ίδιον τέρμα: τήν έξερεύνησιν των κεκαλυμμένων μυστηρίων της ζωής, τήν τελειοποίησιν της άνθρωπίνης φύσεως, τόν πολιτισμόν.

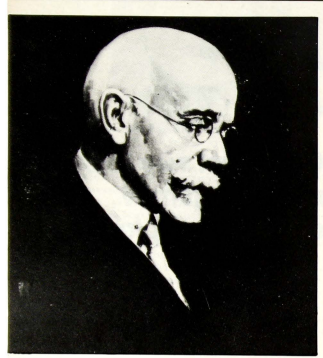
'Από πότε ἐγνωρίσθησαν οἱ "Ελληνες μέ τούς 'Ιουδαίους; Είναι τόσον πανάρχαιοι οἱ λαοί μας, ὥστε ἡ ἱστορία δέν εἶναι ἱκανή νά φθάση τά πρῶτα βήματα τῆς ζωῆς των. Πρέπει πάντως νά παραδεχθῶμεν ὅτι διά πρώτην φοράν οἱ 'Εβραῖοι ἤλθον εἰς ἐπαφήν μέ τούς 'Ἰωνας. Διότι εἰς τό βιβλίον τοῦ προφήτου Δανιήλ οἱ "Ελληνες ἀποκαλοῦνται «Γιαβανείμ» δηλαδή 'Ἰωνες, ὀνομασία πού διατηρεῖται ἀκόμη καί σήμερον εἰς τήν ἑβραϊκήν γλώσσαν. Ἡ γλωσσολογική αὐτή καθοδήγησις εἶναι σύμφωνος καί πρός τά ἱστορικά δεδομένα. Μεταξύ τῆς 'lουδαίας καί τῶν ἰωνικῶν ἐλληνικῶν ἀποικιῶν τῆς Μικρᾶς 'Ασίας ἤσαν ἐγκατεστημένοι οἱ πολυταξειδεμένοι Φοίνικες. Αὐτοί, μέ τό ναυτικόν των καί μέ τό ἐμπόριον, εἶχον σχέσεις καί μέ τούς 'lωνας καί μέ τούς 'lουδαίους. Τό ἔθνος λοιπόν τῶν Φοινίκων ἔφερεν εἰς πρώτην ἐπαφήν καί γνωριμίαν τούς "Ελληνας καί τούς 'Εβραίους καί ἐδίδαξεν εἰς ἀμφοτέρους τό ἐμπόριον καί τήν μετανάστευστικος τος Ελληνας καί τήν μετανάστευστικος 'Βλ

Ποία είναι ή πρώτη ίστορική ἐκδήλωσις συνεργασίας μεταξύ τῶν δύο λαῶν μας: Ἐάν θελήσωμεν νά πιστεύσωμεν είς τήν ἐκδοχήν μερικῶν νεωτέρων Ιστορικῶν, ἡ έλληνοεβραϊκή αὐτή συνεργασία ἐσημειώθη ἀπό τῆς ἐποχής του Βασιλέως Δαβίδ, δηλαδή τόν 10ον αἰῶνα πρό Χριστου. Είς τό βιβλίον του Σαμουήλ άναφέρεται ὅτι ὁ πρώτος έβραϊκός μισθοφορικός στρατός, ὁ ὁποῖος είχε σχηματισθή ύπό του Βασιλέως Δαβίδ, ἀποτελεῖτο ἀπό τούς «Κερετείμ» ἤ, κατ' ἄλλην προφοράν, «Κρετείμ». Κρέτ καί πληθυντικός «Κρετείμ» δέν ήσαν άλλοι ἀπό τούς Κρήτας οί όποιοι από τότε διεκρίνοντο διά τάς έξόχους των πολεμικάς άρετάς. Χάρις είς τήν μικράν άλλά γενναίαν καί άφωσιωμένην αὐτήν βασιλικήν φρουράν ὁ κατόπιν Προφητάναξ όχι μόνον έξησφάλισε τόν θρόνον του έναντι τόσων ἄλλων ἀντιζήλων, ἀλλά καί ἐπεξέτεινε τά ὅρια τοῦ μικροῦ του βασιλείου πού εἶχεν ὡς πρωτεύουσαν καί ώς όρμητήριον τήν Χεβρῶνα ἐπί τῶν πρός τά νότια τῆς Ἱερουσαλήμ βουνῶν τῆς Ἰουδαίας. Νά εἶναι ἄραγε άπλη σύμπτωσις τό ὅτι, ἐνῶ Κρητες στρατιῶται ἐβοήθουν τόν Δαβίδ νά στερεώση τήν βασιλείαν του ἐπί τῆς Ἱερουσαλήμ καί νά ἐμπνευσθῆ ἀπό τήν Σιών τούς μελιρρήτους ψαλμούς του, ἄλλοι "Ελληνες Δαναοί ήγωνίζοντο ταὐτοχρόνως όλίγον βορειότερα διά νά ἐκπορθήσουν τήν Τροίαν καί νά δώσουν είς τόν "Ομηρον τό ὑλικόν διά νά συντάξη τήν άθάνατον Ίλιάδα του;

Θά πρέπει νά διανύσωμεν Ιστορικήν ἀπόστασιν ἐπτά

★ Κείμενο διαλέξεως πού ἔγινε στίς 22 Φεβρουαρίου 1953 στήν 'Ισραηλιτική Μορφωτική Λέσχη Θεσσαλονίκης.

# Οἱ δεσμοί τῶν Ἑλλήνων καί Ἰσραηλιτῶν ἀνά τήν ἰστορίαν



Ο 'Ελευθέριος Βενιζέλος

σχεδόν αιώνων διά νά ἐπανίδωμεν τούς Ἰουδαίους συνεργαζομένους μέ τούς "Ελληνας ύπό τό ἔνδοξον καί ἐκπολιτιστικόν σκῆπτρον τοῦ Μακεδόνος ᾿Αλεξάνδρου τοῦ Μεγάλου. Δέν διεσώθησαν δυστυχῶς μέχρις ἡμῶν ίστορικά μνημεῖα πού νά μᾶς βοηθοῦν εἰς τήν ἀναδίφησιν τῶν σχετικῶν μέ τό θέμα αὐτό ίστορικῶν γεγονότων κατά τήν προμακεδονικήν περίοδον. Τό άδηφάγον πῦρ, πού ἔκαυσε τούς τόμους τῆς ἀλεξανδρινῆς βιβλιοθήκης, ἀπέκρυψεν ἀσφαλῶς πολλά στοιχεῖα τῆς έλληνοεβραϊκής ἐπαφής καί συνεργασίας κατά τήν προμακεδονικήν περίοδον. Πάντως πρέπει νά θεωρηθή πιθανώτατον ὅτι οί Έλληνες του Χρυσου Αίωνος του Περικλέους εύρίσκοντο είς πνευματικήν έπαφήν μέ τούς 'Ιουδαίους πού είχαν έν τῶ μεταξύ ἐπαναπατρισθή ἀπό τήν αἰχμαλωσίαν τῆς Βαβυλῶνος καί εἶχαν ἀρχίσει νά συντάσσουν είς γραπτά κείμενα τάς μέχρι τότε προφορικάς παραδόσεις τῆς Ἱερᾶς Βίβλου. Πρέπει ἐπίσης νά θεωρηθῆ ώς λίαν πιθανόν ότι οί 'Αθηναΐοι τοῦ 5ου π.Χ. αἰῶνος κατεῖχον όλικήν ή μερικήν μετάφρασιν της έβραϊκης Άγίας Γραφής προγενεστέραν ἐκείνης τῶν Ἑβδομήκοντα. Πῶς ἄλλως ἡμπορεῖ νά ἐξηγηθῆ τό ὅτι ὁ πατήρ τῆς Χριστιανικής Έκκλησίας Εὐσέβειος ὀνομάζει τόν Πλάτωνα «φιλόσοφον έξ 'Ιουδαίων», καί ποίαν έξήγησιν ήμποροῦμεν νά εὔρωμεν εἰς τό ἱστορικόν γεγονός ὅτι οἱ πλατωνικοί φιλόσοφοι τῶν ᾿Αθηνῶν ἡρέσκοντο νά συζητοῦν εἰς τά συμπόσιά των θέματα σχετικά μέ τήν έβραϊκήν θεολογίαν καί μέ τήν ἐσωτερικήν θρησκευτικήν ζωήν τῶν συγχρόνων των 'Ιουδαίων;

"Όπως δμως καί έάν έχουν τά πράγματα, όλα τά προεκτεθέντα δέν άποτελοῦν παρά τόν πρόλογον τῆς Ιστορίας τῆς έλληνοϊουδαϊκῆς φιλίας καί συνεργασίας. Τό κεφάλαιον τῆς ἐνδόξου καί καρποφόρου αὐτῆς Ιστορίας

αρχίζει πράγματι ἀπό τῆς ἡμέρας κατά τήν ὁποίαν ὁ νεαρός πρίγκηψ τῆς μακεδονικῆς Πέλλης, ὁ μετέπειτα 'Αλέξανδρος ὁ Μέγας, ἐπάτησε μέ εὐλάβειαν τό ἱερόν χῶμα τῆς 'Ιερουσαλήμ. 'Από τῆς στιγμῆς πού ὁ φλογερός αὐτός ὅσον καί τό "Εθνος του πολεμιστής εἰσῆλθεν εἰς τήν πρωτεύουσαν τῆς 'Ιουδαίας καί, ἀντί νά κατασφάξη, ὡς τοῦ συνίστα ὁ Παρμενίων, τόν λευχειμονοῦντα 'Αρχιερέα Γιαδοῦ, ἐγονυπέτησε διά νά τόν προσκυνήση, ἡ ἀνθρωπότης ἤλλαξε μορφήν καί μία νέα περίοδος τῆς ἀνθρωπίνης ἰστορίας ἐγκαινιάσθη.

Είχον ἀπορρίψει προηγουμένως οἱ Ἰουδαῖοι τό μήνυμα τοῦ ᾿Αλεξάνδρου ὅπως συμμαχήσουν μετ᾽ αὐτοῦ κατά τῶν Περσῶν. Ἡ θέσις τοῦ ᾿Αρχιερέως ἤτο λεπτή. Είχε συνάψει πρό τῆς μακεδονικῆς ἐκστρατείας σπονδάς εἰρήνης μετά τοῦ Πέρσου Βασιλέως Δαρείου καί τό καθῆκον τῆς τιμῆς τοῦ ἐπέβαλλε νά μείνη τουλάχιστον οὐδέτερος. Οἱ στρατηγοί τοῦ ᾿Αλεξάνδρου ἐφαντάζοντο ὅτι ὁ νικητής Μακεδών Βασιλεύς, εἰσερχόμενος εἰς τήν Ἱερουσαλήμ, θά ἐτιμώρει αὐστηρά τούς περιφρονήσαντας τό μήνυμά του. Καί ὅταν, ἐν μέσφ καταπλήξεως τῶν παρισταμένων, ὁ Παρμενίων τόν ἢρώτησε: «Τί δήποτε, προσκυνούντων αὐτόν ἀπάντων, αὐτός προσκυνήσειε τόν Ἰουδαίων ἀρχιερέα», ὁ εὐγενής Μακεδών Βασιλόπαις ἀπήντησε: «Οὐ τοῦτον προσεκύνησα, ἀλλά τόν Θεόν οὖ τῆ ἀρχιερωσύνη οὖτος τετίμητε.»

Ήτο ὁ πρῶτος ἀσφαλῶς "Ελλην, ὁ πρῶτος Εὐρωπαῖος ὁ ὁποῖος ἐτίμα δημοσία τόν ἰουδαϊκόν Θεόν. Ήτο ή πρώτη ἐπίσημος ἐπαφή μεταξύ τῆς ἑλληνικῆς σοφίας καί τῆς ἰουδαϊκῆς θεολογίας. Τό πρῶτον κράμα δύο πολυτίμων μετάλλων ἀπό τήν σύνθεσιν τῶν ὁποίων προέκυψεν ό εὐρωπαϊκός πολιτισμός. Δέν ήμπορῶ νά είμαι βέβαιος ὅτι ἀληθεύει τό κοινῶς καί μεθ' ίλαρότητος λεγόμενον ὅτι ἡ σημερινή ὄψις τοῦ κόσμου θά ἦτο διάφορος ἐάν ἡ μύτη τῆς Κλεοπάτρας είχε κάπως διαφορετικήν κατατομήν. Ήμποροῦμεν ἐν τούτοις νά εἴμεθα ὅλοι βέβαιοι ὅτι τό ἀνθρώπινον πνεῦμα καί ὁ χριστιανισμός ίδιαιτέρως, δέν θά είχαν τήν ἐξέλιξιν τήν ὁποίαν ἔσχον, ἐάν δέν ἐλάμβανε χώραν ἡ φιλική αὐτή πρώτη συνάντησις τοῦ ἐθνικοῦ ἐκπροσώπου τοῦ ἑλληνισμοῦ μετά τοῦ θρησκευτικοῦ ἡγέτου τοῦ ἰουδαϊκοῦ ἔθνους. Εἰς τήν ίστορίαν των άνθρώπων πολλάκις μικρά αίτια ἔσχον τεράστια ἐπακόλουθα. Ἡ εὐδιαθεσία τοῦ ᾿Αλεξάνδρου τήν στιγμήν πού ανήρχετο τό δρος Σκοπός, από δπου ήτο καί είναι πάντοτε περίβλεπτος ή ώραία 'Ιερουσαλήμ, καί ή αἰφνίδιος μεταβολή τῆς ὀργῆς του εἰς θωπείαν, ήμπορεί νά χαρακτηρισθή ώς μία ἀπό τάς πλέον κρισίμους καί ἀποφασιστικάς στιγμάς διά τήν πορείαν τοῦ ἀνθρωπίνου πνεύματος. Τοιαύτης σπουδαιότητος κρισίμους στιγμάς όλίγας γνωρίζει ή Ιστορία των άνθρώπων.

'Έκεῖνο πού είναι ἄξιον ιδιαιτέρας προσοχῆς καί παρατηρήσεως είς τήν περίστασιν αὐτήν είναι τό γεγονός ὅτι οἱ 'Ιουδαῖοι δέν προέβαλον καμμίαν ἀντίστασιν εἰς τήν εἴσοδον τοῦ 'Αλεξάνδρου καί τῶν μακεδονικῶν φαλάγγων του εἰς τήν 'Αγίαν Πόλιν. Οἱ 'Ιουδαῖοι, ὅπως καί οἱ "Ελληνες, ἤσαν καί εἶναι λαοί ὑπερήφανοι καί ζηλωταί τῆς ἐλευθερίας των καί οὐδέποτε παρέδωσαν εἰς ξένους, χωρίς ἐσχάτην ἀντίστασιν, τό πολυτιμότατον αὐτό ἀγαθόν. "Όπως εἰς τήν μακράν Ιστορίαν τοῦ ἐλληνικοῦ ἔθνους, ἀπό τῶν Θερμοπυλῶν μέχρι τῆς 'Αλβανίας, δέν σημειοῦται περίπτωσις ἀμάχου ὑποταγῆς του εἰς ξένους ἐπήλυδας, ἔτσι καί τό ἔθνος τῶν 'Ιουδαίων, ἀπό τήν Γιο-

## Οἱ δεσμοί τῶν Ἑλλήνων καί Ἰσραηλιτῶν ἀνά τήν ἱστορίαν

ταπάτ καί τό Μπετάρ μέχρι τῆς ἀνίσου καί νικηφόρου ἀναμετρήσεώς του πρός πολλαπλασίους πρός αὐτό ἐπιδρομεῖς τόν Μάϊον τοῦ 1948, ποτέ δέν ὑπετάγη χωρίς νά δοκιμάση τήν τύχην τῶν ὅπλων.

Οί άρχαῖοι ὅμως καί πολύπειροι λαοί εἶναι προικισμένοι μέ ὀξείαν διαίσθησιν καί ἔχουν τήν ἰκανότητα νά διακρίνουν τούς έλευθερωτάς ἀπό τούς τυράννους, τούς φίλους ἀπό τούς ἐχθρούς, τούς ὁμοίους ἀπό τούς ἀνομοίους. Είς τόν 'Αλέξανδρον οί 'Ιουδαῖοι τῆς ἐποχῆς του είδον τόν άντιπρόσωπον ένός εύγενοῦς καί φιλελευθέρου ἔθνους ἐμφορουμένου, ὅπως καί αὐτοί ἀπό τήν διάθεσιν της άνυψώσεως τοῦ άνθρωπίνου πνεύματος πρός ὄσον τό δυνατόν ύψηλότερα ἐπίπεδα διά τήν γνωριμίαν της θεότητος. Διησθάνθησαν ὅτι ἀπό τήν ἐπαφήν των μέ τούς "Ελληνας, άντί νά χάσουν τήν έλευθερίαν των, θά τούς ἐδίδετο ἡ εὐκαιρία νά ἀνταλλάξουν τά πλούσια πνευματικά των άγαθά, νά δώσουν θεολογίαν καί άνθρωπισμόν καί νά άντλήσουν φιλοσοφίαν, κάλλος καί μέτρον. Καί είς τά προγνωστικά των αὐτά οἱ πρόγονοί μου δέν διεψεύσθησαν.

Οί Ιστορικοί ὅλων τῶν αἰώνων εἶναι γεμάτοι ἀπό θαυμασμόν διά τά ἀποτελέσματα τῆς ἐλληνοϊουδαϊκῆς συνεργασίας πού ἐγκαινιάσθη ἀπό τήν παρουσίαν τοῦ ᾿Αλεξάνδρου καί τῶν ἐπιγόνων του εἰς τήν Μικράν ᾿Ασίαν. Οἱ Ἑβραῖοι, ἐκμαθόντες τήν ἐλληνικήν γλώσσαν, ἐδιάβασαν τόν "Ομηρον, τόν Πλάτωνα καί ὅλους τούς ἄλλους Ἑλληνας ποιητάς καί φιλοσόφους καί ἐμέθυσαν ἀπό ἐνθουσιασμόν. Οἱ Ἑλληνες, ἀναγνώσαντες τά ἰουδαϊκά ἱερά κείμενα, συνεμερίσθησαν τήν ἐβραϊκήν θεμελιώδη ἀρχήν περί τοῦ ἐνιαίου τοῦ Θεοῦ, τῆς ἀνωτέρας ἀξίας τῆς ἀνθρωπίνης ὑπάρξεως καί τῆς ὑπεραξίας τοῦ πνεύματος ἀπέναντι τῆς ΰλης.

Πολλοί 'Ιουδαΐοι συνεξεστράτευσαν μετά τοῦ 'Αλεξάνδρου είς τά ἐνδότερα τῆς ᾿Ασίας, καί, ὅταν μετά τόν πρόωρον αὐτοῦ θάνατον, οί Πτολεμαῖοι ἐγκατέστησαν τήν δυναστείαν των είς τήν Αἴγυπτον, ή 'Αλεξάνδρεια καί ή 'Ηλιούπολις μετεβλήθησαν ένωρίς είς κέντρα έλληνοϊουδαϊκής παιδείας. Υπό τήν αιγίδα Δημητρίου τοῦ Φαληρέως έλληνίζοντες 'Ιουδαΐοι σοφοί μετεγλώττισαν τά Ιερά ἰουδαϊκά βιβλία εἰς τήν κοινήν έλληνικήν. Διά νά έμφανισθή ό χριστιανισμός δέν ύπελείπετο πλέον παρά τό θαῦμα καί ὁ Παῦλος. Χωρίς τό θαῦμα, ὁ Παῦλος δέν θά είχε κήρυγμα. Καί χωρίς τόν Παῦλον, τό θαῦμα θά ἔμενεν ίσως μέσα είς τά στενά ἰουδαϊκά πλαίσια. Οὔτε ὅμως τό θαϋμα, οὔτε ὁ Παῦλος μαζί θά ἐδημιούργουν τόν χριστιανισμόν, ἐάν ἡ ἰουδαϊκή διανόησις δέν ἐξησφάλιζε τό κατάλληλον κοσμοπολιτικόν τότε ὄργανον τῆς έλληνικής γλώσσης διά νά έλθη είς ἐπαφήν μέ τόν κυριαρχούντα παγανισμόν.

Οί Θεοί τοῦ 'Ολύμπου ἐξεθρονίσθησαν. Εἴδωλα στημένα καί εὐλαβούμενα ἐπί αἰώνας, κατεκρημνίσθησαν. Τά θεμέλια τοῦ ρωμαϊκοῦ κράτους ὑπέστησαν τούς πρώτους των κλονισμούς καί ἔνα νέον πνευματικόν φῶς ἀνέτειλεν ἀπό τήν ἐλληνοϊουδαϊκήν 'Ανατολήν. Φῶς λαμπρόν καί ἄσβεστον πού φωτίζει καί καθοδηγεῖ ἀκόμη τούς ἀνθρώπους εἰς τόν δρόμον τῆς ἀναζητήσεως τῆς αληθείας καί τῆς ἀποκαλύψεως τῶν μυστικῶν τῆς ζωῆς.

Ή γνωριμία καί ή φιλία τῶν Ἑλλήνων καί τῶν Ἰσραηλιτῶν, ἐγκαινιασθεῖσα ὑπό τόσον αἰσίους οἰωνούς, ὑπό τό σκῆπτρον τοῦ μακεδόνος ἀετιδέως, ἐσυνεχίσθη ἐπί πολλούς αἰώνας ἔπειτα. ᾿Αθηναῖοι καί Λακεδαιμόνιοι ἐ-

πεσκέπτοντο άθρόα τά Ίεροσόλυμα, τυγχάνοντες φιλικωτάτης φιλοξενίας τήν όποίαν αὐτοί, λάτραι τοῦ ξενίου Διός, ἀνταπέδιδον δαψιλῶς.

Είναι χαρακτηριστικόν καί άξιον ἰδιαιτέρας προσοχής τό κείμενον ψηφίσματος τοῦ Δήμου 'Αθηναίων πρός τόν 'Εθνάρχην τῶν 'Ιουδαίων 'Υρκανόν, διασωθέντος εἰς τό 15ον βιβλίον τῆς 'Ιουδαϊκῆς 'Αρχαιολογίας τοῦ Φλαβίου 'Ιωσήπου.

«'Επειδή 'Υρκανός 'Αλεξάνδρου, ἀρχιερεύς καί ἐθνάρχης τῶν 'Ιουδαίων — λέγει τό ψήφισμα — διατελεῖ κοινἢ τε τῷ δήμω καί ἰδία τῶν πολιτῶν ἐκάστω εὐνοῶν καί πάση χρώμενος περί αὐτούς σπουδἢ, καί τούς παραγιγνομένους 'Αθηναίων ἢ κατά πρεσβείαν ἢ κατ' ἰδίαν πρόφασιν ὡς αὐτόν ὑποδέχεται φιλοφρόνως καί προπέμπει τῆς ἀσφαλοῦς αὐτοῦ ἐπανόδου προνοούμενος, καί προαίρεσιν ἔχει ποιεῖν ἡμᾶς ὅ,τι ποτ' ἄν δύναται ἀγαθόν, τιμῆσαι τόν ἄνδρα χρυσῷ στεφάνω ἀριστείω κατά τόν νόμον καί στῆσαι αὐτοῦ εἰκόνα χαλκῆν ἐν τῷ τεμένει τοῦ δήμου καί τῶν χαρίτων, ἀνειπεῖν δέ τόν στέφανον ἐν τῷ θεάτρω διονυσίοις τραγωδῶν τῶν κοινῶν ἀγομένων καί παναθηναίοις καί ἐλευσινίοις καί ἐν τοῖς γυμνικοῖς ἀγῶσι...».

Είχαν λοιπόν στήσει οί 'Αθηναῖοι εἰς τήν ἀγοράν των χαλκοῦν ἄγαλμα τοῦ ἐθνάρχου τῶν 'Ιουδαίων καί ἐμνημόνευον τό ὄνομα αὐτοῦ εἰς τάς ἑορτάς των διονυσίων καί τῶν παναθηναίων καί τῶν ἐλευσινίων εἰς ἔνδειξιν τιμῆς καί εὐγνωμοσύνης διά τά φιλικά πρός τόν ἀθηναϊκόν δῆμον αἰσθήματά του. Ἡ τιμή ἡ γενομένη εἰς τόν Ἑβραῖον ἐθνάρχην ἤτο βεβαίως μεγάλη καί ἐξαιρετική, γνωστοῦ ὄντος ὅτι οἱ "Αρχοντες τοῦ Κλεινοῦ "Αστεως ἤσαν πολύ φειδωλοί εἰς τήν ἀπονομήν τοιούτων πολλαπλῶν μάλιστα διακρίσεων.

Εἰς τήν τοιαύτην ἐκδήλωσιν αἰσθημάτων φιλίας πρός τούς ἀρχαίους Ἰουδαίους δέν ὑπελείφθησαν καί οἱ σύγχρονοί των Λακεδαιμόνιοι, οἱ ὁποῖοι μάλιστα ἔβλεπον εἰς αὐτούς περιέργως ὄχι μόνον καλούς φίλους, ἀλλά καί φυλετικῶς συγγενεῖς καί ὁμαίμονας. Ἰδού τί λέγει ἔνα ἄλλο ψήφισμα σωζόμενον εἰς τήν 12ην βίβλον τῆς ἰδίας ᾿Αρχαιολογίας τοῦ Ἰωσήπου καί τό ὁποῖον διεβιβάσθη ὑπό τοῦ Βασιλέως τῶν Σπαρτιατῶν ᾿Αρείου πρός τόν ᾿Αρχιερέα ὑνίαν.

«Βασίλεύς Λακεδαιμονίων "Αρειος, 'Ονία χαίρειν. 'Εντυχόντες γραφή τινι εὔρομεν ώς ἐξ ἐνός εἶεν γένους 'Ιουδαῖοι καί Λακεδαιμόνιοι ὡς ἐκ τῆς πρός "Αβραμον οἰκειότητος. Δίκαιον οὖν ἐστίν ἀδελφούς ὑμᾶς ὄντας διαπέμπεσθαι πρός ἡμᾶς περί ὧν ἄν βούλησθε. Ποιήσομεν δέ καί ἡμεῖς ταὐτό καί τά θ' ὑμέτερα ἴδια νομιοῦμεν καί τά αὐτῶν κοινά πρός ὑμᾶς ἔξομεν...»

Καί τά μέν αἰσθήματα φιλίας καί βοηθείας τά ἀναφερόμενα εἰς τό ψήφισμα ἀνταποκρίνονται πρός τά ἱστορικά δεδομένα. Ἡ διαβεβαίωσις ὅμως τοῦ Λακεδαιμονίου Βασιλέως ὅτι διεσώζετο εἰς αὐτούς γραφή μαρτυροῦσα ὅτι οἱ Λακεδαιμόνιοι ἤσαν συγγενεῖς τῶν Ἰουδαίων, ὡς προερχόμενοι καί αὐτοί ἀπό τόν ᾿Αβραάμ, φαίνεται ἀρκετά περίεργος. Οἱ Ἰουδαῖοι ἀνήκουν εἰς τήν σημιτικήν φυλήν ἐνῶ οἱ "Ελληνες, συμπεριλαμβανομένων καί τῶν Λακεδαιμονίων, εἰς τήν ἀρίαν ἰνδοευρωπαϊκήν οἰκογένειαν. Πῶς λοιπόν οἱ ἀπόγονοι τοῦ Λεωνίδα ἐπίστευον ὅτι ἤσαν συγγενεῖς μέ τούς ἀπογόνους τῶν Μακαβαίων; Ἐρώτημα εἰς τό όποῖον οἱ σύγχρονοι ἱστορικοί καί ἀρχαιολόγοι δέν φαίνονται διατεθειμένοι νά δώσουν θετι-

# Οἱ δεσμοί τῶν Ἑλλήνων καί Ἰσραηλιτῶν ἀνά τήν ἰστορίαν



΄Η θρυλική συνάντησις τοῦ Μεγάλου 'Αλεξάνδρου μέ τόν 'Αρχιερέα Γιαδοῦ. Σχέδιο τοῦ 'Ιουλίου Καΐμη

κήν ἀπάντησιν.

Τό έρώτημα ἐν τούτοις καθίσταται περιεργότερον ἀπό τό κείμενον τῆς ἀπαντήσεως πού ἔστειλαν ἔπειτα ἀπό καιρόν οἱ Ἰουδαῖοι εἰς τούς Σπαρτιάτας καί εἰς τό ὁποῖον ὑπερθεματίζουν εἰς τήν διαβεβαίωσιν περί κοινῆς αὐτῶν καταγωγῆς ἡ ὁποία, λέγουν, μαρτυρεῖται καί ἀπό τά ἱερά ἰουδαϊκά βιβλία. Ὁ μακαβαῖος βασιλεύς Ἰωνατάν, ἀποστείλας πρέσβεις εἰς Ρώμην διά νά ἀνανεώσουν τήν φιλίαν του μετά τῆς συγκλήτου, παρήγγειλεν αὐτούς ὅπως κατά τήν ἐπιστροφήν των διέλθουν ἐν Σπάρτης διά νά ἐπιδόσουν τήν κατωτέρω ἐπιστολήν του.

«'Αρχιερεύς 'Ιωνάθης τοῦ ἔθνους τῶν 'Ιουδαίων καί ἡ γερουσία καί τό κοινόν τῶν Ἰουδαίων, Λακεδαιμονίων ἐφόροις καί γερουσία καί δήμω τοῖς ἀδελφοῖς χαίρειν... 'Επί τοῖς ἔμπροσθεν χρόνοις κομισθείσης 'Ονία τῶ γενομένω ἀρχιερεῖ παρ' ἡμῖν παρ' 'Αρείου τοῦ βασιλεύοντος ύμῶν ἐπιστολῆς περί τῆς ὑπαρχούσης ἡμῖν πρός ὑμᾶς συγγενείας, τήν τε ἐπιστολήν ἐδεξάμεθα προθύμως, οὐ δεόμενοι τῆς τοιαύτης ἀποδείξεως διά τό ἐκ τῶν [ερῶν ἡμῶν πέπεισθαι γραμμάτων. Τό μέν οὖν προκατάρχειν τῆς ἀναγνώσεως, οὐκ ἐδοκιμάζομεν, μή καί προαρπάζειν δοκούμεν τήν παρ' ύμῶν δεδομένην δόξαν πολλών δέ χρόνων διαγεγενημένων ἀπό τῆς ἐξ ἀρχῆς ἀναποληθείσης ἡμῖν οἰκειότητος, ἐν ταῖς ἰεραῖς καί έπωνύμοις ήμέραις θυσίας τῶ Θεῷ προσφέροντες καί ὑπέρ τῆς ὑμετέρας σωτηρίας τε καί νίκης αὐτόν παρακαλούμεν. Πολλών δέ ήμας πολέμων περιστάντων διά τήν τών νειτνιαζόντων πλεονεξίαν, οὐθ' ύμιν οὐτ' ἄλλοις τών προσηκόντων ήμιν ένοχλειν έκρίναμεν..».

Τό πράγμα ἀρχίζει νά γίνεται, μά τήν ἀλήθειαν, διά τούς ἀρχαιολόγους τοὐλάχιστον, σκανδαλῶδες. "Όχι

μόνον οί Σπαρτιάται, άλλά καί οί 'Ιουδαῖοι διαβεβαιώνουν ὅτι καί τά ἰδικά των βιβλία ὁμιλοῦν περί τῆς συγγενείας των μέ τούς Λακεδαιμονίους.

Όταν πρό τεσσαρακονταετίας ήνοίχθη ἀπό τῶν στηλῶν τῆς «Ἰσραηλιτικῆς Ἐπιθεωρήσεως» τοῦ ἀειμνήστου Χαΐμη συζήτησις περί του θέματος αὐτου, ἐξηνέχθησαν διάφοροι γνώμαι. 'Ο δεινός έβραϊστής Μωϋσης Χαΐμης ἀνέτρεξεν είς χωρίον τῆς Αης βίβλου τῆς 'Αρχαιολογίας του Ίωσήπου ὅπου μεταξύ ἄλλων ίστοροῦνται, ἐν συμ-Φωνία μέ τήν βίβλον της Γενέσεως, ότι μετά τόν θάνατον της Σάρρας, ὁ 'Αβραάμ ἔλαβε νέαν σύζυνον, τήν Χετούραν ἐκ τῆς ὁποίας ἀπέκτησε καί ἄλλα 6 τέκνα. Εῖς ἐκ τῶν υίῶν αὐτῶν ἦτο ὁ "Αφρα. Τήν θυγατέρα τοῦ "Αφρα τούτου συνεζεύχθη ό 'Ηρακλης καί ἐκ τοῦ γάμου των ἐγεννήθη ὁ Δίδωρος. Ὁ Δίδωρος αὐτός ήτο, κατά τήν γνώμην του Χαΐμη, είς ἀπό τούς γενάρχας τῶν Λακεδαιμονίων. 'Ο καθηγητής της Θεολογίας 'Ιων. Μποσδογιάννης ἐπεκαλέσθη ἐξ ἄλλου τήν μαρτυρίαν τῶν "Αγγλων ἐθνολόνων De Lathan καί Humboldt διά νά ἀποδείξη ὅτι ἡ Φυλή τῶν Δαναῶν, εἰς τήν ὁποίαν ἀνῆκον καί οἱ Λακεδαιμόνιοι, προήρχετο ἀπό τήν ἰουδαϊκήν φυλήν τοῦ Δάν ήτις, ἐκπατρισθεῖσα ἀπό τά παράλια τῆς ἄνω Γαλιλαίας, κατέφυγεν είς τήν Σπάρτην καί είς τήν Δανίαν. 'Ο 'Αριστείδης Παναγιωτίδης τέλος ύπεστήριξεν ὅτι οἱ Δαναοί, ἀνήκοντες είς τήν φυλήν των Ύξώς, κατέφυγον είς τό "Αργος διωχθέντες έξ Αἰγύπτου ὑπό τοῦ Φαραώ 'Αμάσιος του Αου. Μήπως άραγε ή τελευταία αὐτή ἄποψις εύρίσκει τώρα νέον ἔρεισμα εἰς τήν γενομένην πέρισυ ὑπό τοῦ καθηγητοῦ τοῦ Πανεπιστημίου τῆς Ἱερουσαλήμ Έλιέζερ Τσουκένικ ἀποκάλυψιν πλησίον τοῦ Τέλ-'Αβίβ παλαιοτάτων οἰκισμῶν τῆς φυλῆς τῶν Ύξώς;

'Αλλ' ἄς ἀφήσωμεν τούς ἀρχαιολόγους νά ἐρίζουν καί ἄς ἐπανέλθωμεν εἰς τήν ἐλληνοϊουδαϊκήν φιλίαν, ἡ όποία ἄλλως τε δέν ἔχει ἀνάγκην ἐθνολογικῆς συγγενείας.

Εύρισκόμεθα είς τόν πρώτον προχριστιανικόν αἰώνα κατά τήν διάρκειαν τοῦ ὁποίου ὁ ρωμαϊκός ὁδοστρωτήρ σαρώνει τήν ανεξαρτησίαν των περισσοτέρων λαών του τότε γνωστοῦ κόσμου καί ἐπιβάλλει τήν ἀδυσώπητον κυριαρχίαν του ρωμαϊκου νόμου. Αί έλληνικαί πόλεις, διηρημέναι μεταξύ των, ύποκύπτουν ή μία μετά τήν ἄλλην είς τάς ρωμαϊκάς λεγεώνας καί τά τείχη των κρημνίζονται ἀπό τάς έλεπόλεις, τά νέα ὅπλα τῆς ἐποχῆς. Ὁ Σύλλας πολιορκεῖ τάς 'Αθήνας, αί ὁποῖαι ἀνθίστανται ἀκόμη, μή ἐγνοοῦσαι νά χάσουν ἐκεῖνο πού αὐταί κατ' ἐξοχήν διέδοσαν είς τούς άνθρώπους ώς τό πολυτιμότερον άγαθόν. Τῆς ἀντιστάσεως ἀρχηγός είναι ὁ παρέγγραφος πολίτης 'Αθηνίων ή 'Αριστίων. 'Η πολιορκία καθίσταται από ήμέρας είς ήμέραν περισσότερον στενή καί αί στερήσεις τῶν πολυορκουμένων αὐξάνουν μέ τήν πάροδον τοῦ χρόνου. 'Ο 'Αθηνίων προσφεύγει τότε εἰς τήν έλευθέραν ἀκόμη Ἰουδαίαν καί ζητεῖ ἐπικουρίας εἰς σιτηρά καί είς πολεμοφόδια. Οἱ "Αρχοντες καί ὁ πληθυσμός τῆς Ίερουσαλήμ τά παρέχουν προθύμως καί άφθόνως. Τό "Αστυ άνακουφίζεται προσωρινώς, ή άντίστασις παρατείνεται ἐπί τινα ἀκόμη καιρόν, ἀλλά ὁ τελευταῖος αὐτός φάρος τῆς ἐλληνικῆς ἐλευθερίας σβύνει μετ' ὀλίγον, άφοῦ ἐπρόλαβε νά δεχθη τήν ἀντανάκλασιν τοῦ φωτός τῆς Ἱερουσαλήμ, πού ἔμελλε δυστυχῶς καί αὐτό νά σβεσθή ἔπειτα ἀπό μερικά ἔτη. Μέ τήν ἐκπόρθησιν τῆς 'Ιερουσαλήμ, τήν πυρπόλησιν τοῦ Ναοῦ ἀπό τάς ἀτέγ-

# Οἱ δεσμοί τῶν Ἑλλήνων καί Ἰσραηλιτῶν ἀνά τήν ἱστορίαν

κτους λεγεώνας τοῦ Οὐεσπασιανοῦ καί τοῦ Τίτου, τό ἰουδαϊκόν κράτος καταλύεται κοί ἀρχίζει ὁ γεμάτος μαρτύρια καί ἐξευτελισμούς κύκλος τῆς διασπορᾶς. Ἡ ἐβραϊκή νεολαία ἄγεται ἀπό τούς νικητάς εἰς τόν Ἰσθμόν τῆς Κορίνθου διά νά διανοίξη πορθμόν εἰς τάς ρωμαϊκάς τριήρις καί τά ὀστᾶ τῶν κατά χιλιάδας ἀποθνησκόντων παραμένουν εἰς σωρούς ἐπί δεκάδας ἐτῶν, ἐνῶ ὁ Τίτος μεταφέρει εἰς τήν Ρώμην διά τόν θρίαμβόν του, ὅ,τι ἐκλεκτόν εἴχεν εἰς ἔμψυχα καί εἰς ἄψυχα ἡ 'Αγία Πόλις.

Ή ταπείνωσις τῶν ἀνθρώπων δέν εὐνοεῖ τήν ἐκδήλωσιν εὐγενῶν αἰσθημάτων καί θά ἦτο μάταιον καί ἀφιλοσόφητον νά ἀποπειραθῶμεν ὅπως ἀνεύρωμεν εὐγενεῖς ἑλληνοϊουδαϊκάς ἐκδηλώσεις κατά τήν σκοτεινήν αὐτήν περίοδον τῆς ὑποδουλώσεως, τῶν δύο λαῶν εἰς τόν ἴ-

διον κατακτητήν.

Θά ἀπετέλει ἐπίσης ματαιοπονίαν ἡ ἀναζήτησις στοιχείων ἐλληνοϊουδαϊκῆς συνεργασίας κατά τήν βυζαντινήν περίοδον. Ἡ βυζαντινή ἱστορία εἶναι ἐπηρεασμένη ἀπό φανατισμόν καί ἀπό ἔλλειψιν ἀνοχῆς. Ὁ μεσαίων ἀντιπροσωπεύει διά τήν ἐλευθέραν ἀνθρωπίνην σκέψιν ἔνα ψυχρόν χειμῶνα πνευματικῆς νάρκης. Ἡ Κωνσταντινούπολις, χάρις εἰς τήν ἐπιβιώσασαν ἐπίδρασιν τῆς ἐλληνικῆς διανοήσεως, ἀπετέλεσε διά τήν περίοδον αὐτήν ἀναμφιβόλως ἔνα θερμοκήπιον. ᾿Αλλά καί τῶν θερμοκηπίων τὰ ἄνθη εἶναι συνήθως ἀτροφικά.

Προτοῦ ἐν τούτοις ἡ ἀνθρωπότης περάσει ἀπό τήν μεσαιωνικήν περίοδον εἰς τήν ἐποχήν τῆς ἀναγεννήσεως τῆς κλασσικῆς ἐλληνικῆς παιδείας, ἔνας ἰατροφιλόσοφος Ἰουδαῖος, ἀπό ἐκείνους πού ἡκολούθησαν τήν διαρροήν τῆς φυλῆς πρός τήν ἰβηρικήν χερσόνησον, ὁ διάσημος Μαϊμονίδης ἀναλαμβάνει τήν δύσκολον προσπάθειαν νά διαδόση, εἰς τόν ἀκμάζοντα τότε ἀραβικόν κόσμον τήν ἀριστοτέλειον ἐλληνικήν φιλοσοφίαν.

Ό Μωϋσῆς Μπέν Μαϊμόν ἤ Μαϊμονίδης, τό «φῶς αὐτό τῆς διασπορᾶς», ὡς δικαίως ἐπωνομάσθη, ὑπῆρξε τόσον ἀριστοτελικός καί διέδοσε τόσον ἀριστοτεχνικά εἰς τούς συγχρόνους του τάς ἰδέας τοῦ 'Αριστοτέλους, ὥστε νά καταλάβη, ἐν σχέσει πρός αὐτόν εἰς τήν ἱστορίαν τῆς φιλοσοφίας, τήν ἰδίαν θέσιν τήν ὁποίαν κατέχει καί ὁ Φίλων ὁ 'Αλεξανδρινός 'Ιουδαῖος ἑλληνιστής, ἐν σχέσει πρός τόν Πλάτωνα.

Πρέπει νά προχωρήσωμεν είς τήν ώραίαν καί ήρωϊκήν περίοδον τῶν ἀγώνων τοῦ ἐλληνικοῦ ἔθνους διά τήν ἐθνικήν του ἀνεξαρτησίαν διά νά ἀνοίξωμεν πάλιν τό ἐπί μακρόν χρόνον κλειστόν βιβλίον τῆς ἐλληνοϊουδαϊκῆς

φιλίας καί συνεργασίας.

Οί γενναῖοι ἀγωνισταί τῆς Πελοποννήσου, μέ τόν γενναιότερον ἀρχηγόν των Θεόδωρον Κολοκοτρώνην, μάχονται διά νά ἀναστήσουν τήν ἀνεξαρτησίαν τῆς Ἑλλάδος καί διά νά ἐξασφαλίσουν εἰς τό ἐκ κληρονομίας εὐγενές ἐλληνικόν ἔθνος μίαν ζωήν περισσότερον ὑποφερτήν καί ἀνταξίαν τῆς ἱστορίας του. Τά ἡρωϊκά των κατορθώματα προσκρούουν εἰς τάς σκληράς διά τά ἐθνικά δίκαια τῶν ὑποδούλων λαῶν ἀποφάσεις τῆς Ἱερᾶς Συμμαχίας. Οἱ Φιλικοί καί δλοι οἱ ἀνά τόν κόσμον "Ελληνες πατριῶται ἀγωνίζονται καί αὐτοί νά διαφωτίσουν καί νά συγκινήσουν τήν δημοσίαν γνώμην τῶν ἐλευθέρων λαῶν διά νά διασπάσουν τά πολιτικά φράγματα τῆς Ἱερᾶς Συμμαχίας. Εἰς τό Παρίσι, ὅπου πνέει ἀκόμη δροσερά ἡ αὔρα τῆς Γαλλικῆς Ἐπαναστάσεως, ἔνας 'Εβραῖος δημοσιογράφος, ὁ Γεώργιος Λαφίτ, γράφει εἰς τήν

"France Libre" πύρινα ἄρθρα ζητῶν ὅπως ἡ Γαλλία καταστῆ τό ταχύτερον συμπαραστάτις καί βοηθός τῶν Ἑλλήνων προμάχων τῆς ἐλευθερίας. Ἡλεκτρίζει μέ τήν ἀρθρογραφίαν του τάς εὐαισθήτους μάζας τοῦ παρισινοῦ λαοῦ, τάς συνεγείρει εἰς τόν Κεραμεικόν καί ἀναγκάζει τόν Λουδοβῖκον νά ἐξέλθη ἔνα πρωῖ μέ τά νυχτικά του εἰς τόν ἐξώστην τῶν ᾿Ανακτόρων τοῦ Λούβρου διά νά καθησυχάσῃ τά πλήθη καί νά ὑποσχεθῆ βοήθειαν εἰς τούς μαχομένους "Ελληνας.

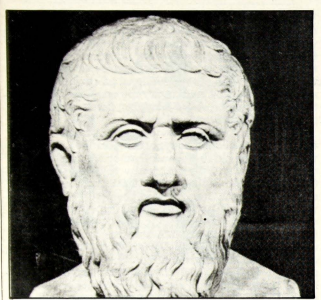
Ένῶ ταῦτα διεδραματίζοντο εἰς τήν γαλλικήν πρωτεύουσαν, ό Μωϋσῆς Γκάστερ, διπλωματικός πράκτωρ τῆς 'Ολλανδίας εἰς τό Βουκουρέστι, ἔσωζε τόν Πρίγκηπα Ύψηλάντην ἀπό τήν καταδίωξιν τῶν Τούρκων, βοηθήσας αὐτόν ἀποτελεσματικά νά διέλθη τά ρουμανοαυστριακά σύνορα. "Όταν δέ, μετά τόν δίκαιον θρίαμβον τῆς ἐλληνικῆς ἐπαναστάσεως καί τήν διεθνῆ ἀναγνώρισιν της έλληνικης άνεξαρτησίας, τῷ προσεφέρθη ὡς ἐνθύμιον ἕνα πολύτιμον δῶρον διά τήν πρᾶξιν του, ἠρνήθη νά τό δεχθή, δώσας τήν βιβλικής έμπνεύσεως ἀπάντησιν ὅτι δέν ἤθελε νά ἀνταλλάξη μέ τό γήϊνον ἐκεῖνο δῶρον τήν ἀνταμοιβήν πού ἀνέμενε νά λάβη ἀπό τόν Θεόν! Τόσον ίερός ἐφαίνετο εἰς τούς πεφωτισμένους Έβραίους τῆς ἐποχῆς ἐκείνης ὁ ἑλληνικός ἀπελευθερωτικός ἀγών. "Αλλο ἐπείσης παράδειγμα τῆς συμπαθείας τήν όποίαν συνήντησεν ό άγών περί άνεξαρτησίας τῶν Έλλήνων μεταξύ τῶν Ἑβραίων τῆς Εὐρώπης εἶναι τό άναφερόμενον ὑπό τοῦ Κωνσταντίνου Δραγούμη περιστατικόν ὅτι ὁ ᾿Αρχιρραββῖνος τῆς Βεστφαλίας ἔκαμε κηρύγματα φιλελληνικά είς τάς Συναγωγάς καί συνέλεγεν ἐράνους μεταξύ τῶν πιστῶν ὑπέρ τῶν ἀγωνιστῶν τῆς Πελοποννήσου.

Διάσημοι καί διεθνοῦς κύρους φιλέλληνες 'Ιουδαῖοι ἐνεφανίσθησαν άργότερα διά τήν ύποστήριξιν τῶν ἐθνικῶν δικαίων τῆς Ἑλλάδος ἐπί τῆς Κρήτης καί τῆς Μακεδονίας, ἐκ τῶν ὁποίων γνωστότεροι ὁ σιωνιστής Μάξ Νορδάου καί ὁ δημοσιολόγος Ραϊνάχ. 'Αργότερον ἀκόμη, όταν μέ τήν μικρασιατικήν συμφοράν ή Έλλάς εύρέθη είς τήν ἀνάγκην νά δεχθη είς τούς κόλπους της εν έκατομμύριον καί διακοσίας χιλιάδας "Ελληνας πρόσφυγας ἐκ Θράκης καί Μικρας Ασίας, ἔνας ἐπιφανής ἐβραιοαμερικανός, ό 'Ανρύ Μοργεντάου, ἐτέθη ἐπί κεφαλῆς μιας διεθνούς κινήσεως άλληλεγγύης πρός τούς "Ελληνας, έλθών είς τήν πόλιν αὐτήν καί έργασθείς ώς Πρόεδρος τῆς Ἐπιτροπῆς ᾿Αποκαταστάσεως Προσφύγων. "Ας πλησιάσωμεν τέλος περισσότερον πρός τάς ἡμέρας μας καί ἄς ἐνθυμηθῶμεν τόν ἡρωϊκόν θάνατον τοῦ Εβραίου καί Σιωνιστοῦ Συνταγματάρχου Μορδοχαίου Φρεζη είς τήν 'Αλβανίαν καί τήν παρουσίαν 800 περίπου Έβραίων έθελοντῶν τῆς Παλαιστίνης εἰς τό βρεταννικόν ἐκστρατευτικόν σῶμα πού ήλθε καί ἐπολέμησεν εἰς τήν Έλλάδα τό 1941.

'Αλλά αἱ ἐκδηλώσεις τῆς ἐλληνοϊουδαϊκῆς φιλίας δέν ὑπῆρξαν ποτέ μονομερεῖς. Οἱ "Ελληνες εἶναι εἰς ὅλας τάς περιστάσεις φιλότιμοι καί, ὅπως ὅλοι μας ἐκ προσωπικῆς πείρας τό γνωρίζομεν, δέν καταδέχονται ποτέ εἰς τάς φιλικάς των σχέσεις νά λάβουν περισσότερα ἀπό δσα αὐτοί εἶναι πρόθυμοι νά δώσουν.

"Όταν ὁ ἰουδαϊσμός τῆς 'Ανατολικῆς Εὐρώπης καί ἄλλων καθυστερημένων χωρῶν ἐδεινοπάθει συκοφαντούμενος μέ τήν λησμονηθεῖσα εὐτυχῶς τώρα γελοίαν κατηγορίαν τοῦ αἵματος, ἔνας ἔξοχος "Ελλην 'Ιεράρχης, ὁ

## Οἱ δεσμοί τῶν Ἑλλήνων καί Ἰσραηλιτῶν ἀνά τήν ἱστορίαν



Προτομή τοῦ Πλάτωνος στό Μουσεῖο τοῦ Βατικανοῦ.

Μητροπολίτης Ζακύνθου **Διονύσιος Λάτας**, ἐκήρυξε παγκόσμιον σταυροφορίαν ἐναντίον τῆς συκοφαντίας ταύτης καί διά τῶν κηρυγμάτων του καί τῶν ὁμιλιῶν του

εὶς διεθνή ἐκκλησιαστικά σὖνέδρια ἔφερε φωνήν παρηγορίας καί δικαιοσύνης εἰς τούς διωκομένους 'lou-δαίους.

"Όταν πάλιν ή 'Αγγλία τοῦ Λόϋδ Τζώρτζ ἐδημοσίευσε τήν 2αν Νοεμβρίου τοῦ 1917 τήν περίφημον Δήλωσιν Μπάλφουρ — τό πρῶτον αὐτό ἐπίσημον ἐνθαρρυντικόν κήρυγμα ὑπέρ τῆς ἐθνικῆς ἀνεξαρτησίας τοῦ 'Ισραήλ — ἡ Έλλάς τοῦ 'Ελευθερίου Βενιζέλου προσεχώρει ἐκ τῶν πρώτων εἰς τήν Δήλωσιν αὐτήν.

Δέν ήμπορεῖ νά τελειώση κανείς τό κεφάλαιον τῆς έλληνοϊουδαϊκής φιλίας χωρίς νά άναμνησθή καί νά έξάρη τήν άδελφικήν άληθινά στάσιν τοῦ έλληνικοῦ λαοῦ ἀπέναντι του έβραϊκου στοιχείου της Έλλάδος κατά τήν τρομεράν περίοδον τοῦ ἐξοντωτικοῦ διωγμοῦ τῶν γερμανών. Δούλοι καί αὐτοί οὐτοι οί "Ελληνες κατά τήν περίοδον αὐτήν εἰς τόν ἴδιον κατακτητήν καί διώκτην, ἐξήντλησαν όλην τήν φυλετικήν των μεγαλοψυχίαν διά νά διασώσουν ὄσους ήμποροῦσαν περισσοτέρους προγεγραμμένους 'Ισραηλίτας. "Ας μοῦ ἐπιτραπή εἰς τό σημεῖον αὐτό νά μνημονεύσω ὅλως ἰδιαιτέρως τήν ὑπέρ του Ίσραηλιτικού στοιχείου της Θεσσαλονίκης ύπέροχον στάσιν τοῦ ἀειμνήστου καί ἀξιοσεβάστου Λευΐτου, του πρώην Μητροπολίτου της πόλεως αὐτης Γεναδίου, ώς καί του τότε 'Αρχιεπισκόπου 'Αθηνών ἀειμνήστου Δαμασκηνού καί του νύν τοιούτου Μακαριωτάτου Σπυρίδωνος των όποίων ή θεάρεστος δράσις κατά τήν περίστασιν ἐκείνην θά μείνη ἀλησμόνητος εἰς τήν ἱστορίαν τοῦ ἰουδαϊσμοῦ.

### 'Επίλογος

Δέν ἡκούσατε παρά μερικά ἐπιφανειακά ἐρανίσματα τῆς ἱστορίας τῶν ἐλληνοϊουδαϊκῶν σχέσεων. Ἡ πλήρης των ἀνάπτυξις θά ἀπήτει καί δοκιμώτερον ὁμιλητήν καί σειράς ὁλοκλήρους διαλέξεων. Ἡ ἐξιστόρησις τῶν σχέσεων τούτων, ἀπό τῆς ἐμφανίσεως τῶν δύο πρωτοπόρων αὐτῶν λαῶν εἰς τάς δύο ἀντικρυνάς ἀκτάς τῆς ἀνατολικῆς Μεσογείου, ἰσοδυναμεῖ μέ τήν ἱστορίαν τῶν πηγῶν τοῦ εὐρωπαϊκοῦ πολιτισμοῦ. Καί δέν ἡμπορεῖ νά ἐναγκαλισθῆ κανείς ἔνα τοιοῦτον ἱστορικόν ὄγκον, κρατῶν ἀνά χεῖρας ὀλίγα, βιαστικά γραμμένα χειρόγραφα.

Δέν είχα καιρόν νά σᾶς κάμω παρά μερικούς ὑπαινιγμούς τῆς ἐλληνιστικῆς περιόδου τῆς Ἰουδαίας, ἡ ὁποία ἐπηρέασε τήν ἰουδαϊκήν σκέψιν καί ἡ ὁποία ἀφῆκε πλεῖστα ἀποτυπώματα εἰς τήν ἰουδαϊκήν ταλμουδικήν φιλολογίαν καί εἰς τό ἐβραϊκόν λεξικόν. Παρέλειψα ἐπίσης νά σᾶς ὑπενθυμίσω τήν ἐπίδρασιν πού ἔσχεν ἡ ἐλληνική ἐπανάστασις καί ἡ ἐλληνική ἀνεξαρτησία εἰς τήν διάνοιαν τῶν ἱδρυτῶν καί κηρύκων τῆς σιωνιστικῆς ἰδέας. Δέν ἀνεδίφησα τά ἔργα τοῦ Θεοδώρου Ἔρτσελ καί τα συγγράμματα τοῦ Μάξ Νορδάου διά νά σᾶς δείξω πόσας φοράς οἱ πρῶτοι αὐτοί φορεῖς τοῦ ἰδανικοῦ τῆς ἐβραϊκής ἐθνικῆς ἀναγεννήσεως ἀναφέρονται εἰς τό προηγούμενον τῆς ἐθνικῆς ἀποκαταστάσεως τοῦ ἑλληνικοῦ λαοῦ, διωγμένου καί αὐτοῦ καί διεσπαρμένου προηγουμένως ὅπως ὁ ἐβραϊκός.

Σᾶς παρακαλῶ ἐν τούτοις νά μοῦ χαρίσητε ὀλίγας ἀκόμη στιγμάς διά νά σᾶς ἀποκαλύψω μερικάς ἀπό τάς ώραιοτέρας σελίδας της συγχρόνου προσεγγίσεως, τοῦ ἐλληνικοῦ καί τοῦ ἰουδαϊκοῦ πνεύματος. "Όπως μᾶς διδάσκουν οί κοινωνιολόγοι, αί μεγάλαι πολιτικαί ἐξορμήσεις τῶν λαῶν συνοδεύονται ἡ καί προετοιμάζονται ἀπό παράλληλον πνευματικήν δημιουργίαν ἐπιφανῶν συγγραφέων καί ποιητῶν, τά ἔργα τῶν ὁποίων χρησιμεύουν ὡς ἄροτρα πρός καλλιέργειαν τοῦ ψυχικοῦ πεδίου καί πρός προετοιμασίαν τῶν μαζῶν διά τά μεγάλα ἐθνικά δημιουργήματα. "Όπως ἡ Γαλλική 'Επανάστασις προητοιμάσθη ἀπό τόν Ρουσσώ καί τόν Μοντεσκιέ καί ὅπως, τῆς ἐθνικῆς παλλιγγενεσίας τῶν 'Ελλήνων, προηγήθησαν ὁ Κοραῆς καί ὁ Φερραῖος, ἔτσι καί τῆς ἐθνικῆς ἀναγεννήσεως τοῦ ἰουδαϊκοῦ λαοῦ, ὑπῆρξε προπομπός μία ἔντονος πνευματική δημιουργία, γνωστή εἰς τήν ἱστορίαν τῆς νεωτέρας ἐβραϊκῆς λογοτεχνίας ὡς περίοδος τῆς «'Ασκαλά» δηλαδή τῆς ἀφυπνίσεως.

Ένας ἀπό τούς ἐπιφανέστερους ἐκπροσώπους τῆς περιόδου αὐτῆς ὑπῆρξεν ὁ μόλις πρό ὀλίγων ἐτῶν ἀποθανών εἰς τό Τέλ-'Αβίβ ποιητής Σασύλ Τσερνιχόβσκυ. 'Ο ποιητής αὐτός ἔγραψεν ἐβραϊκά ποιήματα εἰς γνήσιον ἐλληνικόν πλαίσιον. 'Υπῆρξεν ἐλληνολάτρης ὅσον κανείς ἄλλος ξένος ἐπιφανής διανοούμενος τῆς ἐποχῆς μας. Τά ποιήματά του εἶναι ἐμπνευσμένα ἀπό τόν ἀμέτρητον ἔρωτά του πρός τό ἐλληνικόν κάλλος καί πρός τήν ἐλληνικήν φύσιν. 'Ιδού πῶς σκιαγραφεῖ τήν Ἑλλάδα ὁ Τσερνιχόβσκυ εἰς ἔνα ἀπό τά ὡραιότερά του ποιήματα, τήν ''Dajánira''.

«Χώρα πού άπλώνεται βαθειά στή γαλάζια θάλασσα καί πού περιβάλλεται ἀπ' τά μυστήρια τῶν κυμάτων, Χώρα λοφοσειρῶν στεφανωμένων ἀπό δάση πεύκων καί ἐ-

# Οί δεσμοί τῶν Ἑλλήνων καί Ἰσραηλιτῶν ἀνά τήν ἱστορίαν

ληῶν. Χώρα στήν ὁποίαν πηγές καί ρεύματα ἀναβλύ-ζουν ἀπό μαρμάρινα βάθη καί τά νερά των εἶναι καθαρώτερα καί ἀπό τό δάκρυ. 'Ο ὀνειροπόλος της οὐρανός ἀπλώνεται μπροστά σας, λές πῶς εἶναι τό μάτι τοῦ γαλανοῦ ὁρίζοντα. Στά βουνά της πλανῶνται αἰ μαγικαί καί γεμάται ἀπό χάρι Θεαί, αὶ αἰώνιαι ώραῖαι καί διανθισμέναι ἀπό αἰωνίαν ἄνοιξιν. Θεαί ἐρωτευμέναι μέ τήν ζωήν καί πού κάμνουν νά ἀγαπᾳ κανείς τήν ζωήν μέ πάθος γλυκύ καί θυελλῶδες».

'Ιδού ἐπίσης: πῶς βλέπει καί πῶς ζωγραφίζει ὁ ἑλληνολάτρης αὐτός λυρικός ποιητής τούς "Ελληνας.

«Οί κάτοικοι τῆς χώρας αὐτῆς εἶναι εὔθυμοι, ὡραῖοι, δυνατοί. Σοφία καί δύναμις συνδυάζονται άρμονικά σ' αὐτούς διότι ὁμοιάζουν καί αὐτοί μέ τούς Θεούς των. Έχουν συναίσθησιν τῶν πόθων των καί δέν ἀποκρύπτουν τά θυελλώδη των αἰσθήματα».

Δικαίως λοιπόν έχαρακτηρίσθη ὁ Σαούλ Τσερνιχόβσκυ ὡς «Ἑβραῖος ποιητής μέ ἔλληνικήν ψυχήν».

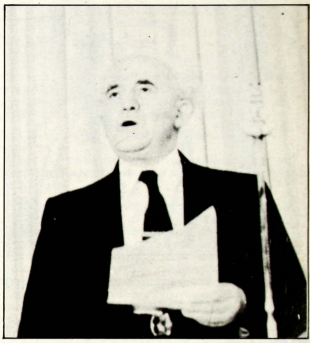
Αλλά μήπως αὐτός ὑπῆρξεν ὁ μόνος ἀπό τούς συγχρόνους Ίσραηλινούς διανοουμένους πού κατεπλάνησαν ἀπό τήν 'Ελλάδα καί ὑπεραγάπησαν τούς "Ελληνας; Αὐτός οὖτος ὁ σημερινός πρωθυπουργός καί στυλοβάτης τοῦ Κράτους τοῦ Ἰσραήλ Δαβίδ Μπέν Γκουριόν έχει άφιερώσει τήν μίαν πλευράν τῆς καρδιᾶς του είς τήν Έλλάδα, τῆς ὁποίας είναι ἀσυγκράτητος θαυμαστής. Εύρισκόμενος τό 1940 είς τό Λονδῖνον, ἐξέμαθε είς τά βάθη τῶν ἀντιαεροπορικῶν καταφυγίων καί κατά τάς μακράς νύχτας καί ήμέρας των γερμανικών ἀεροπορικῶν ἐπιδρομῶν τήν ἑλληνικήν γλώσσαν καί σήμερον άκόμη άφιερώνει τάς ώρας της σχολής του είς τήν άνάγνωσιν άρχαίων Έλλήνων συγγραφέων από τό πρωτότυπον. Τό πρῶτον εἰς τό ἐξωτερικόν ταξεῖδι του ἀφ' ὅτου ίδρύθη τό Κράτος καί ἔγινε πρωθυπουργός του, τό ἔκαμεν είς τήν Έλλάδα τό Νοέμβριον τοῦ 1950, διακαιόμενος ἀπό τόν πόθον νά γνωρίση ζωντανήν τήν 'Ελλάδα καί τόν ἀναγεννημένον λαόν της. "Όταν τόν συνώδευα είς τήν περιοδείαν του είς τάς έλληνικάς άρχαιότητας, ξμεινα κατάπληκτος ἀπό τόν πλοῦτον τῶν γνώσεών του

# XPONIKA זכרונות

## ΟΡΓΑΝΟ ΤΟΥ ΚΕΝΤΡΙΚΟΥ ΙΣΡΑΗΛΙΤΙΚΟΥ ΣΥΜΒΟΥΛΙΟΥ ΤΗΣ ΕΛΛΑΔΟΣ

Σουρμελή 2 - 104 39 ΑΘΗΝΑ τηλ.: 88.39.951 Ύπεύθυνος σύμφωνα μέ τό Νόμο: 'Ο Πρόεδρος τοῦ Κ.Ι.Σ. '**Ιωσήφ Λόβιγγερ** Σουρμελή 2

ΔΙΑΝΕΜΕΤΑΙ ΔΩΡΕΑΝ



'Ο Δαβίδ Μπεν Γκουριόν διαβάζει τήν Διακήρυξη τῆς 'Ανεξαρτησίας τοῦ 'Ισραήλ, 14 Μαΐου 1948.

περί τῆς 'Ελλάδος καί τῶν τοπωνυμιῶν της. 'Ενῶ, ἐρχόμενοι έκ του ἀεροδρομίου πρός τάς 'Αθήνας, του έλεγον ότι εύρισκόμεθα είς τό Φάληρον, μοῦ ἀπῆντα: «Ναί, ἀπ' ἐδῶ κατήγετο ὁ ᾿Απολλόδωρος». "Όταν πάλιν ἐφθάσαμεν είς τό Ψυχικόν και άντίκρυσε τόν Ύμητόν, μοῦ ἔλενεν ότι αριστερά του ἔπρεπε νά είναι ἡ Πεντέλη καί άριστερώτερον ταύτης ή Πάρνης. "Όταν τήν έπομένην, έξερχόμενοι τῶν ᾿Αθηνῶν διά νά μεταβῶμεν εἰς Κόρινθον καί εύρισκόμεθα είς την Ίεραν Όδόν, μοῦ ἐξήγησεν ὅτι ή όδός αὐτή ὼνομάζετο Ἱερά διότι ὡδήγει κατά τήν ἀρχαιότητα είς τά έλευσίνεια μυστήρια. Καί ὅταν μετ' ὁλίνον τοῦ ἔδειξα τήν Ἐλευσῖνα, μοί ὑπενθύμισεν ὅτι ἐκεῖ ήτο ή Πατρίς του Αἰσχύλου. Είναι ἀνάγκη νά σᾶς ἐξομολογηθώ, ἔπειτα ἀπό ὅλα αὐτά, ὅτι τό ταξείδιον τοῦ ἰσραηλινού Πρωθυπουργού είς τήν 'Ελλάδα καί ή τιμή τήν όποίαν ἔσχον νά τόν συνοδεύσω είς τάς ἐκδρομάς του, ύπῆρξαν ἐξόχως καί ἀνελπίστως διδακτικά καί δι' ἐμέ τόν γεννηθέντα ἐν τούτοις εἰς αὐτήν;

Πρό ὀλίγου καιροῦ τό Ἑβραϊκόν Πανεπιστήμιον τῆς Ἱερουσαλήμ ἀπένειμεν εἰς τόν κ. Μπέν Γκουριόν τό ἐκ 1500 δολλαρίων ἔπαθλον ὡς τοῦ ἀνθρώπου τοῦ συντελέσαντος κατά τούς τελευταίους χρόνους περισσότερον εἰς τήν ἐξύψωσιν τῆς ἐβραϊκῆς διανοήσεως. Λαμβάνων τήν σχετικήν ἐπιταγήν ὁ περινούστατος ἰσραηλινός κυβερνήτης ἐδήλωσεν ὅτι διαθέτει τό βραβεῖον ὑπέρ εκείνου ὁ ὁποῖος θά συγγράψη τήν καλλιτέραν μονογραφίαν περί τῆς ἐπιδράσεως τῆς ἐλληνικῆς παιδείας εἰς τήν διαμόρφωσιν τῆς ἐβραϊκῆς σκέψεως.

'Ημποροῦμεν λοιπόν κατόπιν δλων αὐτῶν, νά ἀμφιβάλλωμεν ὅτι ἡ ἐλληνοϊουδαϊκή φιλική συνεργασία, ἡ ὁποία ἔχει τόσον μακράν καί καρποφόρον ἰστορίαν, δέν θά εὔρη τούς συνεχιστάς της:



# Οί Έβραῖοι τῆς Θεσσαλονίκης μέσα ἀπό τίς παροιμίες τους

## Τοῦ ΑΛΜΠΕΡΤΟΥ ΝΑΡ

ί 'Εβραῖοι τῆς 'Ισπανίας πού ἐγκαταστάθηκαν στή Θεσσαλονίκη καί στά ἄλλα ἀστικά κέντρα τῆς 'Οθωμανικῆς Αὐτοκρατορίας, μετά τό 1492, μετέφεραν, ἐκτός ἀπό τή γλῶσσα τους — τήν Καστιλιανική διάλεκτο τῆς ἐποχῆς τῶν καθολικῶν βασιλιάδων — καί τίς τέχνες τους, καί μία πλούσια λαϊκή παράδοση \* τραγούδια, παραμύθια, παροιμίες. Μέ τό πέρασμα τοῦ χρόνου ἡ παράδοση αὐτή ἀναδιαμορφθώθηκε καί ἐξελίχθηκε σέ συσχετισμό μέ τίς νέες συνθῆκες πού ἀντιμετώπισαν οἱ ἐξόριστοι τῆς 'Ιβιρικῆς στούς τόπους τῆς καινούργιας τους ἐγκατάστασης ἀλλά καί τίς ἐπιδράσεις πού ἀναπόφευκτα δέχθηκαν ἀπό τά σύνοικα στοιχεῖα' τό 'Οθωμανικό καί τό 'Ελληνικό.

Είδικά στή Θεσσαλονίκη, είναι γνωστό ὅτι μέχρι τό 1943 κατοικοῦσε μία συμπαγής καί ἀριθμητικά ἰσχυρή Ἰσραηλιτική Κοινότητα πού, διατηρώντας ἐπί πέντε σχεδόν αἰῶνες τή γλῶσσα της καί τίς παραδόσεις της, συντέλεσε ἀποφασιστικά στή διαμόρφωση τῆς ξεχωριστῆς φυσιογνωμίας τῆς πόλης, ἰδιαίτερα κατά τήν περίοδο τῆς Τουρκοκρατίας.

Ή παράδοση αὐτή τῶν Ἑβραίων τῆς Θεσσαλονίκης ἀποτέλεσε ἀντικείμενο ἐνδιαφέροντος καί μελετήθηκε εὐρύτατα ἀπό τό τέλος τοῦ περασμένου αἰώνα, ὅταν ἀρκετοί Ἰσπανολόγοι — φιλόλογοι, ἱστορικοί, λαογράφοι, γλωσσολόγοι, μουσικολόγοι — ἐπισκέφθηκαν κύρια τήν πόλη μας, ἀλλά καί ἄλλες Σεφαραδικές Κοινότητες, γιά νά καταγράψουν ἐπί τόπου τό ἀνεκτίμητο αὐτό ὑλικό.

Ή ἔρευνά τους ὅμως περιορίστηκε, ὡς πρός τή λαογραφική ἀπογραφή, στήν ἐπισήμανση τῶν στοιχείων τῆς Ἰσπανικῆς κληρονομίας πού ἐπέζησαν δίχως νά ἀλλοιωθοῦν ἀπό τό χρόνο καί, ὡς πρός τή γλωσσολογική μελέτη, στήν ἐπισήμανση τῶν ἐπηροῶν πού δέχθηκε ἡ Ἰσπανοεβραϊκή γλώσσα πού, ὅπως εἶναι φυσικό ἐξελίχθηκε υἰοθετώντας ἀρκετές Ἑλληνικές, Τουρκικές, Ἑβραϊκές, Ἰταλικές καί Γαλλικές λέξεις.

Μέ τήν ἐργασία αὐτή ἐπιχειρεῖται μία πρώτη καί δια-

φορετική ἀπόπειρα διερεύνησης τοῦ θέματος μέ βάση τίς παροιμίες τῶν Ἑβραίων τῆς Θεσσαλονίκης πού, πέρα ἀπό τό καθαρά λαογραφικό καί γλωσσολογικό ἐνδιαφέρον τους, μᾶς ἐπιτρέπουν νά διακρίνουμε καί νά ἐπισμάνουμε σημαντικά στοιχεῖα γιά τήν Κοινότητά τους, τόν θεοκρατικό καί τιμοκρατικό της χαρακτήρα, τίς σχέσεις της μέ τίς ἄλλες κοινότητες τῆς πόλης ἀλλά καί τήν ἰδιαίτερη δομή καί λειτουργία της μέσα στά πλαίσια τοῦ Όθωμανικοῦ διοικητικοῦ μηχανισμοῦ.

Οί παροιμίες πού παραθέτουμε καί σχολιάζουμε ἐδῶ, ἀντιπροσωπεύουν ἐλάχιστο μόνο μέρος τῶν ὅσων ἔχουν ἤδη καταγραφεῖ καί δημοσιευθεῖ.¹ ᾿Αποτελοῦν ὡστόσο ἀντιπροσωπευτικά δείγματα τῆς λαϊκῆς σοφίας, τῆς νοοτροπίας, τῆς ἰδιαίτερης ψυχολογίας καί γενικά τοῦ τρόπου ζωῆς ἐνός όλόκληρου κόσμου πού στάθηκε ἀναπόσπαστο κομμάτι τούτης τῆς πόλης καί ἀφανίστηκε τόσο τραγικά πρίν ἀπό τέσσερες περίπου δεκαετίες. Κι ἴσως καί μόνο γιά τό γεγονός αὐτό, ἀξίζει νά μελετηθοῦν ἐκτενέστερα.

#### Α) ΣΥΣΧΕΤΙΣΜΟΙ — ΑΛΛΗΛΟΕΠΙΔΡΑΣΕΙΣ — ΣΧΕΣΕΙΣ ΜΕ ΤΑ ΣΥΝΟΙΚΑ ΣΤΟΙΧΕΙΑ

Οί Έβραῖοι τῆς Θεσσαλονίκης ἔζησαν δίπλα στίς ἄλλες ἐθνότητες τῆς πόλης. Ταυτόχρονα ἔφεραν μαζί τους καί διατήρησαν τίς πλούσιες μνῆμες τῆς Ἰσπανικῆς τους προέλευσης καί τῆς Ἑβραϊκῆς Βιβλικῆς λογοτεχνίας. Οἱ ἐπιδράσεις καί τά δάνεια εἶναι ἄφθονα καί ἐνδεικτικά, ὅπως φαίνεται ἀπό τά παρακάτω παραδείγματα παροιμιῶν.

#### 'Από τή Βιβλική παράδοση

Bovo kayado por savio es tomado 'C ἀνόητος πού σωπαίνει περνιέται γιά σοφός (Παροιμίες 17,28)

# Οί Έβραῖοι τῆς Θεσσαλονίκης μέσα ἀπό τίς παροιμίες τους

Ίσπανικές παροιμίες

A grano a grano intche la gayina et papo Σπειρί τό σπειρί γεμίζει ἡ κότα τήν κοιλιά της En boka serrada no entra moska Στό κλειστό στόμα δέ μπαίνει μῦγα

Τουρκικές παροιμίες

El mas grande pasaro se affera de las dos alas Τό πιό μεγάλο πουλί πιάνεται κι ἀπ' τά δύο φτερά

#### Έλληνικές παροιμίες

Lo ke das tomas

"Ο,τι δίνεις παίρνεις

Dime kon ken andas vio te dire ken sos

Πές μου μέ ποιόν πᾶς, νά σοῦ πῶ ποιός εἶσαι

Σέ ὅτι ἀφορὰ τά σύνοικα στοιχεῖα, εῖναι ἀρκετά εὕγλωττη ἡ παράθεση ἀλλά καί οἱ πραγματικές παρατηρήσεις πού μποροῦν νά ἐξαχθοῦν ἀπό τόν σχολιασμό τῶν ἑξῆς παροιμιῶν.

Boda de Mamines Γάμος Ντονμέδων

Οί 'Εβραῖοι τῆς Θεσσαλονίκης ἀποκαλοῦσαν mamines² τούς ὀπαδούς τοῦ ψευτομεσία Σαμπετάϊ Σεβῆ πού, ċ .ο-λουθώντας τό παράδειγμα τοῦ ἡγέτη τους, προσχώρησαν ὁμαδικά στήν Μωαμεθανική θρησκεία, δημιουργώντας τήν ἰδιότυπη κοινωνία τῶν 'Εβραιομουσουλμάνων πού ἔμειναν πιό γνωστοί μέ τόν Τουρκικό ὅρο «Donmeh» (ἀποστάτης).3

Μέ τήν παροιμία αὐτή σατιρίζεται κάποιο γεγονός αὐτό καθ' ἐαυτό ἀσήμαντο, πού προβάλεται ὅμως ὑπέρμετρα ἀπό τούς συντελεστές του. Καί εἶναι ἐνδεικτική τῆς ἀδιαφορίας πού ἔδειχναν οἱ Ἑβραῖοι ἀπέναντι στούς ἄλλοτε ὁμοθρήσκους τους πού ἐξισλαμίστηκαν.

Ni aio dulce ni Tedesco bueno

Δέν ὑπάρχει γλυκό σκόρδο οὔτε καλός Γερμανός

Ή παροιμία αὐτή ἀναφέρεται στούς 'Εβραίους τῆς Κεντρικῆς Εὐρώπης, τούς λεγόμενους 'Ασκεναζίμ, πού άρχισαν νά ἐγκαθίσταντωι στή Θεσσαλονίκη ἀπό τό 1376. Οἱ 'Ασκεναζίμ ἴδρυσαν ἰδιαίτερη σὑναγωγή⁴ καί δέν ἀφομοιώθηκαν ἀπό τούς πολυαριθμότερους 'Ισπανοεβραίους πού ἄρχισαν νά καταφτάνουν κατά κύματα, ἀπό τό 1492. Αὐτή ἀκριβῶς ἡ σθεναρή προσήλωση τῶν 'Ασκεναζίμ στήν ἰδιαίτεμή τους παράδοση, γέννησε ἕνα πλῆθος εἰρωνικῶν ἐκφράσεων πού οἱ 'Ασκεναζίμ τῆς Θεσσαλονίκης ἀντιμετώπισαν καρτερικά κι' ἴσως περήφανα, σάν μειονότητα μέσα στούς κόλπους τῆς μεγάλης 'Ισπανοεβραϊκῆς Κοινότητας τῆς πόλης.

Jidio Cazaliniko medio Cristianico Έβραΐος χωριάτης, μισός Χριστιανός

Συμπαγεῖς 'Εβραϊκές Κοινότητες δημιουργήθηκαν μόνο στά ἀστικά κέντρα. «Μή ἀγαπῶντες τόν ἐν τοῖς χωρίοις βίον, μηδέ τήν καλλιέργειαν τῆς γῆς (οἱ 'Εβραῖοι) ζῶσι πάντοτε ἐν τῆ πόλει διακρινόμενοι διά τό ἐμπορικόν αὐτῶν πνεῦμα», ἔγραφε ὁ Μωραϊτόπουλος γύρω στό 1880. 5 Δέν ἔλειψαν ὅμως, ὅπως φαίνεται, καί οἱ ἐλάχιστες ἔστω περιπτώσεις 'Εβραίων πού προτίμησαν νά ἐγκατασταθοῦν σέ χωριά ὅπου βέβαια δέν ὑπῆρχαν 'Εβραϊκά σχολεῖα, συναγωγές καί γενικά ὀργανωμένη Κοινότητα. Καί εἶναι φυσιολογική ἡ βαθμιαία ἀφομοίωσή

τους καί ή ἀπό μέρους τους ἀδυναμία τήρησης τῶν ἐπιταγῶν τῆς Ἑβραϊκῆς θρησκείας.

De la chanka de Memet Μέ τήν δόξα τοῦ Μωάμεθ

Ή παροιμία αὐτή ἀναφέρεται σέ πρόσωπα πού ἀπέκτησαν φήμη ἤ δημοτικότητα χωρίς νά ἀξίζουν. Καί εἴναι ἄξιος λόγου ὁ παραλληλισμός τῶν προσώπων αὐτῶν μέ τόν ίδρυτή τῆς Μουσουλμανικῆς θρησκείας.

El Dio que te guarde de Jidio arkali, de Turko borracho y de Griego innatsi.

Ό Θεός νά σέ φυλάει ἀπό Ἑβραῖο πού ἔχει μέσο (ἤ προστασία), ἀπό Τοῦρκο μεθυσμένο κι' ἀπό ελληνα πεισματάρη.

Ή ἐξέταση τῆς παροιμίας αὐτῆς παρουσιάζει πολλαπλό ἐνδιαφέρον. Πρέπει νά ἐπισημανθεῖ ἀρχικά ἡ ἀναφορά της καί στά τρίαι στοιχεῖα πού κατοικοῦσαν στή Θεσσαλονίκη καί στά ἄλλα ἀστικά κέντρα τῆς 'Οθωμανικῆς αὐτοκρατορίας, ἀλλά καί οί τουρκικές λέξεις «arkali» καί «innatsi» πού πέρασαν στήν 'Ισπανοεβραϊκή γλώσσα.

Ώς πρός τίς πραγματικές παρατηρήσεις, πιστεύουμε ὅτι μέ τόν ὅρο «arkali», χαρακτηρίζονται οἱ Ἐβραῖοι ἐκεῖνοι πού εἴχαν τήν προστασία ξένων δυνάμεων, σύμφωνα μέ τό καθεστώς τῶν διομολογήσεων. Σχετικά μέ τούς Τούρκους ὑπονοεῖται σαφέστατα ἡ παραβίαση τῶν ἐπιταγῶν τοῦ Κορανίου, πού, ὅπως εἶναι γνωστό, ἀπαγορεύει τήν κατανάλωση οἰνοπνευματωδῶν.

Tomar la Franqueda por arreves Νά πάρεις τή Φραγκιά στραβά

Στήν Τουρκοκρατούμενη Θεσσαλονίκη ύπηρχε πάντα μία Κοινότητα Δυτικοευρωπαίων πού ἀποτελοῦσε βέβαια ξεχωριστή νότα μέσα στήν ἀνατολίτικη φυσιογνωμία της πόλης. Μέ τήν παροιμία αὐτή συνισταται στούς 'Εβραίους νά μή δέχονται ἐπιδράσεις ἀπό τούς ξένους νά διατηρήσουν τήν ἰδιαίτερή τους ταυτότητα.

Ir a morar al Pedromo

Θά πάει νά κατοικήσει στό Ποδρόμι

Οί συνοικίες τῶν Ἑβραίων τῆς Θεσσαλονίκης ἐκτείνονταν ἀπό τήν Ἐγνατία μέχρι τήν παραλία καί ἀπό τό Βαρδάρι μέχρι τήν 'Αγία Σοφία. Οἱ περιοχές γύρω ἀπό τήν Καμάρα καί τό Ποδρόμι ἀποτελοῦσαν τά ἐπίκεντρα τῶν Ἑλληνικῶν συνοικιῶν.6 Μέ τήν παροιμία λοιπόν αὐτή ὑπονοεῖται ὅτι κάποιος Ἑβραῖος ἀποφάσισε νά κατοικήσει πολύ μακριά, σέ περιοχή ὅπου δέν κατοικοῦν ἄλλοι ὁμόθρησκοί του.

Para la keyla no tengo sapatos, para la klissa tomo emprestado. Γιά νά πάω στή συναγωγή δέν ἔχω παπούτσια, γιά νά πάω στήν ἐκκλησία παίρνω δανεικά.

'Εδῶ στιγματίζεται ἐκεῖνος πού καταφεύγει σέ διάφορες προφάσεις γιά νά ἀποφύγει τήν τήρηση κάποιων ὑποχρεώσεών του. 'Ιδιαίτερα ἐνδιαφέρουσα εἶναι ἡ ἔμφαση πού δίνεται μέ τήν ἀναφορά στούς ναούς τῆς 'Εβραῖκῆς καί τῆς Χριστιανικῆς θρησκείας.

Mira la luna y toma el Bairam Κοΐτα τό φεγγάρι κι' ἀρχίνα τό Μπαϊράμι

## Οί Έβραῖοι τῆς Θεσσαλονίκης μέσα ἀπό τίς παροιμίες τους

Παρατήρησε ἄν οἱ συνθῆκες εἶναι εὐνοϊκές καί μετά προχώρα στήν ὑλοποίηση τοῦ στόχου σου. Ἰδιαίτερα χαρακτηριστική ἡ ἀναφορά σέ Μουσουλμανική γιορτή.

Con un ''pardon'' mata un Franco Μέ μία «συγγνώμη» σκοτώνεις ἕναν Φράγκο

"Αλλη μία ἀναφορά στό Δυτικοευρωπαϊκό στοιχεῖο τῆς Θεσσαλονίκης μέ τό χαρακτηριστικό φλέγμα του καί τήν ἐμμονή του στήν τήρηση κάποιων κανόνων «καλῆς συμπεριφορᾶς».

Turko no aharva el Jidio. Ma si lo aharma? 'Ο Τοῦρκος δέν χτυπᾶ τόν Ἑβραῖο. 'Αλλά ἄν τόν χτυπήσει;

Παροιμία ἐξαιρετικά διαφωτιστική γιά τίς σχέσεις τῶν Έβραίων μέ τό κυρίαρχο Τουρκικό στοιχεῖο. Θά πρέπει νά τονίσουμε άρχικά ὅτι ἡ ᾿Οθωμανική διοίκηση δέχθηκε τούς καταδιωγμένους 'Εβραίους παρακινούμενη ἀπό τό ίδιοτελές κίνητρο του ἐποικισμοῦ τῶν πόλεων τῆς Αὐτοκρατορίας μέ καινούργιο, ἐνεργό πληθυσμό πού ἦταν σέ θέση νά δώσει νέα ὤθηση στό ἐμπόριο καί στή βιοτεχνία. Κι ἐπειδή ὁρισμένοι τομεῖς τῆς παραγωγικῆς δραστηριότητας των Έβραίων της Θεσσαλονίκης, ὅπως ἡ ὑφαντουργία, παρουσίαζαν ίδιαίτερο οἰκονομικό ἐνδιαφέρον γιά τήν 'Οθωμανική έξουσία παραχωρήθηκαν καί όρισμένα προνόμια, «τά μεγαλύτερα σ' όλόκληρη τή Χριστιανοσύνη μέ έξαίρεση τήν 'Αγγλία καί τελευταία τή Γαλλία», ὅπως γράφει ὁ Σκωτσέζος περιηγητής τῶν ἀρχῶν τοῦ 19ου αἰώνα John Galt. <sup>7</sup> Τά προνόμια αὐτά ἀναφέρονται σέ σουλτανικό φιρμάνι τοῦ 1568, ὅταν ἡ Ἰσραηλιτική Κοινότητα τῆς Θεσσαλονίκης ἀναγνωρίστηκε ὡς Musselemlik, δηλ. αὐτόνομη διοικητική μονάδα ὑπαγόμενη ἀπευθείας στήν Ύψηλή Πύλη.8 Τό διάταγμα αὐτό ἐξασφάλισε θεωρητικά τούς Έβραίους ἀπό τίς αὐθαιρεσίες τῶν τοπικῶν ἀρχῶν. Στήν πράξη ὅμως καταπατήθηκε συχνά καί ἀπό τήν κεντρική ἀρχή στήν Κωνσταντινούπολη καί από τούς ντόπιους διοικητές. Πλήθος από σουλτανικά διατάγματα ἐπισημαίνουν ὑπερβάσεις τῶν τοπικῶν κέντρων ἐξουσίας στήν εἴσπραξη τοῦ κεφαλικοῦ φόρου. Καί τά άρχεῖα τῆς Βενετικῆς πρεσβείας στή Θεσσαλονίκη περιγράφουν όλοζώντανα τήν κακομεταχείριση τῶν Ἑλλήνων καί τῶν Ἑβραίων ἀπό τίς μονάδες τῶν Γενιτσάρων πού στάθμευαν στήν πόλη.<sup>9</sup> 'Αλλά καί ό ἴδιος ό σουλτάνος δέ διστάζει νά διατάξει, τό 1636, τήν ἐκτέλεση τοῦ ραβίνου Γιουδά Κόβο, ἐπειδή θεώρησε ἀνεπαρκές τό προϊόν πού ἀπέφερε ή φορολογία τῶν Ἑβραίων τῆς Θεσσαλονίκης.

'Από τά παραπάνω λοιπόν στοιχεῖα ἐξάγεται καί τό νόημα τῆς παροιμίας. Οἱ 'Εβραῖοι τῆς 'Οθωμανικῆς Αὐτοκρατορίας δέ δοκίμασαν σέ γενικές γραμμές τίς καταπιέσεις καί τούς διωγμούς τῶν ὁμοθρήσκων τους τῆς Κεντρικῆς καί τῆς Δυτικῆς Εὐρώπης. Αὐτό ὅμως δέν σημαίνει ὅτι ἡ διαβίωσή τους κάτω ἀπό τό Τουρκικό καθεστώς ὑπῆρξε πάντα ἀνέφελη.

lo no vo ala keyla y tu no vas a la klissa

'Εγώ δέν πηγαίνω στή συναγωγή κι ἐσύ δέν πηγαίνεις στήν ἐκκλησία.

Στήν παροιμία αὐτή τονίζεται ὅτι δύο ἄνθρωποι εἶναι ἀδύνατο νά συναντηθοῦν, ἀφοῦ δέν συχνάζουν σέ χώ-

ρους ὅπως οἱ συναγωγές καί οἱ ἐκκλησίες. Ἐπισημαίνονται ἐπομένως ἐδῶ οἱ πολλαπλές χρήσεις τῶν ναῶν τῶν Χριστιανῶν καί τῶν Ἑβραίων τῆς Θεσσαλονίκης πού δέν ἤταν μόνο θρησκευτικά κτίρια ἀλλά πυρῆνες γύρω ἀπό τούς ὁποίους ὀργανώνεται ἡ πνευματική, κοινωνική καί οἰκονομική ζωή τῆς Κοινότητας.

#### Β) ΚΟΙΝΩΝΙΚΗ ΔΟΜΗ ΤΗΣ ΙΣΡΑΗΛΙΤΙΚΗΣ ΚΟΙΝΟΤΗΤΑΣ ΘΡΗΣΚΕΙΑ — ΠΑΡΑΔΟΣΕΙΣ

Οί παροιμίες τῶν Ἑβραίων τῆς Θεσσαλονίκης προσφέρουν πλούσιο ὑλικό γιά τήν ἔρευνα τῆς καθημερινῆς ζωῆς, ὅπως διαμορφώνεται μέσα στούς κόλπους τῆς Κοινότητας. Καί ἀπό τόν θεματικό αὐτό κύκλο μποροῦμε νά ἀντλήσουμε ἀρκετά πολύτιμα στοιχεῖα, ὅπως φαίνεται ἀπό τά παρακάτω παραδείγματα.

Basta mi nombre que es Abravanel Μοῦ φτάνει πού μέ λένε 'Αμπραβανέλ

Ταυτόσημη είναι καί ή 'Ελληνική παροιμία « Ας μέ λένε βοϊβοντίνα κι' ἄς πεθαίνω ἀπό τήν πεῖνα».

Στήν 'Ισπανοεβραϊκή παροιμία ή περίπτωση είναι πιό συγκεκριμένη. Γίνεται δηλαδή είδική άναφορά στούς άπογόνους τοῦ Δόν 'Ισαάκ 'Αμπραναβέλ, σημαίνοντα παράγοντα τῆς αὐλῆς τοῦ Φερδινάνδου καί τῆς 'Ισαβέλλας, πού προσπάθησε μάταια νά ἀποτρέψει τό μοιραῖο διάταγμα τῆς 31ης Μαρτίου 1492 πού ὑποχρέωνε τούς 'Εβραίους τῆς 'Ισπανίας νά ἐκχριστιανιστοῦν ἤ νά ἐγκαταλείψουν τή χώρα.

Τά μέλη τῆς οἰκογένειας τῶν 'Αμπραβανέλ πού ἐγκαταστάθηκαν στη Θεσσαλονίκη διατήρησαν τήν αἴσθηση τῆς ὑψηλῆς καταγωγῆς τους ἔστω κι' ἄν ἡ οἰκονομική τους κατάσταση δέν ἤταν καί τόσο ἀνθηρή.

En el paes que iras lo que veras faras Στόν τόπο πού θά πᾶς, ὅ,τι δεῖς θά κάνεις.

Μέ τήν παροιμία αὐτή ἐπισημαίνεται ὁ εὐρύτατα διαδεδομένος, στούς Ἑβραίους τῆς διασπορᾶς, κανόνας, ὅτι τό τοπικό ἔθιμο ἀποτελεῖ νόμο πού ἡ ἐφαρμογή καί ἡ τήρησή του ἐπιβάλλεται σέ κάθε καινούργιο μέλος τῆς Κοινότητας.

'Ο κανόνας αὐτός τηρήθηκε σταθερά στήν πόλη μας καθώς «μέχρι τό τέλος τοῦ 17ου αἰώνα ἥτανε σπάνιο νά φτάσει καράβι στό λιμάνι τῆς Θεσσαλονίκης δίχως ν' ἀφήσει μερικούς 'Εβραίους». 10

El que da el gruchico tanie la tchuflet "Οποιος δίνει τά γρόσια φυσάει τή σφυρίχτρα

Στήν περίπτωση αὐτή παρατηροῦμε τήν ἐπισήμανση τῶν τιμοκρατικῶν ἀντιλήψεων μέ τίς ὁποῖες διοικήθηκαν οἱ Ἰσραηλιτικές Κοινότητες τῆς Ὀθωμανικῆς Αὐτοκρατορίας. ᾿Ανώτατο διοικητικό ὄργανο τῆς κάθε κοινότητας εἶναι ἡ συνέλευση στήν ὁποία μετεῖχαν ὅσοι ἐπιβαρύνονται μέ τήν παραδοσιακή κοινοτική εἰσφορά, τήν λεγόμενη pechia. Τό δικαίωμα αὐτό τῶν εὐπόρων ὑπερασπίστηκαν σέ συγγράμματά τους οἱ μεγάλοι Θεσσαλονικεῖς ραββῖνοι καί νομοδιδάσκαλοι Σαμουέλ ντί Μεδίνα καί Μωσέ ᾿Αλμοσνίνο.

Que dizes al Jidio de galuth pesgado Νά μιλήσεις στόν 'Εβραῖο γιά τά βάσανα τῆς διασπορᾶς.

# Οί Έβραῖοι τῆς Θεσσαλονίκης μέσα ἀπό τίς παροιμίες τους

Ή λέξη galuth (= διασπορά) είναι 'Εβραϊκή. Τονίζεται έδω ό πόνος των 'Εβραίων τῆς Θεσσαλονίκης γιά τή διασπορά καί, κατ' ἐπέκταση, ό πόθος γιά τήν ἐπιστροφή στή γῆ των πατέρων τους.

En este mundo sufrimos porque semos Jidios.
En otro mundo sufriremos porque no Juemos buenos Jidios.
Σ' αὐτό τόν κόσμο ὑποφέρουμε γιατί εἴμαστε

Στόν ἄλλο κόσμο θά ὑποφέρουμε ἄν δέν εἴμαστε καλοί Ἑβραῖοι.

'Ιδιαίτερα χαρακτηριστική παροιμία πού ἀναφέρεται στή διατήρηση τῆς 'Εβραϊκῆς ταυτότητας παρά τίς ὅποιες καταφορές.

Guay! Quando el Bovo favla lachon ha kodesh 'Αλλοίμονο, ἄν ὁ ἀνόητος μιλᾶ τήν άγία γλώσσα.

Οἱ λέξεις «Lachon ha kodesh» εἶναι ἑβραϊκές. Μέ τόν ὅρο αὐτό οἱ Ἑβραῖοι τῆς Θεσσαλονίκης χαρακτήριζαν τήν Ἑβραϊκή γλώσσα. Εἶναι γνωστό ὅτι ἡ μητρική γλώσσα τῶν Ἑβραίων τῆς πόλης μας ἦταν ἡ Ἰσπανοεβραϊκή.

Ή χρήση τῆς Ἑβραϊκῆς γλώσσας διατηρήθηκε στίς θρησκευτικές λειτουργίες καί καθώς ἡ γνώση της περιοριζόταν στούς ραββίνους, θεωρήθηκε ἀντικείμενο ἀπρόσιτο, σχεδόν ἄγιο πού δέν πρέπει νά ἐκφυλιστεῖ χρησιμοποιούμενο ἀπό ἀνάξια πρόσωπα.

Έπομένως στήν κυριολεξία ή παροιμία αὐτή στηλιτεύ-

ει τόν ἀνόητο πού κάνει τόν σπουδαῖο.

Se vistio con fes y cofia Φόρεσε φέσι καί κόφια

Ή παροιμία αὐτή ἀναφέρεται σ' ἐκείνον πού ντύθηκε στήν ἐντέλεια μέ τήν εὐκαιρία κάποιας ἐπίσημης περίστασης. Ἰδιαίτερο ἐνδιαφέρον παρουσιάζουν οἱ ἀναφορές στήν ἐνδυματολογία τῶν Ἑβραίων τῆς Θεσσαλονίκης καί εἰδικά στά καλύματα τοῦ κεφαλιοῦ, ἀνδρικά ὅπως τό φέσι καί γυναικεία ὅπως ἡ κόφια. Θά πρέπει νά τονίσουμε ἀκόμα ὅτι ἡ χρήση τοῦ ὅρου «κόφια» ἐπεκτάθηκε, ὅπως φαίνεται ἀπό τήν ἔκφραση ''sevistio a la cofia'', πού σημαίνει «ντύθηκε μέ τήν παραδοσιακή ἐνδυμασία».

Los filos al rabi, el marido al tcharchi Τά παιδιά στό δάσκαλο κι' ό ἄντρας στήν ἀγορά

Ταυτόσημη καί ή παροιμία

La muzer en caza el hombre al tcharchi 'Η γυναίκα στό σπίτι κι ό ἄντρας στήν ἀγορά

'Εδῶ τονίζεται ἰδιαίτερα ἡ πατριαρχική δομή τῆς 'Εβραϊκῆς οἰκογένειας τῆς Θεσσαλονίκης.

Goha se murio, la cantiga le quedo Πέθανε ό Τζοχάς, ἀπόμεινε τό τραγούδι του

Τό ίδιαίτερο ἐνδιαφέρον τῆς παροιμίας αὐτῆς ἐντοπίζεται στήν ἀναφορά τοῦ ὀνόματος τοῦ «Τζοχᾶ» πού εἶναι ὁ κύριος ῆρωας πολλῶν παραμυθιῶν τῶν Ἑβραίων τῆς Θεσσαλονίκης. Ὁ Τζοχᾶ εἶναι κυριολεκτικά ἕνας κουφιοκεφαλάκης πού δέν ξέρει νά κάνει τίποτε σωστό. ᾿Αρκετοί ἐρευνητές θεώρησαν ὅτι τό ὄνομά του ἀποτελεῖ παραφθορά τοῦ ὀνόματος τοῦ Νασραντίν Χότζα. Πάντως ό Τζοχᾶ, σάν χαρακτήρας, δέν ἔχει καμμία σχέση μέ τόν γνωστό θυμόσοφο ἥρωα τῶν ᾿Ανατολίτικων παραμυθιῶν.

Y el Haham yerra en la Teva Καί ό ραββῖνος κάνει λάθος στόν ἄμβωνα.

Είναι όλοφάνερο ὅτι ἡ παροιμία αὐτή ἀποτελεῖ ἀπόδοση τοῦ γνωστοῦ ρητοῦ «'Ανθρώπινον τό σφάλειν» πρέπει ὅμως νά ἐπισημάνουμε ὅτι ἀναφέρεται ἰδιαίτερα στόν ραββῖνο πού ἤταν ἡγέτης τῆς Κοινότητας καί τό κῦρος του ἤταν ἀναμφισβήτητο. Παρ' ὅλα αὐτά τό ἀλάθητο δέν ἀναγνωρίζεται οὕτε στόν ραββῖνο, πού εἶναι καί αὐτός ἄνθρωπος ὅπως ὅλοι. 'Επομένως ὁ ραββῖνος παρά τόν σεβασμό πού ἐμπνέει, ὑπόκειται καί αὐτός στόν ἔλεγχο τῶν πράξεών του.

El Rav no giuzga si no oje las dos partes. 'Ο ραββῖνος δέν δικάζει ἄν δέν ἀκούσει καί τίς δύο πλευρές.

'Εδῶ ἐπισημαίνεται ἡ ἄσκηση νομοθετικοῦ ἔργου ἀπό τούς ραββίνους πού ἀποτελοῦσαν τήν ἀνώτατη ἀρχή σ' ὅ,τι ἀφορὰ τήν ἀπονομή δικαιοσύνης μέσα στούς κόλπους τῆς Ἰσραηλιτικῆς Κοινότητας.

Στη Θεσσαλονίκη λειτουργούσαν, ἀπό τό 1680, τρία θρησκευτικά δικαστήρια (Beth din) μέ ἀντίστοιχες άρμοδιότητες σέ θέματα οἰκογενειακά, κληρονομικά καί κτηματολογικά. Οἱ ραββίνοι πού ὑπηρετούσαν στά δικαστήρια αὐτά ἔφεραν τόν τίτλο τοῦ Dayan (ἱεροδικαστῆ).

'Αρκετά διαφωτιστική είναι ή ἀναφορά τοῦ πρόξενου τῆς Γαλλίας στή Θεσσαλονίκη Felix Beaujour πού ἔγραφε τό 1797 «Σ' ὅ,τι ἀφορᾶ τή δικαιοσύνη "Ελληνες καί 'Εβραῖοι ὑπάγονται, ὅπως καί οἱ Τούρκοι, στή δικαιοδοσία τοῦ Μουλᾶ. Συνήθως ὅμως οἱ διαφορές κανονίζονται πρίν φτάσουν μπροστά στόν Τοῦρκο δικαστή μέ τή διαιτητική παρέμβαση τοῦ μητροπολίτη ἤ τοῦ ραββίνου».<sup>11</sup>

#### Γ) ΕΒΡΑΊ ΚΕΣ ΓΙΟΡΤΕΣ

Θά κλείσουμε μέ μία σύντομη παράθεση όρισμένων παροιμιών πού άναφέρονται στίς έβραϊκές γιορτές, τίς δεμένες στενά μέ τή ζωή τῆς Κοινότητας πού μποροῦμε νά πουμε ότι κυλά μέ τό ρυθμό του έβραϊκου ήμερολογίου. Οί καθημερινές λειτουργίες, ή λειτουργία τοῦ Σαββάτου καί βέβαια οί μεγάλες έβραϊκές γιορτές - Ρός 'Ασανά (πρωτοχρονιά), Γιόμ Κιπούρ (ἡμέρα τοῦ ἐξιλασμοῦ), Σουκότ (σκηνοπηγία), Πουρίμ (σέ ἀνάμνηση τῆς σωτηρίας τῶν Ἑβραίων τῆς Περσίας ἀπό τήν ἐξόντωση χάρη στήν ομόθρησκή τους αὐτοκράτειρα 'Εσθήρ), Πέσσαχ (Πάσχα, σέ ἀνάμνηση τῆς ἐξόδου ἀπό τήν Αἴγυπτο), Σαβουώτ (πεντηκοστή, σέ ἀνάμνηση τῆς παράδοσης τῶν δέκα ἐντολῶν), Τισά μπέ \*Αβ (9η τοῦ μήνα \*Αβ, σέ ἀνάμνηση τῆς καταστροφῆς τοῦ Ναοῦ τοῦ Σολομώντα καί ἀπό τούς Βαβυλωνίους καί ἀπό τούς Ρωμαίους), πού δέν ήταν δυνατό νά μή περάσουν καί στίς παροιμίες τῶν Ἑβραίων τῆς Θεσσαλονίκης. Τό εἰδικό ἐνδιαφέρον στήν κατηγορία αὐτή συνίσταται στήν ἐπισήμανση τῶν έθίμων της κάθε γιορτης καί των ίδιαιτεροτήτων του λειτουργικού τους.

Benditcha sea la fimpieza para notche de Pessah "Ας είναι εὐλογημένη ἡ κάθαρση τή βραδιά τοῦ Πάσχα.

# Οἱ Ἑβραῖοι τῆς Θεσσαλονίκης μέσα ἀπό τίς παροιμίες τους

'Επισημαίνεται ότι στή γιορτή αὐτή οἱ 'Εβραῖοι ἐπιβάλλεται νά τρῶνε μόνο ἄζυμα. Καί τό καθῆκον τῆς 'Εβραίας νοικοκυρᾶς εἶναι νά ἀπομακρύνει ἀπό τό σπίτι, τήν παραμονή τῆς γιορτῆς, ὁποιαδήποτε τροφή πού ἀπαγορεύεται νά καταναλωθεῖ στήν ὀκταήμερη διάρκειά της.

Cantar las de Purim Τοῦ τά 'ψαλα ὅπως στό Πουρίμ

Οί ρίζες τῆς παροιμίας αὐτῆς ἀνάγονται στό λειτουργικό τῆς γιορτῆς τοῦ Πουρίμ καί εἰδικά στό σημεῖο του πού ἀναφέρεται στόν 'Αμάν, αὐλικό τοῦ αὐτοκράτορα τῆς Περσίας καί ἐμπνευστή τοῦ διατάγματος γιά τήν ἐξόντωση τῶν 'Εβραίων. Σύμφωνα μέ τό ἔθιμο, ἡ ἐκφώνηση τοῦ ὀνόματος τοῦ 'Αμάν, συνοδεύεται ἀπό τίς μεγαλόφωνες ἀποδοκιμασίες ὅλων ὅσων παρακολουθοῦν τή λειτουργία. 'Επομέ /ως ἡ παροιμία αὐτή σημαίνει «Τοῦ ἔβαλα τίς φωνές, τόν ἀποδοκίμασα».

Eluengo como la aftara de Tesabea Μακρόχρονη ὅπως ἡ λειτουργία τοῦ Τισαμπεάβ Se vistio Gioha vestido de saba en dia de semana Ὁ Τζοχᾶ ντύθηκε μέ τά ροῦχα τοῦ Σαββάτου, μεσοβδόμαδα.

'Ακόμα μία ἀναφορά στόν ἥρωα τῶν λαϊκῶν παραμυθιῶν τῶν 'Εβραίων τῆς Θεσσαλονίκης. 'Επισημαίνεται ὅμως καί ἡ συνήθεια τῶν 'Εβραίων νά ντύνονται μέ τίς καλύτερές τους ἐνδυμασίες τό Σάββατο. Καί ἐδῶ ἀκριβῶς συνίσταται καί ἡ ἀνοησία τοῦ Τζοχᾶ πού φόρεσε τά καλά του σέ μιά ὁποιαδήποτε ἄλλη μέρα.

Si no viene chevot no te quites, le semaron "Αν δέν ἔρθει τό Σαβουότ, μή βγάζεις τό πανωφόρι του.

## ΓΙΑ ΜΙΑ ΑΚΟΜΗ ΦΟΡΑ, ΕΒΡΑΙΟΙ ΘΥΜΑΤΑ ΤΗΣ ΜΙΣΑΛΛΟΔΟΞΙΑΣ

Μετά τή διεθνή κατακραυγή πού σημειώθηκε γιά τή δολοφονία 22 ἀθώων 'Εβραίων στή Συναγωγή τῆς Κωνσταντινουπόλεως καί πάλι 'Εβραῖοι ὑπῆρξαν θύματα μισαλλοδοξίας. Συγκεκριμένα, οἱ Σιἵτες Μουσουλμάνοι ἐξετέλεσαν 3 'Εβραίους Λιβανέζους πολίτες γιά μόνο τό λόγο τοῦ θρησκεύματός τους. Σχετικά τό Κεντρικό 'Ισραηλιτικό Συμβούλιο 'Ελλάδος:

 Καταδικάζει τήν τρομοκρατία κάθε μορφῆς ἀπό όποιονδήποτε κι ἄν διαπράττεται.

 Διαμαρτύρεται γιατί καί πάλι 'Εβραῖοι ἐκτελέστηκαν λόγω τοῦ θρησκεύματός τους.

 Καλεῖ τις θρησκευτικές καί πολιτικές ἀρχές τῆς Ἑλλάδος νά λάβουν σαφή θέση στόν συνεχιζόμενο διωγμό ἀθώων ἀτόμων λόγω τῆς θρησκευτικῆς πίστης τους.

#### ΔΙΟΡΘΩΣΗ

Στό τεῦχος 90 ('Οκτώβριος 1986) τοῦ περιοδικοῦ μας, στό ἄρθρο «Μνήμη καί ἀκοή πολέμου τοῦ κ. Χρήστου Μαλεβίτση, ό συγγραφέας ἀναφέρθηκε λανθασμένα ώς Μαλεβίτης. Ή γιορτή τοῦ Σαβουότ, συμπίπτει μέ τό τέλος τοῦ Μάη ἤ τίς ἀρχές τοῦ Ἰούνη. Ύπάρχει λοιπόν ἐδῶ μία σαφέστατη ἀναφορά στίς κλιματολογικές συνθῆκες τῆς Θεσσαλονίκης.

Ή ἐργασία αὐτή ὑπαγορεύτηκε ἀπό τήν ἐπιθυμία μας νά παρουσιαστοῦν στό εὐρύτερο κοινό κάποια στοιχεῖα τῆς λαϊκῆς παράδοσης τῶν Ἑβραίων τῆς Θεσσαλονίκης πού διατηροῦνται ἀκόμα ὀλοζώντανα στή μνήμη τῆς τελευταίας προπολεμικῆς γενιᾶς, πού ἀναπόφευκτα ὅμως θά ἐκλείψει μέ τό πέρασμα τοῦ χρόνου. Στό ἐνδιάμεσο διάστημα, μέλημα τῆς δικῆς μας γενιᾶς είναι νά διασώσει τοῦτες τίς μνῆμες, πού ἀνάγονται σ' ἔναν κόσμο περασμένων ἀλλά ἀγαπημένων ἀνθρώπων καί σέ κάποια ἄλλη ζωή, πού οἱ ἴδιοι βέβαια δέν προλάβαμε, ἐνεργῶντας σύμφωνα μέ τίς παρακάτω παραινέσεις τοῦ Haim Vidal Sephila καθηγητή τῆς Ἰσπανικῆς φιλολογίας στή Σορβόνη καί παθιασμένου ἐραστή τῆς Ἰσπανοεβραϊκῆς γλώσσας καί παράδοσης:

«Φίλε μου, κατάγραψε τίς παροιμίες σου, μέ τίς ἐμπειρίες σου, μέ τίς μνήμες σου, μέ τό αἴμα σου, δίχως νά φοβηθεῖς γιά τό τί θά σκεφθοῦν οἱ ' σοφοί'', ἔτσι καθώς σοῦ 'ρχονται στή σκέψη σου. Καί νά γραφτοῦν βιβλία γιατί ἡ παροιμία μας εἴναι, ἄς ποῦμε, ὁ κόσμος μας ὅπως τόν γνωρίσαμε καί τόν ζήσαμε.

Καί τά βιβλία αὐτά νά συγκεντρωθοῦν σε βιβλιοθῆκες, γιά νά διαιωνιστεῖ ἡ ἀνάμνηση τῆς σεφαραδικῆς παράδοσης».

('Από τό περιοδικό **Θεσσαλονίκη,** πρῶτος τόμος, Θεσσαλονίκη 1985)

- 'Αναφέρουμε ἐνδεικτικά τίς παρακάτω μελέτες: Γ. ΖΩ-ΓΡΑΦΑΚΗ, Παροιμίες των 'Εβραίων Σεφαραδί τῆς 'Ελλάδος, Θεσσαλονίκη 1984' Μ. ΜΟΙ.ΗΟ, USOS y costumbres de los Judios de Salonica, Barcelona 1950' E. SAPORTA Y BEJA, Refranes de los Judios Sefardies. Barcelona 1978.
- Ό ὄρος προέρχεται ἀπό τήν Ἑβραϊκή λόξη moamin (= αlρετικός).
- 3. B\(\lambda\). J. NEHAMA, Histoire des Israelites de Salonique, vol. 3-4, Salonique 1936° vol. 5, 1959° vol. 6-7, Thessalonique 1979.
- Βλ. Α. ΝΑΡ, ΟΙ συναγωγές τῆς Θεσσαλονίκης Τά τραγούδια μας, Θεσσαλονίκη 1985, 27-31.
- 5. Γ.Κ. ΜΩΡΑ Ί ΤΟΠΟΥΛΟΥ, Ή Θεσσαλονίκη, 'Αθηναι 1883, 32.
- Βλ. Β. ΔΗΜΗΤΡΙΑΔΗ, Τοπογραφία τῆς Θεσσαλονίκης, κατά τήν ἐποχή τῆς Τουρκοκρατίας 1430-1912, Θεσσαλονίκη 1983.
- 7. Κ. ΣΙΜΟΠΟΥΛΟΥ, Ξένοι ταξιδιῶτες στήν 'Ε\λάδα, 'Αθηναι 1973-75, τόμ. Γ1, 528.
- 8. Βλ. Κ. ΜΟΣΚΩΦ, Θεσσαλονίκη τομή τῆς μεταπρατικῆς πόλης, 'Αθήνα 1978, 73-78 καί Ι. S. EMMANOUEL, Histoire de l'industriel des tissus des Israelites de Salonique, Lausanne 1935.
- 9. Κ. ΜΕΡΤΖΙΟΥ, Μνημεῖα Μακεδονικῆς Ἱστορίας, Θεσσαλονίκη 1947, 432-455.
- 10. P. RISAL (J. NEHAMA), La ville convoitée, Salonique, Paris 1913, 191.
- 11. K. ΣΙΜΟΠΟΥΛΟΥ, ό.π. τομ. B', 693.

# 'Ο θρόνος τοῦ Σολομῶντος

Ο Ἰούλιος Καΐμης (1897 - 1982) ἔγραψε πολλά βιβλία: «"Εξι κανόνες ζωγραφικής», «La comedie grecque dans l'ame du theatre d' ombres», «Τό Θέατρο των σκιών», «Βιβλικές ίστορίες», «Δέκα ποιήματα τοῦ Μιχαήλ "Αγγελου», «¡ό λαϊκό σπίτι», « Έλληνικά τοπία», « "Ατυχος γάμος», «Παραδόσεις», «Καραγκιόζης, φρουρά της κόλασης», «Μύθοί», «Ἡ έλληνική τραγωδία στό Θέατρο Σκιῶν» κ.ἄ. Μετέφρασε έλληνικά ποιήματα στά ιταλικά, ύπῆρξε σπουδαΐος μελετητής του άρχαίου έλληνικού δράματος καί τής Βίβλου.

Ή κυριότερη ὄμως συνεισφορά τοῦ Καΐμη ὑπῆρξε ὅτι ώς μελετητής της λαϊκης μας τέχνης, ήταν αὐτός πού ξανάφερε στήν ἐπιφάνεια τόν Καραγκιόζη. Γιά τό βιβλίο του γιά τόν Καραγκιόζη (πού ἐκδόθηκε καί γαλλικά τό 1935), ἐπειδή δέν ἔβρισκε τότε πηγές καί βοηθήματα. γύρισε σέ διάφορες πόλεις γιά νά γνωρίσει παλιούς κα-

ραγκιοζοπαίχτες.

Ο Καΐμης πέθανε μοναχικός κι ἀγνοημένος.

Τό κείμενο πού δημοσιεύουμε είναι ἀπό τό βιβλίο του Παραδόσεις ('Αθήνα, 1975, β' ἔκδοση).

θρύλος τοῦ Σαμίρ μέσα στά σύμβολα καί τίς άλληγορίες του μύθου, κρύβει τόν βίο καί τά ἔργα του Σολομῶντος: Τή μεταμέλειά του.

'Από ἀνατολίτης βασιλιάς μέ παλάτια καί πλούτη, ἔγι-

νε σοφός καί δίκαιος.

Πῶς ἐδίκαζε;

Τί ἀπέγινεν ὁ περίφημος θρόνος τοῦ Σολομῶντος πού ό θρύλος λέει τόσα παράξενα καί απίστευτα γι' αὐτόν;

Όταν ἔγινεν ή τελειωτική καταστροφή τοῦ βασιλείου από τούς Ρωμαίους καί λεηλατήθηκαν τόσα λάφυρά του, χάθηκε κι αὐτός;

Κανείς δέν ξέρει νά πεῖ τίποτα, οὕτε νιά τή μυστηριώδη μαγική λειτουργία του θρόνου αὐτου, πού στάθηκεν τό θεῖο σύμβολο τοῦ Μωσαϊκοῦ Νόμου καί γιά τήν τερά-

στια ύποβολή του.

Είναι γνωστή ή δίκη των δύο γυναικών ἀπό τόν Σολομώντα, άλλά δέν ξέρουμε πως δικάστηκαν. Κατά τήν παράδοση τῆς Ἰαλκούτ, ὁ θρόνος τοῦ Σολομῶντος ήτανε από ελεφαντόδοντο σπαρμένο μέ περίφημα μαργαριτάρια καί πολύτιμα πετράδια, πού λαμποκοπούσαν μέ χρώματα πράσινα, κόκκινα, ἄσπρα. ή μεθυστική άρμονία όρθωνόταν περίφημη πάνω σέ μιά πλατειά βάση ξέχωρη, μέ ἔξι σκαλοπάτια. Καί γύρω όλόγυρά της φοίνικες πανύψηλοι, πολυτελέστατοι, σκεπάζανε καί στεφανώνανε τό κεφάλι τοῦ βασιλιά. Καί πάνω στούς φοίνικες παγώνια ώραιότατα ἀπό χρωματιστό ἐλεφαντόδοντο καί δίπλα τους ἀετοί ἀπό ἐλεφαντόδοντο ἐπίσης.

Πάνω σέ κάθε σκαλοπάτι ήτανε δύο μαλαματένια περίφημα λιοντάρια. Εἴχανε στό κεφάλι τους δύο κολῶνες μαρμάρινες, σκεπασμένες καί στολισμένες μέ χρυσά σταφύλια. Τά κουφάρια τους ήτανε γεματα από μεθυστικά άρώματα πού μοσχοβολοῦσανε γλυκά γύρω.

Στίς δύο πλευρές του θρόνου, δύο μεγάλες έδρες χρυσαφένιες ήτανε άφιερωμένες στούς ίερεῖς.

Ή δικαιοσύνη ἐθεωρεῖτο θεία λειτουργία. "Όχι μόνον ή πίστη είχε ύποβολή στό μάρτυρα, άλλά καί ή συνείδησή του.

Δέν ήταν ό φόβος της τιμωρίας πού ένεργούσε στήν ψυχή του, ήταν ή ύποβολή διά της ἐπισημότητος καί της μεγαλοπρέπειας μέ τήν όποία έξελίσσετο ή δίκη γιά τήν άποκάλυψη της άλήθειας. Ό ὄρκος του ήτανε άλάθητος.

Μιά ἀπό τίς δύο ἔδρες ήτανε γιά τόν ἀρχιερέα καί ή άλλη γιά τόν προφήτη. Καί γύρω - γύρω στήν ἀπέραντη αἴθουσα ἐβδομήντα ἔδρες γιά τούς ἑβδομῆντα γερουσιαστές τοῦ Μεγάλου Συνεδρίου. Καί ή παράδοση έξηγεῖ πῶς γινόταν ἡ παράξενη αὐτή δίκη τοῦ Σολομῶντος.

Ο βασιλιάς πατούσε τό πρώτο σκαλοπάτι. Τό λιοντάρι νά καί κουνιέται ώς ἐκ θαύματος. Ἡ μυστική σφαίρα κουνιέται καί τό λιοντάρι άπλώνει τό δεξί του ποδάρι, ένας άητός τό άριστερό του. Ὁ Σολομώντας ἀκουμπάει πάνω τους καί άνεβαίνει σκαλοπάτι - σκαλοπάτι.

Άφοῦ φτάσει πάνω στό θρόνο, οί ἀητοί ἁπλώνουνε τά

φτερά τους καί τό κεφάλι τους.

Ένα λιοντάρι κατεβαίνει, παίρνει στά νύχια του τόν Κύλινδρο τοῦ Νόμου καί τόν φέρνει στήν ἀγκαλιά τοῦ Σολομώντα.

Κι ἔτσι γινότανε ή δίκη καί οἱ μάρτυρες ὑποχρεοῦντο νά όμολογήσουνε τήν άλήθεια, γιατί οἱ μυστικές σφαῖρες κυλώνταν γύρω - γύρω του, τά λιοντάρια βρυχόνταν, οί ἀετοί φτερουγίζανε καί τά παγώνια τιναζόσαντε. Ό τρόπος ήτανε ή ύποβολή τοῦ φόβου γιά την έξομολόγηση της άλήθειας.

Κάποια μέρα τό βασίλειο πέφτει στήν έξουσία του Φαραώ, ό όποῖος φιλοδοξοῦσε νά καθίσει πάνω στό θρόνο τοῦ Σολομῶντος. 'Αλλά ἐπειδή δέν ἤξερε τά μυστικά τῆς μαγικής λειτουργίας των σφαιρών, μόλις ἄγγιξε τό θρόνο ένα λιοντάρι τόν σπρώχνει τόσο πού τό ποδάρι του κούτσαινε όλη τή ζωή του.

Καί ό περίφημος Ναβουχοδονόσορ τῆς Βαβυλῶνος, ό όποῖος κατέστρεψε τό Ναό τοῦ Σολομῶντος, θέλησε ν' άνεβεῖ στό θρόνο τοῦ Σολομῶντος άλλά καί αὐτός πάλι, μή ξέροντας τά μυστικά της λειτουργίας, δαγκώθηκε άπό ἕνα λιοντάρι. Ήτανε ἕνα μυστικό τοῦ Σολομῶντος πού μόνο οἱ ἀπόγονοί του τό ξέρανε.

Ο Ξέρξης τῆς Περσίας θέλησε νά μιμηθεῖ τό θαῦμα στό θρόνο, ἔφερε τεχνῖτες ἀπό τήν Αἴγυπτο, ἀλλά οἰ-

κτρως ἀπέτυχε.

Οί Βαβυλώνιοι κατέστρεψαν τόν ναό τοῦ Σολομῶντος καί οί Πέρσες τόν ἀνοικοδόμησαν, καί οί Ἰουδαῖοι ὑπέγραψαν αἰώνια εὐγνωμοσύνη καί φιλία μέ τήν Περσία.

Όταν ὁ ᾿Αλέξανδρος κατέλυσε τό βασίλειον τῆς Περσίας, ὅπως τό προβλέπει ὁ προφήτης Δανιήλ, φοβότανε ότι οί Έβραῖοι, ώς σύμμαχοι τῶν Περσῶν, θά τόν ἐμπόδιζαν γιά νά περάσει ἀπό τή χώρα τους γιά νά μεταβεῖ στήν Αἴγυπτο.

Καί ὅμως, ὁ λαός τόν δέχθηκε θριαμβευτικά, καί τόν άνεκήρυξαν προστάτη τους. Στάθηκε γιά τόν 'Αλέξανδρο μιά ἔκπληξη. Συμμαχία ἱστορική γιά τόν πολιτισμό τῆς Μεσονείου.

"Ωσπου ή Ρώμη κατέστρεψε τελειωτικά τό βασίλειον

Τί ἀπόγινε αὐτός ὁ περίφημος θρόνος τοῦ Σολομῶντος κανείς δέν ξέρει νά πεῖ.



עץ חיים היא

Δένδρον ζωῆς είναι ή Τορά.. (Παροιμ. 3:18)