

### "Ολοι εἴμαστε παιδιά τοῦ ἑνός Θεοῦ



Ο ΚΕΙΜΕΝΟ τῆς ὁμιλίας τοῦ Πάπα Ἰωάννη - Παύλου Β΄ κατά τήν ἐπίσκεψή του στήν Κεντρική Συναγωγή τῆς Ρώμης, εἶναι ἕνα κείμενο πού θά πρέπει νά διαβάσει (νά μελετήσει ἤ καλύτερα νά ἐντρυφήσει σ' αὐτό) κάθε ἄνθρωπος, ἀνεξάρτητα ἀπό τό θρήσκευμά του. Πρόκειται γι' ἕνα κείμενο πού ὁδηγεῖ σέ πολλή σκέψη καί σέ μεγάλο προβληματισμό.

ΔΕΝ ΕΧΕΙ ΜΟΝΟ ΣΗΜΑΣΙΑ ὅτι, γιά πρώτη φορά ἀπό συστάσεως τῆς Ἐκκλησίας τῆς Ρώμης ἔνας Ἐπίσκοπός της πῆγε στή Συναγωγή. Δέν ἔχει μόνο σημασία ὅτι αὐτός ὁ Ἐπίσκοπος εἶναι ἀρχηγός τῆς μεγαλύτερης Χριστιανικῆς Ἐκκλησίας τοῦ κόσμου, ὅτι πρόκειται γιά μιά διεθνῶς ἀποδεκτή προσωπικότητα, ὅτι θεωρεῖται μιά θαυμαστή ἀγωνιστική μορφή τοῦ αἰώνα μας. Ἔχει σημασία τά ὅσα αὐθόρμητα, ἀπό τό περίσσεμα τῆς καρδιᾶς του εἶπε ὁ Πάπας. Ἔχουν σημασία οἱ τοποθετήσεις καί οἱ ὁριοθετήσεις πού ἔκανε, οἱ διευκρινήσεις καί οἱ διέξοδοι πού ἔδωσε, τό ἀνέσπερο φῶς πού σκόρπισε μέσα κι ἔξω ἀπό τή Συναγωγή τῆς Ρώμης. Στούς Ἑβραίους καί στούς Χριστιανούς, στόν σύμπαντα κόσμο.

Η ΕΠΙΣΚΕΨΗ ΤΟΥ ΠΑΠΑ δέν μπορεῖ — καί δέν πρέπει — νά μείνει χωρίς συνέχεια, νά μήν ἔχει προεκτάσεις. "Όσο κι ἄν μερικοί, ἀπό ταπεινά συμφέροντα ἤ μικρόψυχα ἐλατήρια κινούμενοι, θελήσουν νά σμικρύνουν τό γεγονός ἤ καί νά τό ἀγνοήσουν, ἡ ἐπίσκεψη καί τά βαθυστόχαστα ἱστορικά λόγια ἐνός παγκόσμιου θρησκευτικοῦ ἡγέτη κι ἑ-

νός κορυφαίου πνευματικοῦ ἀνθρώπου, ὅπως ὁ Πάπας Ἰωάννης - Παῦλος Β΄, ἀποτελοῦν πιά ἕναν ἀξεπέραστο καθοριστικό σταθμό.

ΕΝΑ ΚΑΘΟΡΙΣΤΙΚΟ ΣΤΑΘΜΟ στόν όποῖο οἱ ἐπόμενες γενιές τῶν Χριστιανῶν καί τῶν Ἑβραίων, ἀπηλλαγμένες ἀπό προκαταλήψεις καί μίση αἰώνων (πού μόνο καταστροφή ἔφεραν), ἀπό παρωπίδες (πού όδηγοῦν μόνο στόν ὑποβιβασμό τῆς ἀνθρώπινης προσωπικότητος), θά μπορέσουν νά δοῦν μέ καθαρή συνείδηση τό ζωοποιό φῶς πού δίνει ὁ "Ενας, Μοναδικός Θεός.

ΚΑΝΕΝΑΣ ΔΕΝ ΖΗΤΑ ΑΠΟ ΤΟΝ ΑΛΛΟ νά άλλάξει τή θρησκεία του, νά άλλοιώσει τήν πίστη του, νά προδώσει τό πιστεύω του. 'Ο Πάπας ήταν σχετικά κατηγορηματικός ὅταν εἴπε:

«... κάθε μία ἀπό τίς θρησκεῖες μας ἔχοντας πλήρη ἐπίγνωση τήν πολλαπλῶν δεσμῶν πού τίς ἐνώνουν καί, πρωτίστως τοῦ «δεσμοῦ» ἐκείνου περί τοῦ όποίου μίλησε ἡ Σύνοδος, ἐπιθυμεῖ νά ἀναγνωρισθεῖ καί νά γίνει σεβαστή ὑπό τήν ἰδιαίτερη ταυτότητά της, πέρα ἀπό κάθε συγκερασμό καί ὁποιαδήποτε ἀσαφή οἰκειοποίηση».

'Εκεῖνο ὅμως πού μπορεῖ — κι ἐπιβάλλεται νά γίνει — εἴναι νά δοῦμε ὅλοι, ὁ ἕνας τόν ἄλλον, μέ καθαρή ματιά καί ἤρεμη συνείδηση. Νά μάθουμε καί στό θρησκευτικό θέμα τή «συναίνεση» καί τή «συνύπαρξη». Νά ἀποδεχθοῦμε τή μεγάλη ἀλήθεια ὅτι ὅλοι εἴμαστε παιδιά τοῦ 'Ενός Πατέρα, 'Εκείνου πού ἔκτισε τό σύμπαν.

#### ΕΙΚΟΝΑ ΕΞΩΦΥΛΛΟΥ:

<sup>«</sup>Ό βασιλεύς Δαυίδ εἰσέρχεται στήν Ἱερουσαλήμ κρατώντας τήν Τορά». Μέρος ταπισσερί στήν Ἱερουσαλήμ, στό κτίριο τῆς Βουλῆς, σύγχρονο ἔργο τοῦ Μάρκ Σαγκάλ.

# «Εἶσθε οἱ πρεσβύτεροι ἀδελφοί μας»

Τό κείμενο τῆς ὁμιλίας\* τοῦ Πάπα Ἰωάννη - Παύλου Β΄ στή Συναγωγή τῆς Ρώμης

'Αγαπητέ 'Αρχιραββίνε τῆς 'Εβραϊκῆς Κοινότητος Ρώμης, ἀγαπητή κ. πρόεδρος τῆς 'Ενώσεως 'Ιταλικῶν 'Εβραϊκῶν Κοινοτήτων,

άγαπητέ κ. πρόεδρε τῆς 'Εβραϊκῆς Κοινότητος Ρώμης, άγαπητοί Ραββῖνοι, ἀγαπητοί 'Εβραῖοι καί Χριστιρνοί φίλοι καί άδελφοί, συμμετέχοντες σ' αὐτόν τόν ἱστορικό ἐορτασμό:

ρῶτα ἀπ' ὅλα ἐπιθυμῶ, μαζί μέ σᾶς, νά εὐχαριστήσω καί νά ὑμνήσω τόν Κύριο, κτίστη τοῦ οὐρανοῦ καί θεμελιωτή τῆς γῆς, καί ὁ ὁποῖος ἐξέλεξε τόν ᾿Αβραάμ γιά νά καταστήσει αὐτόν πατέρα πολλῶν τέκνων, πολυαρίθμων «ὥς τά ἄστρα τοῦ οὐρανοῦ καί ὡς τήν ἄμμον τῆς γῆς», νά εὐχαριστήσω καί νά ὑμνήσω Ἐκεῖνον, διότι εὐαρεστήθη, διά τοῦ μυστηρίου τῆς προνοίας του, νά γίνει τούτη τήν έσπέρα, σ' αὐτή τήν «κεντρική συναγωγή» σας συνάντησις, ἀνάμεσα στήν Ἑβραϊκή κοινότητα πού διαβιεῖ σ' αὐτή τήν πόλη ἀπό τούς χρόνους τῶν ἀρχαίων Ρωμαίων καί τοῦ Ἐπισκόπου Ρώμης καί οἰκουμενικοῦ ποιμένος τῆς Καθολικῆς Ἐκκλησίας.

Παρομοίως, αἰσθάνομαι τήν ὑποχρέωση νά εὐχαριστήσω τόν ᾿Αρχιραββῖνο, καθηγητή Ἔλιο Τόαφ, ὁ ὁποῖος ἀπό τήν πρώτη στιγμή ἀπεδέχθη μέ χαρά τήν ἰδέα αὐτῆς τῆς ἐπισκέψεώς μου καί ὁ ὁποῖος μέ ὑποδέχεται τώρα μέ ἀνοικτή καρδιά καί βαθύτατο αἴσθημα φιλοξενίας καί, πέραν αὐτοῦ, ὅλα ἐκεῖνα τά μέλη τῆς Ἑβραϊκῆς Κοινότητος Ρώμης πού κατέστησαν δυνατή αὐτή τήν ἐσπέρα καί οἱ ὁποῖοι ἐργάσθηκαν ποικιλοτρόπως γιά τήν πραγματοποίησή της καί γιά νά καταστεῖ αὐτή συμβολική.

\* Τό ἐπίσημο κείμενο τῆς όμιλίας τοῦ Πάπα 'Ιωάννη -Παύλου Β΄ κατά τήν Ιστορική ἐπίσκεψή του στή Συναγωγή τῆς Ρώμης στίς 13 'Απριλίου 1986, ἀπό τήν ἐπίσημη ἀγγλική μετάφραση πού ἐξέδωσε τό Βατικανό.

('Αναδημοσιεύεται ἀπό «The New York Times», 14.4.1986).



'Ο 'Αρχιραββῖνος Ρώμης δρ. "Ελιο Τόαφ χαιρετίζει τήν ἐπίσκεψη τοῦ Πάπα 'Ιωάννη - Παύλου Β΄ στή Συναγωγή τῆς Ρώμης

#### Συλλογισμός ἐπί τῆς σημασίας

λήθος εὐχαριστιῶν, συνεπῶς, πρός ὅλους σας. Τοντά Ραμπά, (ἑβραϊκά, «Εὐχαριστῶ πολύ»). Ύπό τό πρίσμα τοῦ λόγου τοῦ Θεοῦ, πού μόλις πρίν ἀπό λίγο διακηρύχθηκε καί ζεῖ αἰώνια, θά ἤθελα νά συλλογισθοῦμε μαζί, παρουσία τοῦ 'Αγίου 'Ενός — ἄς εἴναι εὐλογητός! — ἐπί τοῦ γεγονότος καί τῆς σημασίας αὐτῆς τῆς συναντήσεως ἀνάμεσα στόν 'Επίσκοπο Ρώμης, τόν Πάπα, καί τῆς 'Εβραϊκῆς Κοινότητος πού διαβιεῖ καί ἐργάζεται σ' αὐτή τήν πόλη, τήν τόσο ἀγαπητή σέ σᾶς καί σέ μένα.

Σκεπτόμουν γιά αὐτή τήν ἐπίσκεψή μου ἐπί μακρό χρόνο. Πράγματι, ὁ ᾿Αρχιραββῖνος εὐαρεστήθηκε νά μέ ἐπισκεφθεῖ τόν Φεβρουάριο 1981, ὅταν ἤμουν σέ ποιμαντική ἐπίσκεψη στήν κοντινή ἐνορία τοῦ San Carlo ai Catenari. Ἐπιπλέον, ἀρκετοί ἀπό ἐσᾶς παρέστητε, ἐπανειλημένως, σέ ἀκροάσεις πού εἶχα τήν εὐκαιρία νά ἔχω μέ ἐκπροσώπους τοῦ ἰταλικοῦ καί τοῦ παγκόσμιου Ἑβραῖσμοῦ καί ἀκόμη παλαιότερα, τήν ἐποχή τῶν προκατόχων μου Παύλου ΣΤ΄, Ἰωάννη ΚΓ΄ καί Πίου ΙΒ΄.

Γνωρίζω ἐπίσης πολύ καλῶς ὅτι ὁ ᾿Αρχιραββῖνος, τή νύχτα πρό τοῦ θανάτου τοῦ Πάπα Ἰωάννη ΚΓ΄ δέν δίστασε νά πάει στήν πλατεία τοῦ ʿΑγ. Πέτρου καί ὑπό τή συνοδεία Ἑβραίων πιστῶν, συνενώθηκε μέ τό πλῆθος Καθολικῶν καί ἄλλων Χριστιανῶν γιά νά προσευχηθεῖ καί νά συμμετάσχει στήν ὁλονυκτία, καθιστάμενος, οὖτως εἰπεῖν, σιωπηρῶς μέν ἀλλά ἐνσεινηδήτως, μάρτυρας τῆς μεγάλης ψυχῆς τοῦ Ποντίφηκα ἐκείνου, ὁ ὁποῖος ἤταν ἀνοικτός πρός ὅλους τούς ἀνθρώπους, χωρίς διάκριση,

#### «Εἴσθε οἱ πρεσβύτεροι ἀδελφοί μας»

καί ίδιαίτερα πρός τούς Έβραίους άδελφούς.

Ή κληρονομία πού ἐπιθυμῶ τώρα νά συνεχίσω εἰναι ἀκριβῶς ἐκείνη τοῦ Πάπα Ἰωάννη, ὁ ὁποῖος ὅταν κάποτε πέρασε ἀπό ἐδῶ — ὅπως ὁ ᾿Αρχιραββῖνος μόλις πρό ὀλίγον ὑπενθύμισε — σταμάτησε τό αὐτοκίνητο γιά νά εὐλογήσει τό πλῆθος τῶν Ἑβραίων πού ἐξήρχοντο ἀπό αὐτόν ἀκριβῶς τό ναό. Καί ἐπιθυμῶ νά συνεχίσω τήν κληρονομία αὐτήν ἀκριβῶς τή στιγμή πού βρίσκομαι, ὅχι ἁπλῶς ἔξω, ἀλλά, χάρις στήν εὐγενή σας φιλοξενία, ἐντός τῆς Συναγωγῆς τῆς Ρώμης.

Ή συνάθροιση αὐτή κλείνει, κατά κάποιον τρόπο, μιά μακρά περίοδο μετά τόν Πάπα Ἰωάννη ΚΓ΄ καί τή Β΄ Σύνοδο τοῦ Βατικανοῦ, τήν όποία πρέπει ἀκατάπαυστα νά συλλογιζόμαστε καί νά ἀντλοῦμε ἀπ' αὐτή τά κατάλληλα διδάγματα. Βέβαια, δέν μπορούμε οὔτε καί ἐπιτρέπεται νά ξεχάσουμε ὅτι οἱ ἱστορικές συνθῆκες τοῦ παρελθόντος ὑπῆρξαν πολύ διαφορετικές ἀπό ἐκεῖνες πού, ἔπειτα ἀπό ἐπίπονες προσπάθειες αἰώνων, ὡρίμασαν.

Ή γενική ἀποδοχή ένός νομότυπου πλουραλισμοῦ σέ κοινωνικό, ἀστικό καί θρησκευτικό ἐπίπεδο, ἑδραιώθηκε

μέ μεγάλες δυσκολίες.

Έν πάση περιπτώσει, ή θεώρησις τῶν μακραίωνων πολιτιστικῶν συνθηκῶν, δέν πρέπει νά μᾶς παρεμποδίσει νά ἀναγνωρίσουμε ὅτι οἱ ἐνέργειες ἀσκήσεως διακρίσεων, ἀδίκου περιορισμοῦ τῆς θρησκευτικῆς ἐλευθερίας, καταπιέσεων, ὅπως ἐπίσης σέ ἐπίπεδο ἀστικῶν ἐλευθεριῶν ἀναφορικά μὲ τούς Ἑβραίους, ὑπῆρξαν, κατά ἀντικειμενική κρίση, ἐκδηλώσεις βαθύτατα ἀπαράδεκτες. Ἡ Ἐκκλησία, γιά ἄλλη μιά φορά μέσω ἐμοῦ, «καταδικάζει τά μίση, τούς διωγμούς καί τίς ἐκφράσεις ἀντισημιτισμοῦ πού ἀπευθύνθηκαν όποτεδήποτε καί ἀπό οἱονδήποτε κατά τῶν Ἑβραίων», σύμφωνα μὲ τά λόγια τῆς πολύ γνωστῆς διακηρύξεως «Nostra Aetate». Ἐπαναλαμβάνω, «ἀπό οἱονδήποτε».

Ἐπιθυμῶ γιά ἄλλη μιά φορά νά ἐκφράσω τόν ἀποτροπιασμό γιά τή γενοκτονία πού ἐπιβλήθηκε κατά τοῦ ἐβραϊκοῦ λαοῦ στή διάρκεια τοῦ τελευταίου πολέμου, καί ἡ ὁποία ὁδήγησε στό 'Ολοκαύτωμα ἑκατομμυρίων ἀ-

θώων θυμάτων.

"Όταν ἐπισκέφθηκα στίς 7 Ἰουνίου 1979 τό στρατόπεδο συγκεντρώσεως στό "Αουσβιτς καί προσευχήθηκα γιά τά ἀπειράριθμα θύματα ἀπό διάφορες χῶρες, στάθηκα ίδιαίτερα μπροστά ἀπό τήν ἀναμνηστική πλάκα μέ τήν ἐβραϊκή ἐπιγραφή, ἐκδηλώνοντας ἔτσι τά συναισθήματα τῆς καρδιᾶς μου: «Ἡ ἐπιγραφή αὐτή ξυπνᾶ τή μνήμη τοῦ λαοῦ, οἱ γιοί καί οἱ θυγατέρες τοῦ ὁποίου καταδικάσθηκαν σέ μαζική ἐξόντωση. Ὁ λαός αὐτός ξεκινάει ἀπό τόν ᾿Αβραάμ, ὁ ὁποῖος κατά τήν πίστη μας, ὅπως διατυπώθηκε ἀπό τόν Παῦλο ἀπό τήν Ταρσό, εἴναι πατέρας μας. Αὐτός ἀκριβῶς ὁ λαός πού παρέλαβε ἀπό τόν Θεό τήν ἐντολή «οὺ φονεύσεις», εἴχε τήν τρομερή ἐμπειρία τοῦ τί σημαίνει ἐξόντωση. Σέ κανέναν δέν ἐπιτρέπεται γά προσπεράσει μέ ἀδιαφορία αὐτή τήν ἐπιγραφή».

ή Έβραϊκή Κοινότητα Ρώμης πλήρωσε, ἐπίσης, ὑψη-

λό τίμημα αἵματος.

#### 'Η 'Εκκλησία παρε**ῖχε καταφύγιο**

πῆρξε, πράγματι, μιά σημαντική χειρονομία τό γεγονός ότι, κατά τά σκοτεινά ἐκεῖνα ἔτη τοῦ φυλετικοῦ διωγμοῦ, οἱ πύλες τῶν ἐκκλησιῶν μας, τοῦ Σεμιναρίου τῆς Ρώμης, κτιρίων πού ἀνῆκαν στήν 'Αγία "Ε-

δρα καί τήν ἴδια τήν πόλη τοῦ Βατικανοῦ ἤταν ὀρθάνοιχτές γιά τήν προσφορά καταφυγίου καί ἀσφαλείας σέ πολλούς Ἑβραίους τῆς Ρώμης πού κυνηγόντουσαν ἀπό τούς διῶκτες τους.

Ή σημερινή ἐπίσκεψη ἀποβλέπει νά κάνει μιά σημαντική συνεισφορά γιά τήν παγίωση τῶν καλῶν σχέσεων ἀνάμεσα στίς δύο κοινότητές μας, μιμούμενοι τό παράδειγμα τόσων πολλῶν ἀνδρῶν καί γυναικῶν πού ἐργάσθηκαν καί ἐργάζονται ἀκόμη σήμερα και στίς δύο πλευρές, γιά τήν ὑπερπήδηση παλαιῶν προκαταλήψεων καί τή διασφάλιση μιᾶς ἀκόμη εὐρύτερης καί πληρέστερης ἀναγνωρίσεως τοῦ «δεσμοῦ» ἐκείνου καί τῆς «κοινῆς ἐκείνης πατρογονικῆς πνευματικῆς κληρονομίας» πού ὑφίσταται μεταξύ Ἑβραίων καί Χριστιανῶν.

Αὐτή είναι ή ἐλπίδα πού ἐκφράζεται στήν τέταρτη παράγραφο τῆς Συνοδικῆς Διακηρύξεως «Nostra Aetate», πού μόλις προανέφερα, ἐπί τῶν σχέσεων τῆς Ἐκκλησίας μέ τίς μή χριστιανικές θρησκεῖες. Ἡ ἀποφασιστική καμπή στίς σχέσεις μεταξύ Καθολικῆς Ἐκκλησίας καί Ἰουδαϊσμοῦ, ὡς καί μέ μεμονωμένους Ἑβραίους, ἐπῆλθε χάρις σ' αὐτή τή συνοπτική ἀλλά οὐσιαστική παράγραφο.

Εἴμαστε ὅλοι ἐνήμεροι ὅτι, μεταξύ τοῦ πλούτου πού ἐμπεριέχεται στήν ἀριθ. 4 παράγραφο τῆς «Nostra Aetate», τρία σημεῖὰ εἶναι ἰδιαίτερα ἐπίκαιρα. Θά ἐπιθυμοῦσα νά τά ὑπογραμμίσω ἐδῶ, ἐνώπιόν σας, κάτω ἀπ' αὐτές τίς μοναδικές, πράγματι, συνθῆκες.

#### 'Ο δεσμός μέ τόν 'Ιουδαϊσμό

ό πρωτο είναι ὅτι ἡ Ἐκκλησία τοῦ Χριστοῦ ἀνακαλύπτει τόν «δεσμό» της μέ τόν Ἰουδαϊσμό διά τῆς «διερευνήσεως τοῦ δικοῦ της μυστηρίου». Ἡ Ἑβραϊκή θρησκεία δέν είναι «ξένη» γιά μᾶς, ἀλλά, κατά κάποιον τρόπο είναι «οὐσιαστική» γιά τή θρησκεία μας. Μέ τόν Ἰουδαϊσμό, συνεπῶς, ἔχουμε μιά σχέση, ὅμοια τῆς όποίας δέν ἔχουμε μέ καμιά ἄλλη θρησκεία. Εἴσθε οἱ πολυαγαπημένοι μας ἀδελφοί καί, κατά κάποιον τρόπο, θά μποροῦσε νά εἰπωθεῖ ὅτι εἴσθε οἱ πρεσβύτεροι ἀδελφοί

Τό δεύτερο σημεῖο πού παρατηρεῖται ἀπό τή Σύνοδο είναι ὅτι πώς καμιά προγονική ἤ συλλογική εὐθύνη δέν δύναται νά ἀποδοθεῖ στούς Ἑβραίους σάν λαό γιά «ὅ,τι συνέβη κατά τά πάθη τοῦ Χριστοῦ». Οὖτε ἀδιάκριτα πρός τούς Ἑβραίους τῆς ἐποχῆς ἐκείνης, οὔτε πρός ἐκείνους πού ἔζησαν μετά ἤ πρός ἐκείνους τῆς σημερινῆς περιόδου. Γιά τοῦτο, κάθε προβαλλόμενη θεολογική δικαιολογία γιά μέτρα ἀσκήσεως διακρίσεων ἤ, ἀκόμη χειρότερα, γιά πράξεις διωγμῶν, είναι ἀνυπόστατη. Ὁ Κύριος θά κρίνει τόν καθένα «σύμφωνα μέ τά ἔργα του», τόσο τούς Ἑβραίους ὅσο καί τούς Χριστιανούς.

Τό τρίτο σημεῖο πού ἐπιθυμῶ νά τονίσω στή διακήρυξη τῆς Συνόδου εἶναι ἀπόρροια τοῦ δευτέρου. "Εχοντας ἐπίγνωση τῆς ταυτότητας τῆς Ἐκκλησίας μας, δέν εἶναι νόμιμος ὁ ἰσχυρισμός ὅτι οἱ Ἑβραῖοι ἔχουν «ἀποκηρυχθεῖ ἤ καταρασθεῖ», ὡς αὐτό νά διδάσκεται ἤ νά μπορεῖ νά ἐξαχθεῖ ἀπό τίς ἱερές γραφές τῆς Παλαιᾶς ἤ τῆς Καινῆς Διαθήκης. Πράγματι, ἡ Σύνοδος ἔχει ἤδη ἐκφρασθεῖ μέσα ἀπό τό ἴδιο τό κείμενο τῆς «Nostra Aetate», ὅπως ἐπίσης μέσω τοῦ δογματικοῦ καταστατικοῦ Lumen Gentium, ἀναφερόμενο στήν πρός Ρωμαίους Ἐπιστολή τοῦ 'Αγίου Παύλου ὅτι, εἴναι ἀγαπητοί ἀπό τόν Θεό, ὁ ὁποῖος τούς κάλεσε διά ἀμετάκλητης προσκλήσεως.

#### «Εἴσθε οἱ πρεσβύτεροι ἀδελφοί μας»

Πάνω σ' αὐτές τίς πεποιθήσεις έδράζονται οί σημερινές σχέσεις μας. Μέ τήν εὐκαιρία αὐτῆς τῆς ἐπισκέψεώς μου στή συναγωγή σας, ἐπιθυμῶ νά τίς ἐπαναβεβαιώσω καί νά διακηρύξω τήν παντοτινή ἀξία τους.

Διότι αὐτή εἶναι ἡ ἔννοια πού πρέπει νά ἀποδοθεῖ στήν ἐπίσκεψή μου πρός ἐσᾶς, τούς Ἑβραίους τῆς Ρώμης.

Δέν εῖναι, βέβαια, ἐξαιτίας τῆς ὑπερπηδήσεως τῶν διαφορῶν ἀνάμεσά μας, πού ἤλθα ἀνάμεσά σας. Γνωρίζουμε καλῶς ὅτι αὐτό δέν συμβαίνει.

Πρῶτα ἀπ' ὅλα κάθε μιά ἀπό τίς θρησκεῖες μας, ἔχοντας πλήρη ἐπίγνωση τῶν πολλαπλῶν δεσμῶν πού τίς ἑνώνουν καί, πρωτίστως, τοῦ «δεσμοῦ» ἐκείνου περί τοῦ ὁποίου μίλησε ἡ Σύνοδος, ἐπιθυμεῖ νά ἀναγνωρισθεῖ καί νά γίνει σεβαστή ὑπό τήν ἰδιαίτερη ταυτότητά της, πέρα ἀπό κάθε συγκερασμό καί ὁποιαδήποτε ἀσαφή οἰκειοποίηση.

#### Ο δρόμος βρίσκεται ἀκόμη στήν ἀρχή

πιπλέον, είναι ἀπαραίτητο νά εἰπωθεῖ: ὁ δρόμος πού ξεκινήσαμε βρίσκεται ἀκόμη στό ἀρχικό του στάδιο καί, συνεπῶς, θά ἀπαιτηθεῖ σημαντικός χρόνος, παρά τίς μεγάλες προσπάθειες πού ἤδη κατεβλήθησαν ἀπό ἀμφότερες τίς πλευρές, γιά τήν ἀπομάκρυνση κάθε μορφῆς προκαταλήψεων, ἀκόμη καί ὑστερόβουλων, γιά τήν ἀποκατάσταση κάθε μορφῆς αὐτοέκφρασης καί, συνεπῶς, νά παρουσιάσουμε στούς ἑαυτούς μας καί πρός ἄλλους, τό ἀληθινό πρόσωπο τῶν Ἑβραίων καί τοῦ Ἰουδαϊσμοῦ ὅπως, ἐπίσης, τῶν Χριστιανῶν καί τοῦ Χριστιανισμοῦ, σέ κάθε ἐπίπεδο παρουσιά-

σεως, διδασκαλίας καί ἐπικοινωνίας.

'Αναφορικά μέ αὐτό, ἐπιθυμῶ νά ὑπενθυμίσω στούς ἀ-δελφούς καί τίς ἀδελφές μου τῆς Καθολικῆς 'Εκκλησίας, ὅπως καί τούς διαβιοῦντες στή Ρώμη, ὅτι οἱ κατευθυντήρίες ὁδηγίες γιά τήν ἐφαρμογή τῆς Συνοδικῆς ἀποφάσεως σ' αὐτόν ἀκριβῶς τόν τομέα εἶναι στή διάθεση καθενός, σέ δύο ἔγγραφα πού ἐκδόθηκαν ἀντιστοίχως τό 1974 καί τό 1985 ἀπό τήν 'Επιτροπή τῆς 'Αγίας Έδρας ἐπί τῶν θρησκευτικῶν σχέσεων μέ τόν 'Ιουδαϊσμό. Εἶναι ζήτημα προσεκτικῆς μελέτης, ἐμβάθυνσης στίς διδασκαλίες τους καί πρακτικῆς ἐφαρμογῆς.

Παραμένουν, ἴσως, ἀνάμεσά μας προβλήματα πού ἀνάγονται στό ἐπίπεδο πρακτικῆς καί πού ἀναμένουν τήν ἐπίλυσή τους στό ἐπίπεδο τῶν ἀδελφικῶν μας σχέσεων. Αὐτά εἶναι ἀπόρροια ἀμοιβαίων παρανοήσεων αἰώνων, ώς καί διαφορετικῶν θέσεων καί ἀπόψεων, πού δέν ἐπιλύονται εὔκολα, πάνω σέ πολυσύνθετα καί σπουδαῖα ζητήματα.

#### **'**Ο 'Ιησοῦς - Τέκνο τοῦ Λαοῦ σας

λοι γνωρίζουν ὅτι ἡ οὐσιαστική διαφορά, εὐθύς ἐξ ἀρχῆς, ὑπῆρξε ἡ προσήλωσις ἀπό ἐμᾶς τούς Καθολικούς στό πρόσωπο καί τή διδασκαλία τοῦ Ἰησοῦ ἀπό τή Ναζαρέτ, τέκνο τοῦ λαοῦ σας, ἐκ τοῦ ὁποίου γεννήθηκαν ἐπίσης ἡ παρθένος Μαρία, οἱ ἸΑπόστολοι, πού ὑπῆρξαν τό «θεμέλιο καί οἱ στυλοβάτες τῆς ἸΕκκλησίας» καί τό μεγαλύτερο τμῆμα τῆς πρώτης χριστιανικῆς κοινότητος. ἸΑλλά ἡ προσήλωσις αὐτή ἀφορᾶ τόν χῶρο τῆς πίστεως, δηλαδή, στήν ἐλεύθερη ἀνύψωση τοῦ νοῦ

καί τῆς καρδιᾶς ὑπό τήν καθοδήγηση τοῦ πνεύματος καί ποτέ δέν μπορεῖ νά ἀποτελέσει άντικείμενο έξωτερικής πιέσεως ύπό όποιαδήποτε ἔννοια. Αὐτός εἶναι ὁ λόγος γιατί ἐπιθυμοῦμὲ τήν ἐμβάθυνση τοῦ διαλόγου, μέ πνεύμα νομιμοφροσύνης καί φιλίας, μέ άλληλοσεβασμό τῶν ἐσώτατων πεποιθήσεων, λαμβάνοντες ώς θεμελιώδη βάση τά στοιχεῖα τῆς ᾿Αποκαλύψεως πού ἔχουμε κοινά, ώς μιά «σπουδαία πνευματική πατρογονική κληρονοшá».

Πρέπει νά εἰπωθεῖ, συνεπῶς, ὅτι οἱ ὁδοί πού διανοίχθηκαν γιά τή συνεργασία μας, ὑπό τό φῶς τῆς κοινῆς μας κληρονομιᾶς πού ἀντλεῖται ἀπό τό νόμο καί τούς προφῆτες εἶναι ποικίλες καί σπουδαῖες. Ἐπιθυμοῦμε νά μνημονεύσουμε πρῶτα ἀπό ὅλα μιά συνεργασία ὑπέρ τοῦ ἀνθρώπου, τῆς ζωῆς του, ἀπό τῆς συλλήψεως καί μέχρι τοῦ φυσικοῦ θανάτου του, τῶν δικαιωμάτων του, τήν ἐξέλιξή του μέσα σέ μιά κοινωνία πού δέν θά εἶναι ἐχθρική, ἀλλά φι-



Ο 'Αρχιραββῖνος Ε. Τόαφ ὑποδέχεται τόν Πάπα 'Ιωάννη - Παῦλο Β'

#### «Εἴσθε οἱ πρεσβύτεροι ἀδελφοί μας»

λική καί εὐνοϊκή, ὅπου θά βασιλεύει ἡ δικαιοσύνη καί ὅπου στό ἔθνος αὐτό, στίς διάφορες ἀνά τήν ὑφήλιο ἡπείρους θά κυβερνᾶ ἡ εἰρήνη, τό σαλώμ τό προσδοκώμενο ἀπό τούς νομοθέτες, τούς προφῆτες καί τούς σοφούς ἄνδρες τοῦ Ἰσραήλ.

Γενικότερα, ὑπάρχει τό πρόβλημα τῆς ἡθικῆς, ὁ μεγάλος τομέας τῆς ἀτομικῆς καί τῆς κοινωνικῆς ἡθικῆς. Εἴμαστε ὅλοι ἐνήμεροι πόσο ὀξεία εἶναι ἡ κρίσις στό σημεῖο αὐτό τήν ἐποχή πού ζοῦμε. Σέ μιά κοινωνία πού συχνά χάνεται στόν ἀγνωστικισμό καί τόν ἀτομικισμό καί πού πάσχει ἀπό τίς πικρές συνέπειες τοῦ ἀτομισμοῦ καί τῆς βίας, Ἑβραῖοι καί Χριστιανοί εἶναι οἱ θεματοφύλακες καί οἱ μάρτυρες τῆς ἡθικῆς πού σημαδεύεται ἀπό τίς Δέκα Ἐντολές, στήν τήρηση τῶν ὁποίων ὁ ἄνθρωπος ἀνακαλύπτει τήν ἀλήθεια καί τήν ἐλευθερία. Ἡ προαγωγή μιᾶς κοινῆς περισυλλογῆς καί συνεργασίας ἐπί αὐτοῦ τοῦ σημείου, ἀποτελεῖ ἔνα ἀπό τά σπουδαῖα καθήκοντα τῆς στιγμῆς.

Τέλος, ἐπιθυμῶ νά ἀπευθύνω μιά σκέψη πρός τήν πόλη αὐτή ὅπου συζοῦν ἡ Καθολική Κοινότητα μέ τόν Ἐπίσκοπό της και ἡ Ἑβραϊκή Κοινότητα μέ τίς ἀρχές της καί τόν ᾿Αρχιραββῖνο της.

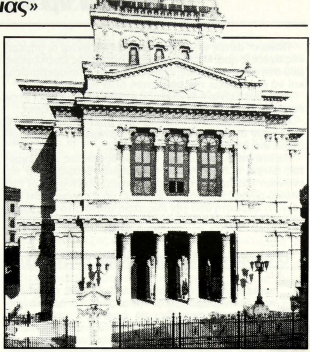
"Ας μήν ἀποτελέσει αὐτό μιά ἁπλή «συνύπαρξη», ἕνα εἴδος ἀντιπαραθέσεως, διακοπτόμενη ἀπό περιορισμένες καί περιοδικές συναντήσεις, ἀλλά ἄς ἀναζωογονηθεῖ ἀπό ἀδελφική ἀγάπη.

Τά προβλήματα τῆς Ρώμης εἶναι πολλά. Τό γνωρίζετε τοῦτο καλῶς. Καθένας μας, ὑπό τό πρίσμα τῆς εὐλογημένης κληρονομίας στήν ὁποία ἀναφέρθηκα παραπάνω, εῖναι ἐνήμερος τῆς ὑποχρεώσεως γιά νά ἐργασθοῦμε ἀπό κοινοῦ, τουλάχιστον μέχρις ἐνός ἐπιπέδου, γιά τήν Ἐπίλυσή τους. "Ας ἀναζητήσουμε, κατά τό δυνατό, νά πράξουμε τοῦτο ἀπό κοινοῦ. 'Από αὐτή τήν ἐπίσκεψή μου καί ἀπό τήν άρμονία καί τή γαλήνη πού ἔχουμε ἐπιτύχει, ἄς ἀναπηδήσει μιά καινούργια, ὑγιής πηγή, ὅπως ὁ ποταμός πού ὁ 'Ιεζεκιήλ εἶδε νά ἀναβλύζει ἀπό τήν ἀνατολική πύλη τοῦ Ναοῦ τῆς 'Ιερουσαλήμ, πού θά συμβάλλει στήν ἀποθεραπεία τῶν πληγῶν ἀπό τίς ὁποῖες ὑποφέρει ἡ Ρώμη.

Πράττοντας ἔτσι, τολμῶ νά πῶ, θά παραμείνει καθένας μας πιστός πρός τά ἱερότερα πιστεύω του καί σέ ἐκεῖνα πού βαθύτατα μᾶς ἐνώνουν καί μᾶς συνάθροισαν ἐδῶ: πίστις στόν ἕνα Θεό, ὁ όποῖος «ἀγαπᾶ τούς ξένους» καί «ἀσκεῖ δικαιοσύνη ὑπέρ ὀρφανῶν καί σοφῶν» καί, ἐπιτάσσει καί ἐμᾶς νά ἀγαπᾶμε καί νά βοηθᾶμε αὐτούς. Οἱ Χριστιανοί διδαχθήκαμε τήν ἐπιθυμία αὐτή τοῦ Κυρίου ἀπό τήν Τορά, τήν όποία σεῖς σεβόσαστε, καί ἀπό τόν Ἰησοῦ, ὁ ὁποῖος ἀνήγαγε τήν ἀπό τήν Τορά ὑπαγορευμένη ἀγάπη στίς ἀκρότατες συνέπειές της.

#### Τό Ἑβραϊκό Μουσεῖο τῆς Ἑλλάδος

Τό Έβραϊκό Μουσεῖο τῆς 'Ελλάδος — Λεωφ. Βασιλίσσης 'Αμαλίας 36 - τηλ.: 32.31.577 — εἶναι ἀνοικτό γιά τό κοινό κάθε μέρα ἀπό τίς 9 π.μ. μέχρι τίς 1 μ.μ. ἐκτός Σαββάτου.



'Εξωτερική ἄποψις τῆς Κεντρικῆς Συναγωγῆς τῆς Ρώμης, τήν όποία ἐπισκέφθηκε ό Πάπας 'Ιωάννης - Παῦλος Β΄.

#### Νεοανακαλυφθεῖσα ἀδελφότητα

ἀτό πού ἀπομένει σέ μένα τώρα εἶναι, ὅπως καί στήν ἀρχή τῆς ὁμιλίας μου, νά στρέψω τούς ὀφθαλμούς καί τόν νοῦ μου πρός τόν Κύριο, νά τόν εὐχαριστήσω καί νά τόν ὑμνήσω γιά αὐτή τή χαρμόσυνη συνάντηση καί γιά τά ἀγαθά πού ἤδη ἀπορρέουν ἐξ αὐτῆς, γιά τήν νεοανακαλυφθεῖσα ἀδελφότητα καί γιά τή νέα καί βαθύτερη κατανόηση ἀνάμεσά μας ἐδῶ στή Ρώμη καί μεταξύ Ἐκκλησίας καί τοῦ ἀπανταχοῦ Ἰουδαϊσμοῦ, σέ κάθε χώρα, πρός ὄφελος ὅλων.

'Επιθυμῶ, συναιπῶς, νά πῶ μαζί μέ τόν Ψαλμωδό, στήν πρωτότυπη γλώσσα του, πού ἐπίσης ἀποτελεῖ καί δική σας κληρονομιά:

Οντού λα - Αδονάϊ κί τόβ Κι λεολάμ χασσντό Γιομάρ νά Γισραέλ Κί λεολάμ χασσντό Γιομερού νά γιρέ Αδονάϊ Κί λεολάμ χασσντό.

Εὐχαριστεῖτε τόν Κύριον διότι εἶναι ἀγαθός Διότι αἰώνια εἶναι ἡ ἀγάπη του "Ας εἴπη παρακαλῶ ὁ Ἰσραήλ

«"Ότι αἰωνία είναι ἡ ἀγάπη του»

"Ας εἶπουν παρακαλῶ οἱ φοβούμενοι τόν Κύριον

«"Οτι αἰωνία είναι ή άγάπη του».

'Αμήν

#### ΜΕ ΤΗΝ ΕΥΚΑΙΡΙΑ ΤΩΝ ΠΕΝΗΝΤΑ ΧΡΟΝΩΝ ΑΠΟ ΤΗΝ ΙΔΡΥΣΗ ΤΟΥ



# Σκοποί καί στόχοι τοῦ Παγκόσμιου Έβραϊκοῦ Συνεδρίου



ΤΜΗΜΑ ΤΗΣ ΙΔΡΥΤΙΚΗΣ ΣΥΝΟΔΟΥ ΤΟΥ ΠΑΓΚΟΣΜΙΟΥ ΕΒΡΑΊ ΚΟΥ ΣΥΝΕΔΡΙΟΥ ΣΤΗΝ ΓΕΝΕΥΗ ΤΟ 1936

#### Ένότητα παρά τή διασκόρπιση

Κατά τήν πεντηκοστή ἐπέτειο ἀπό τῆς ἰδρύσεώς του τό Παγκόσμιο 'Εβραϊκό Συνέδριο μπορεῖ μέ ὑπερηφάνεια νά ὑποστηρίζει ὅτι ἀποτελεῖ τόν πλέον ἀντιπροσωπευτικό διεθνή ὀργανισμό. Στούς κόλπους του ἀγκαλιάζει 66 κοινότητες - κράτη, 26 συνεργαζόμενες διεθνεῖς ὀργανώσεις καί συνδέεται καταστατικώς μέ τήν Παγκόσμια Σιωνιστική 'Οργάνωση καί τή Διεθνή Μπενέ Μπερίθ.

Οί σκοποί τοῦ Παγκοσμίου Έβραϊκοῦ Συνεδρίου προσδιορίσθηκαν ἀρχικά τό 1932 ἀπό τόν δρ. **Να**-

χούμ Γκόλντμαν:

«Ή δημιουργία μιᾶς μονίμου διευθύνσεως τοῦ έβραϊκοῦ λαοῦ. Στό μέσον τῆς κατακερμάτιστης καί προσωποποιημένης Ἑβραϊκῆς ζωῆς καὶ τῆς Ἑβραϊκῆς κοινότητας, ἡ ἐγκαθίδρυση μιᾶς πραγματικά νομότυπης καὶ συλλογικῆς ἐκπροσωπήσεως τοῦ Ἑβραϊσμοῦ, δικαιουμένης νά ὀμιλεῖ ἐξ ὀνόματος τῶν 16 ἐκατομμυρίων Ἑβραίων πρός τὰ ἔθνη καὶ τίς κυβερνήσεις τοῦ κόσμου, ὡς καὶ πρός τοὺς ἴδιους τοὺς Ἑβραίους».

ἀπαραίτητη ἀλληλεγγύη καί ἐνότητα τοῦ ἑβραϊκοῦ λαοῦ παρά τήν ἀνά τήν ὑφήλιο διασκόρπιση διά μέσου τῶν αἰώνων, διασφάλισε πάντα τήν ἐπιβίωσή του. Συχνά, ὅταν κάποια ἑβραϊκή κοινότητα σέ μία χώρα ἀντιμετώπιζε δεινά καί ταλαιπωρίες, κάποια ἄλλη κοινότητα ἀπό ἄλλη χώρα θά προσπαθοῦσε νά προστρέξει σέ βοήθεια της. Τό χρονικό τοῦ ἑβραϊκοῦ λαοῦ γιά ἀλληλοβοήθεια, ἀμοιβαῖο ἐνδιαφέρον καί ἀλληλοσυμπαράσταση είναι, πιθανόν, ἀπαράμιλλο.

Ό τερματισμός, ὅμως, τοῦ α΄ Παγκοσμίου Πολέμου, ἀνέδειξε πολλά καινούργια κράτη καί ἐπέφερε σημαντικές διαφοροποιήσεις στούς χάρτες τῆς Εὐρώπης καί τῆς Μέσης 'Ανατολῆς. Τά συμφέροντα τῶν έβραϊκῶν κοινοτήτων δέν ἤταν δυνατό νά προστατευθοῦν μέσω τῶν «σταντλανίμ», τῆς καλοπροαίρετης παρεμβάσεως αὐτοδιορισμένων ἐπιφανῶν 'Ιουδαίων ἐνώπιον τῶν διαφόρων ἡγετῶν. Οἱ 'Εβραϊκός κοινότητες ἀντιμετώπισαν ποικίλες ἐπικίνδυνες καταστάσεις. Κατέστη δέ σαφές ὅτι γιά τήν ἐπιβίωση καί τήν ὑπεράσπιση τῶν 'Εβραϊκῶν δικαιωμάτων, ἀπαιτεῖτο ὀργανωμένη καί συλλογική δράση.

Ή πρώτη προσπάθεια ἐκπροσωπήσεως τῶν Ἑβραϊ-

κῶν διεκδικήσεων ὑπό ένοποιημένη μορφή ἔγινε τό 1918 μέ τήν ἴδρυση τῆς Comité des Délégations Juives (Ἐπιτροπῆς Ἑβραϊκῶν ἀντιπροσωπειῶν), προδρόμου τοῦ Π.Ε.Σ. Ὁ γενικός γραμματέας καί μετέπειτα πρόεδρος αὐτῆς δρ. Λέο Μότζκιν, ἔπεισε τήν Παγκόσμια Σιωνιστική ὑΟργάνωση, πού ἤταν ἀπησχολημένη μέ τή θεμελίωση μιᾶς μελλοντικῆς Ἑβραϊκῆς Ἐθνικῆς Ἑστίας, νά συγκατατεθεῖ στήν ἐκλογή ἐνός δημοκρατικοῦ καί ἀνεξάρτητου σώματος πού θά ἐπιλαμβάνετο γιά τήν ἐπίλυση τῶν πολιτιστικῶν, πολιτικῶν καί κοινωνικῶν προβλημάτων στή Διασπορά. Ἔτσι, στό 19ο Σιωνιστικό Συνέδριο κάλεσε τούς Σιωνιστές καί τίς διάφορες σιωνιστικές ὀμάδες νά συμμετάσχουν στό ἐκκολαπτόμενο Παγκόσμιο Ἑβραϊκό Συνέδριο.

Οί βάσεις γιά τό ξεκίνημα τέθηκαν σέ κίνηση. Τόν Δεκέμβριο 1918 τό 'Αμερικανικό 'Έβραϊκό Συνέδριο, ὑπό τήν ἡγεσία τῶν: Στέφαν Βάις, Λούις Μπραντέϊς καί Τζούλιαν Μάκ, ἀποφάσισε ὅπως:

«'Αμέσως μετά τήν ἐγκαθίδρυση τῆς εἰρήνης… θά δώσει ἐντολή στήν εὐρωπαϊκή ἀντιπροσωπεία του νά πάρει ὅλα τά ἀπαραίτητα μέτρα γιά τή σύγκληση ἐνός Παγκοσμίου 'Εβραϊκοῦ Συνεδρίου».



Ο Λέο Μότζκιν

#### Προπαρασκευαστικά βἤματα

ό 1927 συνήλθαν στή Ζυρίχη 65 ήγετικές έβραϊκές προσωπικότητες ἀπό 13 χῶρες, ἐκπροσωποῦντες 43 ὀργανώσεις καί ὀργανισμούς, γιά τή δημιουργία ἑνός συντονιστικοῦ πλαισίου πού θά ἐνεργοποιεῖτο γιά τήν ὑπεράσπιση τῶν Ἑβραϊκῶν δικαιωμάτων, ὁσάκις ἀνέκυπτε ἀνάγκη.

Μετά τό 17ο Σιωνιστικό Συνέδριο τό 1931, ἔπειτα ἀπό πρόταση τοῦ ᾿Αμερικανικοῦ Ἑβραϊκοῦ Συνεδρίου, διορίσθηκε μιά προσωρινή ἐπιτροπή ὑπό τήν προεδρία τοῦ δρ. Στέφαν Βάϊς γιά τήν κινητοποίηση μιᾶς ὀργανωμένης Έβραϊκῆς ἀλληλεγγύης κατά τῆς ναζιστικῆς ἀπειλῆς καί τῶν πολλαπλασιαζομένων φυλετικῶν καί θρη-

σκευτικών διακρίσεων στήν Εὐρώπη.

Τό 1932 διοργανώθηκε στή Γενεύη ἀπό τόν δρ. Ναχούμ Γκόλντμαν Προπαρασκευαστική Διάσκεψη, μέ τή συμμετοχή 94 ἐκπροσώπων ἀπό 17 χῶρες. Ένας ἀριθμός ἐθνικῶν Ἑβραϊκῶν ὀργανισμῶν, ὅπως οί: American Jewish Committee ('Αμερικανική Έβραϊκή Ἐπιτροπή), Alliance Israélite Universelle (Διεθνής Ίσραηλιτική Συμμαχία), Board of Deputies of British Jews (ΚΙΣ Βρετανίας), Central - Verein Deutscher Staatsbuerger Juedischen Glaubens (Κεντρικό - Ἰσραηλιτικό Συμβούλιο Γερμανίας), άρνήθηκαν νά συμμετάσχουν προκαλώντας τόν δρ. Βάϊς νά ἀπευθύνει ἔκκληση γιά «τό δικαίωμα μιας άνοικτης καί έλεύθερης συνδιασκέψεως καί τῆς πλήρους δημοσίας συζητήσεως τῶν έβραϊκών προβλημάτων καί στόχων». Ὁ Τζόσεφ Σπρίνζακ διακήρυξε έξ ὀνόματος τῆς «Βάαντ Λεουμί» (Ἐθνικῆς Διοικήσεως) ὅτι ἡ Παλαιστίνη πρέπει νά συμμετάσχει στό Π.Ε.Σ. «καθότι ἔχει ἀνάγκη μιᾶς ἰσχυρῆς καί άποτελεσματικής Έβραϊκής κοινότητας στή Διασπορά, ή δέ Διασπορά ἔχει ἀνάγκη ένός ἰσχυροῦ Ἑβραϊκοῦ κέντρου στήν Παλαιστίνη».

Κατά τήν περίοδο τῆς β' Προπαρασκευαστικῆς Διασκέψεως στή Γενεύη, τόν Σεπτέμβριο 1933, οί ναζί ἤσαν ἤδη στήν ἀρχή στή Γερμανία. Ό θάνατος τοῦ Λέο Μότζκιν τόν Νοέμβριο 1933, (τόν όποῖο διαδέχθηκε ό δρ. Γκόλντμαν), ἐπεσκίασε τίς ἐργασίες τῆς γ' Προπαρασκευαστικῆς Διασκέψεως πού ἔλαβε χώρα καί πάλι στή Γενεύη τόν 'Απρίλιο 1934. Αὐτή τή φορά παρέστησαν ἐκπρόσωποι ἀπό 20 χῶρες, ὅλα τά σιωνιστικά κόμματα καί μιά ἐπιβλητική ἀντιπροσωπεία ἀπό τήν Παλαιστίνη. "Υψιστη πρωτεραιότητα στή σκέψη ὅλων ἤταν ή κατάσταση στή Γερμανία. Τό γεγονός αὐτό ὑποχρέωσε τόν δρ. Βάϊς νά κατακρίνει τήν ἔλλειψη 'Εβραϊκῆς ἐνότητας καί ἑτοιμότητας:

«Σάν λαός δέν ἔχουμε ἀκόμη συλλάβει τό συναίσθημα τῆς συλλογικῆς ὑπευθυνότητας καί καθήκοντος, σέ μιά στιγμή ὕψιστης δοκιμασίας... Τή στιγμή αὐτή ή αὐταπάτη ἰσοδυναμεῖ μέ αὐτοαναισθησία... Κάθε σχέδιο καί κάθε στόχος πού σχετίζεται μέ τήν ἄμεση παροχή βοηθείας, προβληματίζει τή σωφροσύνη καί προκαλεῖ τήν αὐτοκαταφρόνηση ἐκείνων πού θέλουν νά θεωροῦνται σοφοί. ᾿Ακόμη, κατεβλήθησαν προσπάθειες γιά τήν ἀποσιώπη-

ση (μή Έβραϊκων) διαμαρτυριων».

Παρ' ὅλα τά ἐμπόδια, ἀποφασίσθηκε ή σύγκληση ἐνός Συνεδρίου, οἱ κύριοι ὀργανωτικοί στόχοι τοῦ ὁποίου ἤ-ταν:

1. Ένα μόνιμο, δημοκρατικά ἐκλεγμένο σῶμα, ἐκπροσωποῦν τούς ἀνά τόν κόσμο Ἑβραίους πού ἐπιθυμοῦν νά ἀποτελέσουν τμῆμα αὐτοῦ.

2. Νά ὑπερασπίζεται, ἐξ ὀνόματος ὅλου τοῦ Ἑβραϊσμοῦ, τά κοινά αὐτοῦ συμφέροντα.

3. Κατ' οὐδένα τρόπο δέν θά ἀναμειχθεῖ στήν πολιτική καί τή ζωή τῶν μεμονωμένων έβραϊκῶν κοινοτήτων.

 Καμιά ἐνέργεια δέν θά ἀναληφθεῖ ὑπέρ τῶν Ἑβραίων οἱασδήποτε χώρας, προτοῦ ἐνημερώσουν αὐ-



Ό Ραββῖνος δρ. Στέφαν Βάϊς, συνιδρυτής καί πρώτος πρόεδρος του Π.Ε.Σ.

τούς, (ἐκτός περιπτώσεων πού τοῦτο ἀποδειχθεῖ ἀνέφικτο)

5. Θέματα θρησκευτικής φύσεως θά τελοῦν ἐκτός τῆς

άρμοδιότητας τοῦ Π.Ε.Σ.

Ή ίδρυτική Συνδιάσκεψη συνήλθε στή Γενεύη τόν Αὔγουστο 1936. Οἱ 280 ἀντιπρόσωποι, ἐκπροσωποῦντες τούς Ἑβραίους 32 χωρῶν, ἐκλέχθηκαν μέ ἄμεση φυσική ψηφοφορία ἀπό τίς ἑβραϊκές κοινοτικές ἀρχές κάθε χώρας. Ἡ ἐπιβλητική κατάσταση τῶν ὀνομάτων τῶν ἀντιπροσώπων περιελάμβανε διακεκριμένους Ἑβραίους ἡγέτες, τά ὀνόματα τῶν ὁποίων καλύπτουν τίς σελίδες τῆς σύγχρονης ἐβραϊκῆς ἱστορίας καὶ ἀπό τούς ὁποίους σήμερα πολύ λίγοι εἶναι στή ζωή.

Ό δικαστής Τζούλιαν Μάκ ἐξελέγη ἐπίτιμος πρόεδρος, ὁ δρ. Στέφαν Βάϊς πρόεδρος τῆς Ἐκτελεστικῆς Ἐπιτροπῆς, ὁ δρ. Ναχούμ Γκόλντμαν πρόεδρος τῆς Διοικούσης Ἐπιτροπῆς καί ὁ Λούις Λίπσκυ πρόεδρος τοῦ

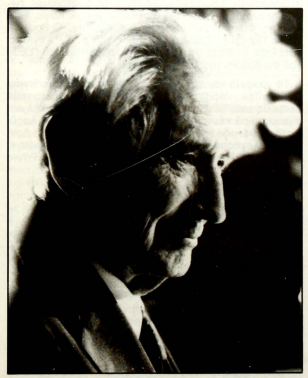
Κεντρικοῦ Συμβουλίου.

'Αποχαιρετώντας τή Συνδιάσκεψη ό δικαστής Μάκ, εί-

«Θέσαμε ἕνα βαθύ καί στερεό θεμέλιο... πάνω σ' αὐτό τό θεμέλιο πρέπει νά ἀνεγείρουμε ἕνα οἰκοδόμημα πού θά ἐκπροσωπεῖ όλόκληρο τόν 'Εβραϊσμό, στό ὁποῖο, τελικά θά συμμετάσχει όλόκληρος ὁ 'Εβραϊσμός».

#### Όλοκαύτωμα καί ἀναγέννηση

ιά ἀποδεκατισμένη ἀλλά ένωμένη ἀντιπροσωπεία τοῦ Ἑβραϊσμοῦ συνῆλθε στό Μοντραί τόν Ἰούλιο 1948 γιά τή 2η Γενική Συνδιάσκεψη τοῦ Π.Ε.Σ., φέροντες ἀκόμη στήν καρδιά νψπές τίς πληγές



Ό δρ. Ναχούμ Γκόλντμαν, συνιδρυτής καί δεύτερος πρόεδρος τοῦ Π.Ε.Σ.

τοῦ 'Ολοκαυτώματος, ἀλλά ύπερήφανοι καί περιχαρεῖς γιά τήν ἀναγέννηση τοῦ λαοῦ τους στό κράτος τοῦ 'Ισραήλ.

Τό Συνέδριο διαιρεῖτο ἤδη σέ τρία τμήματα: στήν 'Αμερική, τήν Εὐρώπη καί τό 'Ισραήλ. Παραρτήματα τοῦ ΠΕΣ ἤ ἐπιτροπές λειτουργοῦσαν σέ ἀρκετές χῶρες (Βρετανία, Κίνα, Γαλλία, Όλλανδία, Οὐγγαρία, Ρουμανία καί Σουηδία), τά κεντρικά ἀντιπροσωπευτικά ὄργανα τῶν ὁποίων δέν εἶχαν ἀκόμη προσχωρήσει σ' αὐτό. Ἡ Συνδιάσκεψη ἀριθμοῦσε 233 ἀντιπροσώπους ἀπό 33 χῶρες καί περιελάμβανε τούς ἐκπροσώπους τῶν δύο ἄλλων μελῶν ὀργανώσεων 'Αντιπροσωπεῖες συμπαραστάσεως παρέστησαν ἀπό τό Board of Deputies of British Jews τό C.R.I.F. Γαλλίας, τήν Παγκόσμια Όμοσπονδία Σεφαραδιτῶν 'Ισραηλιτῶν, τή Mosaiska Forsamlingen τῆς Δανίας καί τή Σουηδία.

Στό βραχύ πεντατές διάστημα μέχρι τήν 3η Γενική Συνδιάσκεψη τῆς Γενεύης τό 1953, πολλές σημαντικές άλλαγές ἔλαβαν χώρα. Οἱ συμμετοχές πολλαπλασιάσθηκαν σημαντικά, άλλά ἡ ἀπουσία συμμετοχῶν ἀπό Βουλγαρία, Κίνα, Τσεχοσλοβακία, Οὐγγαρία, Πολωνία καί Γερμανική Λαϊκή Δημοκρατία προκάλεσε βαθύτατη λύπη. Ἐκτός τῆς 35μελούς Ἐκτελεστικῆς Ἐπιτροπῆς, ἔ-

ξελέγει ένα πενταμελές Γενικό Συμβούλιο.

Ή 4η Γενική Συνδιάσκεψη πού συνήλθε τό 1959 στό Κοινοβούλιο τῆς Σουηδίας, ὑπῆρξε μιά ἀκόμη μεγαλύτερη συνάθροιση. Συμμετεῖχαν 269 ἀντιπρόσωποι ἀπό 41 χῶρες, συνεργαζόμενες ὀργανώσεις καί παρατηρητές. Παρέστησαν ἐπίσης ἐκπρόσωποι τοῦ ΟΗΕ, τῆς Διεθνοῦς ᾿Οργανώσεως Ἐργασίας, καί 24 κυβερνήσεων. Ἡ μόνη ὅμως ἀνατολικοευρωπαϊκή κοινότητα πού συμμετεῖχε ἤταν τῆς Πολωνίας, μέ 4μελή ἀντιπροσωπεία παρατηρητών.

#### Μιά πλατειά παρουσίαση τῆς ἑβραϊκῆς ἑνότητας

τεράστια κεντρική αἴθουσα τοῦ Palais de Congrés τῶν Βρυξελλῶν γέμισε ἀσφυκτικά κατά τήν 5η Γενική Συνδιάσκεψη τοῦ 1966. ᾿Από τίς 52 χῶρες - μέλη, 45 ἀπέστειλαν ἀντιπροσώπους. Μεταξύ τῶν προσκεκλημένων συμπεριλαμβάνοντο ἐκπρόσωποι ἐκκλησιῶν, τοῦ ΟΗΕ, τῆς Διεθνοῦς ᾿Οργανώσεως Ἐργασίας, τοῦ Συμβουλίου τῆς Εὐρώπης, τῆς ΕΟΚ καί 28 κυβερνήσεων.

Κατά τή Συνδιάσκεψη αὐτή υἱοθετήθηκε ἔνα νέο καταστατικό και ἄλλαξε ή δομή τοῦ Π.Ε.Σ. Ἡ Συνδιάσκεψη ἐκτός ἀπό τόν πρόεδρο δρ. Γκόλντμαν, ἐξέλεξε τούς ἐπιτίμους ἀντιπροέδρους: τόν δρ. Ἰσραελ Γκολντστάιν καί τήν μαρκησία τοῦ Reading Εὐα, τούς προέδρους τῶν περιφερειακῶν Ἐκτελεστικῶν Ἐπιτροπῶν: Λόρδο Σήφ (Εὐρῶπη), δρ. Μώϋς Γκόλντμαν (Νότιο ᾿Αμερική), Καθηγητή Ἅριε Ταρτακόβερ (Ἰσραήλ), καί τούς ἀντιπροέδρους: δρ. Ἦστερ Μάγιερ (Εὐρῶπη), δρ. Ἰσαάκ Γκολντενμπέργκ (᾿Αργεντινή) καί δρ. Μώυς Κάουφμαν (Βραζιλία).

#### Έδραίωση τοῦ Π.Ε.Σ.

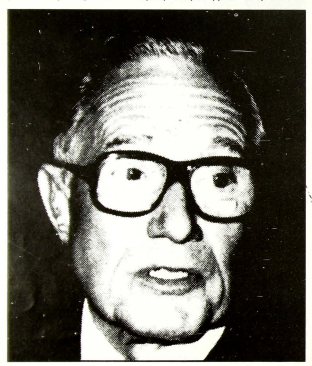
6η Γενική Συνδιάσκεψη τοῦ Π.Ε.Σ. συνήλθε τόν Φεβρουάριο 1974 στήν 'Ιερουσαλήμ καί παρέστησαν ἀντιπρόσωποι ἀπό 58 χῶρες. Συμμετεῖχαν ἐπίσης 24 συνεργαζόμενες ὀργανώσεις, συμπεριλαμβα-

# THE OUTE

#### Σκοποί καί στόχοι τοῦ Π.Ε.Σ.

νομένων 17 ἐκπροσώπων ἑβραϊκῶν νεολαιῶν. Τό British Board of Deputies κατέστη ἐπιτέλους πλῆρες μέλος. Τό γαλλικό τμῆμα τοῦ Π.Ε.Σ. ἐξάλλου συμπεριλάμβανε 25 ἑβραϊκές ὀργανώσεις καί τά περισσότερα ἀπό τά περιφερειακά διοικητικά συμβούλια (consistories). Τέθηκαν οί βάσεις γιά μιά εἰδική συνεργασία ἀνάμεσα στό Π.Ε.Σ. καί τήν Παγκόσμια Σιωνιστική 'Οργάνωση.

Στήν 'Εκτελεστική ἐκλέχθηκαν οί: δρ. Ναχούμ Γκόλντμαν πρόεδρος, δρ. Νισσήμ Γκάον, Ραββῖνος δρ. "Αρθουρ Χέρτζμπεργκ, Σάμ Νόριτς, Ραββίνος δρ. Γιοαχίμ Πρίντζ καί "Εζρα Σαπίρο ἀντιπρόεδροι, Φίλιπ Κλάτσνικ πρόεδρος Διοικητικοῦ Συμβουλίου, Λέων Ντούλτσιν πρόεδρος Γενικής Συνελεύσεως, Πίνχας Σαπίρ πρόεδρος Παγκοσμίου Σιωνιστικής 'Οργανώσεως. Περιφερειακοί πρόεδροι οί: "Εντγκαρ Μπρόνφμαν - Βορείου 'Α-



Ο κ. Φίλιπ Κλάτσνικ, τρίτος πρόεδρος τοῦ Π.Ε.Σ.

μερικής, Γκρεγκόριο Φαϊγκόν - Λατινικής 'Αμερικής, Λόρδος Φίσσερ - Εὐρώπης, Γιτσχάκ Κόρν - 'Ισραήλ, Σόλ Καίνη - ταμίας καί δρ. Γκ. Ρήγκνερ - γενικός γραμματέας.

Ό δρ. Ναχούμ Γκόλντμαν ἀνακοίνωσε ὅτι δέν προτίθεται νά ὑπηρετήσει ὁλόκληρη τή θητεία του ὡς πρόεδρος.

Τόν Νοέμβριο 1976, κατά τή σύνοδο τοῦ Διοικητικοῦ Συμβουλίου στή Γενεύη, τό Π.Ε.Σ. ἐόρτασε τήν 40η ἐπέτειο ἀπό τῆς ίδρύσεώς του.

#### "Ετη μεταβατικής περιόδου

ατά τή σύνοδο τῆς Γενικῆς Συνελεύσεως τοῦ 1977 στήν Οὐάσιγκτον ό δρ. Γκόλντμαν παραιτήθηκε άπό τήν προεδρία καί ἐξελέγει διά βοῆς στό ἀξίωμα τοῦ ἱδρυτοῦ προέδρου, ἀξίωμα πού δημιουργήθηκε εἰδι-

κῶς πρός τιμήν του. Παρουσία 250 ἐκπροσώπων ἀπό τίς πέντε ἡπείρους καί μιᾶς πολυπρόσωπης ἀντιπροσωπείας ἀπό τήν 'Ανατολική Εὐρώπη πού ἤρθαν ἐπί τούτου γιά νά τιμήσουν τόν ἀπερχόμενο πρόεδρο, ἀνακηρύχθηκε σέ ίδρυτή - πρόεδρο τοῦ Π.Ε.Σ. Μεταξύ τῶν προσωπικοτήτων πού παρέστησαν ἤσαν οί: Τζίμυ Κάρτερ, πρόεδρος ΗΠΑ, Σάϋρους Βάνς, ὑπουργός 'Εξωτερικῶν ΗΠΑ, Σίμον Βέϊλ, ὑπουργός 'Υγείας Γαλλίας, δρ. Γιοσέφ Μπούργκ, ὑπουργός 'Εσωτερικῶν Ἰσραήλ.

Ή Γενική Συνέλευση ἐξέλεξε όμόφωνα τον κ. Φίλιπ Κλάτσνικ ώς πρόεδρο τοῦ Π.Ε.Σ. Τόν Νοέμβριο 1979 μετά τόν διορισμό του ἀπό τόν πρόεδρο Κάρτερ ώς ὑπουργό Ἐμπορίου ΗΠΑ, ὁ κ. Κλάτσνικ ζήτησε καί ἔλαβε ἄδεια ἀπό τά προεδρικά του καθήκοντα. Οὶ δικαιοδοσίες καί οἱ ὑποχρεώσεις τοῦ προέδρου τοῦ Π.Ε.Σ. ἐκχωρίσθηκαν προσωρινά στούς προέδρους τῶν περιφερειακῶν τμημάτων, μέ ἐπικεφαλῆς τόν κ. Ἔντγκαρ Μπρόνφμαν. Τό 1979 τό South African Jewish Board of Deputies (Κ.Ι.Σ. Νοτίου ᾿Αφρικῆς) κατέστη πλῆρες μέλος τοῦ Π.Ε.Σ. καί τό Διοικητικό Συμβούλιο ὑποδέχθηκε στό ΠΕΣ τό Central Council of Jewish Communities of Μοτοςος (Κ.Ι.Σ. Μαρόκου), τὴν πρώτη κοινότητα - μέλος ἀπό ᾿Αραβική χώρα.

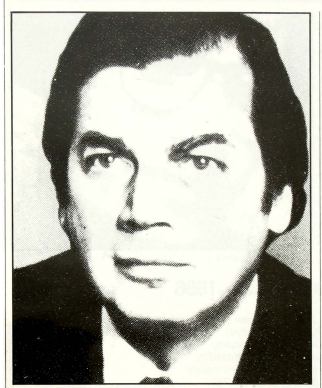
Κατά τό 1980 τά σημαντικότερα γεγονότα στό Π.Ε.Σ. ἀπό ὀργανωτικῆς ἀπόψεως ἤταν: ἐπικύρωση ἀπό τό Διοικητικό Συμβούλιο αἰτήσεως προσχωρήσεως τοῦ Κ.Ι.Σ. Οὐγγαρίας. Μέ πρωτοβουλία τοῦ κ. Ίζη Λάϊμπλερ προέδρου τοῦ Ἐκτελεστικοῦ Ἑβραϊκοῦ Συμβουλίου Αὐστραλίας, ἰδρύθηκε ἡ Ένωση ᾿Ασίας - Εἰρηνικοῦ καί συμπεριέλαβε τίς Ἑβραϊκές κοινότητες τῆς Αὐστραλίας, Νέας Ζηλανδίας, Ἰνδίας, Σιγκαπούρης, Χόνγκ Κόγκ, Ταῦλάνδης, Φιλιππίνων, Ἰαπωνίας καί Κορέας. Ὁ βουλευτής κ. Γκρέβυλ Τζάννερ πρόεδρος τοῦ Κ.Ι.Σ. ᾿Αγγλίας, κατέλαβε τή θέση στό Διοικητικό Συμβούλιο τοῦ Π.Ε.Σ. τοῦ ἀποβιώσαντος λόρδου Φίσσερ.

Τά γραφεῖα τοῦ Ἰσραηλινοῦ Τμήματος μεταφέρθηκαν ἀπό τό Τέλ - ᾿Αβίβ στήν Ἱερουσαλήμ, τονίζοντας τούς δεσμούς τοῦ Π.Ε.Σ. μέ τήν πρωτεύουσα τοῦ Ἰσραήλ καί πνευματικοῦ κέντρου ὁλοκλήρου τοῦ Ἑβραϊκοῦ λαοῦ. Κατά τή σύνοδο τῆς Ἐκτελεστικῆς Ἐπιτροπῆς στό Λονδίνο ἐξελέγησαν γιά τό ἀξίωμα τοῦ ταμία ἀπό κοινοῦ ὁ κ. Μέντελ Καπλάν ἀπό τή Νότιο ᾿Αφρική καί ἡ κ. Ράγια Γιαγκλόμ ἀπό τό Ἰσραήλ.

#### Συνέχιση καί ἀλλαγή

όν 'Ιανουάριο 1981 συνήλθε στήν 'Ιερουσαλήμ ή 7η Γενική Συνδιάσκεψη τοῦ Π.Ε.Σ. μέ τή συμμετοχή 665 ἀντιπροσώπων καί παρατηρητῶν ἀπό 48 χῶρες, 2 διεθνῶν ὀργανισμῶν καί 14 διεθνῶν συνεργαζομένων ὀργανώσεων. Κατά τήν ἐναρκτήρια σύνοδο, τήν κατάμεστη αἴθουσα «Μπινγιανέ 'Αουμά» οί συμμετέχοντες καί οί προσκεκλημένοι παρακολούθησαν μιά ἐξαίρετη συναυλία τῆς Φιλαρμονικῆς 'Ορχήστρας τοῦ 'Ισραήλ ὑπό τή διεύθυνσιν τοῦ κ. Ζούμπιν Μέττα. Χαιρετισμούς ἀπήυθηναν ὁ πρόεδρος τοῦ 'Ισραηλινοῦ τμήματος δρ. Σ. 'Αμπράμοφ, ὁ Δήμαρχος τῆς 'Ιερουσαλήμ κ. Τέντυ Κόλλεκ καί ὁ ἐκτελών καθήκοντα προέδρου κ. "Έντγκαρ Μπρόνφμαν.

Πρῶτο θέμα τῶν ἐργασιῶν τῆς Συνδιασκέψεως τήν ἑπόμενη μέρα ἦταν ἡ ἐκλογή προέδρου. ՝Ως πρόεδρος τοῦ Π.Ε.Σ. ἐξελέγη διά βοῆς ὁ κ. Μπρόνφμαν.



Ό κ. "Έντγκαρ Μπρόνφμαν, τέταρτος πρόεδρος τοῦ Π.Ε.Σ.

Ύπό τή νέα του ἰδιότητα ό κ. Μπρόνφμαν, συνοδευόμενος συχνά ἀπό τόν ἐκτελεστικό διευθυντή τοῦ Π.Ε.Σ. κ. Ἰσραελ Σίνγκερ, ἐπισκέφθηκε πολλές χῶρες γιά νά συναντήσει τά μέλη τοῦ Π.Ε.Σ. καί νά συνομιλήσει μέ ἀρχηγούς κρατῶν, κυβερνητικούς ἀξιωματούχους, νομοθέτες, δημοτικούς ἄρχοντες, ἐκκλησιαστικούς παράγοντες, ἀκαδημαϊκούς καί ἐκπροσώπους τοῦ ἐμπορικοῦ κόσμου. Πολλά ἀπό τά ταξίδια αὐτά ἔγιναν σέ χῶρες οἱ ὁποῖες δέν διατηροῦν διπλωματικές σχέσεις ἢ διάκεινται ἐχθρικά πρός τό Ἰσραήλ.

Τό αὐξανόμενο κύρος τοῦ Συνεδρίου διεθνῶς πιστοποιεῖται καί ἀπό τήν πρόσκληση τοῦ προέδρου Ρέηγκαν τό 1983 πρός τά μέλη τοῦ Διοικητικοῦ Συμβουλίου νά ἐπισκεφθοῦν τόν Λευκό Οἴκο.

Γιά πρώτη φορά ἀπό τοῦ θανάτου τοῦ δρ. Ναχούμ Γκόλντμαν τό 1982, τό Διοικητικό Συμβούλιο συνῆλθε στήν Οὐάσιγκτον γιά νά σχεδιάσει ἔνα πρόγραμμα πολιτικῆς δράσης καί νά λάβει ὀργανωτικά καί οἰκονομικά μέτρα, ὥστε νά καταστεῖ δυνατή ή συνέχιση τῶν παραδόσεων τῶν ἰδρυτῶν τοῦ Π.Ε.Σ. σέ συνδυασμό μέ τή ζωτικότητα καί τήν ἀποτελεσματικότητα πού ἀπαιτεῖ ἡ σύχρονη τεχνολογική ἐποχή.

Κατά τή Σύνοδο τοῦ Λονδίνου, 30 Ἰουνίου 1983, ή Ἐκτελεστική πρότεινε ριζικές ἀλλαγές στή Διοίκηση τοῦ Π.Ε.Σ.

Ή ἔδρα τοῦ Συνεδρίου μεταφέρθηκε στή Νέα Ύόρκη καί ἐκτελεστικός διευθυντής ἀνέλαβε ὁ κ. Ἰσραελ Σίνγκερ μετά τήν παραίτηση τοῦ Γεν. Γραμματέα κ. Γκέρχαρτ Ρῆγκνερ, ὁ ὁποῖος ὑπηρέτησε τό Π.Ε.Σ. μέ ἐπιτυχία καί ἀφοσίωση ἐπί 45 χρόνια. Ὁ δρ. Ρήγκνερ ἐξελέγει

συμπρόεδρος τοῦ Διοικητικοῦ Συμβουλίου.

Ή 8η Γενική Συνδιάσκεψη συνήλθε στήν Ίερουσαλήμ, 27 - 30 Ίανουαρίου 1986. Ἡ εὐρεία καί ποικιλόμορφη συμμετοχή ἐκπροσώπων ἀπό τίς πέντε ἡπείρους, μαρτυρεῖ τήν καταξίωση καί τήν οἰκουμενικότητα τοῦ ΠΕΣ στόν Ἑβραϊκό κόσμο. Παρέστησαν ἐκπρόσωποι ἀπό τή Βόρειο, Κεντρική καί Νότιο ᾿Αμερική, Καραϊβική, Ἰσραήλ, Δυτική Εὐρώπη, Αὐστραλία, Χόνγκ Κόγκ, Ἰνδία, Ἰαπωνία, Σρί Λάνκα, Φιλιππίνες, Νότιο ᾿Αφρική, Κένυα, Λαϊκή Γερμανική Δημοκρατία, Κύπρο, Τουρκία, Οὐγγαρία, Πολωνία, Ρουμανία.

Πρόεδρος ἐπανεξελέγει διά βοῆς ὁ κ. "Εντγκαρ Μπρόνφμαν. Τό CRIF (Κ.Ι.Σ. Γαλλίας) προσχώρησε ἐπίσημα στήν οἰκογένεια τοῦ Παγκοσμίου Έβραϊκοῦ Συνεδρίου.

Τό Παγκόσμιο Έβραϊκό Συνέδριο ἐδραιωμένο ὡς ὁ δημοκρατικά ἐκλεγμένος ἐκπρόσωπος τῶν ἀνά τόν κόσμο Έβραϊκῶν κοινοτήτων καί ὀργανώσεων, προσβλέπει τώρα στό μέλλον. Θά ἐξακολουθήσει:

Νά ἀγωνίζεται ὑπέρ τῶν δικαιωμάτων τῶν Ἑβραίων γιά ἰσότητα, ἀλλά καί τοῦ νά διαφέρουν.

Νά ἀποτελεῖ τόν ζωντανό σύνδεσμο ἀνάμεσα στό ʾΙσραήλ καί τή Διασπορά.

Νά ἐκφράζει τίς οἰκουμενικές καί τίς ἰδιαίτερες αἰώνιες ἀξίες τοῦ Ἰουδαϊσμοῦ.

Νά ἀποτελεῖ τό σύμβολο τῆς ἐβραϊκῆς πολυμορφίας ἀλλά καί ἐνότητας.

#### Πρόεδροι τοῦ Π.Ε.Σ.

1936 - 1949: Ραββῖνος δρ. Στέφαν Σ. Βάϊς.

1949 - 1953: (ἐκτελῶν χρέη προέδρου) δρ. Ναχούμ Γκόλντμαν.

**1953 - 1977:** Δρ. Ναχούμ Γκόλντμαν, (ίδρυτής - πρόεδρος 1977 - 1982).

1977 - 1979: Φίλιπ Μ. Κλάτσνικ.

1979 - 1981: (ἐκτελών χρέη προέδρου) "Εντγκαρ Μ. Μπρόνφμαν.

1981 - Έντγκαρ Μ. Μπρόνφμαν.

\*\*\*

#### Συνδιασκέψεις τοῦ Π.Ε.Σ.

(Προπαρασκευαστικές διασκέψεις: 1932, 1933, 1934) 1936 8 - 15 Αὐγούστου, Γενεύη, Ίδρυτική Συνδιάσκεψη. 1944 28 - 30 Νοεμβρίου, Άτλάντα ΗΠΑ, Έκτακτη Διάσκεψη Πολέμου.

1948 27 'Ιουνίου - 6 'Ιουλίου, Μοντραί, 2η Γενική Συνδιάσκεψη.

1953 4 - 11 Αὐγούστου, Γενεύη, 3η Γενική Συνδιάσκεψη. 1959 2 - 12 Αὐγούστου, Στοκχόλμη, 4η Γενική Συνδιάσκεψη.

1966 31 Ἰουλίου - 9 Αὺγούστου, Βρυξέλλες, 5η Γενική Συνδιάσκεψη.

1975 3 - 10 Φεβρουαρίου, Ίερουσαλήμ, 6η Γενική Συνδιάσκεψη.

1981 18 - 22 Ίανουαρίου, Ἱερουσαλήμ, 7η Γενική Συνδιάσκευμη

1986 27 - 30 'Ιανουαρίου, 'Ιερουσαλήμ, 8η Γενική Συνδιάσκεψη.





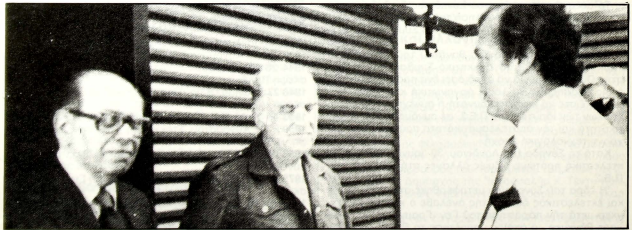
'Ο δρ. Γκέρχαρντ Ρήγκνερ.

'Ο κ. 'Ισραέλ Σίνγκερ

#### Ή Διοίκηση τοῦ Π.Ε.Σ. - 1986

Πρόεδρος 'Επίτιμος Πρόεδρος Γενικός Γραμματέας Πρόεδρος Διοικ. Συμβουλίου Συμπρόεδρος Διοικ. Συμβουλίου Πρόεδρος Γενικής Συνέλευσης Πρόεδρος Παγκόσμιας Σιωνιστικής 'Οργανώσεως Ταμίας 'Αν. Ταμίας (Εὐρώπη) 'Αντιπρόεδροι "Εντγκαρ Μ. Μπρούφμαν (Νέα Ύόρκη) Φίλιπ Μ. Κλάτσνικ (Σικάγο) "Ισραελ Σίνγκερ (Νέα Ύόρκη) Σόλ Κάνη (Γουάινιπεγκ, Καναδά) Δρ Γκέρχαρτ Μ. Ρήγκνερ (Γενεύη) 'Ακίβα Λεβίνσκυ (Ἱερουσαλήμ)

Λέων Α΄. Ντούλτσιν (Ἱερουσαλήμ)
Μέντελ Καπλάν (Μπραμφοντέν, Ν. ᾿Αφρική)
Ρούθ Πόπκιν (Νέα Ὑόρκη)
Βέρνερ Νάχμαν (Καρλσρούη, Δυτ. Γερμανία)
Γερουσιαστής Μισέλ Ντρέυφους Σμίντ (Μπελφόρντ)
Δρ. Νισσήμ Δ. Γκαόν (Γενεύη)
Ραββίνος Δρ Ἄρθουρ Χέρτζμπεργκ (Νέα Ὑόρκη)
Ράγια Γιαγκλόμ (Τέλ Ἦβ)
Ραββίνος ᾿Αλεξάντερ Μ. Σίντλερ (Νέα Ύόρκη)
Κάλμαν Σουλτάνικ (Νέα Ὑόρκη)



① "Ελληνας πρωθυπουργός κ. Άνδρέας Παπανδρέου ύποδέχθηκε στήν Κέρκυρα στίς 22 Ίουλίου 1983 τόν πρόεδρο τοῦ Π.Ε.Σ. κ. Έντγκαρ Μρόνφμαν συνοδευόμενο ἀπό τόν πρόεδρο τοῦ Κ.Ι.Σ. κ. Ίωσήφ Λόβιγγερ



#### Περιφερειακοί Πρόεδροι

Βόρειος 'Αμερική Συμπρόεδροι

Λατινική 'Αμερική

Εὐρώπη

'Ισραήλ Μέλη του 'Εκτελεστικου

Έπίτιμοι 'Αντιπρόεδροι

Γερουσιαστής Λήο Κόλμπερ (Μόντρεαλ)

Φρίντα Σ. Λέβις (Νέα Ύόρκη) Τζούλιο Τόρενμπεργκ (Μέξικο) Δρ Μάριο Γκορενστάιν ('Αργεντινή) Δρ Μπέννο Μιλνίτζκυ (Βραζιλία) Δρ. Λάιονελ Καπελόβιτς (Μεγ. Βρετανία)

Τέο Κλάιν (Γαλλία)

Γιτσχάκ Κόρν (Τέλ ᾿Αβίβ) ˇΊζη Ζ. Λάιμπλερ (Μελβούρνη)

Λέιλα Σήγκελ (Γενεύη)

Τζέραλντ Κράφτ (Οὐάσιγκτον) Δρ Ντάνιελ Θάρτς (Οὐάσιγκτον)

Ντέηβιντ Μακόβσκυ (Ἱερουσαλήμ), ἐκπρόσωπος Φοιτητι-

κοῦ Κινήματος

Γκρέβιλ Τζάννερ βουλευτής (Λονδίνο)

Μάρκος Κάτς (Μέξικο)

Ζάκ Τόρτσυνερ (Νέα Ύόρκη) Μονρόε "Αμπεϋ (Μόντρεαλ)

Δρ. Σ. Ζάλμαν `Αμπράμοφ ( Ίερουσαλήμ) Γκρεγκόριο Φαϊγκόν (Μπουένος "Αυρες) Δρ Μωύς Γκόλντμαν (Μπουένος "Αυρες) Δρ Ἰσραέλ Γκόλντσταϊν ( Ίερουσαλήμ)

Λόρδος Λέβερ Μονδίνο)

Ραβίνος Δρ Γιόαχιμ Πρίντζ (Νέα Ύερσέη)

#### Περιφερειακοί Διευθυντές

'Ισραηλινό τμήμα Εύρωπαϊκό Έβρ. Συνέδριο Νομικός Σύμβουλος 'Ινστιτοῦτο Έβρ. Ύποθέσεων Βορειοαμερικανικό τμήμα Λατινοαμερικανικό Έβρ. Συνέδ.

Δρ "Αβι Μπέκερ (Ἱερουσαλήμ) Σέρτζ Σβαγκενμπάουμ (Παρίσι) Ντάνιελ Λάκ (Γενεύη) Δρ Στέφαν Ρόθ (Λονδίνο) "Ίλαν Στήνμπεργκ (Νέα Ύόρκη) Μανουέλ Τενεγμπάουμ (Μπουένος "Αυρες)

#### ΕΠΙΣΤΟΛΕΣ ΣΤΑ «ΧΡΟΝΙΚΑ»

#### Σαράντα περίπου χρόνια ἀπό τότε

Συμπληρωματικά μέ τό όμώνυνο ἄρθρο τοῦ κ. Μ. Σακκῆ («Χρονικά» τεῦχος 86, ᾿Απριλίου 1986) ὁ κ. Ἔσδρας Δ. Μωϋσῆς συμπληρώνει τά ὀνόματα τῶν παρακάτω πού κατάγονταν ἀπό τήν Ἰσραηλιτική Κοινότητα Λαρίσης:

Στόν πίνακα 4 · φυλακισθέντες μέχρι 20 χρόνια

Νισήμ Βιτάλ Λαζάρ ἀπό τή Λάρισα.

Σαμουήλ Λαζάρου Μιζάν ἀπό τή Λάρισα.

Ίσαάκ ᾿Αβραάμ Φιλοσώφ ἀπό τή Λάρισα.

(Οί παραπάνω ἀποτελοῦντες όμάδα συνελήφθησαν μαζί στή Λάρισα, στήν έβραϊκή συνοικία, βράδυ, ἀναγράφοντες συνθήματα στούς τοίχους. Δικάστηκαν. Φυλακίστηκαν στίς φυλακές Τρικκάλων, Λαρίσης καί Κασσαβετείας).

Σαλβατώρ Δαυίδ Μισδραχής ἀπό τή Λάρισα, προφυλακίστηκε, δικάστηκε γιά χρηματική καί ὑλική συμπα-

ράσταση. 'Απηλλάγη.

Στόν πίνακα 5. Έξορισθέντες σέ ἐρημονήσια

Δαυίδ ή Βίκος Μενεχέμ Μωϋσῆς ἀπό Λάρισα ἐξορίσθη στή Μακρόνησο.

 'Ιωσήφ ἤ Πέπος Νισήμ Ταραμπουλούς ἀπό Λάρισα ἐξορίσθη στή Μακρόνησο.

 - 'Αλβέρτος Συμεών Φρανσές ἀπό Λάρισα ἐξορίσθη στή Μακρόνησο.

#### Οἱ Ἑβραῖοι τῶν Σερρῶν

Ό κ. 'Αλμπέρτος Πρίσναλης, ὁ μόνος ἐπιζών 'Ισραηλίτης τῶν Σερρῶν, μέ ἀφορμή τό ἄρθρο πού δημοσιεύθηκε στό τεῦχος 86, ('Απριλίου 1986), γιά τούς 'Εβραίους ἀντάρτες πού ἔπεσαν στίς μάχες στά βουνά τῆς Μακεδονίας στήν περίοδο 1943 - 1944, διευκρινίζει ὅτι: ὁ Μπουρλά Τσελεμπής, 'Εβραῖος ἐκ Σερρῶν, δέν φονεὐτηκε στίς 3.11.1944. 'Αντίθετα ἐπέζησε τοῦ πολέμου καί ζεῖ σήμερα στό 'Ισραήλ. Έχει καί ἀδελφό τόν Μπουρλά 'Αλμπέρτο, πού ζεῖ στήν 'Αθήνα καί ἀσχολεῖται μέ οἰκοδομικές ἐπιχειρήσεις.



## Σέ ἀναζήτηση κατανοήσεως: Ἰουδαιο - Χριστιανικές σχέσεις

ναγνωρίζοντας ὅτι ἔνα ἀπό τά αἴτια πού προκαλοῦν τόν ἀντισημιτισμό εἶναι ἡ εἰκόνα τοῦ Ἑβραίου ὅπως ἔχει ἐμφυτευθεῖ στή χριστιανική σκέψη, τό Π.Ε.Σ. ἐπεζήτησε κάθε δυνατή εὐκαιρία γιά νά προσελκύσει τήν προσοχή τοῦ χριστιανικοῦ κόσμου στήν ἐπιτακτική ἀναγκαιότητα τῆς υίοθετήσεως μέτρων γιά τήν κάθαρση τῆς ἀνθρωπότητας ἀπό τό κακό τοῦ μίσους.

Οί σχέσεις ἀνάμεσα σέ "Εβραίους καί τήν Καθολική Έκκλησία κατέστησαν δυσχερεῖς ἐξαιτίας τοῦ 'Ολοκαυτώματος, κατά τή διάρκεια τοῦ όποίου τό Βατικανό ὰργοπόρησε πολύ στή μεσολάβησή του πρός τούς χιτλερικούς.

Οἱ σχέσεις ἀνάμεσα στό Π.Ε.Σ. καί τό Παγκόσμιο Συμβούλιο Ἐκκλησιῶν ἤσαν διαφορετικές, προτίστως, χάρις στίς ἡγετικές του προσωπικότητες καί ἐκ τοῦ γεγονότος ὅτι ὑπἦρχαν σχέσεις σέ προσωπικό ἐπίπεδο μεταξύ ἡγετῶν τῶν δύο ὀργανισμῶν στή Γενεύη. Ἡ στάσις ἐξάλλου τοῦ Παγκοσμίου Συμβουλίου Ἐκκλησιῶν κατά τή διάρκεια τοῦ πολέμου συνιστὰ θετικό στοιχεῖο ὑπέρ αὐτοῦ.

#### Τό Π.Ε.Σ. καί οἱ Προτεσταντικές Ἐκκλησίες

Αποφασιστικός σταθμός στίς σχέσεις ἀνάμεσα στόν Έβραϊκό λαό καί τήν Προτεσταντική Ἐκκλησία ήταν τό 1948 ὅταν ή πρώτη Γενική Συνδιάσκεψη τοῦ Παγκοσμίου Συμβουλίου Ἐκκλησιῶν (ΠΣΕ) στό Ἄμστερνταμ διακήρυξε ὅτι, «ὁ Θεός μᾶς συνένωσε δι' εἰδικῆς ἀλληλεγγύης πρός τούς Ἑβραίους, ἐνώνοντας, κατά τό σχέδιό του, τίς μοῖρες μας. Καλοῦμε ὅλες τίς ἐκκλησίες νά ἀποκηρύξουν τόν ἀντισημιτισμό ὡς τελείως ἀσυμβίβαστο μὲ τή χριστιανική πίστη. 'Ο ἀντισημιτισμός συνιστᾶ ἀνθρώπινο ἀμάρτημα κατά τοῦ Θεοῦ».

Παρόμοια δήλωση ἐγένετο στό Νέο Δελχί τό 1961, σέ κοινή συνδιάσκεψη Προτεσταντικῶν, 'Αγγλικανικῶν καί 'Ορθοδόξων 'Εκκλησιῶν πού ἐκπροσωποῦσαν 300 ἐκκλησιαστικούς ὀργανισμούς.

'Επίσημες διαβουλεύσεις ἀνάμεσα στό Π.Ε.Σ. καί τό Π.Σ.Ε ἄρχισαν τό 1968. Παρ' ὅλα αὐτά, προβλήματα παρουσιάσθηκαν κατά καιρούς στίς σχέσεις τοῦ Π.Ε.Σ. μέ τό Π.Σ.Ε. 'Η συμμετοχή τῶν μεσανατολικῶν ἐκκλησιῶν καί ἐκείνων τοῦ τρίτου κόσμου, ἐπέδρασε στίς δραστηριότητες καί τίς πολιτικές ἐνέργειες τοῦ Π.Σ.Ε. Τόν 'Οκτώβριο 1975, ὅμως, ἡ Γενική Γραμματεία τοῦ Π.Σ.Ε. ἐξέδωσε ἔντονη καταδικαστική δήλωση κατά τῆς ἀποφάσεως τοῦ Ο.Η.Ε. πού ταὐτίζε τόν Σιωνισμό μέ τόν ρατσισμό.

#### Σχέσεις μέ τίς 'Ορθόδοξες 'Εκκλησίες

Ψψιστης σημασίας κατέστη ή ἔναρξις διαβουλεύσεων μέ τίς 'Ορθόδοξες 'Εκκλησίες.

Μιά πρώτη ἐπίσημη συνάντηση ἔλαβε χώρα τόν 'Οκτώβριο 1976 μεταξύ τοῦ σεβασμιωτάτου Μητροπολίτου Έλβετίας κ. Δαμασκηνοῦ (ὡς ἐκπροσώπου τοῦ Οἰκουμενικοῦ Πατριαρχείου) καί συναδέλφων του, μέ Ἑβραίους ἐκπροσώπους. Ἡ πρώτη ἀκαδημαϊκή συνάντηση μεταξύ Ἑβραίων καί 'Ορθοδόξων Χριστιανῶν ἔλαβε χώρα στή Λουκέρνη τόν Μάρτιο 1976.

Ή δεύτερη ἀκαδημαϊκή συνάντηση συνήλθε λίγο ἀργότερα στό Βουκουρέστι ὑπό τήν αἰγίδα ἀπό κοινοῦ τοῦ Πατριάρχου τῆς Ρουμανικῆς 'Ορθόδοξης 'Εκκλησίας καί τοῦ 'Αρχιραββίνου Ρουμανίας.



'Ο Πατριάρχης τῆς 'Οθρόδοξης Ρουμανικῆς 'Εκκλησίας, ό Μ. Κλάϊν καί 'Ι. Σίνγκερ, Βουκουρέστι 1979.

#### Τό Π.Ε.Σ. καί ἡ Καθολική Ἐκκλησία

Παλαιότερες ἐπαφές τοῦ δρ. Κουμποβίτσκυ καί τοῦ Πάπα Πίου ΙΒ΄ κατά τή διάρκεια ἀκροάσεως τό 1945, ἀπέτυχαν νά ἐπιφέρουν μιά νέα ἄποψη τῶν Καθολικῶν ἀπέναντι στούς Έβραίους. Μόνο κατά τό 1965 μέ τήν ἄνοδο τοῦ Πάπα Ἰωάννη ΚΓ΄ ἀνανεώθηκαν οἱ ἑβραϊκές ἐλπίδες μέ τήν ἀνακοίνωση τοῦ Πάπα περί ἀπαλήψεως ἀπό τήν ἐπίσημη λειτουργία τῆς Μεγάλης Παρασκευῆς

#### 'Ιουδαιο - Χριστιανικές σχέσεις

τῆς φράσεως «perfidi Judaei». Ὁ ἴδιος Πάπας συνέστησε ἐπίσης στόν Καρδινάλιο Μπέα, ἐπικεφαλῆς τῆς Γραμματείας γιά τή Χριστιανική Ένότητα, νά συντάξει δήλωση πού θά ἀπέβλεπε στήν ἐπίτευξη κατανοήσεως καί ἀρμονικῶν σχέσεων ἀνάμεσα στήν Καθολική Έκκλησία καί τούς Ἑβραίους.

Πρό καί κατά τή διάρκεια τῆς συνεδριάσεως τῆς Β' Συνόδου τοῦ Βατικανοῦ, ὁ δρ. Γκόλντμαν καί ἄλλοι ἐκπρόσωποι τοῦ Π.Ε.Σ. εἶχαν διαβουλεύσεις μέ τόν Καρδινάλιο Μπέα καί ἄλλες ἡγετικές προσωπικότητες τοῦ Βατικανοῦ ἐπί τῶν ὑπό ἐξέταση θεμάτων. Σάν ἀποτέλεσμα αὐτῶν τῶν συνομιλιῶν τό Π.Ε.Σ. κι ἄλλες ὀργανώσεις, πού συνεργάζοντο στά πλαίσια τῆς Διασκέψεως Έβραϊκῶν 'Όργανώσεων, ὑπέβαλαν στό Βατικανό Μνημόνιο μέ τίς γενικές ἀπόψεις καί θέσεις τους ἐπί τῶν μελλοντικῶν σχέσεων ἀνάμεσα στήν Καθολική 'Εκκλησία καί τόν Έβραϊκό λαό.

Τελικά, στίς 15 'Οκτωβρίου 1965 υίοθετήθηκε ή «Διακήρυξη ἐπί τῶν σχέσεων τῆς 'Ἐκκλησίας με τίς μή χριστιανικές θρησκεῖες (Nostra Aetate)», ή όποία δόθηκε στήδημοσιότητα στίς 20 'Οκτωβρίου 1965.

1969: `Αντιπροσωπεία τοῦ Π.Ε.Σ. ὑπό τόν δρ. Γκόλντμαν ἔγινε δεκτή ἀπό τόν Πάπα Παῦλο ΙΣΤ΄, ὁ ὁποῖος ἐξέφρασε τήν ἐλπίδα «ὅτι θά ἀναπτυχθοῦν εὐκαιρίες γιά συνεργασία τῆς `Εκκλησίας μέ τόν 'Εβραϊκό λαό... πρός ἑξυπηρέτηση κοινῶν ἀνθρωπίνων ὑποθέσεων».

Τό Π.Ε.Σ. καί τό 'Αμερικανικό Συμβούλιο Συναγωγῶν δημιούργησαν τή Διεθνή 'Εβραϊκή 'Επιτροπή ἐπί τῶν Διαθρησκευτικῶν Διαβουλεύσεων (IJCIC), στήν ὁποία ἀργότερα προσχώρησαν ή 'Αμερικανική 'Εβραϊκή 'Επιτροπή, ή Μπενέ Μπερίθ, ή 'Αντιδισφημιστική "Ενωση καί τό 'Ισραηλινό Συμβούλιο ἐπί τῶν Διαθρησκευτικῶν Σχέσεων, ἀποτελοῦντες ἔτσι ἕνα ἐνωμένο 'Εβραϊκό ὄργανο γιά ἐπίσημες ἐπαφές καί διαβουλεύσεις μέ τό Βατικανό καί τίς Προτεσταντικές 'Εκκλησίες.

1970: Ἡ πρώτη ἐπίσημη συνάντηση ἀνάμεσα σέ ἐκπροσώπους τῆς Ἡγίας Ἕδρας καί τοῦ Παγκοσμίου Ἑβραϊσμοῦ, ἔθεσε τά θεμέλια μιᾶς συνεχῶς ἀναπτυσσό-

#### XPONIKA הונות

ΟΡΓΑΝΌ ΤΟΥ ΚΕΝΤΡΙΚΟΥ ΙΣΡΑΗΛΙΤΙΚΟΥ ΣΥΜΒΟΥΛΙΟΥ ΤΗΣ ΕΛΛΑΔΟΣ

Σουρμελή 2-104 39 ΑΘΗΝΑ . τηλ.: 88.39.951 Ύπεύθυνος σύμφωνα μέ τό Νόμο: Ὁ Πρόεδρος τοῦ Κ.Ι.Σ. Ἰωσήφ Λόβιγγερ Σουρμελή 2

ΔΙΑΝΕΜΕΤΑΙ ΔΩΡΕΑΝ



'Ο Πάπας 'Ιωάννης Παῦλος Β΄ μέ τά μέλη τῆς διαρκοῦς 'Εβραιο - Καθολικῆς 'Επιτροπῆς 'Εργασίας,, Βατικανό 1985.

μενης σχέσεως καί ἐδημιούργησε τή διαρκή Ἑβραιο -Καθολική Ἐπιτροπή Ἐργασίας.

1974: 'Ο Πάπας Παῦλος ΙΣΤ΄ ἴδρυσε τήν Εἰδική Ἐπιτροπή τοῦ Βατικανοῦ γιά τίς σχέσεις μέ τόν Ἰουδαϊσμό.

1975: Τά μέλη τῆς Διεθνοῦς 'Εβραιο - Καθολικῆς 'Επιτροπῆς 'Εργασίας ἐγένοντο δεκτά ἀπό τόν Πάπα Παῦλο ΙΣΤ΄. Τῆς έβραϊκῆς ἀντιπροσωπείας ἡγήθηκε ὁ δρ. Γκέρχαρτ Ρήγκνερ.

#### Διαθρησκευτικός διάλογος

Τρεῖς τομεῖς παρουσίασαν ἰδιαίτερες δυσκολίες στίς Έβραιο - Καθολικές σχέσεις, οἱ ὁποῖοι ἐξετάσθηκαν στίς συνεδριάσεις τῆς IJCIC:

- ή ἀντίληψη τῆς Έκκλησίας περί τῆς κοινῆς μας ἰστορίας,
- ή θέση της ἀναφορικά μέ τήν Ἱεραποστολή πρός τούς Ἑβραίους
- ή θέση της σχετικά μέ τό κράτος τοῦ 'Ισραήλ.

1978: Ἡ πρώτη συνάντηση τῆς Διαρκοῦς Ἐπιτροπῆς Ἐργασίας στήν Ἰσπανία ἔλαβε χώρα στή Συναγωγή Ἕλ Τράνζιτο στό Τολέδο καί ἀφιερώθηκε στήν ἀνασκόπηση τῆς έβραϊκής παρουσίας στήν Ἰσπανία πρό τῆς ἐκδιώξεως ἐπί Φερδινάνδου καί Ἰσαβέλας. Ὁ ᾿Αρχιεπίσκοπος τῆς Μαδρίτης καί ὁ πρόεδρος τῆς Διασκέψεως τῶν Ἰσπανῶν Ἐπισκόπων παρακολούθησαν τή λειτουργία τοῦ Καμπαλάτ Σαμπάτ καί παρεκάθησαν στό δεῖπνο πού ἐπακολούθησε.

1979: Ἡ πρώτη σύνοδος τῆς Διαρκοῦς Ἐπιτροπῆς Ἐργασίας πού συνῆλθε στή Γερμανία, ἀφιερώθηκε στή μελέτη τοῦ θέματος τῆς θρησκευτικῆς ἐλευθερίας καί τῆς Παιδείας σέ μιά πλουραλιστική κοινωνία.

Τόν Μάρτιο 1979 ὁ Πάπας Ἰωάννης Παῦλος ὁ Β΄ δέ-



'Ιουδαιο - Χριστιανικές σχέσεις

χθηκε σέ ἀκρόαση ἀντιπροσωπεία Ἑβραίων ἡγετῶν ὑπό τόν πρόεδρο τοῦ Π.Ε.Σ. κ. Φίλιπ Κλάτσνικ. Ὁ Πάπας διακήρυξε τήν πρόθεσή του νά καταβάλει κάθε προσπάθεια «γιά τήν εἰρήνη στή γἢ ἐκείνη πού εἶναι άγία τόσο γιά σᾶς ὅσο καί γιά μᾶς, μέ τήν ἐλπίδα ὅτι ἡ πόλη τῆς Ἱερουσαλήμ θά διασφαλισθεῖ ὡς κέντρο ἀρμονίας γιά τούς πιστούς τῶν τριῶν μεγάλων μονοθεϊστικῶν θρησκειῶν».

'Επισκεπτόμενος τό ''Αουσβιτς ό Πάπας 'Ιωάννης Παῦλος Β' προέβη σέ σημαντικές δηλώσεις γιά τά δεινά τῶν 'Εβραίων καί τίς θεολογικές παρερμηνεῖες σχετικά μ' αὐτούς.

Ό μόνιμος ἀντιπρόσωπος τοῦ Π.Ε.Σ. στή Ρώμη κ. Φρίτζ Μπέκερ προέβη, κατ' ἐπανάληψη σέ διαβήματα πρός τό Βατικανό ἐπί θεμάτων ἐβραϊκοῦ ἐνδιαφέροντος.

Περιφερειακές διαβουλεύσεις διοργανώθηκαν ἀπό τό Λατινοαμερικανικό 'Εβραϊκό Συνέδριο ἀπό κοινοῦ μέ τό Οἰκουμενικό Τμῆμα τῆς Λατινοαμερικανικής Διασκέψεως 'Επισκόπων (CELAM). Οἱ 'Εβραῖοι προσεκλήθησαν, γιά πρώτη φορά, νά στείλουν παρατηρητή στή Γενική Συνδιάσκεψη τῆς Λατινοαμερικανικῆς 'Επισκοπῆς.

1981: Ό δρ. Ρήγκνερ συμμετείχε στό συμπόσιο στό Βατικανό γιά τήν έκατονταετηρίδα ἀπό τῆς γεννήσεως τοῦ Καρδιναλίου Μπέα καί παρουσίασε ἐργασία σχετικά μέ τήν προσφορά τοῦ ἀειμνήστου Καρδιναλίου στό θέμα τῆς θρησκευτικῆς ἐλευθερίας.

1982: 'Ο μόνιμος ἀντιπρόσωπος τοῦ Π.Ε.Σ. στή Ρώμη διαβίβασε στό Βατικανό ὑπόμνημα, στό ὁποῖο ἐκφραζόταν ἡ ἀπογοήτευση τοῦ Έβραϊσμοῦ γιά τήν ἀναγγελία τῆς ἀκροάσεως τοῦ Γιασέρ 'Αραφάτ ἀπό τόν Πάπα 'Ιωάννη Παῦλο Β'

1985: Ένα κάπως ἀπογοητευτικό ἔτος γιά τίς έβραιοχριστιανικές σχέσεις. Όδηγία πού ἐξέδωσε τό Βατικανό περί τοῦ τρόπου παρουσιάσεως τῶν Ἑβραίων καί τοῦ Ἰουδαϊσμοῦ, θεωρήθηκε ἀπό τήν IJCIC ὅτι ἀποτελοῦσε ὑπαναχώρηση ἀπό παλαιότερες δηλώσεις. Ὁ πρόεδρος τοῦ Π.Ε.Σ. ζήτησε ἀπό τήν ἡγεσία τῶν ἀπανταχοῦ Ἑβραϊκῶν κοινοτήτων νά ζητήσουν ἀπό τούς κατά τόπους ἐπισκόπους καί ἐκπροσώπους τοῦ Βατικανοῦ ἐπεξηγήσεις, σχετικά μέ τήν ὁδηγία τοῦ Βατικανοῦ.

Τόν 'Οκτώβριο 1985 ἔλαβε χώρα στή Ρώμη συνάντηση τοῦ Πάπα καί τῶν μελῶν τῆς IJCIC, στά πλαίσια τοῦ ἑορτασμοῦ τῆς 20ης ἐπετείου ἀπό τῆς Διακηρύξεως τοῦ Βατικανοῦ ἐπί τῶν 'Εβραίων. Ταυτόχρονα, συνῆλθε ἡ Διαρκής Καθολική 'Επιτροπή καί ἡ IJCIC γιά νά συζητήσουν τήν όδηγία τοῦ 'Ιουνίου καί συμφώνησαν νά συσταθεῖ κοινή ἐπιτροπή γιά τή σύνταξη δηλώσεως σχετικά μέ τό 'Ολοκαύτωμα, πού θά εἶναι ἀποδεκτή ἀπό ἀμφότερες τίς πλειρές.

#### Σχέσεις Βατικανοῦ - Ἰσραήλ

Σέ μήνυμά του πρός τίς κοινότητες σέ 70 χῶρες, ὁ πρόεδρος τοῦ Π.Ε.Σ. κ. "Εντγκαρ Μπρόνφμαν, ὑπογράμμισε τήν πίστη τοῦ Π.Ε.Σ. γιά «ἔναν παραγωγικό διάλογο» μέ τήν 'Εκκλησία, μέ στόχο τήν «όμαλοποίηση τῶν σχέσεων» μεταξύ Καθολικῶν καί 'Εβραίων. Παράλληλα, ὑποστήριξε ὅτι τό Βατικανό «πρέπει νά κατανοήσει ὅτι οἱ 'Εβραῖοι παραμένουν ἀνυποχώρητα ἐνωμένοι στήν ἄποψή τους ὅτι, τοῦτο δέν εἶναι δυνατόν νά ἐπιτευχθεῖ παρά μόνον ὅταν ἡ 'Εκλησία ἀποδεχθεῖ «τή θεμε-



'Ο Καρδινάλιος Χιούμ μέ τόν 'Αρχιραββῖνο 'Αγγλίας 'Εμμάνουελ Τζακόμποβιτς, Λονδίνο, Μάρτιος 1981.

λιώδη σύγχρονη ἔκφραση τῆς έβραϊκῆς ταυτότητας», τήν ἀναγέννηση τοῦ κράτους τοῦ Ἰσραήλ.

#### Ή Λουθηρανή Ἐκκλησία

Επαφές μέ τήν Παγκόσμιο 'Ομοσπονδία Λουθηρανῶν είχαν σάν ἀποτέλεσμα τήν α' διεθνή συνάντηση ἐκπροσώπων τῆς IJCIC καί τῆς Λουθηρανῆς Εὐρωπαϊκῆς 'Επιτροπῆς, τό 1979.

Ή πρώτη ἐπίσης συνάντηση διαβουλεύσεων συνήλθε στήν Κοπεγχάγη τόν Ἰούλιο 1981 καί ἰδρύθηκε μιά μόνιμη Ἐπιτροπή Ἐργασίας. Κύριο θέμα τῆς β΄ διεθνοῦς συναντήσεως, Ἰούλιο 1983, ἤταν: «Ό Λούθηρος, ὁ Λουθηρανισμός καί οἱ Ἑβραῖοι», μέ τήν εὐκαιρία τῆς 500ης ἐπετείου ἀπό τῆς γεννήσεως τοῦ Λούθηρου. Ἡ συνάντηση κατέληξε σέ μιά σημαντική ἐπανεκτίμηση τῆς λουθηριανῆς πλευρᾶς σέ ὅ,τι ἀφορᾶ τίς βίαιες ἀπόψεις τοῦ Λουθήρου κατά τῶν Ἑβραίων. Στή δήλωση πού ἐκδόθηκε στό τέλος τῆς συναντήσεως ἀναφέρεται ὅτι «τά άμαρτήματα τῶν ἀντιεβραϊκῶν δηλώσεων τοῦ Λουθήρου καί ἡ βιαιότητα τῶν ἐπιθέσεών του κατά τῶν Ἑβραίων πρέπει νά ἀναγνωρισθοῦν μέ συντριβή».

Τόν Αὔγουστο 1984 ὁ δρ. Ρήγκνερ μίλησε ἐνώπιον τῆς Διεθνοῦς Διασκέψεως τῆς Παγκοσμίου Λουθηρανῆς Ὁμοσπονδίας, στή Βουδαπέστη. Ήταν ἡ πρώτη φορά πού Ἑβραῖος μίλησε ἐνώπιον αὐτῆς τῆς Συνόδου καί συζητήθηκαν οἱ ἑβραιο - λουθηρανές σχέσεις.

#### Ή 'Αγγλικανική 'Εκκλησία

Εκπρόσωποι τῆς IJCIC καί τῆς 'Αρχιεπισκοπῆς τοῦ Καντέρμπορυ καί τῆς 'Υόρκης διοργάνωσαν τόν Νοέμβριο 1980 τήν πρώτη Έβραιο - 'Αγγλικανική συνάντηση διαβουλεύσεων, ὑπό τήν αἰγίδα ἀπό κοινοῦ τοῦ 'Αρχιεπισκόπου τῆς 'Υόρκης καί τοῦ 'Αρχιραββίνου τῆς 'Αγγλίας. 'Ιδρύθηκε μιά ἐπιτροπή γιά τόν προγραμματισμό μελλοντικῶν συναντήσεων.

Μιά ύψηλοῦ ἐπιπέδου Διεθνής Διάσκεψη Θρησκευτικής 'Ηθικής ἔλαβε χώρα στό Τόκιο τόν 'Ιούνιο 1981. Μεταξύ τῶν 200 συμματασχόντων ἀπό πολλές χῶρες, ἦταν καί ἐκπρόσωποι τοῦ Π.Ε.Σ. καί τῆς IJCIC.

#### 'Ο έξηλεκτρισμός τῆς Θεσσαλονίκης καί οἱ 'Ισραηλίτες ὑπάλληλοι τῆς «ΚΕΤΗΘ»

#### Τοῦ κ. ΓΙΑΝΝΗ ΣΑΛΑΠΑΣΙΔΗ Ύπομηχανικοῦ - μηχανικοῦ ὑπαλλήλου ΔΕΗ

Τό ἀπόσπασμα πού παραθέτω είναι ἀπό τήν ἔρευνα · μελέτη μου γιά τήν «Ίστορία τοῦ ἐξηλεκτρισμοῦ τῆς Θεσσαλονίκης» καί είναι σχετικό μέ τοὺς Ἰσραηλίτες κάτοικους τῆς πόλης μας τήν ἐποχή τῆς Γερμανικῆς κατοχῆς.

τίς 9.4.1941 μπαίνουν οι Γερμανοί στή Θεσσαλονίκη. 'Ο Γερμανός άξιωματικός Λόϊτμεν Γκίντερ όριζεται άρμόδιος γιά τόν ήλεκτροφωτισμό τῆς πόλης. Δέκα ήμέρες μετά τήν κατάληψη τῆς πόλης ἀπό τά γερμανικά στρατεύματα ζητήθηκε, προφορικά, ἀπό τήν διεύθυνση τῆς 'Εταιρείας Τροχιοδρόμων καί 'Ηλεκτροφωτισμοῦ Θεσ/νίκης (ΚΕΤΗΘ) νά ἀπομακρύνει ἀπό τίς διάφορες ὑπηρεσίες της ὅλους τούς Ἰσραηλίτες ὑπαλλήλους καί ἐργατοτεχνί-

Ή διεύθυνση τῆς ΚΕΤΗΘ ἀρνήθηκε νά ὑπακούσει καί ζήτησε

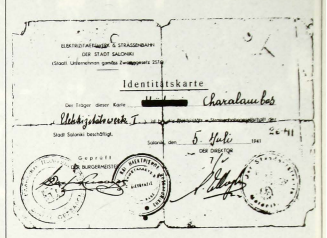
#### Μικρό χρονικό μεγάλης τραγωδίας

Μνήμες πικρές κι είναι παράξενο πῶς ἀναδεύονται ἔτσι ἀποσπασματικά. Ἡ Ἐγναντία ὁδός τῶν θρύλων στήν πιό σπαραχτική της μέρα. Μιά νέα μετοικεσία Βαβυλῶνος ἀσύγκριτα πιό τραγική. Ἦλλάζουν οἱ καιροί, οἱ ἀφετηρίες μένουν οἱ ἴδιες. Ἐκεῖνες οἱ παρόχθιες ἰτιές ἐνίσχυαν ἄλλοτε τό ξέσπασμα, τό κλάμα. Πρόσωπα ἐτούτη τή φορά κλειστά ἀναμετρούσανε τή μοίρα τους μές στήν ἀχλύ τοῦ ἀγνώστου.

'Ατέλειωτο τό τρομαγμένο ἀνθρωπομάνι. "Ένας λαός γιά τό μαρτύριο όδοιποροῦσε, ἀγέλη ὑποταγμένη κι ἄβουλη. Ξεχώριζαν ὅσοι κρατοῦσαν μέ ὑπερένταση τήν ἀξιοπρέπεια ὄρθια κι ἄς τήν τσαλάκωσαν ή ἀπανθρωπιά τῶν Οὔννων. Κι ἐσύ, ἔμφοβος, στήν Παναγία Χαλκέων νά στέκεις ἄγαλμα βουβό μή καί τό βλέμμα σου διασταυρωθεῖ θολό μέ κάποιου γειτονόπουλου τό βλέμμα, μπορεί του 'Αμπέρτου, του 'Ηλίκου, του Ζακίνου. Μάταιη ἀναμονή. Ή θλίψη στάλαζε φαρμάκι γιά τά τετελεσμένα, τά μελούμενα. Σούρουπο στόν ορίζοντα καί στήν καρδιά κι ἔτσι τό δρόμο πῆρες γιά τήν πάνω πόλη. Σιωπή.

Ι.Α. Νικολαίδης

('Ο Ι.Α. Νικολαΐδης είναι φιλόλογος, λογοτέχνης πού ζεϊ στή Θεσσαλονίκη. Ποιητικά ἔργα του: «Χωρίς προσωπεΐο», «Διαβάσεις στήν ἄσφαλτο»)



Φωτοτυπία τῆς εἰδικῆς κάρτας εἰσόδου πού χορηγήθηκε στούς ὑπαλλήλους τῆς ΚΕΤΗΘ, ἐκτός τῶν Ἰσραηλιτῶν.

γραπτή διαταγή γιά τήν ἀπομάκρυνση τῶν Ἰσραηλιτῶν, ἐπικαλούμενη νομικούς καί τυπικούς λόγους.

Τήν ἐποχή αὐτή ὑπηρετοῦν στήν ΚΕΤΗΘ 30 περίπου Ἰσραηλίτες. ᾿Απ᾽ αὐτούς παλαιότερος στήν ὑπηρεσία εἶναι ὁ εἰσπράκτορας φωτισμοῦ **Σολομών Ματαράσω**, πού προσλήφθηκε στίς 26.1.1908 καί νεότερος ὁ ὑπογραμματέας Ἦλίας **Στροῦγκο** πού προσλήφθηκε στίς 1.4.1927.

Στήν ἀνώτερη ὑπαλληλική βαθμίδα βρίσκονται ὁ τμηματάρχης Α΄ Δαβίδ Κόβο καί ὁ τμηματάρχης Β΄ ᾿Αλμπέρτος Φλωρεντίν.

Στό γυναικεῖο προσωπικό ὑπάρχει ἡ **Ρετζίνα Λεβή**, πού εἶναι γραμματέας Β΄.

Άνάμεσα στούς τεχνικούς είναι οἱ ἡλεκτροτεχνίτες Λεών Δαφφάς, Δαβίδ Κάστρο, Σαμουέλ Χάγουελ κ.ἄ. Τήν 1η Μαΐου 1941 οἱ στρατιωτικές γερμανικές ἀρχές ζήτησαν νά ἀναλάβουν τήν περιφρούρηση τῶν ἐγκαταστάσεων μέ Γερμανούς στρατιῶτες, ἐπειδή τούς ἐνδιέφερε ἡ συνεχής λειτουργία τῶν ἐργοστασίων τά ὁποῖα μάλιστα φρόντιζαν νά τροφοδοτοῦν μέ καύσιμα.

Στίς 13 Μαΐου 1941 ὁ Δῆμος τῆς Θεσ/νίκης ἔστειλε ἀντίγραφο διαταγής τοῦ 'Ανωτέρου Γερμανικοῦ Στρατοπεδαρχίου στή διεύθυνση τῆς ΚΕΤΗΘ.

Μέ τή διαταγή αὐτή ζητοῦσαν νά ἐφοδιασθοῦν ὅλοι οἱ ὑπάλληλοι καί ἐργατοτεχνίτες μέ δελτία ταυτότητας πού θά ἤταν θεωρημένα ἀπό τόν Δήμαρχο Θεσ/νίκης.

Ή διεύθυνση σπεύδει να εκδόσει δελτία ταυτότητος στή γερμανική γλώσσα καί να τα στείλει για θεώρηση στόν Δήμο.

Μετά τή θεώρηση τοῦ κ. Δημάρχου ὅμως ἡ φρουρά τῶν ἐγκαταστάσεων ζήτησε καί τή θεώρησή τους ἀπό τήν Γερμανική Τοπική Διοίκηση. Ἡ Γερμανική Τοπική Διοίκηση ἐνῶ σφράγισε ὅλα τά δελτία τῶν Ἑλλήνων Χριστιανῶν ὑπαλλήλων καί ἐργατοτεχνιτῶν ἀρνήθηκε νά σφραγίσει τά δελτία τῶν Ἰσραηλιτῶν.

"Έτσι οί Ίσραηλίτες, χωρίς ἔγγραφη διαταγή, ἔμειναν ἔξω ἀπό τήν ὑπηρεσία.

Ό ἐπιθεωρητής σιδηροδρόμων, ὅπου διοικητικά ὑπάγονταν τότε ἡ ΚΕΤΗΘ, ἐπισκέφθηκε τό ᾿Ανώτερο Στρατοπεδαρχίο στόν ὁποῖο ἀνακοινώθηκε ὅτι ἐπιθυμία τῶν τοπικῶν στρατιωτικῶν ἀρχῶν εἶναι ἡ ἀπομάκρυση τῶν Ἰσραηλιτῶν ὁπότε καί ἀναγκάσθηκε πλέον ἡ διεύθυνση, ἐκ τῶν πραγμάτων, νά διατάξει τήν προσωρινή ἀπομάκρυνση τῦ ὑπαλλήλων της ἀπό τίς ἐγκαταστάσεις τήν 1η Ἰουνίου 1941.

Ή Έλληνική πολιτεία ὅμως ἀποφασίζει τή χορήγηση σ' δλους τούς Ἰσραηλίτες ὑπαλλήλους τῆς ΚΕΤΗΘ πλήρων ἀποδοχῶν... μάλιστα μέ ὅλες τίς σχετικές αὐξήσεις «ἀκρίβειας βίου» κ.λπ. καθώς καί τή συνέχιση τοῦ συσσιτίου στίς οἰκογένειές τους θεωρώντας ὅτι ἡ ἀπομάκρυνση τῶν Ἰσραηλιτῶν ἔγινε ἀπο ἀνωτέρα βία.



Οί ἐπίσημοι κατά τήν τελετή

#### ΗΜΕΡΑ ΜΝΗΜΗΣ ΓΙΑ ΤΟ ΟΛΟΚΑΥΤΩΜΑ

#### Μέ τή βεβαιότητα του τρόμου καί τήν ἀγωνία τῆς ἐλπίδας

'Ομιλία τῆς κας Ρόζας 'Ασέρ - Πάρδο

Πραγματοποιήθηκε τήν Κυριακή 11 Μαΐου 1986, ὑπό τήν αἰγίδα τῆς Ἰσραηλιτικῆς Κοινότητος ἸΑθηνῶν, ἡ ἐτήσια ἐπιμνημόσυνη δέηση στή μνήμη τῶν Ἑβραίων Ἑλλήνων πολιτῶν καί τῶν 6.000.000 πού ὑπῆρξαν θύματα τῆς ναζιστικῆς θηριωδίας.

Παρέστησαν ό ὑπουργός Δικαιοσύνης κ. ᾿Απ. Κακλαμάνης, ώς ἐκπρόσωπος τῆς κυβερνήσεως, ή ἐκπρόσωπος τῆς ἀξιωματικῆς ἀντιπολιτεύσεως βουλευτής τῆς Ν.Δ. κ. Ἅννα Συνοδινοῦ, ὁ ἐκπρόσωπος τοῦ ΚΚΕ κ. Νίκανδρος Κεπέσης, ὁ πρόεδρος τῆς Δημοκρατικῆς Ἦνανέωσης κ. Κωστ. Στεφανόπουλος, ὁ γεν. γραμματέας τοῦ ΚΟΔΗΣΟ κ. Χαρ. Πρωτοπαππάς μέ τό μέλος τῆς διοικήσεως τοῦ κόμματος καθηγητή κ. Κριμπᾶ, ὁ βουλευτής κ. Ἰωαν. Πεσμαζόγλου, οἱ βουλευτές τῆς Ν.Δ. κ.κ. Νικ. Ἦναστόπουλος καὶ Διον. Μπουλοῦκος, ὁ ἀντιδήμαρχος ᾿Αθηναίων κ. Χατζῆς, οἱ πρέσβεις τῆς Δ. Γερμανίας καὶ τοῦ Ἰσραήλ κ.ἄ.

'Ακολουθεῖ τό κείμενο τῆς όμιλίας τῆς κ. Ρ ό ζ α ς 'Α σ έ ρ · Π ά ρ δ ο γιά τό νόημα τῆς ἐπετείου τοῦ 'Ολοκαυτώματος:

ά εἴχανε κερδίσει τά μισά ἀπό τά δίκαιά τους οἱ Ἑβραῖοι, ἄν οἱ φίλοι τους εἴχανε λίγο μόνο ἀπό τό πάθος καί τήν ἐπιμονή πού βάζουν οἱ ἐκόμη καί σήμερα (στά 1947) οἱ Ἑβραῖοι ἀγωνίζονται σέ μιά μάχη ἐπιβίωσης πού εῖναι ἄνιση. Μιά μάχη ὅμως πού πρέπει νά κερδίσουν.

Γιατί ό ἀντισημιτισμός δέν εἶναι πρόβλημα έβραϊκό. Εἶναι δικό μας πρόβλημα.

Ένα πρόβλημα πού μπορεῖ νά λυθεῖ μέ τή σοσιαλιστική ἐπανάσταση. Εἶναι ἀπαραίτητη ἀλλά καί ἀρκετή γιά νά πεθάνει ὁ ἀντισημιτισμός. Καί θά τήν κάνουμε γιά χάρη τῶν Ἑβραίων ἀλλά καί γιά δική μας χάρη. Μᾶς ἐνδια-

φέρει ἄμεσα καί εἴμαστε ὅλοι ἀληλλέγγυοι μαζί τους ἀφοῦ ὁ ἀντισημιτισμός ὁδηγεῖ ἴσια στόν ἐθνικοσοσιαλισμό».

Ύπογραφή: Ζάν Πώλ Σάρτρ, 1947

Ό ἐκπρόσωπος τῆς γαλλικῆς διανόησης πού γαλούχησε τήν παγκόσμια νεολαία μέ τήν ἀπαισιοδοξία τοῦ ὑπαρξισμοῦ κι ἀργότερα μέ τήν αἰσιοδοξία τοῦ μαρξισμοῦ.

Σοφολογιώτατοι, κύριε ὑπουργέ, ἐξοχώτατοι κ. πρέσβεις, κυρίες καί κύριοι βουλευτές, κυρίες καί κύριοι πρόεδροι, ἀγαπητοί φίλοι.

Ή πολιτική συγκυρία τῶν καιρῶν μας, ἀλοίμονο, εἶναι ἀπόδειξη ὅτι λίγοι εἰσάκουσαν καί σκέφτονται σάν τόν Σάρτρ.

"Εχουμε φτάσει σέ σημεῖο ἔξαρσης τοῦ ἀντισημιτισμοῦ ὅπως στά χρόνια τῆς ναζιστικῆς Γερμανίας.

Τότε ὅλοι οἱ Ἑβραῖοι ἤταν ἐπικίνδυνοι ἐπειδή ἤταν κομμουνιστές. Σήμερα οἱ Ἑβραῖοι ὅλοι εἶναι ἐπικίνδυνοι γιατί εἶναι καπιταλιστές. Κι ἐνῶ κι ὁ κομμουνισμός κι ὁ καπιταλισιός εἶναι ἔννοιες παραδεκτές ἀπό τόν μέσο ἄνθρωπο ἀπό τόν ἐπιστήμονα, γιά τόν λαό μόλις συνταιριαστοῦν μέ τόν Ἑβραῖο ἑξευτελίζονται.

'Αντίστροφα ό 'Εβραῖος στερεῖται ἀπό τό ἀπλό δικαίωμα τῆς ἐκλογῆς τῆς μιᾶς ἤ τῆς ἄλλης ἰδεολογίας, τῆς μιᾶς ἤ τῆς ἄλλης πολιτικῆς παράταξης.

Ρατσισμός — φυλετική διάκριση — ή άπλά διάκριση πού ύποβιβάζει τόν Έβραῖο σάν πολίτη, πού ύποβιβάζει τό έβραϊκό κράτος — τό Ἰσραήλ. Κι ὅμως ζοῦμε στόν

#### Ήμέρα μνήμης γιά τό Όλοκαύτωμα

αἰώνα τῆς ἰσότητας — τῆς ἰσότητας τῶν ἀνθρώπων — τῆς ἰσότητας τῶν κρατῶν.

Στόν αἰώνα αὐτόν τόν εἰκοστό συνέβη καί τό 'Ολοκαύτωμα - ἡ γεννοκτονία τῶν 6.000.000 'Εβραίων τῆς Εὐρώπης.

Οί ναζιστές τό ὀνόμασαν «ή τελική λύση». Ύπηρξε ή πιό ἀνόσια λύση πού δόθηκε ποτέ στό «Έβραϊκό πρόβλημα». Έτσι είχαν ὀνομάσει στά τέλη τοῦ περασμένου αἰώνα τήν ἀνάγκη μιᾶς πατρίδας γι' αὐτούς πού κατά καιρούς ἔγιναν ἀντικείμενο διώξεων καί καταδιώξεων στίς διάφορες χῶρες τῆς περιπλάνησής τους.

Διώξεις ἀπό τούς Ρωμαίους, ἀπό τούς λαούς τῆς Ἱερῆς Ἐξέτασης ἀπό τούς τσάρους τῆς Ρωσίας κι ἀπό τούς Πολωνούς μέ τά περίφημα πογκρόμ τους.

Τό 'Ολοκαύτωμα όμως ήταν ή πιό φρικτή κατάληξη τοῦ ἀντισημιτισμοῦ πού ἀλλοίμονο διδάχτηκε καί διδάσκεται στούς λαούς ἐδῶ καί δυό χιλιάδες χρόνια.

"Ένα ἔγκλημα πού συγκλόνισε τά θεμέλια τοῦ πολιτισμοῦ καί καταβαράθρωσε τίς ἀρχές τοῦ ἀνθρωπισμοῦ.

Ό οἰκονομικός ἀντισημιτισμός τρόμαξε καί ὑποχώρησε μπρός τό μέγεθος τῆς καταστροφῆς πού ἔπληξε ὄχι μόνο τούς Ἑβραίους, ὅλους τούς ἐμπόλεμους νικητές καί νικημένους.

Ο θρησκευτικός άντισημιτισμός μοιρολόγησε γιά τήν ήθική κατάντια άνθρώπων Χριστιανών. Πολλοί άναγνώρισαν ὅτι ἔπρεπε νά διορθωθοῦν καί μερικοί διόρθωσαν τά κείμενα των προσευχών αναφορικά μέ τούς Έβραίους. Μόνο ὁ πολιτικός ἀντισημιτισμός θριαμβολόγησε καί θριαμβολογεί ἀκόμη. Τήν μέρα πού 'φυγαν οί Γερμανοί ἀπό τή Θεσσαλονίκη, 26 τοῦ 'Οκτώβρη τοῦ 1944, μετρηθήκαμε, εἴμασταν πέντε. 'Από τούς ἄλλους τούς 56.000 Έβραίους τῆς πόλης δέν ὑπῆρχε κανείς μά κανείς... 'Αργότερα μάθαμε... οί γιαγιάδες, οί παποῦδες, οί θεῖοι, οί θεῖες, τά ξαδέρφια, τά ἀδέρφια, οί φίλοι, ὅλοι όσους είχαμε δεί ἀπό τό παράθυρο τῆς κρυψώνας μας νά κατευθύνονται σ' ατέλειωτες σειρές πρός τόν σταθμό, είχαν θανατωθεί στά κρεματόρια του "Αουσβιτς. Καί δέν ήταν μόνο οί Έβραῖοι τῆς Θεσσαλονίκης, ήταν κι άπό τήν 'Αλεξανδρούπολη, τήν Κομοτινή, Ξάνθη, Διδυμότειχο, Καβάλα, Δράμα, Σέρρες, Καστοριά, Φλώρινα, Τρίκαλα, Λάρισα, Βόλος, Χαλκίδα, 'Αθήνα, Πάτρα, 'Ιωάννινα, Πρέβεζα, "Αρτα, Κέρκυρα, Ζάκυνθο, Χανιά, Ρόδο, Κῶ 25 συνολικά κοινότητες πού άριθμοῦσαν 77.377 ἄτομα πρίν τόν πόλεμο καί 10.226 μετά.

"Όσοι λίγοι γύριζαν ἀπό τήν κόλαση μᾶς διηγόνταν... ἤταν τρομερό νά πιστέψεις, ἀλλ' ἀλλοίμονο γιά τούς Έβραίους τίποτα δέν είναι ἀρκετά τρομερό πού νά μή τούς ἔχει συμβεί...

"Αρχισαν νά 'ρχονται κι οί εἰδήσεις, ἀπό τά στρατεύματα τά λεγόμενα «τῆς Νίκης» οί φωτογραφίες, τά φίλμ. "Ετσι ἤταν ὅπως τά 'λεγαν, ξυρισμένα κεφάλια, ριγωτές πυτζάμες, σκελετωμένοι ἄνθρωποι, πτώματα, ἀναρίθμητα πτώματα, ἀπό τά ἀέρια κι ἄλλοι στούς ὁμαδικούς τάφους, ξυλοδαρμοί, ἄγριοι σκῦλοι, ἤλεκτροφόρα συρματοπλέγματα, ἰατρικά πειράματα...

Πῶς ἦταν τό Μπιργκενάου, τό "Αουσβιτς, ἡ Μπούνα, ἡ Τρεμπλίνκα, τό Νταχάου, τό μπλόκ 10 τῶν πειραμάτων τοῦ Μένγκελε, μποροῦν νά μᾶς τό περιγράψουν, ζωντανοί μάρτυρες, "Ελληνες Χριστιανοί κι 'Εβραῖοι πού εἶναι



ανάμεσά μας. Τοῦτο εἶναι εὐτύχημα γιά τήν 'Ιστορία. Γιατί σήμερα τό Μπιργκενάου ἔχει μεταβληθεῖ σέ μιά ἀπέραντη ἔκταση μαύρης, κατάμαυρης γῆς μ' ἔνα μεγαλόπρεπο μνημεῖο, καί τ' ἄλλα στρατόπεδα τοῦ θανάτου σέ μουσεῖα μέ σύγχρονη διαρρύθμιση, καί καλοφώτιστες βιτρίνες ὅπου ἀντικρύζεις, πρωτότυπες τεράστιες συλλογές ἀπό κομμένα μαλλιά, γυαλιά, παπούτσια, βαλίτζες, ἀλλά καί σαπούνια φτιαγμένα ἀπό ἀνθρώπινο λίπος.

Στή δίκη τῆς Νυρεμβέργης τόν Νοέμβρη τοῦ 1945, οἱ περιγραφές τῶν στρατοπέδων καί τῆς ζωῆς τους ἐκεῖ ἀπό κρατούμενους πού εἶχαν σωθεῖ, ἀποτέλεσαν ἕνα τρομερό κατηγορητήριο γιά τούς 21 πού δικάζονταν.

Κατηγορούμενοι ό Γκαίριγκ, ό Ρούντολφ Ές, ο Σλάϋχερ, ο Φον Πάπεν, ό Ρόζεμπεργκ, ό Ρίμπεντροπ κι άλλοι μάλλον κομπάρσοι τῆς ναζιστικῆς νομενκλατούρας. Δέν



XPONIKA ● ΜΑ Ί'ΟΣ - ΙΟΥΝΙΟΣ 1986

#### Ήμέρα μνήμης γιά τό 'Ολοκαύτωμα

τούς ζητήθηκε όμολογία άλλ' ἀπολογία. Κοινό χαρακτηριστικό σ' ὅλες τίς ἀπολογίες ἡ ἐπίκληση τοῦ καθήκοντος, τῆς ὑπακοῆς στούς ἀνωτέρους, στούς νόμους τῆς πατρίδας. 'Αλλά τό ναζιστικό κράτος δέν ἤταν κράτος δικαίου, ἡ δομή του ἤταν παράνομη, οἱ νόμοι του ἐγκληματικοί, ἀντίθετοι μέ τό Διεθνές Δίκαιο καί τίς ἀρχές τῆς ἐλευθερίας καί τῆς ἰσότητας. Ύπῆρχε ἡθικό καθῆκον στήν ἀνυπακοή.

Κι ἀπόδειξη ὅτι οἱ τότε Γερμανοί ἐνσυνείδητα ἐγκληματοῦσαν, τό γεγονός ὅτι ὅταν πλησίαζε ἡ ἤττα τους, ξέθαψαν τούς νεκρούς ἀπό τούς ὁμαδικούς τάφους καί τούς κάψαν, γκρέμισαν ἀνατινάζοντας τά κρεματόρια, φρόντισαν νά ἑξαφανίσουν τά ἴχνη τοῦ ἐγκλήματός τους.

Στή Νυρεμβέργη 12 καταδικάστηκαν σέ θάνατο, έλλειπαν έξ ἄλλου οι πρωταγωνιστές, Χίτλερ, Χίμλερ, Γκαίμπελς, "Αϊχμαν καί ἄλλοι. 'Εκτός ἀπό τή δίκη αὐτή πού ἔγινε στή Νυρεμβέργη συμβολικά ἐκεῖ ὅπου εἶχαν ψηφιστεῖ οἱ ρατσιστικοί νόμοι τό 1935, ἔγιναν κι ἀλλοῦ ἄλλες δίκες σ' ὅλα αὐτά τά χρόνια ἀφοῦ τό Διεθνές Δικαστήριο τῆς Χάγης τό 1968 ἀναγνώρισε τή μή παραγραφή τῶν ναζιστικῶν ἐγκλημάτων. Έγινε καί στήν 'Αθήνα μιά τέτοια πολύκροτη δίκη. Δικάστηκε ὁ Μάξ Μέρτεν ἔνας ἀπό τούς ὑπεύθυνους τοῦ ἐξανδραποδισμοῦ τῶν Ἑλληνοεβραίων. Τοῦ ἐπιβλήθηκε ποινή 25 χρόνια καταναγκαστικά ἔργα, ἔμεινε στίς ἐλληνικές φυλακές ἔξι μῆνες.

Σ' ὅλο τόν κόσμο ὑπάρχουν κάπου 10.000 ἐπιζῶντες τῶν ναζιστικῶν στρατοπέδων. Γιά χρόνια πολλά προσπαθοῦσαν νά ξεχάσουν γιά νά ζήσουν στόν ρυθμό μιᾶς ὑμαλῆς ζωῆς.

Κυκλοφοροῦν ἔτσι ἀνάμεσά μας τά θύματα ὅμως ἀλοίμονο κυκλοφοροῦν κι οί θύτες. Μένγκελε, Λόις Μπρύνερ, Βαλντχάιμ.

Καί τοῦτο έχει ἰδιαίτερη σημασία γιατί αὐτοί δέν ξεχνάνε κι ή τακτική τοῦ ναζισμοῦ έχει ἀναβιώσει.

'Ο Βαλντχάιμ, παίζοντας τόν ρόλο τοῦ εἰρηνοποιοῦ μετάτρεψε τόν ΟΗΕ σέ κέντρο λήψης ἀντιεβραϊκῶν ἀποφάσεων.

Πολιτικές σκευωρίες χρησιμοποιοῦν τήν όδό τοῦ ἀντισημιτισμοῦ γιά νά φτάσουν τόν στόχο τους. Μάλιστα οἱ πρωταγωνιστές ἄλλαξαν μανδύα καί δέν λέγονται ἀντισημίτες ἀλλά ἀντισιωνιστές.

'Αποβλέπουν δηθεν στήν ἐξαφάνιση τοῦ Ἰσραήλ κι ὅχι τῶν 'Εβραίων. Κι ἐνῶ τό Ἰσραήλ ὑπηρξε τό θαῦμα μιᾶς ἀνάστασης, σάν τήν 'Ανάσταση τοῦ Χριστοῦ πού πρίν λίγες μέρες γιορτάσατε ἀδέλφια μας Χριστιανοί. Κι ἐνῶ τό χάσμα πού ἄνοιξε ὁ σεισμός εὐθύς ἐγέμισε ἄνθη ὅπως θά 'λεγε ὁ ἐθνικός μας ποιητής, ἀφοῦ μετά τόν θάνατό τους ἀναστήθηκαν οἱ ἀδικοχαμένοι μέ τή δημιουργία τοῦ 'Εβραϊκοῦ Κράτους.

Εὔκολα μποροῦμε νά φανταστοῦμε πῶς θά 'ταν ὁ κόσμος σήμερα ἄν δέν ὑπῆρχε τό 'Ισραήλ, ἄν εῖχαν ἐξαφανιστεῖ οἱ πόλεις, τά χωριά κι οἱ ἀγροί ἀπό τήν ἔρημο. Θά 'χαν ἄραγε λυθεῖ τά προβλήματα τοῦ πετρελαίου τοῦ πυρηνικοῦ ἐξοπλισμοῦ, τῆς ἀτμοσφαιρικῆς μόλυνσης, τῆς ἀνεργίας καί τῆς πείνας; 'Ασφαλῶς ὅχι. Κι ὅμως πολλοί γιά νά δικαιολογήσουν τά ἀνομολόγητα ἐγκλήματά τους ἐπικαλοῦνται τήν μήνη καί τήν ἔχθρα τους ἐνάντια στούς 'Εβραίους ἐνάντια στο 'Ισραήλ. Σχεδόν ἀκολουθοῦνται τ' ἀχνάρια τῆς πρόσφατης μεθοδολογίας τοῦ



Ή Κυρία Ραχήλ Σαλάριο, πού ἐπέζησε ἀπό τά στρατόπεδα καταθέτει στεφάνι ἐκ μέρους τῶν ὁμῆρων

#### Ήμέρα μνήμης γιά τό 'Ολοκαύτωμα

ναζισμοῦ. Έναν ναζισμό πού τόν εἴπαμε καί χιτλερισμό γιατί δῆθεν τά ἐγκλήματα ξεπηδοῦσαν ἀπό τήν τρέλα τοῦ Χίτλερ.

Ένῶ τά ὑποκινοῦσαν τά ὀργανωμένα συμφέροντα αὐτῶν πού ἀπόβλεπαν στόν Β΄ παγκόσμιο πόλεμο.

"Έτσι καί σήμερα μᾶς ἀποπροσανατολίζουν καί μᾶς πείθουν ὅτι πρόκειται γιά μιά παροδική συμπτωματική καί πάντως προσωπική τρέλα ὅταν ἐκδηλώνεται τρομοκρατία, ὅταν καταφέρονται καί πάλι ἐνάντια στούς Ἑβραίους.

<sup>7</sup>Hταν 6.000.000.

Μόνο ὅταν σίγασαν τά ὅπλα ὁ λαβωμένος Ἑβραϊσμός τῆς Εὐρώπης μπόρεσε νά μετρήσει τό μέγεθος τοῦ Ὁλέθρου.

'Από τά 3.350.000 Πολωνοεβραίους ἀπόμειναν μόνο 55.000. 250.000 είχαν καταφύγει στή Ρωσία. Οἱ ὑπόλοιποι σχεδόν 3.000.000 είχαν χαθεῖ στήν ἄβυσσο, στήν ἐπανάσταση τοῦ γκέττο τῆς Βαρσοβίας, στά κρεματόρια καί τούς φούρνους στ' ἀναρίθμητα στρατόπεδα πού οἱ Γερμανοί είχαν γεμίσει τήν Πολωνία.

Στήν Τσεχοσλοβακία πού προπολεμικά ἀριθμοῦσε 360.000 Έβραίους δέν ἀπόμεναν παρά 40.000. Ἡ Ρουμανία ἀπό τό ἕνα ἑκατομμύριο μέτρησε 320.000 παρόντες. Ἡ Ἑλλάδα κι ἡ Γιουγκοσλαβία χάσαν τά 9/10 τοῦ ἑβραϊκοῦ πληθυσμοῦ τους. Ἡ Ὁλλανδία τά 4/5, ἡ Οὐγγαρία κι ἡ Γαλλία τό 1/2.

'Από τό 1939 - 1945 χάθηκε συνολικά τό 1/3 τῶ 'Εβραίων ὅλου τοῦ κόσμου καί τό 1/2 ἀπό τούς 'Εβραίους τῆς Εὐρώπης. Μεγάλη ἡ συμφορά ἀσύγκριτη ἡ δυστυχία, τέτοια πού κανένας ἄλλος λαός δέν ἔχει δοκιμάσει

ἀπό τήν αὐγή τῆς Ἱστορίας.

Γυναϊκες πού ὁ γιατρός Μένγκελε μέ τά πειράματά του σᾶς ἀφαίρεσε τό δικαίωμα νά γίνετε μητέρες.

Μητέρες πού οί ναζί σᾶς ἄρπαξαν τά παιδιά σας ἀπό τήν ἀγκαλιά γιά νά τά πετάξουν στίς φλόγες, σήμερα «Παγκόσμια γιορτή τῆς Μητέρας» μέ δέος καί σεβασμό σᾶς νοιώθουμε δίπλα μας, γιατί ἀλήθεια δέν βρίσκουμε παρήγορα λόγια γιά σᾶς.

Μέρες μνήμης σάν τή σημερινή ἀνοίγουν τήν αὐλαία στό μέλλον. Στό ἀχνοφώτιστο σκηνικό ξεχωρίζουν παραταγμένες οἱ γενιές πού χάθηκαν. Τέσσερις γενιές μαζί, ἀφοῦ αὕτανδρο βυθίστηκε τό πλοῖο τῆς ζωῆς τους. Ξεπροβάλλουν ἀκόμη κι οἱ δίκαιοι τῶν ἐθνῶν, οἱ δικοίμας, ὁ Δαμασκηνός, ὁ "Αγγελος "Εβερτ, ὁ Βρανόπουλος, τά πρωτοπαλλίκαρα τῆς 'Αντίστασης (ΕΑΜ - ΕΛΑΣ - ΕΔΕΣ), οἱ ἀνώνυμοι πού μᾶς κρύψανε στά σπίτια τους. Κι εῖναι ἐκεῖ μαζί τους κι οἱ δολοφόνοι ἐξαγνισμένοι ἀπό τόν ἴδιο τους τόν πιό φρικτό θάνατο, τόν ἡθικό.

Μᾶς περιμένουν στό σταυροδρόμι τοῦ πεπρωμένου. Μᾶς καλοῦν νά προχωρήσουμε μπροστά γιά τήν εἰρήνη. Κι ἐμεῖς ὅλοι ὅσοι πιστεύουμε στ' ὅραμά της ἀνεξάρτητα ἀπό θρησκεία, χρῶμα ἡ καταγωγή, ναί ἐμεῖς ὅλοι θά προσπαθήσουμε νά φτάσουμε ὁδεύοντας μέ κόπο, μέ τήν ἀβεβαιότητα τοῦ τρόμου ἀλλά καί τήν ἀγωνία τῆς ἐλπίδας.

'Ήταν ἕξι ἐκατομμύρια. "Αντρες καί γυναῖκες, γέροι καί παιδιά, ἔφηβοι καί μωρά, ἀνάπηροι καί ἄρρωστοι.

Στή μνήμη τους ἀνάβουμε χρυσά λιβανιστήρια. Γι' αὐτούς τά νικητήρια, οἱ σάλπιγγες θά ἡχοῦν.

#### Η ΔΙΚΗ ΜΕ ΤΗΝ ΕΦΗΜΕΡΙΔΑ «ΣΤΟΧΟΣ»

ψέβδομαδιαία ἐφημερίδα «Στόχος» είχε γράψει στό φύλλο τῆς 8.8.1985 ὅτι «οί Ἑβραῖοι δημιούργησαν τό AIDS» κι ὅτι «οί Ἑβραῖοι (βρίσκονται) πίσω ἀπό τίς πυρκαγιές τῶν δασῶν».

Κατόπιν αὐτοῦ, τό Κεντρικό Ἰσραηλιτικό Συμβούλιο, ὅπως εἶχε ὑποχρέωση ἀπό τίς ἀρχές τῆς ἡθικῆς γιά τήν προάσπιση τῆς ἀλήθειας, ὑπέβαλε μήνυση κατά τῆς ἐφημερίδας γιά συκοφαντική δυσφήμιση διά τοῦ Τύπου.

Ή εκδίκαση τῆς μηνύσεως στό Τριμελές ορίστηκε στίς 21 Μαΐου 1986, ἀλλά ἀναβλήθηκε κατόπιν αἰτήσεως τοῦ κατηγορουμένου, γιά τίς 6 Ἰουνίου 1986.

Κατά τήν ἐκδίκαση τῆς 6 Ἰουνίου, ὁ διευθυντής τοῦ

«Στόχου» κ. Γ. Καψάλης κατέθεσε τήν παρακάτω δήλωση:

Κατόπιν έρεύνης πού κάναμε, δέν διαπιστώθηκε δτι άνταποκρίνονται στήν πραγματικότητα τά δημοσιεύματα τῆς 8ης Αὐγούστου 1985 τῆς ἐφημερίδος «Στόχος», πού ἀναφέρονται στήν ἀσθένεια AIDS καί τίς πυρκαγιές τῶν δασῶν καί γι' αὐτό λυπούμεθα γιά τά δημοσιεύματα σέ βάρος τοῦ ἐβραϊκοῦ στοιχείου.

'Η παρούσα δήλωσή μου θά δημοσιευθεῖ στό ἀμέσως έπόμενο φύλλο τοῦ «Στόχου».

Κατόπιν τῆς παραπάνω δηλώσεως τό Κ.Ι.Σ. ἀπέσυρε τή μήνυση.



ΤΟ ΕΠΟΜΕΝΟ ΦΥΛΛΟ ΤΩΝ «ΧΡΟΝΙΚΩΝ»

Λόγω τῶν θερινῶν διακοπῶν, τό ἐπόμενο φύλλο τῶν «Χρονικῶν», ἀρ. 89, θά κυκλοφορήσει τόν Σεπτέμβριο. Καλό καλοκαίρι!

# ΜΑΡΚ ΣΑΓΚΑΛ

'Ο ζωγράφος, ἡ ἐποχή του καί τό ἔργο του

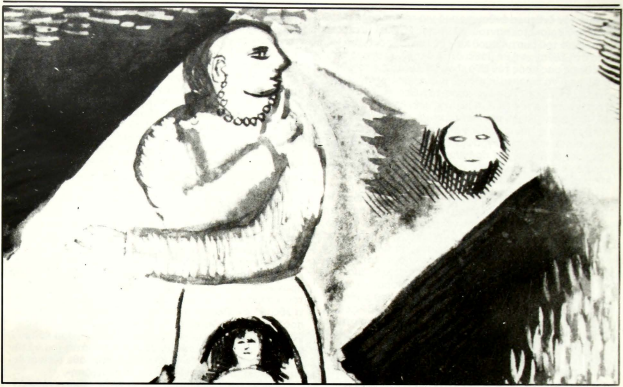


Τοῦ κ. ΝΙΚΟΥ ΣΩΤΗΡΙΟΥ

αί είπε ό Θεός: Γεννηθήτω φως, καί ἐγένετο φῶς. Καί εἴδεν ὁ Θεός τό φῶς ὅτι καλόν (Γένεσις 1,3 - 4)». Αὐτή ή μεγάλη ἀποκάλυψη τοῦ κόσμου μέσα ἀπό τό φῶς στά μάτια τοῦ Chagall ἀποτυπώθηκε στά ἀναρίθμητα ἔργα του πού σφράγισαν γιά πάντα τήν ίστορία τῆς μεγάλης Τέχνης καί τοῦ ἀνθρώπινου πολιτισμοῦ. Κάθε φορά πού θά μιλαμε ή θ' άναφερόμαστε στό έργο του Chagall, κάθε φορά πού μαγεμένοι θά παρακολουθούμε ἔστω καί τό πιό μικρό ἔργο του θά εἴμαστε πάντοτε βέβαιοι, ὅτι μέσα άπ' αὐτό μιλάει ή ἴδια ή παρουσία τοῦ Θεοῦ τῆς Βίβλου. 'Ο Μ. Chagall ἔμεινε ώς τό τέλος τῆς ζωῆς του ὁ μεγάλος πιστός καί ὁ αἰώνιος θαυμαστής τοῦ κόσμου, τοῦ φωτός καί του άνθρώπου, ὅπως ἀκριβῶς ξεπήδησαν ἀπό τήν πρώτη ήμέρα τῆς Δημιουργίας τους. «Ἐπέστρεψα στό μεγάλο βιβλίο του κόσμου, στή Βίβλο. 'Από τά παιδικά μου χρόνια μέ γέμισε μέ τό ὄραμα γιά τή μοίρα τοῦ κόσμου καί μέ ἐνέπνευσε στό ἔργο μου. Στίς στιγμές τῶν προβληματισμών μου ή ύψηλή ποιοτική της άξία καί ή σοφία τῆς Βίβλου μέ ξεκούραζε. Ήταν γιά μένα κάτι σάν μία δεύτερη φύση. Βλέπω πάντοτε τά γεγονότα τῆς ζωής καί τά ἔργα τῆς τέχνης μέσα ἀπό τή σοφία τῆς Βίβλου. Κάθε πραγματικά μεγάλο έργο τέχνης ὁρίζεται ά-

πό τό πνεῦμα της καί τήν άρμονία της... 'Από τότε πού τήν ἐσωτερική μου ζωή τήν κατέκτησε τό πνεῦμα καί ὁ λόγος τῆς Βίβλου, αὐτά προσπάθησα καί νά τά ἐκφράσω. Θεωρῶ πολύ βασικό νά φανερώσω ὅλα ἐκεῖνα τά στοιχεῖα τοῦ κόσμου πού δέν εἶναι ὁρατά καί νά μήν ἀναπαράγω μόνον τή φύση ἔστω καί σέ ὅλες της τίς πλευρές» (Chagall by Chagall σελ. 193).

Αὐτό τό φως θ' ἀνακαλύψει ἀργότερα ὁ Chagall στό Παρίσι ὅπου θα ταξιδεύσει γιά πρώτη φορά λίγο πρίν ἀπό τόν πρῶτο παγκόσμιο πόλεμο, αὐτό τό φῶς θά λατρεύσει, αὐτό τό φῶς θά προσπαθήσει νά συνοψίσει σέ ὅλα του τά ἔργα μέ τόν ὀνειρικό καί ποιοτικό κόσμο πού θά δημιουργήσει. 'Αλλά αὐτή ή λατρεία τοῦ χρώματος καί τοῦ φωτός δέν είναι ἕνα στοιχεῖο χωρίς μία βαθύτερη θεμελίωση: ό Chagall θεμελιώνει όλο τό ἔργο του, όλη τήν παρουσία του μέσα στόν κόσμο στή Βίβλο καί στόν μυστικισμό των Hasidim. "Ετσι μέ τό ἔργο του δέν ἐκφράζει άπλῶς τόν κόσμο. 'Αποκαλύπτει ὄψεις τοῦ κόσμου, φέρνει ἀπό τό βάθος τῆς καρδιᾶς του στήν ἐπιφάνεια ἐκεῖνα τά ὁράματα πού διατρέχουν τόν κόσμο τῆς Βίβλου καί άρδεύουν αἰῶνες τώρα τόν πολιτισμό μας. «Στή ζωγραφική του Chaggal οί ἄγγελοι, οί ἐραστές, τά λουλούδια καί τά ζωα, όλα έλευθερώνονται ἀπό τή γήινη βαρύτητα καί



«Μητέρα Ρωσία», Ιχνογραφία τοῦ Σαγκάλ, 1912 - 13.

άνταμώνουν σ' ένα έξαίσιο καί θριαμβικό χορό μέσα στό χώρο, σ' ένα άτελείωτο πέταγμα κάτω άπό μία ρομαντική σελήνη» θά γράψει ό Τζόζεφ Φόστερ στήν «'Αμερικανική Ἐγκυκλοπαίδεια» (τ. 6 σελ. 234) ἀναφερόμενος στό ἔργο τοῦ Μάρκ Σαγκάλ. "Αν οί "Ελληνες είχαν μόνον ἕνα ἄλογο πού πετοῦσε καί μετέφερε τούς ποιητές στά ὕψη τῶν ἐμπνεύσεών τους καί οἱ "Αραβες ἕνα μαγικό χαλί πού καταργούσε τίς ἀποστάσεις, ὁ Σαγκάλ μᾶς ἔδωσε κάτι πολύ περισσότερο, μᾶς πρόσφερε στό ἔργο του ἕνα όλόκληρο σύμπαν σέ κίνηση. Κίνηση μέσα στήν ἀπέραντη άγκαλιά τοῦ φωτός καί μέσα στήν ἀσύλληπτη παρουσία τοῦ Θεοῦ! Ὁ Σαγκάλ, θά γράψει ὁ Φόστερ, δημιούργησε έναν όλόκληρο κόσμο μέ δημιουργίες πού πετουν, πού ξεπερνοῦν δηλαδή τά γήινα μέτρα καί αὐτόν ἀκριβως τόν κόσμο τόν ἔντυσε μέ τίς πιό προσωπικές, τίς πιό άνέκφραστα δικές του συγκινήσεις. Ό Σαγκάλ πού γνώρισε καί σπούδασε συστηματικά καί σέ βάθος τήν εὐρωπαϊκή τέχνη δέν ἔμεινε στήν ἀνάλυση τοῦ κόσμου. Χρησιμοποιώντας τά μαθήματα καί τά διδάγματα τῆς εὐρωπαϊκής τέχνης προχώρησε περισσότερο καί μακρύτερα: προχώρησε σέ μία νέα σύνθεση τοῦ κόσμου καί τοῦ σύμπαντος όχι μέ τήν λογική άλλά μέ τήν ποίηση τῆς καρδιάς. Οἱ συνθέσεις τοῦ Σαγκάλ μέ τό ὀγειρικό βάθος τοῦ χρώματος άντιστοιχοῦν στίς μεγάλες συγκινήσεις πού ἀνέβαιναν ἀπό τό βάθος τῆς καρδιᾶς του, ἀπό τό βάθος τῶν ὁραματισμῶν του τῶν δικῶν του ἀλλά καί ὁλόκληρης τῆς μεγάλης παραδόσεως πού ἐξέφραζε. "Ετσι, γιά μία ἀκόμη φορά ὁ βιβλικός κόσμος τροφοδότησε ἀπό τά ύπόγεια μυστικά βάθη του τόν εύρωπαϊκό πολιτισμό καί τόν ἄνθρωπο τοῦ αἰώνα μας, ἐμᾶς ὅλους ἀλλά καί τό μέλλον.

Τά πρῶτα χρόνια

Μάρκ Σαγκάλ γεννήθηκε στίς 7 Ίουλίου 1887 στό μικρό χωριό Liozno κοντά στό Βιτέμπσκ, στή Ρωσία καί ἄφησε γιά πάντα τον κόσμο τοῦτο πρίν ἀπό λίγους μῆνες κατάφορτος ἀπό τά χρόνια τῆς ζωῆς, ἀπό δόξα καί ἀναγνώριση, σφραγίζοντας ἀνεξίτηλα τήν παγκόσμια τέχνη καί τήν πορεία τοῦ πολιτισμού μας. Οί γονείς του και οί συγγενείς του ήταν οπαδοί τοῦ Baal Shem Tov, ίδρυτη τοῦ Hasidism, ένός κλάδου τῆς ἐβραϊκῆς θρησκείας πού πίστευε ὅτι ὁ Θεός βρισκόταν στό κάθε τι, ὅτι ήταν Θεός τῆς αἰσιοδοξίας, τῆς χαράς καί τῆς ζωῆς. Ὁ Σαγκάλ διδάχθηκε ἀπό κάποιον παππού του, καθηγητή των θρησκευτικών καί ἀπό τόν πατέρα του, ὅλον τόν μυστικισμό τοῦ Hasidism πού περισσότερο βίωσε ό ἴδιος ώς ἐσωτερικό μυστικισμό πού τοῦ έδωσε όλες τίς προϋποθέσεις γιά ένα νέο όραμα τοῦ κόσμου. "Όταν ο Σαγκάλ θά ἐπισκεφθεῖ ἀργότερα τό νεκροταφείο της γενέτειράς του δέν θά ίδει μόνον τά μνήματα δηλαδή τή φθορά καί τόν θάνατο, άλλά πολύ περισσότερο τή σιωπηλή καί ἀτέρμονη αἰωνιότητα νά ξετυλίγεται μπροστά του μέσα στήν ἀπολυτότητα τοῦ Θεοῦ. Τότε θά γράψει γιά τόν παπποῦ του: «... Κατάλαβα ὅτι ήταν ένας τιμημένος άνθρωπος. Ένας άνθρωπος άτίμητος, ένας ἄγιος...». Χωρίς τήν αγάπη καί τόν φόβο τοῦ Θεοῦ ὁ ἄνθρωπος μοιάζει μέ πουλί χωρίς φτερά διδάσκει ό Hasidism. Καί ἀκόμη: ή μελαγχολία είναι ἀνάθεμα έπειδή βάζει φραγμό μεταξύ τοῦ ἀνθρώπου καί τοῦ Δημιουργού του, δέν άφήνει τόν ἄνθρωπο νά γευτεί τή μεγάλη χαρά πού πλημμυρίζει τόν κόσμο καί προέρχεται άπό τόν Θεό, ἐπειδή δέν ἀφήνει τήν ψυχή μας νά φλέγε-

ται ἀπό τόν ἔνθερμο ἐνθουσιασμό γιά τήν παρουσία τοῦ Θεοῦ πού βρίσκεται παντοῦ. Ὁ μικρός Σαγκάλ μέσα στό κλίμα αὐτό τοῦ μυστικισμοῦ καί τῆς ψυχικῆς ἀνατάσεως, μέσα στή Συναγωγή θά μάθει ὅτι: ὁ ἀληθινός σκοπός τῆς εὐσέβειάς μας πρός τόν Θεό εἶναι νά βλέπουμε τό ἀληθινό φῶς καί νά εἴμαστε ἰκανοί νά βιώνουμε τήν πραγματικότητα τῆς προσεγγίσεως πρός τόν Θεό νά βρισκόμαστε πάντοτε μέ τόν Θεό. Αὐτή τήν εὐσέβειά του θά τήν καλλιεργήσει ἀκόμη περισσότερο μέ τήν βοήθεια τῆς μητέρας του ἡ ὁποία, ὅταν κάποτε ὁ μικρός Μάρκ τῆς παρουσίασε κάποια ζωγραφιά ἐκείνη τοῦ εἶπε: «Ναί, ἀγόρι μου, τό βλέπω καί πράγματι ἔχεις ταλέντο. "Όμως ἄκουσέ με παιδί μου. "Ισως ὀφείλεις νά γίνεις ἱερεύς... 'Από ποῦ τό πῆρες αὐτό τό ταλέντο;».

Μετά ἀπό τήν Βίβλο καί τόν Hasidism, τά κύρια αὐτά θεωρητικά καί μυστικιστικά στοιχεῖα πού ἐπέδρασαν στή σκέψη καί τόν χαρακτήρα τοῦ νεαροῦ Σαγκάλ, οί πρόγονοι, τό χωριό, οί γιορτές τῆς Συναγωγῆς, ὁ περίγυρος τῶν ἀνθρώπων, ὅλα αὐτά ἀποτελοῦν τίς ἄλλες πηγές της έμπνεύσεώς του. Γι' αὐτά ὅλα θά γράψει στήν αὐτοβιογραφία του σελίδες γεμάτες από νοσταλγία, μία τρυφερή καί διάφανη θλίψη άλλά καί μία άδιόρατη χαρά έπειδή ὅλα αὐτά ζοῦν μέσα του, στά πιό κρυφά βάθη τῆς καρδιάς του άλλά καί ἐπειδή μπορεῖ αὐτά ἀκριβῶς νά τά κάνει τέχνη. 'Αλλά ἐάν προχωρήσουμε σέ μεγαλύτερο βάθος, ἐάν δοῦμε πίσω ἀπό τούς προγόνους, ὅσους μπορεί νά συγκρατήσει ή μνήμη του, βρισκόμαστε στό στρωμα ἐκεῖνο τῆς συνειδήσεως τοῦ Σαγκάλ ὅπου κυριαρχεῖ ή συλλογική μνήμη των διωγμών των Έβραίων στούς τελευταίους αἰῶνες. Ἡ αἰσιόδοξη καί σχεδόν πανθεϊστική πίστη τοῦ Hasidism, ἡ ἰδιότυπη θεώρηση αὐτοῦ τοῦ μυστικιστικού ρεύματος των σχέσεων Θεού - άνθρώπου, άνθρώπου - φύσεως, άνθρώπων μεταξύ των, ήταν μία άντίδραση στούς ἐπικίνδυνους καί σκληρούς διωγμούς πού ύπέστησαν οί Έβραῖοι τῆς Πολωνίας. Ὁ ἴδιος ὁ Σαγκάλ θά γράψει ἀργότερα πῶς ἔμαθε νά βλέπει τούς ἀνθρώπους, τίς σχέσεις τους καί τόν κόσμο τους, μέ πόση ἀγάπη ἔσκυψε πάνω ἀπό τόν κάθε ἄνθρωπο καί μέ πόση εὐγένεια ψυχης, μέ πόση αἰσιοδοξία καί πίστη τόν παρουσίασε στά ἔργα του. Τήν κάθε μέρα του ό Σαγκάλ θά τήν ἀφιερώσει στή μελέτη καί σπουδή τοῦ ἀνθρώπου, ἔτσι ὅπως αὐτός ἀναδύεται μέσα ἀπό τή ζωή. Πάνω σ' αὐτόν τόν ἄνθρωπο θά σκύψει μέ άγάπη, ύπομονή καί ἀπέραντη στοργή.

Ό Σαγκάλ ἔχει πάντα ἀνοιχτά τά μάτια του ζώντας ἀνάμεσα στούς ἀνθρώπους γυρίζοντας γωνιά - γωνιά τήν κάθε πόλη πού ἐπισκέπτεται.

#### Σπουδές καί ἀναζητήσεις

ἀτές οἱ καταλυτικές ἐπιδράσεις τοῦ χασιδικοῦ μυστικισμοῦ στήν ψυχή καί τήν καρδιά τοῦ νεαροῦ Σαγκάλ φαίνονται καί ἀπό κάτι πού ἔγραψε ἀργότερα γιά ἔνα Σάββατο, πού πῆγε μέ τούς γονεῖς του καί τούς συγγενεῖς του στή Συναγωγή γιά νά προσευχηθοῦν. Στά μάτια τοῦ μικροῦ Σαγκάλ, ὅλοι αὐτοί οἱ προσευχόμενοι ἔμοιαζαν μ' ἔνα σύνολο φωτισμένων ἀγίων πού ἐπικοινωνοῦσαν μέ τόν Θεό. Σ' αὐτήν ἀκριβῶς τήν περίοδο τῆς ἡλικίας του φαίνεται ὅτι θ' ἀρχίσουν νά μπαίνουν οἱ βάσεις τοῦ αἰσθητικοῦ του πιστεύω, πού σ' ὅλη του τή ζωή θά ἀποτυπώσει σέ μία ἀτελείωτη περιπέτεια μορφῶν. Ή φαντασία του καί οἱ ἀν-

τιλήψεις του γιά τόν κόσμο καί τήν πραγματικότητα σχηματοποιούνται κατ' άρχήν μέσα σ' αὐτό τό περιβάλλον της Συναγωγης, τίς ώρες των προσευχων ύπό τήν ίσχυρή ἐπίδραση τῆς εὐσέβειας καί τῆς πίστεως τοῦ περιγύρου του στόν Θεό. Ήταν τόσο ἰσχυρή αὐτή ή ἐπίδραση, ώστε ἀργότερα θά γράψει ὁ ἴδιος ὁ Σαγκάλ γιά ἕνα ὅραμα πού είδε μέσα στή Συναγωγή, κάποια στιγμή προσευχῆς καί λατρείας. «Ἡ ὀροφή», γράφει, «ἀνοίγει ξαφνικά κι ἕνα φτερωτό πλάσμα κατεβαίνει μέσα σέ μεγάλη ἀναταραχή, φτεροκοπώντας δυνατά. Τό πῆρα γιά ἄγγελο. Δέν μπορῶ ν' ἀνοίξω τά μάτια μου... εἶναι τόσο μεγάλο, τόσο φωτεινό». Δέν είναι λοιπόν άνεξήγητο, μετά ἀπό τό μικρό αὐτό ἀπόσπασμα, γιατί ὅλα τά δημιουργήματα τοῦ Σαγκάλ, ἄνθρωποι καί ζῶα, ὅλα, ὁλόκληρη ἡ φύση στά έργα του, ἐμψυχώνονται ἀπό τό οὐράνιο Πνεῦμα. Ὁ Σαγκάλ ἀγωνίζεται, μέ τήν πιό ἔντονη καί τήν πιό γνήσια ἔννοια τοῦ ὅρου νά ἐκφράσει καί νά μορφοποιήσει μέ ἄπειρους τρόπους αὐτή τήν πραγματικότητα πού ζεί. Γι' αὐτό καί θέλει νά πετύχει ἀπό τήν πρώτη στιγμή, πού ἔπιασε τό μολύβι στά χέρια του, νά εἰκονίσει αὐτή τήν «ἄλλη» πραγματικότητα, πού τήν θεωρεί πιό πραγματική, πιό ἀνθρώπινη, αὐτήν τήν κρυφή δύναμη μέσα στά πράγματα πού τόν συντροφεύει ἀπό τότε πού κατάλαβε τόν κόσμο, αὐτή τή μυστική πηγή τῆς ζωῆς, ἀπ' ὅπου νιώθει ν' ἀναβλύζει όλόκληρη ή ὕπαρξη. Τό ἐρώτημα πού τόν ἀπασχολεῖ εἶναι ἄν μπορεῖ νά φθάσει σ' ἕνα σίγουρο ὄραμα τοῦ κόσμου, σέ μία σύλληψη τοῦ κόσμου, ἔξω ἀπό τόν ἴδιο τόν κόσμο, ἔξω ἀπό τά μάτια του. «Στήν τέχνη, ὅπως καί στή ζωή» θά γράψει «τό κάθε τι είναι δυνατό, ἄν στηρίζεται καί ριζώνει στήν άγάπη».

Έρχεται στήν τότε 'Αγία Πετρούπολη (σημερινό λένιγκραντ), ἔφηβος, θεόφτωχος καί γεματος πίστη στή ζωή νά σπουδάσει στό «Imperial School» τῶν καλῶν τεχνῶν. Μέρες γεμάτες φτώχεια άλλά καί μέρες γεμάτες προσπάθειες νά ἀνοίξει δρόμους στή φαντασία του. Πολλές μέρες περνοῦν χωρίς νά ἔχει νά φάει τίποτε καί τίς νύχτες βρίσκει κρεβάτι στά παγκάκια τοῦ πάρκου. Βρίσκοντας όμως ό νεαρός Σαγκάλ τά μαθήματα της σχολής συμβατικά καί χωρίς ἔμπνευση, θά φύγει, γιά νά συνεχίσει τίς σπουδές στό ἐργαστήριο θεατρικοῦ σχεδίου τοῦ Λεόν Μπάκστ. Ἐκεῖ ὁ Σαγκάλ βρίσκεται πιά στά δικά του νερά, στόν δικό του κόσμο. Ἐκεῖ θά μπορεῖ νά ἐκφράσει τόν δικό του κόσμο κι ἐκεῖ θά βρεῖ τήν ἐμπιστοσύνη στό δικό του αἰσθητικό ὅραμα. Τά πρῶτα ἔργα του μιλοῦν γιά τήν γέννηση καί τόν θάνατο πού βασίζονται σέ καθαρά ἀνθρώπινα θέματα.

And the last termination of

#### Στό Παρίσι

πό τό 1910 - 1914 ό Σαγκάλ πραγματοποιεῖ τό δεύτερο ὄνειρό του: ἐξασφαλίζει μέ τήν ὑποστήριξη κάποιου σημαντικοῦ προσώπου τή μετάβαση καί τήν παραμονή του στό Παρίσι. Ἐκεῖ, τά τέσσερα χρόνια, ὡς τήν ἔκρηξη τοῦ πρώτου παγκοσμίου πολέμου, ὁ Σαγκάλ θά μελετήσει ἀπό κοντά τούς γίγαντες τῶν νεωτέρων ρευμάτων τῆς ζωγραφικῆς, θά εὐρύνει τόν κόσμο του ἀπό τήν αἰσθητική γωνία του, θά τελειοποιήσει τίς δυνατότητές του ἀλλά θά μελετήσει καί τήν λογοτεχνία. Αὐτή ἡ περίοδος εἶναι ἡ δεύτερη καθοριστική περίοδος τοῦ ἔργου του καί τῆς ζωῆς του. Ὁ Σαγκάλ, πολύ γρήγορα θά καταλάβει, ὅτι ἡ μελέτη καί ἡ σπουδή τῶν ἔργων τῶν κορυφαίων ἐκπροσώπων τοῦ γαλλικοῦ ἰμπρεσσιονι-



«'Η ἀγελάδα μέ τήν ὀμπρέλλα», ἐλαιογραφία τοῦ Μ. Σαγκάλ, 1946.

σμοῦ καί τοῦ κυβισμοῦ, τῶν ἔργων τοῦ Βάν Γκόγκ καί τοῦ φωβισμοῦ τοῦ Ματίς σταματάει ἐκεῖ πού νιώθει τήν άνάγκη νά μιλήσει ό ίδιος. Στό Παρίσι θ' άνακαλύψει τό φως καί τό χρώμα. «Δέν ύπάρχει μεγαλύτερη ἐπανάσταση τῶν ματιῶν», γράφει ἀργότερα, «ἀπ' αὔτή πού γνώρισα στό Παρίσι». \*Ωρες ἀτελείωτες ὁ Σαγκάλ ξοδεύει γιά νά μελετήσει τό χρῶμα μέσα στό φῶς. Ὁ Σαγκάλ ξέρει τώρα τί πρέπει άλλά καί τί θέλει νά πάρει ἀπό τούς μεγάλους τῆς τέχνης καί κυρίως πῶς νά μεταφράσει στήν προσωπική του γλώσσα αὐτά πού θά πάρει. Ὁ κυβισμός, θά τόν βοηθήσει νά έλευθερώσει τά άντικείμενα ἀπό τόν χῶρο τους ἀλλά ὁ Σαγκάλ δέν θά γίνει ἕνας καλός μαθητής των κυβιστών, ὅπως δέν ἔγινε καλός μαθητής κανενός μεγάλου ζωγράφου (τοῦ Cezanne ἤτο τοῦ Manet ἤ τοῦ Matisse) οὔτε καί ὑποτάχθηκε στήν κυριαρχία ἑνός καί μοναδικού ρεύματος. Στό έργο του αὐτῆς τῆς ἐποχῆς «'Εγώ καί τό χωριό μου» βλέπουμε πῶς ἀκριβῶς ὁ Σαγκάλ άξιοποιεί αὐτά τά μαθήματα. Καί νά σκεφθούμε, ότι ἀκόμη βρίσκεται στήν ἀρχή, ή ὁποία μᾶς βοηθα νά προβλέψουμε τήν μετέπειτα καλλιτεχνική του έξέλιξη.

Μέ τήν ἔκρηξη τοῦ πρώτου παγκοσμίου πολέμου, ὁ Σαγκάλ ξαναγυρίζει στήν πατρική του γῆ. ᾿Ακολουθοῦν

χρόνια άναστατώσεων, πολέμων καί δυστυχίας. Ό Σανκάλ μοιράζεται όλα αὐτά τά γεγονότα μέ τούς ἀνθρώπους του. Γιά ένα μικρό χρονικό διάστημα παίρνει ένεργό μέρος στήν πολιτική (1917) καί μάλιστα φθάνει νά διορισθεῖ ἀπό τό νέο καθεστώς καί ἐπίτροπος τῶν καλῶν τεχνών στήν περιοχή του Βιτέμπσκ. Ύστερα ἀπό κάποιες προσπάθειες νά δώσει ένα νέο πνεύμα στήν άκαδημία τεχνών της περιοχής του, παραιτείται καί ἀφοῦ θά παραμείνει ένα διάστημα στή Μόσχα ζωγραφίζοντας τοιχογραφίες στό έβραϊκό θέατρο, θά φύγει όριστικώς ἀπό τή Ρωσία στά 1922 μέ τή γυναίκα του Μπέλλα πού παντρεύτηκε στά 1915 καί τό κοριτσάκι τους πού γεννήθηκε ένα χρόνο ἀργότερα ἀπό τόν γάμο τους. Τά χρόνια ώστόσο πού πέρασε στή Ρωσία ὥς τό 1922 ήταν χρόνια δημιουργίας καί μελέτης, παρ' όλες τίς αντίξοες συνθήκες καί τίς δυσκολίες, πού άντιμετώπισε άσχολούμενος καί μέ ἄλλα τρέχοντα θέματα. Φεύγει ἀπό τή Ρωσία ἐπεξεργαζόμενος τήν αὐτοβιογραφία του καί περισσότερο γιά νά μπορέσει νά έκφράσει ἀπερίσπαστος τίς αἰσθητικές του πεποιθήσεις, τίς ίδέες του καί τά δικά του έλεύθερα προσωπικά όράματα. Δέν θά ξεφύνει δμως ποτέ άπό τό Βιτέμπσκ, ἀπό τόν κόσμο τοῦ χωριοῦ του, ἀπό

τούς προγόνους του ἀπό τή Συναγωγή μέσα στήν όποία διεμόρφωσε τίς ἀντιλήψεις του καί τούς πρώτους προβληματισμούς του.

#### Στήν γη των πατέρων του

τά 1923 γυρίζει στό Παρίσι. Ἐκεῖ κατά παραγγελία του 'Αμπρουάζε Βολλάρ θά δώσει τά σχέδια γιά τό ἔργο τοῦ Γκόγκολ «Νεκρές ψυχές» πού θά ἐκδοθοῦν τό 1948 ἀπό τόν Τεριάντ. Στά 1924 κάνει τήν πρώτη ἀναδρομική του ἔκθεση στό Παρίσι κι ἕνα χρόνο ἀργότερα εἰκονογραφεῖ τούς «Μύθους» τοῦ Λα Φονταίν. "Ενα χρόνο άργότερα άνοίγει ή πρώτη του ἔκθεση στή Ν. Ύόρκη. Στήν ἀρχή τῆς δεκαετίας τοῦ 1930 ό Σαγκάλ παίρνει μία παραγγελία ἀπό τόν Βολλάρ νά εἰκονογραφήσει τήν Βίβλο. Ο Chagall γιά νά άντιμετωπίσει τήν παραγγελία ταξιδεύει στήν Παλαιστίνη γιά πρώτη φορά στά 1931. Είναι ή πρώτη ἐπαφή του μέ τή γη τῶν πατέρων του. Γυρίζει κάθε γωνιά της, μιλάει γιά τούς άνθρώπους μέ τή φύση, μέ τόν ήλιο μέ τό κάθε τι της γης στήν όποία γιά πρώτη φορά ό Θεός ἀποκαλύφθηκε στόν ἄνθρωπο: «Καί εἶπεν Κύριος τῶ ᾿Αβραάμ. Ἔξελθε ἐκ τῆς γης σου καί ἐκ της συγγενείας σου καί ἐκ τοῦ οἴκου τοῦ πατρός σου είς τήν γην, ήν ἄν σοί δείξω· καί ποιήσω σε είς ἔθνος μέγα καί εὐλογήσω σε καί μεγαλυνῶ τό ὄνομά σου, καί ἔση εὐλογητός καί εὐλογήσω τούς εὐλογοῦντας σε καί τούς καταρωμένους σε καταράσομαι' καί ένευλογηθήσονται ἐν σοί πᾶσαι αί φυλαί τῆς γῆς. (Γένεσις 12, 1 - 4)». Σ' αὐτή τή γῆ τῶν μεγάλων προγόνων του ό Σαγκάλ θά ξαναπάει ὅταν τό ὅραμα τοῦ Herzl θά ἔχει γίνει πιά πραγματικότητα καί τό κράτος τοῦ Ἰσραήλ, ή έθνική έστία τοῦ Έβραϊσμοῦ θά είναι πιά γεγονός πραγματικό. Γεγονός πού δικαιώνει τά ὄνειρα καί τούς πόθους γενεών καί γενεών!

Στήν πενταετία πού θ' ἀκολουθήσει και ὥς τήν ἔκρηξη τοῦ δευτέρου παγκοσμίου πολέμου, ὁ Σαγκάλ ταξιδεύει καί ζωγραφίζει. Στά 1933 ἀνοίγουν οἱ πόρτες τῆς Κυησταμία τῆς Βασιλείας στήν Ἑλβετία σέ μία μεγάλη ἀναδρομική ἔκθεση τῶν ἔργων. Ταξιδεύει σχεδόν σ' ὁλόκληρο τόν μεσογειακό χῶρο καί στήν 'Ολλανδία μέ τά μάτια πάντοτε ἀνοιχτά σ' ὅ,τι βλέπει σύγχρονο ἀλλά καί

περασμένο.

Μέ τήν ἔκρηξη τοῦ πολέμου ὁ Σαγκάλ ἐγκαταλείπει τήν Εὐρώπη καί φεύγει γιά τίς Ἡνωμένες Πολιτεῖες τῆς Ἡμερικῆς μέ πρόσκληση τοῦ Μουσείου Σύγχρονης Τέχνης. Ἐκεῖ θά βρεῖ τούς Λεζέρ, Μαριταίν, τόν διάσημο θωμιστή φιλόσοφο καί τόν ἀντρέ Μπρετόν. Τό 1942 ταξιδεύει στό Μεξικό καί προετοιμάζει τά σκηνικά καί τά κοστούμια τοῦ μπαλέτου «ἀλέκο». Τό 1944 δέχεται τό μεγάλο πλῆγμα, πεθαίνει ἡ γυναίκα του Μπέλλα! Ὁ Σαγκάλ θ᾽ ἀργίσει νά συνέλθει ἀπό τό χτύπημα αὐτό τῆς μοίρας. Στούς πρώτους μῆνες μετά τόν θάνατό της τριγύριζε σάν χαμένος καί μόνο ἀργότερα κατάφερε νά ξαναπιάσει τά σύνεργα τῆς ζωγραφικῆς. Ρίχνεται καί πάλι μέ τά μοῦτρα στή δουλειά καί τό 1945 θά ζωγραφίσει τά σκηνικά τοῦ μπαλέτου «Τό πουλί τῆς φωτιᾶς» τοῦ Στραβίνσκυ.

#### Πρός τήν δόξα

1946 - 47: ἀναδρομικές ἐκθέσεις τῶν ἔργων του στά μεγάλα μουσεῖα τῆς Νέας Ύόρκης, τοῦ Σικάγου καί τοῦ

'Εθνικοῦ Μουσείου σύγχρονης τέχνης στό Παρίσι, πού ό Σαγκάλ θά ἐπισκεφθεῖ ξανά. Ἐκθέσεις τῶν ἔρνων του γίνονται καί στό μουσεῖο τοῦ "Αμστερνταμ ἐνῶ στόν βραβευμένο ἤδη ἀπό τό 1939 μέ τό βραβεῖο Κάρνεγκυ, Σαγκάλ ἀνοίγει τίς πόρτες της ή Τέϊτ Γκάλερυ τοῦ Λονδίνου. Στή διετία 1948 -50 ό Σαγκάλ θά τιμηθεῖ μέ τό πρῶτο βραβείο γραφικών τεχνών της 24ης Μπιενάλλε της Βενετίας καί θά συνεχίσει νά ἀσχολεῖται μέ τή λιθογραφία καί τά κεραμικά. Τό 1951 ταξιδεύει στό κράτος του 'Ισραήλ, πού είναι πλέον πραγματικότητα. Κι ένα χρόνο άργότερα θά παντρευτεῖ τή Βαλεντίνη (Βάβα) Μπρόντσκυ καί τήν ίδια χρονιά (1952) θά είκονογραφήσει τό βιβλίο «Δάφνις καί Χλόη» καί θά ἐπισκεφθεῖ γιά πρώτη φορά τήν Έλλάδα. 'Αλλά είναι τόση ή μαγεία πού αἰσθάνεται ό Chagall γιά τόν ήλιο, τό χρωμα καί τήν ίστορία της χώρας μας ὥστε θά ξανάρθει ὕστερα ἀπό δύο χρόνια (1954) συνεχίζοντας παραλλήλως νά δουλεύει στό βιβλίο «Δάφνις καί Χλόη» πού θά ἐκδοθεῖ τό 1961. Ἐκθέσεις τῶν ἔργων του στό 'Αννόβερο, στή Βέρνη καί στή Βασιλεία καί δεύτερο ταξίδι στό Ίσραήλ (1957). Τήν ἴδια χρονιά ἐκδίδεται ἡ «Βίβλος» καί ὁ Σαγκάλ διακοσμεῖ τό βαπτιστήριο της ἐκκλησίας τοῦ Πλατώ ντ' 'Ασσύ.

Ό Σαγκάλ πιά βρίσκεται στήν πρώτη σειρά τῆς δημισιότητος ἀλλά τίποτε ἀπό τίς τιμές πού τόν περιβάλλουν δέν τόν ἀπομακρύνει ἀπό τή ζωγραφική. Δουλεύει νύχτα καί μέρα, χωρίς ἀνάπαυση προσπαθώντας νά μετουσιώσει σέ μορφές τά ὁράματα, τά ὄνειρα, τή χαρά του καί τούς φόβους του. Ὁ κόσμος τοῦ Βιτέμπσκ, ἡ Συναγωγή, οἱ πρόγονοί του γυρίζουν καί ξαναγυρίζουν μέ νοσταλγία στά ἔργα του. Τό 1959 ἀρχίζει τίς μεγάλες ὑαλογραφίες στόν καθεδρικό ναό τοῦ Μέτς ἐνῶ τήν ἴδια χρονιά τρεῖς ἀναδρομικές ἐκθέσεις των ἔργων του στό Παρίσι, στό Μόναχο καί στό 'Αμβοῦργο ἐπιτρέπουν στό εὐρύτερο κοινό νά πλησιάσει τόν μαγευτικό καί μαγικό κόσμο τοῦ ὀνείρου, τῆς πίστεως καί τῆς ποιήσεως τοῦ Σαγκάλ.

'Εκεῖ, στό Μέτς, τόν συναντὰ μιά ἐπιτροπή τοῦ σιωνιστικοῦ τμήματος τῶν γυναικῶν τῶν ΗΠΑ γιά νά συζητήσουν τή διακόσμηση τῆς Συναγωγῆς Hadassah τοῦ ἰατρικοῦ κέντρου τοῦ 'Εβραϊκοῦ Πανεπιστημίου τῆς 'Ιερουσαλήμ. Εἶναι ἡ μεγάλη ώρα τοῦ Σαγκάλ γιά νά δώσει στό κράτος τοῦ 'Ισραήλ μία σειρά περιφήμων ὑαλογραφιῶν μέ κεντρικά θέματα τίς δώδεκα φυλές τοῦ 'Ισραήλ. Μνημειώδης τέχνη, μορφές πού συναιροῦν τήν ἱστορία καί τό παρόν, τή φαντασία μέ τήν πραγματικότητα μέσα στούς χρωματικούς καταρράκτες, πού ὁ Σαγκάλ ἤξερε νά ἐμπνέεται καί νά κάνει πραγματικότητα, καθώς στά παράθυρα ἔπεφτε ὁ λαμπρός ἥλιος τῆς 'Ιουδαίας.

Μέ τό ἔργο του στή Συναγωγη Hadassah ὁ Σαγκάλ ἐπιβάλλεται διεθνῶς στό εἴδος αὐτό τῆς ζωγραφικῆς. Τό φῶς πού πέφτει στά παράθυρα αὐτά, τά ποικίλα καί ἔντονα χρώματα τῶν παραθύρων μέ τά σχέδια πού διηγοῦνται τίς βιβλικές ίστορίες τῶν δώδεκα φυλῶν, ἡ πραγματικότητα μέ τή φαντασία τέλεια συνδυασμένες, ὅλα αὐτά δίνουν τήν ἐντύπωση τῆς παντοτινῆς παρουσίας τοῦ Θεοῦ στόν κόσμο. Αὐτά τά χρωματιστά παράθυρα εἴναι ὅπως τά πολύτιμα πετράδια τοῦ Θεοῦ στόν κόσμο. Αὐτά τά χρωματιστά παράθυρα εῖναι ὅπως τά πολύτιμα πετράδια στά στέμματα ἐνῶ ἡ ἴδια ἡ Συναγωγἡ εῖναι τό ὑπέρτατο σημεῖο τῆς λατρείας τοῦ Θεοῦ, πού τό στεφανώνουν αὐτά τά παράθυρα σάν πολύτιμα πετρά-

δια. Αὐτή ή συμβολική εἰκόνα, πού ὑπάρχει στή συνείδηση τοῦ Σαγκάλ τόν καθοδηγεῖ στήν ἔμπνευση καί τή δημιουργία. Ἐδῶ θά πρέπει νά ἀναφέρουμε, πολύ συνοπτικά, ὅτι ὁ Σαγκάλ ἤταν ὑποχρεωμένος νά λύσει πολλά προβλήματα τεχνικῆς κυρίως φύσεως, νά κατευθύνει τούς εἰδικούς πού θ' ἀνελάμβαναν νά κάνουν τά σχέδιά του πραγματικότητα. Τά χρώματα τῶν παραθύρων ἤταν ὑποτεταγμένα στήν ἀντιθετική άντίληψη τοῦ χρωματικοῦ κύκλου: μπλέ, χρυσό - κίτρινο, κόκκινο, πράσινο. Ποικίλα σχέδια, πουλιά, ψάρια, ζῶα, φυτά, δέντρα διαφόρα σύμβολα καί ἄλλα σχέδια ἀπό τήν ἐβραϊκή γραφή συμπληρώνουν τά σύνολα πού παίρνουν καί συμβολικές διαστάσεις οἰκουμενικῆς ἀξίας.

1963 - 64 ἐργάζεται καί πάλι στόν καθεδρικό ναό τοῦ Μέτς καί τήν ίδια χρονιά ταξιδεύει καί πάλι στή Ν. Ύόρκη ὅπου και ἀναλαμβάνει νά διακοσμήσει τά παράθυρα μιας πλευρας του κτιρίου του ΟΗΕ πρός τιμήν του Ντάγκ Χάμαρσγκελντ τοῦ γεν. γραμματέα τοῦ Διεθνοῦς 'Οργανισμοῦ πού βρῆκε τραγικό θάνατο σέ ἀεροπορικό δυστύχημα λίγα χρόνια πρίν. Ἐπηρεασμένος ὁ Σαγκάλ ἀπό τό πνεύμα τῆς διεθνούς συνεργασίας καί τῆς εἰρήνης πού είναι ή κύρια ἀποστολή τοῦ ΟΗΕ, θά προεκτείνει τή δουλειά του καί την άντίστοιχη θεματογραφία του καί σέ μία ἄλλη παραγγελία: τούς τάπητες τῶν τοίχων καί τά ψηφιδωτά τοῦ δαπέδου στή Βουλή τοῦ Ἰσραήλ, μνημειώδη δείγματα τοῦ ταλέντου καί τῆς μεγαλοφυίας του. Τήν ίδια περιπου ἐποχή θά δεχθεῖ καί μία ἄλλη τιμητική διάκριση ἀπό τόν Γάλλο πρωθυπουργό Ζώρζ Πομπιντοῦ όταν θά κληθεί νά διακοσμήσει τήν ὀροφή τῆς ὅπερας τῶν Παρισίων. Στήν τελετή τῶν ἐγκαινίων ὁ καλλιτέχνης θά πεῖ: Θέλησα νά τοποθετήσω ἐκεῖ ψηλά, σά σέ μία ἀνθοδέσμη, τά ὄνειρα καί τίς δημιουργίες τῶν ἑρμηνευτῶν καί τῶν μουσικῶν. Θέλησα νά τραγουδήσω σάν πουλί, χωρίς θεωρία καί χωρίς μέθοδο (Ρενάτα Νέγκρι στόν 5ο τόμο σελ. 274 τοῦ ἔργου μεγάλοι ζωγράφοι ἐκδ. Φάμπρι - Μέλισσα).

Ύστερα ἀπό τά ἀλλεπάλληλα ταξίδια του στή γῆ τῶν πατριαρχῶν, στή γῆ τοῦ Ἰσραήλ, ἀρχίζει τά σχέδια γιά τή διακόσμηση τοῦ Κοινοβουλίου (Κνεσσέτ). Ὁ τότε πρόεδρος τῆς Βουλῆς Καντίς Λούτς, πού καταγόταν ἀπό ένα γειτονικό στό Βιτέμπσκ χωριό, ὅπου γεννήθηκε ὁ Σαγκάλ, βοήθησε τόν ζωγράφο νά προσανατολίσει τήν ξμπνευσή του μέ κέντρο τή Βίβλο καί άντικειμενικό στόχο τήν ἐξιστόρηση τῶν περιπετειῶν τοῦ λαοῦ τοῦ 'Ισραήλ ὥς τήν ἀποκατάστασή του στή γη τῶν μεγάλων πατέρων καί πατριαρχών του. Στούς τρεῖς τοίχους ὁ Σαγκάλ θ' άναπαραστήσει σέ γιγαντιαίους τάπητες τήν "Εξοδο, τήν Εἴσοδο στή Γη της ἐπαγγελίας καί τό ὅραμα τῆς εἰρήνης τοῦ Ἡσαΐα. ᾿Αξίζει κάποτε νά ἀφιερώσουμε ένα είδικό ἄρθρο στούς τάπητες καί στά μωσαϊκά τῆς Βουλής δημιουργήματα όλα τοῦ Σαγκάλ γιά νά ίδοῦμε πῶς ἡ φαντασία τοῦ ζωγράφου στήν καλύτερη ὥρα της έδωσε σχέδια ύψηλης ποιότητας καί έκτελέσεως τά όποία ἀποτυπώθηκαν σέ τάπητες άφου χρειάστηκε προηγουμένως νά άναλάβουν τήν πραγματοποίησή τους είδικές βιομηχανίες μέ τήν έφαρμογή συστημάτων ύψηλης τεχνολογίας. "Ετσι ή φαντασία, τό ὅραμα καί ἡ πίστη ἔγιναν μνημεῖα τέχνης μέ τή βοήθεια τῆς βιομηχανίας καί τῆς τεχνολογίας. Αὐτή ἡ διαδικασία κράτησε ἀρκετά. Πολλές δυσκολίες ξεπεράστηκαν, πολλά προβλήματα λύθηκαν, ή τέχνη γνώριζε μία νέα ύψηλης ποιότητος κατάκτηση, ή τεχνολογία μπηκε στήν ύπηρεσία της πιό λεπτης και ύπέροχης φαντασίας. Έπιστρατεύθηκαν οί πλέον είδικοί στούς τομείς της ταπητουργίας καί τῶν χρωμάτων ἐνῶ ὁ ἴδιος ὁ Σαγκάλ ἐπέβλεπε, συντόνιζε καί διόρθωνε αὐτή τήν καταπληκτική προσπάθεια. Καί τό 1969, ταξιδεύει καί πάλι στό 'Ισραήλ γιά νά παραστεί στά ἐγκαίνια της αἰθούσης τοῦ Κοινοβουλίου στήν 'Ιερουσαλήυ.

Τά ἔργα αὐτῆς εἰδικότερα τῆς περιόδου χαρακτηρίζονται ἀπό τή μοναδική θεματική ένότητα τῆς χαρᾶς στό φῶς, στή ζωή καί τῆς βαθύτατης πίστεως τοῦ Σαγκάλ στήν πρόοδο καί τήν ἀνάπτυξη τοῦ Ἰσραήλ. Τά μεγαλύτερα κέντρα πολιτισμοῦ καί διπλωματίας τοῦ κόσμου φέρουν τή σφραγίδα τῆς ἐμπνεύσεως τοῦ Σαγκάλ. Μέ αὐτόν τόν τρόπο τό ἔργο τοῦ Σαγκάλ συνδυάζει τήν πίστη πρός τίς άρχές καί τίς άξίες τῆς Βίβλου άλλά καί πρός τήν άξία καί τή σπουδαιότητα τῆς συννενοήσεως καί τῆς συνυπάρξεως μεταξύ τῶν λαῶν καί τῶν ἀνθρώπων. Σ' αὐτά τά ἔργα του ὥριμος ὁ Σαγκάλ ἀναχωνεύει ὅλες τις έμπειρίες του, όλα τά ὄνειρά του, όλη τήν πείρα τῆς ζωης καί άπό τό ύψος της έσωτερικης του άνατάσεως έποπτεύει τόν κόσμο. Μέ δύναμη καί ήθος προφητικό ὁ Σαγκάλ μιλάει ὄχι μόνο στήν ἐποχή μας ἀλλά καί στό μέλλον. Ὁ Ραιϋμόν Κονιά θά γράψει γιά τή ζωγραφική τοῦ Σαγκάλ: Κάθε φανταστικός πίνακας τοῦ Σαγκάλ εἶναι μία άληθινή ίστορία, καί σχεδόν μία άφήγηση χωρίς στοιχεία φαντασίας, θά μπορούσαμε νά ποῦμε... Σ' αὐτό τό ἐπίπεδο τῆς ποίησης ὅλα τά πράγματα εἶναι ὅμοια, γιατί ὅλα ἀνήκουν σ' ἕνα μυστικό, συναισθηματικό κόσμο: γυναϊκες, λουλούδια, ζῶα, ρωσικές καλύβες, ἀφοῦ άντικείμενα καί ὄντα δέν είναι καμωμένα ἀπό ὕλη, παρά ἀπό συγκίνηση» (ό.π. σελ. 275 ἐκδ. Φάμπρι - Μέλισσα).

#### Στή σκιά τῶν πατέρων

ί τιμητικές διακρίσεις καί οί άναδρομικές ἐκθέσεις θά συνεχισθοῦν μέ ἀποκορύφωμα τή μεγάλη γενική ἔκθεση τῶν ἔργων του στή Βασιλική ᾿Ακαδημία Τεχνών του Λονδίνου. Τά ἔσοδα τῆς τελευταίας ἡμέρας διατέθηκαν γιά τά πεινασμένα παιδιά της Αίθιοπίας. Τήν έπομένη ήμέρα τοῦ τέλους τῆς ἐκθέσεως, ὁ Μάρκ Σαγκάλ, ὁ αἰωνόβιος δοξασμένος ζωγράφος ἄφηνε τήν τελευταία του πνοή, ἄφηνε τόν κόσμο τοῦτον γιά νά ἀναπαυθεῖ στούς κόλπους τοῦ Θεοῦ στή σκιά τῶν μεγάλων πατριαρχών καί προφητών του Ίσραήλ. "Οσο ζούσε είδαν τό φῶς χιλιάδες μελετητές ἄρθρα καί βιβλία ἀφιερωμένα στό ἔργο του καί στή μεγάλη προσφορά του στήν τέχνη καί τόν πολιτισμό. Ύπηρξε ὁ ζωγράφος - ποιητής τοῦ αἰώνα μας καί μπορεῖ νά μοιραστεῖ τόν τίτλο αὐτό μόνο μέ τόν Πάουλ Κλέε. ή μεγάλη του δόξα είναι ὅτι είσήγαγε τόν εἰκονικό μεταφορισμό στή σύγχρονη τέχνη καί ὑπό τήν ἐπίδραση τῆς Βίβλου καί μυστικιστικῶν ρευμάτων τόν ἀνήγαγε στήν περιωπή τοῦ προφητισμοῦ. 'Ιδιαιτέρως του προφητισμού ἐκείνου ὁ ὁποῖος κινεῖται πέραν ἀπό τούς φανατισμούς καί τίς διαιρέσεις καί συμβάλλει στήν προσπάθεια των άνθρώπων καί του πολιτισμοῦ νά προσανατολισθοῦν πρός τήν ἐσωτερική ἐνότητα, καθολικότητα καί παγκοσμιότητα τῆς βαθύτερης οὐσίας καί ένότητος τοῦ θρησκευτικοῦ φαινομένου. Αὐτό τό βαθύτερο μήνυμα ἐκπέμπει ἡ τέχνη τοῦ Μάρκ Σαγκάλ.

