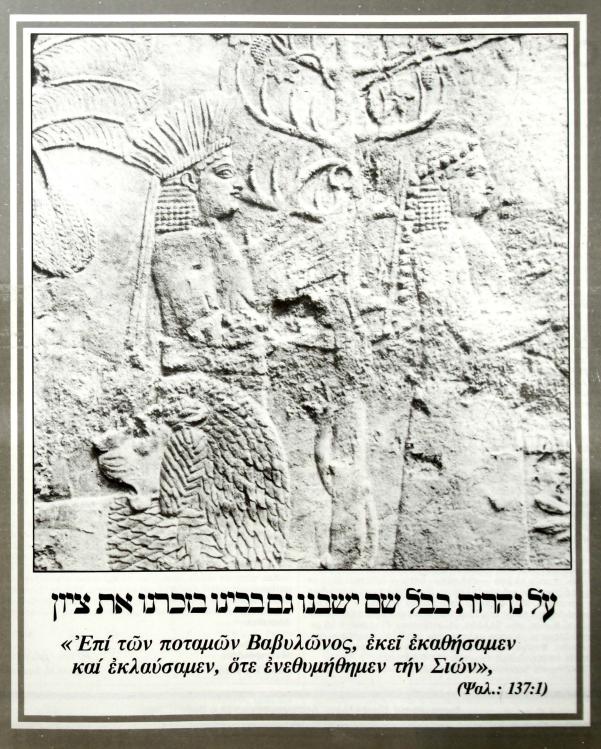


ΕΤΟΣ Θ' • ΑΡΙΘΜ. 83 - 84 • ΙΑΝΟΥΑΡΙΟΣ - ΦΕΒΡΟΥΑΡΙΟΣ 1986 • ΣΕΒΑΤ - ΑΔΑΡ Α' 5746



# Η περί Χιλιασμοῦ διαβολή

« Ίππίας φησίν ὅτι δεινόν ἐστίν ἡ διαβολία, οὕτως ὀνομάζων, ὅτι οὐδέ τιμωρία τις κατ' αὐτῶν γέγραπται ἐν τοῖς νόμοις ὥσπερ τῶν κλεπτῶν· καίτοι ἄριστον ὄν κτῆμα

σοι ἀπό τούς ἀναγνῶστες αὐτοῦ τοῦ περιοδικοῦ παρακολουθοῦν μέ προσοχή τά δημοσιεύματά μας, θά ἔχουν ἀσφαλώς παρατηρήσει μέ πόση μεγάλη συνέπεια σεβόμαστε τήν πίστη καί τίς δογματικές ἀλήθειες ἄλλων θρησκειῶν, πόσο πολύ προσέχουμε τά κάθε είδους καί κατηγορίας άγθρώπινα πιστεύω. Οι ὅποιες ἀναλύσεις καί παρουσιάσεις θεμάτων πού γίνονται ἀπό τίς στηλες αὐτές — ὅπως καί γενικά ὅλες οἱ ἐνέργειες τοῦ Κεντρικοῦ Ἰσραηλιτικοῦ Συμβουλίου — ἔχουν γιά βάση καί πλαίσιο τήν ἀλήθεια καί τόν αὐστηρό σεβασμό τῶν πεποιθήσεων των άλλων καί κυρίως έκείνων πού άναφέρονται σέ θρησκευτικά θέματα. Δέν ποδοπατουμε, δέν διαστρέφουμε καί δέν κακοποιουμε τίς δοξασίες άλλων γιά νά επιβάλλουμε - ή και νά προστατεύσουμε - τίς δικές μας πεποιθήσεις. Πιστεύουμε ότι οί Μονοθεϊστικές θρησκεῖες ύπηρετοῦν τόν κοινό σκοπό τῆς πορείας τοῦ ἀνθρώπου πρός τόν "Ενα Θεό Πατέρα. Ἐπιπλέον αἰσθανόμαστε μιά μεγαλύτερη τιμή, γιατί ή δική μας θεόπνευστη θρησκεία, ό 'Ιουδαϊσμός, ύπηρξε ή θρησκεία - τροφός τόσο τοῦ Χριστιανισμοῦ ὅσο καί τοῦ Μωαμεθανισμοῦ. Αὐτή ή τιμή μᾶς δίνει, ἴσως, καί μιά μεγαλύτερη εὐθύνη στίς ἐνέργειες καί τά λεγόμενα.

Οί ἀναγνῶστες μας ἀλλά καί ὁ ἑλληνικός λαός γνωρίζουν τήν κακόπιστη προσπάθεια πού καταβάλλεται ἀπό κάποιους μεμονωμένους κύκλους — ἐπίσημους κι ἀνεπίσημους — τοῦ 'Ορθόδοξου Χριστιανισμοῦ (σέ ἀντίθεση μέ ὅ,τί συμβαίνει σ' ὅλες τίς ἄλλες χριστιανικές ἐκκλησίες τοῦ κόσμου!) γιά νά συσχετίσουν ἀνεπίτρεπτα καί ψευδῶς τόν 'Ιουδαϊσμό ἤ τόν Σιωνισμό μέ τήν θεωρούμενη ἀπό τίς Χριστιανικές 'Εκκλησίες σάν χριστιανική αἴρεση τῶν «Μαρτύρων τοῦ 'Ιεχωβā» (Χιλιασμό).

Γιά τήν ἀντίκρουση αὐτῆς τῆς ψευδολογίας — ὅταν ἐμφανίζεται — ἔχουμε γράψει ἐκατοντάδες ἐπιστολές, ἔχουμε στείλει τηλεγραφήματα — ἐξώδικα, ἔχουμε δημοσιεύσει σειρά ἄρθρων, ἔχουμε παρέμβει σέ δικαστήρια. Ἐπί ματαίω! Οἱ ψευδολόγοι κατήγοροι, ἀσάκις δέν εἶναι ἀνώνυμοι (πράγμα πού συνηθίζεται στούς κύκλους αὐτούς!), ὅταν βρίσκονται πρό τοῦ ὄγκου τῶν συντριπτικῶν στοιχείων πού παραθέτουμε καί ἀποδεικνύεται περίτρανα τό πόσο ἄσχετος εἶναι ὁ Ἰουδαϊσμός (Σιωνισμός) μέ τό Χιλιασμό, τότε σιωποῦν ἤ κάνουν ὅτι δέν ἀκοῦν ἤ ὅτι δέν καταλαβαίνουν ὅτι τά ὅσα λέγονται τούς ἀφοροῦν. «Οὺ μέ πείσεις, κἄν μέ πείσεις…».

'Ιδιαίτερο σεβασμό δίνουμε — καί τό ἔχουμε ἀποδείξει στούς ίερωμένους καί κυρίως στούς τιτλούχους τῶν ἄλλων Ἐκκλησιών. Ζητάμε, όμως - καί εἴμαστε βέβαιοι ότι καί οἱ πιστοί τῆς δικῆς τους θρησκείας τό ἴδιο ΑΠΑΙΤΟΥΝ - νά μή λένε οἱ ἱερωμένοι πράγματα πού άφίστανται τῆς πραγματικότητος προκειμένου γιά τή δική μας θρησκεία. Τό Do ut des ἄλλωστε είναι ἕνας θεμελιακός κανόνας, πού ρυθμίζει τίς άνθρώπινες σχέσεις. Μέ θλίψη πραγματική καί μέ συντριβή — τό όμολογοῦμε — άναγκαζόμαστε κάποιες φορές νά ἀπευθυνθοῦμε σέ ἱερωμένους πού δέν τηροῦν τά ὄσα — στό κάτω - κάτω — διδάσκει αὐτό τό ίδιο τό Εὐαγγέλιο γιά τήν 'Αλήθεια, ὅταν ἀναφέρονται στή δική μας θρησκεία. Μᾶς φαίνεται πραγματικά ἀπίστευτο ἀλλά καί τραγικό ὅτι στό τέλος τοῦ 20οῦ αἰώνα ἀναγκαζόμαστε στήν κοιτίδα του φωτός, τήν Έλλάδα, νά στέλνουμε ἔγγραφα ἤ νά μεταχειριζόμαστε γλώσσα σκληρή, σάν αὐτή τοῦ ἐγγράφου πού άκολουθεί. Φταίμε, όμως, έμεις; Άσφαλώς όχι, άφοῦ ἀναγκαζόμαστε νά άμυνθοῦμε ἐναντίον τῆς διαβολῆς.

Τό Κεντρικό Ίσραηλιτικό Συμβούλιο βρέθηκε ἐκ τῶν πραγ-

τήν φιλίαν κλέπτουσιν, ώστε ή ὔβρις, κακοῦργος οὖσα, δικαιοτέρα ἐστί τῆς διαβολῆς, διά τό μή ἀφανής εἶναι». Πλουτάρχου ἐκ τοῦ (Περί τοῦ) διαβάλλειν.

μάτων ἀναγκασμένο νά στείλει στόν Μητροπολίτη Φιλίππων, Νεαπόλεως καί Θάσου τήν παρακάτω ἐπιστολή:

#### Σεβασμιώτατε,

Μέ ἀφορμή τό πρόγραμμα διήμερης συνελεύσεως τῶν Μαρτύρων τοῦ Ἰεχωβά, δημοσιεύτηκε στίς τοπικές ἐφημερίδες τῆς περιοχῆς σας ἐπίσημη ἀνακοίνωση τοῦ Γραφείου Τύπου τῆς Ι. Μητροπόλεως σας μέ τίτλο «Οί Χιλιαστές ὄργανα τοῦ Διεθνοῦς Σιωνισμοῦ».

Στήν ἀνακοίνωση αὐτή, μεταξύ τῶν ἄλλων, ἀναφέρεται ὅτι «Οἱ Μάρτυρες τοῦ Ἰεχωβā ἀποτελοῦν ὄργανα τοῦ διεθνοῦς Σιωνισμοῦ».

'Επίσης, δημοσιεύθηκε ἐνυπόγραφη δήλωση τοῦ ὑφ' ὑμᾶς 'Αρχιμανδρίτου κ. Κ. Σακαρίδη, 'Ιεροκήρυκος τῆς Μητροπόλεώς σας. Στή δήλωση τοῦ ἐν λόγω 'Αρχιμανδρίτου ἀναφέρεται ὅτι ἐπίσημα κείμενα τῶν Χιλιαστῶν ὁμολογοῦν ὅτι ὑπάρχει στενή σχέση μέ τόν Διεθνή 'Εβραϊσμό καί Σιωνισμό. 'Επίσης, ὅτι «Οἶ Μάρτυρες τοῦ 'Ιεχωβᾶ εἰς τήν πραγματικότητα ἀποτελοῦν διεθνή ἀντιχριστιανική ὀργάνωση, προσκλίνουσαν εἰς τόν 'Ιουδαϊσμόν...».

'Ως θεολόγος καί ώς ἀνώτατος θρησκευτικός λειτουργός γνωρίζετε πολύ καλά ὅτι οἱ Μάρτυρες τοῦ 'Ιεχωβā δέν ἔχουν καμία ἀπολύτως σχέση μέ τή δική μας, παλαιοτάτη θρησκεία, τόν 'Ιουδαϊσμό. Καμία Χριστιανική 'Εκκλησία (οῦτε ἡ Καθολική, οῦτε ἡ Προτεσταντική κ.λπ.) προβαίνουν σέ παρόμοιο συσχετισμό, δεδομένου ὅτι είναι ἐκ τῶν θεολογικῶν θεσφάτων ἀνύπαρκτος. 'Επίσης, ἀπό τήν πλευρά τῆς 'Ορθόδοξου 'Εκκλησίας, οῦτε κανένα ἀπό τά Οἰκουμενικά Πατριαρχεῖα, οῦτε τό κορυφαῖο ἐκεῖνο τῆς Κωνσταντινουπόλεως, οῦτε ὅμως τώρα πιά καί ἡ 'Εκκλήσια τῆς 'Ελλάδος (Γραφείο 'Αντιαιρετικοῦ 'Αγώνος) σεβόμενοι τήν ἀλήθεια, διανοοῦνται νά ὑποστηρίξουν τόν ἀνὑπαρκτο συσχετισμό μεταξύ 'Ιουδαΐσμοῦ (Σιωνισμοῦ) καί Χιλιαστῶν.

"Εχουμε κατ' ἐπανάληψη τονίσει ὅτι δέν μᾶς ἐνδιαφέρει καί δέν μᾶς ἀφορᾶ ἡ ὁποιαδήποτε πολεμική ἤ ἀντιπαράθεση μέ τούς Μάρτυρες τοῦ Ἰεχωβᾶ. Εἶναι θέμα πού ἀφορᾶ ἀποκλειστικά τόν Χριστιανισμό καί τούς Χιλιαστές. Οί τελευταῖοι, μάλιστα, διακηρύσσουν ἐπίσημα ὅτι: «δέν ἔχουν καμιά ἀπολύτως σχέση μέ τούς ἄνευ Χριστοῦ Ἰουδαίους ἤ Ἰουδαίζοντας ἤ Σιωνιστάς ἤ ἅλλους θρησκευτικούς ὁμίλους» (Μάρτυρες τοῦ Ἱεχωβᾶ, «Σκοπιά», 1975, σελ. 15).

Όπότε εὔλογα προκύπτει τό ἐρώτημα γιά ποιό λόγο γίνεται αὐτή ἡ ἀνεπίτρεπτη ἀνάμειξη τοῦ Ἐβραϊσμοῦ; Μήπως ἐπειδή ὁ κόσμος προόδευσε καί δέν πιστεύει πιά τα παλαιότερα ἐκεῖνα ψεύδη τοῦ τύπου «οί Ἐβραῖοι σφάζουν τή Μ. Παρασκευή Χριστιανόπουλα καί πίνουν τό αίμα τους» ἤ «Μή συναναστρέφεσαι Ἐβραίους γιατί εἶναι βρώμικοι καί μπορεῖς νά πάθεις πανούκλα», κ.ἅ. παρόμοια.

Καί πέρα ἀπ' αὐτά, καίριο καί καθοριστικό παραμένει τό ἐρώτημα πῶς ἐσεῖς δέχεσθε καί καλύπτετε τέτοιες ἀνυπόστατες ἀπόψεις πού φτάνουν τά ὅρια τῆς συκοφαντίας ἐναντίον μιᾶς ἄλλης θρησκείας, τροφοῦ μάλιστα ἐκείνης πού ἐσεῖς διδάσκετε».

Μέ τιμή

Ό Προεδρεύων Ἀντιπρόεδρος Δαβίδ Σαρφατής

Ο Γεν. Γραμματεύς Ραφαήλ Μ. Σαμπεθάι

#### Φωτογραφία ἑξωφύλλου: 'Ασσουρμπανιμπάλ ὁ Βαβυλώνιος



Ή Ἰσραηλιτική ΚοινότηςΒόλου διά τοῦ Προέδρου της κ..Ρ. Φρεζῆ τιμā τήν Ἐκκλησία τῆς Ἑλλάδος στό πρόσωπο τοῦ Μητροπολίτου Δημητριάδος κ. Χριστόδουλου.

ό θέμα τῆς ἀνευρέσεως τῶν Χριστιανῶν τῆς πατρίδος μας πού βοήθησαν τούς Έβραίους κατά τήν κατοχή, ἀπασχόλησε πάντα σοβαρά κι ἀπασχολεῖ ἀκόμα καί σήμερα τό Κεντρικό Ἰσραηλιτικό Συμβούλιο.

Τό θέμα ἀπασχολεῖ σήμερα πιό ἔντονα, γιατί φεύγουν βιολογικά ἀπό τή ζωή ὅσοι κατέχουν στοιχεῖα, πού εἶναι χρήσιμα καί ἀποδεικτικά.

Τό Κεντρικό Ίσραηλιτικό Συμβούλιο κατἀβάλλει προσπάθειες πρός κάθε κατεύθυνση γιά τό σκοπό αὐτό. Μέ τήν εὐκαιρία παρακαλεῖ καί πάλι ὅλους ὅσους ἔχουν όποιαδήποτε στοιχεῖα νά τά γνωρίσουν στά γραφεῖα τοῦ ΚΙΣ.

### ΣΤΗΝ ΕΛΛΑΔΑ ΚΑΤΑ ΤΗΝ ΚΑΤΟΧΗ

# Χριστιανοί ἱεράρχες πού βοήθησαν Ἐβραίους

#### Οί "Ελληνες Χριστιανοί ἱεράρχες

Οί "Ελληνες Χριστιανοί ίεράρχες ἀλλά καί ἀπλοί ίερωμένοι πού βοήθησαν τούς 'Εβραίους κατά τήν κατοχή ἀποτελοῦν ἰδιαίτερο λαμπρό κεφάλαιο. Τό Yad Vashem, τό εἰδικό "Ιδρυμα στό Ίσραήλ, ἔχει ἤδη τιμήσει μεταθανάτια γι' αὐτή τους τή συμβολή μέ τόν τίτλο τοῦ «Δικαίου τῶν Ἐθνῶν» (μέ τιμητικό Δίπλωμα καί φύτεμα δέντρου μέ τό ὄνομά τους) τούς ἀοιδίμους ᾿Αρχιεπίσκοπο Δαμασκηνό, Μητροπολίτες Ζακύνθου Χρυσόστομο, Θεσσαλονίκης Γεννάδιο καί Χαλκίδος Γρηγόριο.

# ΕΚΚΛΗΣΙΑ ΚΑΙ ΕΒΡΑΙΟΙ

#### Τοῦ Ἐπισκόπου ἘΑχελώου κ. Εὐθυμίου ΄

τήν ἐφημερίδα «Ἐκκλησιαστική ᾿Αλήθεια» (ὄργανο τῆς ᾿Αποστολικῆς Διακονίας τῆς Ἐκκλησίας τῆς Ἐλλάδος) δημοσιεύθηκε μέ τήν εὐκαιρία τῶν 40 χρόνων ἀπό τή λήξη τοῦ πολέμου τό παρακάτω ἄρθρο τοῦ Ἐπισκόπου ᾿Αχελώου κ. Εὐθυμίου, μέ τίτλο «Ἐκκλησία καί Ἑβραῖοι».

Τό 1940 μαθητής τῆς a' ὀκταταξίου Γυμνασίου (ε' Δημοτικοῦ). Γείτονας καί συμμαθητής μου στό ἰδιο θρανίο ὁ 'Εβραῖος Μιχάλης Μ. "Ημασταν φίλοι. Ἐκεῖνος, καλός, ἤσυχος καί καθόλου μισαλλόδοξος. Μέ εὐχαρίστηση παρακολουθοῦσε τό μάθημα τῶν θρησκευτικῶν, ἐνῶ δέν ἦταν ὑποχρεωμένος. Μποροῦσε τήν ὥρα ἐκείνη νά φεύγει ἀπ' τήν τάξη. Ἡ κατάσταση, ὅμως, αὐτή δέν κράτησε γιά πολύ. Ἡρθαν οἱ Γερμανοί. Τόν Μιχάλη ξαφνικά, τόν χάσαμε. Κανείς δέν ἦξερε τίποτε γι' ἀὐτόν καί τήν οἰκογένειἁ του.

"Οταν ἕφυγαν οἱ Γερμανοί καί ἡ ζωή ξανάρχισε στήν πόλη μας, ὁ Μιχάλης φάνηκε ξανά. "Ολα αὐτά τά δύσκολα χρόνια ἡ οἰκογένειά του βρῆκε καταφύγιο σέ μιά ὀρθόδοξη οἰκογένεια, κάπου σ' ἕνα χωριό τῆς πατρίδας μας.

Τελειώσαμε τό Γυμνάσιο καί χωρίσαμε. Ό καθένας τράβηξε τό δρόμο του μέ σύντροφο τίς παιδικές ἀναμνήσεις καί τίς περιπέτειες τοῦ πολέμου. 'Εδῶ καί μερικά χρόνια τό Ταχυδρομεῖο μοῦ ἔφερε ἕνα γράμμα διαφορετικό ἀπό τά συνηθισμένα: ἦταν ἀπό τόν παιδικό μου φίλο καί συμμαθητή Μιχάλη Μ. πού βρισκόταν τώρα στήν 'Αμερική. "Ένα γράμμα γραμμένο μέ τό χέρι, ἀπλά καί ἐλληνικά, ὅπως γράφουμε στόν ἀδελφό μας καί τό φίλο μας.

Μαζί μέ τά ἄλλα ό Μιχάλης μοῦ ἔγραφε καί κάτι σημαντικό: ένα πανεπιστήμιο τῆς 'Αμερικῆς ἔχει ἀναλάβει νά συντάξει τήν Ιστορία τοῦ διωγμοῦ τῶν 'Εβραίων κατά τόν Β' Παγκόσμιο Πόλεμο. «Πρέπει νά βροῦμε στοιχεῖα πού νά φανερώνουν τήν ἀγάπη, μέ τήν ὀποία οἱ 'Ορθόδοξοι "Ελληνες προστάτεψαν τούς 'Εβραίους στήν κατοχή καί εἰδικότερα ἡ ἑλληνική ἐκκλησία».

Τό θέμα ήταν πολύ ἐνδιαφέρον, ἀλλά καί τελείως ἀνεξερεύνητο. Ἀπ' ὅ,τι ήξερα δέν ἔχει γίνει ἀκόμα καμιά εἰδική μελέτη. Ἔτσι τά στοιχεῖα ήταν ἅγνωστα καί ἴσως ἀνύπαρκτα.

Γενικά γνωστό είναι μόνο πώς, κατά τή διάρκεια τῆς κατοχῆς, μαζί μέ ἄλλες ἀρετές τοῦ ὀρθοδοξου λαοῦ μας φάνηκε καί ἡ εὐρύτητα τῆς ἀγάπης καί ἀνεξικακίας του. ᾿Απόδειξη γι' αὐτό ἦταν ἡ προστασία τῶν Ἱταλῶν — ὅταν ἡ Ἱταλία συνθηκολόγησε — καθώς καί ἡ ἀνυστερόβουλη προσπάθεια τῆς ἡγεσίας καί πολλῶν μελῶν τῆς ἐκκλησίας μας γιά τῆ διάσωση Ἑλλήνων Ἐβραίων, πού βρίσκονταν σέ συνεχῆ διωγμό ἀπό τά

### Έκκλησία καί Έβραιοι

γερμανικά στρατεύματα. Μέ κίνδυνο τῆς ἶδιας τῆς ζωῆς τους 'Επίσκοποι καί λαός ἕκρυψαν, προστάτεψαν, ἕσωσαν καί φυγάδεψαν στή Μ. 'Ανατολή χιλιάδες 'Εβραίους. Κορυφαία ἕκφραση τῶν ἐκδηλώσεων αὐτῶν τῆς χριστιανικῆς ἀλληλεγγύης ἤταν ἀσφαλῶς τό διάβημα πού ἕκανε πρός τόν Γερμανό πληρεξούσιο στήν 'Ελλάδα "Αλτεμπουργκ ὁ τότε 'Αρχιεπίσκοπος Δαμασκηνός, ἐπικεφαλῆς τῶν ἐπιστημονικῶν καί ἐπαγγελματικῶν ὀργανώσεων τῆς 'Αθήνας.

'Ωστόσο, γιά ν' ἀνταποκριθῶ στήν τόσο εὐγενική ἕκκληση τοῦ παιδικοῦ μου φίλου προσπάθησα ἐδῶ κι ἐκεῖ νά βρῶ μερικά στοιχεῖα. Τά συγκέντρωσα καί τά ἔστειλα. Ἐφέτος ἐπανῆλθε, ζητώντας καί νεώτερα στοιχεῖα. Τοῦ ἔστειλα καί πάλι ὅ,τι μπόρεσα ἀκόμη νά βρῶ. Ὁ ἐπίλογος τοῦ μικροῦ αὐτοῦ χρονικοῦ γράφτηκε πρό ἡμερῶν. "Όταν ἕλαβα ἕνα γράμμα ἀπό τό πανεπιστήμιο τοῦ Τσιντσινάτι. Τό κείμενό του ἔχει ὡς ἐξῆς: «᾿Αγαπητέ Ἐπίσκοπε Εὐθύμιε,

Ο ἰατρός κ. Μιχάλης Μ. μοῦ διεβίβασε τό ὑλικό ποὑ τοῦ ἀποστείλατε καί ποὑ ἀναφέρεται στίς ἀξιόλογες προσπάθειες τοῦ Ἀρχιεπισκόπου Δαμασκηνοῦ καί τοῦ γραφείου του, σχετικά μέ τοὑς Ἑβραίους, κατά τή διάρκεια τῶν τραγικῶν χρόνων τοῦ Β΄ Παγκοσμίου Πολέμου.

Σᾶς εὐχαριστῶ γιά τά στοιχεῖα αὐτά, τά όποῖα εἶναι πολύ χρήσιμα γιά τό βιβλίο πού προετοιμάζουμε ἐπί τοῦ θέματος. 'Από τίς προσωπικές μου ἕρευνες, διεπίστωσα πώς κατά τή βυζαντινή περίοδο ύπῆρχε μιά ἐντυπωσιακή διαφορά ἀνάμεσα στήν πολεμική τῆς Ἐκκλησίας ἐναντίον τοῦ Ἱουδαϊσμοῦ καί τῶν ἀσταμάτητων προσπαθειῶν της γιά τήν προστασία 'Εβραίων ποῦ ὡς ἄτομα κινδύνευαν ἀπό πολιτικούς παράγοντες, ἑλληνικούς καί ξένους.

'Ενδιαφερόμαστε καί γιά όποιοδήποτε ἄλλο στοιχεῖο πού θά μπορέσετε νά συγκεντρώσετε, ὥστε οἱ προσπάθειες τῶν συναδέλφων σας ὀρθοδόξων κληρικῶν κατά τή διάρκεια τῶν τρομερῶν ἐκείνων ἐτῶν νά μποροῦν νά γίνουν γνωστές καί στίς ἐπερχόμενες γενεές.

"Ας ἐλπίσουμε πώς μιά ἀτμόσφαιρα ἀμοιβαίας ἀνοχῆς θά ἐπιτρέψει σέ ὅλους μας νά ἐκπληρώσουμε τό βιβλικό μήνυμα τῆς κοινωνικῆς δικαιοσύνης, καταβάλλοντας πρός τό σκοπό αὐτό τίς καλύτερες προσπάθειές μας.

Ύμέτερος S.B. Ἀναπληρωτής Καθηγητής».

Τό μικρό αὐτό χρονικό φανερώνει πώς γιά μιά ἀκόμη φορά ἐφαρμόστηκε κατά γράμμα ὁ λόγος τοῦ ἀποστόλου Παύλου. «Ἐν Χριστῶ Ἰησοῦ οὐκ ἔνι Ἰουδαῖος οὐδέ "Ελλην» (Γαλ. γ' 28).

# ΧΡΙΣΤΙΑΝΟΙ ΙΕΡΑΡΧΕΣ



Ο 'Αρχιεπίσκοπος Δαμασκηνός

Τό Κεντρικό 'Ισραηλιτικό Συμβούλιο, προκειμένου νά βοηθήσει ἀποτελεσματικά τήν προσπάθεια τοῦ Θεοφ. Ἐπισκόπου ᾿Αχελώου ἀναζήτησε καί πάλι στοιχεῖα, τά ὁποῖα παραθέτει:

### Ο 'Αρχιεπίσκοπος Δαμασκηνός

Γιά τόν 'Αρχιεπίσκοπο Δαμασκηνό τά σχετικά στοιχεῖα εἶναι γνωστά κι ἔχουν δημοσιευθεῖ ἐπανειλημμένως.

### Ο Ζακύνθου Χρυσόστομος

Γιά τόν Μητροπολίτη Ζακύνθου Χρυσόστομο, τά ύπάρχοντα στοιχεῖα ἔχουν δημοσιευθεῖ σ' αὐτό τό περιοδικό, στά τεύχη 35 ('Ιανουάριος 1981), 65 ('Ιανουάριος 1984), 67 - 68 (Μάρτιος - 'Απρίλιος 1984) καί 76 - 77 ('Απρίλιος - Μάιος 1985).

### Ο Θεσσαλονίκης Γεννάδιος

Ο Μητροπολίτης Θεσσαλονίκης Γεννάδιος μεσολάβησε ώστε ό τότε ἀρχιραββίνος καί πρόεδρος τῆς 'Ισραηλιτικής Κοινότητος δρ Κόρετς συνάντησε τόν τότε πρωθυπουργό 'Ιωάννη Ράλλη, στά γραφεία της Μητροπόλεως Θεσσαλονίκης, μέ σκοπό νά τόν παρακαλέσει νά μεσολαβήσει στίς Γερμανικές ἀρχές Κατοχης γιά νά ἀνασταλούν οἱ διαταγές γιά τήν ἐκτόπιση τῶν Ἐβραίων τῆς συμπρωτευούσης. Ἡ συνάντηση ἔγινε στίς 9 Ἀπριλίου 1943, όταν είχε ἤδη ἐκτοπιστεῖ τό 1/3 τῶν Ἐβραίων. Όπως γράφει ό διαπρεπής ίστορικός τῆς Θεσσαλονίκης Ίωσ. Νεχαμά στό σημαντικό καί ντοκουμενταρισμένο βιβλίο του «In memoriam» (Θεσσαλονίκη, 1976): «Παρουσία τοῦ Μητροπολίτου Θεσσαλονίκης (ὁ Ράλλης) ἔχει μιά μυστική συνάντηση μέ τόν δρα Κόρετς, πού τόν ίκετεύει μέ ένωμένα τά χέρια καί δάκρυα στά μάτια, νά ἐπέμβη ὥστε ν' ἀνασταλοῦν οἱ ἐκτοπίσεις. Ὁ Ράλλης δέν είναι πιά παρά ἕνα ράκος. Μέ τήν ψυχή γεμάτη φόβο, μεσολάβησε ὑπέρ τῶν θυμάτων. Τί βαρύτητα, ὅμως, μποροῦσαν νά ἔχουν τά ψελλίσματα, πού μόνο εἰρωνεία καί περιφρόνηση προκαλουσαν στόν θρασύ νικήτη; Τήν ίδια τήν ήμέρα τῆς ἀφίξεώς του, ή ἕκτη ἀποστολή μετέφερε 2.800 Έβραίους τῆς Θεσσαλονίκης καί μόνο ὤς τά τέλη 'Απριλίου ὀκτώ ἀποστολές ἴσης σπουδαιότητος διαδέχονται ή μία τήν άλλη, σέ διάστημα δύο ή τριών ήμερών. Ό Μέρτεν καθαιρεί τόν Κόρετς καί τόν συλλαμβάνει γιά νά

## Χριστιανοί Ίεράρχες

τόν τιμωρήσει γιά τό θράσος του.

Ή πλήρης ἀποτυχία τοῦ Ράλλη ἀποθαρρύνει ὅλους ὅσους ἐκινοῦντο στήν Ἀθήνα. Ἀντιλαμβάνονται ὅτι κάθε ἐνέργεια εἶναι μάταια...». (σελ. 196).

Ἐπίσης, ὁ Νεχαμά στό ἴδιο του βιβλίο (σελ. 138) ἀναφέρει ὅτι «...περί τά τέλη Φεβρουαρίου 1943, μόλις στα-



Ο Ζακύνθου Χρυσόστομος

θεροποιήθηκε ή εἴδηση τῆς καταστροφῆς πού ἐπλανāτο πάνω στό ἑβραϊκό στοιχεῖο, οἱ δικηγόροι Δημήτριος Σπηλιάκος, Πέτρος Λεβῆ, Δημήτριος Δίγκας καί ὁ καθηγητής Βιζουκίδης πῆγαν ὁμαδικά στόν Γενικό Διοικητή Σιμωνίδη γιά νά τόν ἐξορκίσουν ν' ἀποτρέψει τοῦτο τό κακό... Διωγμένοι ἀπό τούτη τήν πλευρά, οἱ γενναιόψυχοι τοῦτοι ἄνδρες, ἐστράφησαν πρός τόν Μητροπολίτη Θεσσαλονίκης, τόν Παναγιώτατον Γεννάδιο, πού τοῦ ὑπέβαλαν ἕνα ὑπόμνημα, σχετικά μέ τόν κίνδυνο πού ἀπειλοῦσε τόν ἑβραϊκό πληθυσμό.

Ό ἐξέχων κληρικός ἐπεσκέφθη ἀμέσως τόν δρα Μέρτεν καί διεμαρτηρήθη, ἐν ὀνόματι τῆς πίστεως στό Χριστό, ἐναντίον τῶν ἀποστολῶν πού ἑτοιμάζοντο. "Περίμενα τό διάβημά σας, βεβαίωσε μέ ὕφος συμπαθείας καί μέ πλαστό τόνο συμπόνοιας, ὁ πανοῦργος. "Ομως, οἱ προσπάθειές σας εἶναι, δυστυχῶς, καταδικασμένες σέ ἀθεράπευτη ἀποτυχία. Οἱ διαταγές εἶναι κατηγορηματικές καί καμιά ἐπέμβαση δέν μπορεῖ νά τίς τροποποιήσει».

<sup>2</sup>Επίσης, ἀπό προφορικές μαρτυρίες, οἱ ὁποῖες ὅμως εἶναι μόνο ἐνδεικτικές, μαθαίνουμε ὅτι ὁ Μητροπολίτης Γεννάδιος, μέ προφορική ἐντολή του στούς ἱερεῖς ὅλων τῶν ναῶν τῆς Θεσσαλονίκης, εἶχε ἐπισημάνει νά γίνουν συστάσεις γιά ν' ἀποφευχθοῦν ἐκδηλώσεις ἀποδοκιμασίας ἤ χλευασμῶν κατά τῶν 'Εβραίων, ὅταν οἱ Ναζί τούς ὑποχρέωσαν νά ξεχωρίζουν φορώντας τό κίτρινο ἄστρο.

"Όχι μόνο κατά τό Όλοκαύτωμα, ἀλλά γενικά ὁ Μητροπολίτης Γεννάδιος, καθ' ὅλη τή διάρκεια τῆς θητείας του, ὑπῆρξε εὐμενής ἀπέναντι στούς Ἑβραίους καί συνέβαλε στή σύσφιξη τῶν δεσμῶν ἀνάμεσα στό Ἐβραϊκό καί στό Χριστιανικό στοιχεῖο τῆς συμπρωτευούσης.

### Ο Δημητριάδος Χριστόδουλος

Όπως σημειώνει ό νῦν σεβασμιώτατος Μητροπολίτης Δημητριάδος κ. Χριστόδουλος:

Μέ τήν ἄφιξη τῶν Γερμανῶν στό Βόλο ἐκλήθη ὁ γέρων Ἀρχιραββίνος Μωυσῆς Πέσαχ ἀπό τούς ἰθύνοντες τοῦ «Ἱδρύματος Ρόζεμπεργκ», ὅπως ἐχαρακτηρίζετο συνθηματικά ή ἐκστρατεία τῶν Ναζί γιά τήν καταδίωξη τῶν Ἐβραίων καί διετάχθη νά παραδώσει κατάλογον τῶν μελῶν τῆς Ἰσραηλιτικῆς Κοινότητος Βόλου. Ἐκεινος, προφασισθείς ἀδυναμίαν συντάξεως τοῦ καταλόγου ἐκείνου ἀμέσως ἐζήτησε καί ἕλαβε προθεσμίαν 24 ώρῶν, προκειμένου νά τόν έτοιμάσει καί τόν παραδώσει. 'Αναχωρῶν ἀπό τά γραφεῖα τῶν Γερμανῶν κατηυθύνθη ἀμέσως στήν Μητρόπολη, ὅπου ἔφθασεν ἀσθμαίνων καί κάτωχρος, ζητήσας νά συναντήσει τόν Μητροπολίτην. Ό ίδιος ό Μητροπολίτης ἀργότερον διηγεῖτο πῶς ὑπεδέχθη τόν ᾿Αρχιραββίνον, τοῦ πρόσφερε κάθισμα, τόν καθησύχασε καί ζήτησε νά πληροφορηθεί τήν αἰτίαν τῆς μεγάλης ταραχῆς του. Πληροφορηθείς αὐτήν, ἀμέσως καί ἄνευ χρονοτριβῆς, ἐπεκοινώνησε μέ τόν φίλον του Σέφελ, πρόξενον τῆς Γερμανίας στόν Βόλον, ό όποῖος συνέστησε νά εἰδοποιηθοῦν καταλλήλως καί μυστικῶς ὅλοι οἱ Ἰσραηλίτες τοῦ Βόλου νά ἐγκαταλείψουν τίς οίκίες των καί νά φύγουν ἐκ Βόλου, διότι ὁ κατάλογος ἔπρεπε νά συνταχθεί καί παραδοθεί καί ή σύλληψίς των ήτο βεβαία. Τουτο καί έγινε. "Οσοι έξ αὐτῶν πίστευαν εἰς τήν εἴδησιν, ἔφυγαν στά χωριά τοῦ Πηλίου καί ἀλλοῦ, οἱ δέ παραμείναντες συνελήφθησαν καί πολλοί ἐξ αὐτῶν ἐθανατώθησαν.

Διά τούς κρυπτομένους είς τά χωριά 'Ισραηλίτας, ό Μητροπολίτης ἕδωσεν ἐντολήν εἰς τούς ἱερεῖς νά μεριμνοῦν γιά ότιδήποτε είχον ἀνάγκην, μή κάμνοντες διάκρισιν καμίαν. Τούς δέ ἐγκλεισθέντες στήν Κίτρινη 'Αποθήκη καί μάλιστα στήν μίαν πτέρυγά της, ἐφρόντιζον, ὅπως καί τούς Χριστιανούς κρατουμένους, πού κατεῖχαν τήν ἄλλην πτέρυγα, οἱ ἐντεταλμένοι τῆς ὀργανώσεως τῆς Ἐκκλησίας «Χριστιανική 'Αλληλεγγύη», οἱ όποῖοι καθημερινῶς μετέβαινον ἐκεῖ καί προσέφεραν τροφή, μεταδίδοντες χρήσιμες πληροφορίες ἀπό ἕξω.

Πολλοί ἐκ τῶν Ἱσραηλιτῶν πού ἔφυγαν στά χωριά πρός σωτηρίαν των, παρέδωσαν στόν Μητροπολίτην διάφορα τιμαλφῆ



Ο Θεσσαλονίκης Γεννάδιος

# Χριστιανοί 'Ιεράρχες



Ο Δημητριάδος Χριστόδουλος

καί ἄλλα χρυσά ἀντικείμενά των ἐντός δεμάτων, τά ὀποῖα ὁ Μητροπολίτης ἐφύλαττεν στόν οἶκον του, ἕως ὅτου τοῦ τά ἐζήτησαν οἱ δικαιοῦχοι, ὅταν ἐπέστρεψαν στίς ἐστίες των. Οἰ οἰκεῖοι τοῦ Μητροπολίτου διηγοῦνται ὅτι στίς βιβλιοθῆκες του, πίσω ἀπό τά βιβλία ὑπῆρχαν κρυμμένα τέτοια μικροδέματα, βαριά ὀπωσδήποτε, τά ὀποῖα ὅταν τυχαῖα ἐκεῖνοι ἀνεκάλυπταν, ἀναζητοῦντες κάποιο βιβλίο, ὁ Μητροπολίτης τούς ἐλεγε νὰ μήν τὰ θίξουν, νὰ μήν τὰ ἀνοίξουν, ἀλλά νά τά τοποθετήσουν στή θέση τους, ἕξηγώντας τί περιεῖχαν καί εἰς ποιόν ἀνῆκαν.

Παράλληλα, μερικοί 'Ισραηλίτες, ένθαρρυνόμενοι ἀπό τήν ἀγάπην πρός αὐτούς τῶν Χριστιανῶν, παρέδωκαν σέ ναούς τῆς πόλεώς μας πρός φύλαξιν ὀγκώδη ἀντικείμενα τῶν σπιτιῶν τους, ὅπως π.χ. ὀρολόγια μεγάλα τοίχου κ.λπ., τά ἀποῖα εἴτε παρέλαβαν ἀργότερα εἰς τήν κατοχήν των, εἴτε τά δώρησαν εἰς τούς ναούς.

Τά ἀνωτέρω στοιχεῖα ἡρρύσθημεν ἐκ πληροφοριῶν ἐπιζώντων τῆς ἐποχῆς ἐκείνης, ἐξ ἀνθρώπων τοῦ οἰκιακοῦ περιβάλλοντος τοῦ Μητροπολίτου Ἰωακείμ καί ἐξ ἄλλων γνωριζόντων καλῶς τά πράγματα τῆς περιόδου ἐκείνης.

Συμπληρωματικά μέ τά παραπάνω ή 'Ισραηλιτική Κοινότης Βόλου κατέχει καί τά ἑξῆς:

Κατά τή διάρκεια τοῦ διωγμοῦ, ὁ Μητροπολίτης ἐφοδίασε τόν ᾿Αρχιραββίνο Βόλου Μωυσῆ Πέσαχ μέ συστατικήν ἐπιστολή πρός τούς ίερεῖς τῆς περιοχῆς, γιά νά τοῦ παράσχουν ἀσφάλεια.

Η ἐπιστολή, σύμφωνα μέ σχετικό δημοσίευμα τοῦ υίοῦ τοῦ Ἀρχιραββίνου, ἔχει ὡς ἑξῆς:

«Βόλος, 28 Σεπτεμβρίου 1943

'Αγαπητέ ἐν Κυρίω,

Συνιστῶ τόν ἐπιφέροντα γέροντα, διδάσκαλον καί παρακαλῶ πάντα ἀδελφόν, ὁ ὁποῖος θά τόν συναντήσει, νά τόν ἀκούσει μετά προσοχῆς καί εὐμενείας καί νά τοῦ παράσχει πάσαν διευκόλυνσιν εἰς ὅ,τι ἤθελε χρειασθεῖ διά τήν ζωήν αὐτοῦ καί τοῦ ποιμνίου του, διά νά μήν πέσουν θύματα τῆς παρούσης δυσκόλου περιστάσεως.

Μετ' εὐχῶν πρός Θεόν Ό Δημητριάδος 'Ιωακείμ»

Είναι ἐπίσης βέβαιον, ὅτι ἀπό τῆς θέσεώς του ὁ Μητροπολίτης Ἰωακείμ, διά μέσου τῶν ἐφημερίων τῶν κομοπόλεων καί χωρίων, συνέβαλε ἀποφασιστικά στή διά-



Ο Χαλκίδος Γρηγόριος

σωση τῶν ὁμοθρήσκων μας. Σέ εὐρύτερο τομέα, ὁ ἴδιος ἔκανε παραστάσεις πρός τίς Γερμανικές ἀρχές τοῦ Βόλου, γιά τή διάσωση συλληφθέντων Ἑλλήνων (Χριστιανῶν καί Ἑβραίων) κ.λπ.

### Ο Χαλκίδος Γρηγόριος

Ο Μητροπολίτης Χαλκίδος Γρηγόριος θεωρεῖτο προστάτης τῶν Έβραίων τῆς Χαλκίδας.

Κατά τή διάρκεια τῆς Κατοχῆς, ὁ Μητροπολίτης Γρηγόριος βοήθησε ποικιλοτρόπως ἀλλά καί μετά ἀπ' αὐτή πολλές φορές ἔδειξε τά φιλοεβραϊκά του αἰσθήματα, ἰδίως σέ μιά περίπτωση συκοφαντίας τῶν Ἐβραίων, πού παρουσιάσθηκε ὀργανωμένη κατά τήν περίοδο τοῦ Πάσχα τό 1950. Τότε ὁ Μητροπολίτης δημοσίευσε στόν τοπικό Τύπο καί κυκλοφόρησε ἐνυπόγραφη ἀνακοίνωση στήν πόλη, καυτηριάζοντας τίς ἀνυπόστατες κατηγορίες.

Η Ίσραηλιτική Κοινότητα ἔχει τιμήσει τή μνήμη τοῦ Μητροπολίτη Γρηγορίου γράφοντας τό ὄνομά του μέ χρυσά γράμματα στήν πλάκα τῶν εὐεργετῶν, πού εἶναι ἐντοιχισμένη μέσα στή Συναγωγή.

### Η Ίσραηλιτική Κοινότης Βόλου τιμα τήν Ἐκκλησία

Κατά τήν ήμέρα Πένθους 1984, μέ τή συμπλήρωση 40 χρόνων ἀπό τό Όλοκαύτωμα, ή Ἱσραηλιτική Κοινότης Βόλου ἀπένειμε στόν σεβ. Μητροπολίτη Δημητριάδος κ. Χριστόδουλο Δίπλωμα Εὐγνωμοσύνης γιά ὅσα ή Ἐκκλησία τῆς Ἑλλάδος ἕπραξε πρός διάσωση τῶν Ἑβραίων, κατά τόν ναζιστικό διωγμό.



# 23 CENTURIES THESSALONIKI

# Ή μονοδιάστατη ἔκφραση παράγοντας παρακμῆς τῆς Θεσσαλονίκης

### Τῆς **Δρ ΧΡ. ΚΩΝΣΤΑΝΤΟΠΟΥΛΟΥ,** Λέκτορος τῆς Ἀνωτάτης Βιομηχανικῆς Σχολῆς Θεσσαλονίκης

### Μερικές προκαταρκτικές διευκρινίσεις

1) 'Από τούς πιό διφορούμενους καί ἀμφισβητούμενους öρους τῶν Κοινωνικῶν 'Επιστημῶν εἶναι ὁ ὅρος ἀνάπτυξη, πού κατά τά γενικότερα παραδεκτά, μόνο οἰκονομικά μπορεῖ νά ἔχει κάποιο νόημα... γι' αὐτόν ἀκριβῶς τό λόγο, προτίμησα νά χρησιμοποιήσω τόν ὅρο ἀκμή (καί παρακμή) πού (ἕστω ἰμπρεσιονιστικά) ἐκφράζει ὅλη ἐκείνη τήν ἐπιβολή τῆς Θεσσαλονίκης σάν ζωτικό κέντρο τῆς Βαλκανικῆς, στά τέλη τοῦ 19ου καί τίς ἀρχές τοῦ 20οῦ αἰ. (ἐπιβολή πού δέν εἶναι μόνο στρατηγική, οἰκονομική ἤ πνευματική, ἀλλά ὅλα αὐτά μαζί μέ μία χαρακτηριστική ὑπερεθνική ἰδιαιτερότητα, πού χάθηκε ἀνεπιστρεπτί...).

2) Σ' αὐτό τό σημεῖο θέλω νά τονίσω ὅτι ἡ σύντομη ἀνάλυση πού ἀκολουθεῖ δέν ἕχει σκοπό νά ἀποτελέσει ἄλλη μία νοσταλγική ἀναζήτηση αὐτοῦ τοῦ σημαντικοῦ μοναδικοῦ παρελθόντος πού χάθηκε γιά πάντα μετά τήν ἀνακατάταξη τοῦ 1912: φἰλοδοξία της εἶναι νά προσπαθήσει νά ἀνιχνεύσει τό λόγο (ἤ τούς πιθανούς λόγους) πού ὀδήγησαν τήν πόλη ἀπό τήν ἀκμή στήν παρακμή, ποῦ συμπίπτει μέ τό πέρασμα ἀπό τή θεοκρατία στόν ἑθνικισμό ἀπό τήν ᾿Ανατολή στή Δύση, ἀπό τήν πολυπολιτισμικότητα στόν ἑλληνοχριστιανικό πολιτισμό.

 Τελευταία διευκρίνιση: οἱ χρησιμοποιούμενοι ὄροι ἐννοοῦνται στήν κοινωνιολογική ἔννοιά τους (κι ὄχι στήν ἔννοια πού τούς δίνει ή καθημερινή χρήση τους).

### Α. 'Η Θεσσαλονίκη πρίν τήν 'Απελευθέρωση

εδομένου ὅτι μᾶς ἐνδιαφέρει ἰδιαίτερα ἡ ἐποχή ἀκριβῶς τῆς μετάβασης ἀπό τόν ἕνα κόσμο στόν ἄλλο (γιατί κατά τή γνώμη μου ἐδῶ βρίσκεται κι ὁ οὐσιαστικότερος λόγος παρακμῆς), θά ἀναφερθῶ στήν τελευταία περίοδο ἀναλαμπῆς τῆς πόλης κάτω ἀπό τόν τουρκικό ζυγό κατά τό τελευταῖο τέταρτο τοῦ 19ου αἰ. καί τίς ἀρχές τοῦ 20οῦ στήν περίοδο, δηλαδή, κατά τήν ὁποία ἡ πόλη ἀποτέλεσε πόλο ἕλξης καί ἐνδιαφέροντος καί πού χαρακτηρίζεται ἀπό μιά ὥριμη πνευματική ἀναζήτηση κι ἕναν ἔντονο κοινωνικό ὀργασμό.

Τό σημαντικό χαρακτηριστικό τῆς φυσιογνωμίας τῆς πόλης εἶναι ἡ πολλαπλή πολιτισμική ἕκφραση τοῦ μωσαϊκοῦ τῶν ἑθνοτήτων πού τήν ἀποτελοῦν κι ἀπό τίς ὁποῖες ἐπικρατέστερες (τόσο πληθυσμιακά ὅσο καί πολιτιστικά) εἶναι γιά τή συγκεκριμένη περίοδο, ἡ ἰσραηλιτική, ἡ τουρκική καί ἡ ἑλληνική. Ἐπειδή ἀκριβῶς ἡ θρησκευτικότητα ὅριζε τόν πολιτισμό, ὑπῆρχαν τρεῖς διαφορετικές ἐκφράσεις, πού, ὅμως, συνθέτονταν σ' ἕνα μοναδικό παράδειγμα γόνιμης συνύπαρξης: ὅπως ἀναφέρει χαρακτηριστικά ὁ Κ. Μοσκώφ¹.

1. Θεσσαλονίκη: Τομή τῆς μεταπρατικῆς πόλης.



Θεσσαλονίκη: σέ παρέλαση οί Έβραῖοι ὑποδηματοποιοί μέ τό λάβαρο τῆς Όμοσπονδίας τους.

Μέσα στήν πόλη ἀντιμάχονται δύο ἐσωτερικές αἰσθήσεις τῆς πραγματικότητας: ἡ λαϊκή ᾿Ορθοδοξία καί ὁ μυστικισμός τοῦ Ἰσραήλ. Ἡ αἴσθηση τοῦ ἄλλου, ὁ ἔρωτας τοῦ πλησίον ἐντοπίζεται μέ πείσμα στόν ἄνθρωπο τῆς Θεσσαλονίκης, ὅπου κι ἄν αὐτός βρίσκεται, ὅπου καί νά τόν ἔχει τοποθετήσει ἡ θέση του μέσα στό σύστημα. Τί χαρά πού ὁ ἄλλος εἶναι ἐδῶ... ναυτία ἐμπρός στήν ἀναπόφευκτη μόνωση...».

Κάνοντας μιά σύντομη ἀναδρομή στήν ἱστορία τῆς πόλης, βλέπουμε ὅτι ἀντίθετα μέ τήν Εὐρώπη, ὅπου ή κυρίαρχη χριστιανική ἕκφραση ἕπνιξε κάθε ἄλλη, ὑπάρχει στή Θεσσαλονίκη μία χαρακτηριστική θρησκευτική άνοχή. Όπως είναι γνωστό, ὕστερα ἀπό διωγμούς πού ὀφείλονταν στούς θρησκευτικούς φανατισμούς της Δύσης κατά τόν 15ο αἰώνα, πολλοί Έβραῖοι βρῆκαν καταφύγιο κι εὐδοκίμησαν στήν πόλη (χάρη στήν ἀνοχή πού ὁ Σουλτάνος Βαγιαζήτ ἕκανε πράξη πολύ πρίν ἀκουστοῦν τά κηρύγματά των Th. More καί Βολταίρου). Έξυπακούεται ότι ό μωαμεθανισμός ήταν κυρίαρχη θρησκεία, ένῶ οί Ίσραηλίτες είχαν τό προνόμιο τοῦ «μουσαφίρη» - σέ άντίθεση μέ τούς χριστιανούς ραγιάδες παρ' όλα αὐτά οί διάφορες έκφράσεις κατάφερναν νά συνυπάρχουν, κάτι πού όδήγησε στή δυνατότητα όλοκλήρωσης τῶν διαφόρων κοινοτήτων τῆς πόλης κι ἰδιαίτερα τῆς ἰσραηλιτικής. Πράγμα πού συνετέλεσε στήν ἀκμή της Θεσσαλονίκης, πού πήρε κοσμοπολιτικό χαρακτήρα κι έγινε ή μοναδική πόλη της 'Οθωμανικης Αυτοκρατορίας πού έκσυγχρονίστηκε μέν πάνω σέ δυτικά πρότυπα, χωρίς őμως νά χάσει τίποτα ἀπό τήν ἰδεολογική της ἰδιαιτερότητa.

'Αναπτύχθηκαν ἑμπορικές σχέσεις, ίδρύθηκαν βιβλιοθῆκες, ἀκαδημίες, σχολεῖα, τυπογραφεῖα· οί 'Εβραῖοι τῆς πόλης ἔφτασαν νά εἶναι ἐμπορικά τόσο ἰσχυροί, πού μποροῦσαν νά ἐπηρεάζουν τούς ἡγεμόνες τῆς Δύσης γιά νά προσταστεύσουν τούς ἐκεῖ ὁμοθρήσκους τους², ἡ Θεσσαλονίκη μέ τήν ἔντονη ἑβραϊκή σφραγίδα, ὀνομάστηκε δίκαια «Μάνα τοῦ Ἰσραήλ» καί «Δεύτερη Ἱερουσαλήμ», κι ἀκολουθεῖ κατά κάποιο τρόπο τή μοίρα τοῦ ἑβραϊκοῦ στοιχείου της πέφτει σέ παρακμή μετά τόν 17ο αἰώνα γιά νά φτάσει στήν ἀναλαμπή τοῦ τέλους τοῦ 19ου αἰ. (στήν ὁποία συνέτειναν, βέβαια, ἀντικειμενικοί λόγοι, ὅπως ή σιδηροδρομική σύνδεση, οἱ ἀνακατατάξεις στά Βαλκάνια κ.λπ.).

Γιά τήν περίοδο πού μᾶς ἐνδιαφέρει ή Θεσσαλονίκη εἶναι ἕνα κοσμοπολίτικο κέντρο (ὅπου οἰ 'Εβραῖοι κρατοῦν τό ἐμπόριο, τίς τράπεζες, τή βιομηχανία). Τό πληθυσμιακά κυρίαρχο ἑβραϊκό στοιχεῖο ἐπιβάλλεται ἐμπορικά (τά Σάββατα ἐρημώνει ἡ πόλη καί σταματάει κάθε κίνηση στό λιμάνι...) ἡ πόλις διατηρεῖ καί γι' αὐτή τήν περίοδο τό βασικό της χαρακτηριστικό, δηλαδή τήν πολυ πολιτισμικότητα: παρ' ὅλη τήν τουρκική πολιτική κυριαρχία, ἡ Θεσσαλονίκη ἀποτελεῖ μοναδικό παράδειγμα, πολλαπλῶν πολιτιστικῶν ἐκφράσεων. Τούς "Ελληνες ἀπασχολεῖ ἡ Μεγάλη 'Ιδέα, τούς Τούρκους ἡ νεοτουρκική ἑπανάσταση (ἡ ὁποία σήμανε μιά χρυσή ἐποχή γιά τούς 'Ισραηλίτες: ἅς μήν ξεχνᾶμε ὅτι οἱ ντονμέδες θά γεννήσουν στόν ὀθωμανικό χῶρο τό τεκτονικό κίνημα, ἀπ' ὅπου θά πηγάσει ὁ ἐκμοντερνιστικός νεοτουρκισμός<sup>3</sup>.

Διαφαίνεται ήδη ή ἀλλαγή πρός τήν ἐθνική ἕκφραση πού ἔρχεται μαζί μέ τήν ἀστική ἀνάπτυξη. Τό χαρακτηριστικό τῆς ἐποχῆς εἶναι ὅτι ἐνῶ ή ἐμπορική κίνηση καί ή βιομηχανία τῆς Θεσσαλονίκης δέν εἶχαν τότε μεγάλη διαφορά ἀπό ἐκεῖνες τῶν δυτικῶν πόλεων, ή κυρίαρχη ἔκφραση τῆς πόλης συνέχιζε νά εἶναι (καί φυσικά αὐτό δέν ἦταν δυνατόν νά κρατήσει πολύ ἀκόμα), θεοκρατική,

2. «Χρονικά», τεῦχος 70, Σεπτέμβριος 1984 ('Αφιέρωμα στή Θεσσαλονίκη) σελ. 27.

3. Κ. Μοσκώφ.

# Η μονοδιάστατη ἕκφραση παράγοντας παρακμῆς τῆς Θεσσαλονίκης

όμως ὁ ἐξαστισμός (πού ὀφειλόταν κατά μεγάλο μέρος στήν ἰσραηλιτική κοινότητα) ὁρίμαζε ἀναπόφευκτα καί τήν ἐθνική ἕκφραση καί ξέρουμε ὅτι ἡ ἐθνική ἕκφραση ἔχει μονοδιάστατη λογική (δέν ἀνέχεται ἰδεολογικά τή συνύπαρξη, τή σύμμιξη μέ τόν ξένο). Αὐτό, εἶναι κατά τή γνώμη μου ἕνας ἀπό τούς βασικούς λόγους ἀτονίας τῆς πολυδιάστασης, σχεδόν ἀμέσως μετά τήν ἀπελευθέρωση, μαζί μέ τή νέα ἐθνική πραγματικότητα.

Έπισημαίνεται ότι σύμφωνα μέ τίς επίσημες άπογρα-

Η Θεσσαλονίκη μετά τήν Απελευθέρωση

δεκαετία 1912 - 22 είναι καθοριστική γιά τήν μετέπειτα μορφή τῆς πόλης πού ἄλλαξε ἀπότομα (μέσα σ' αὐτή τή δεκαετία, ἐπῆλθε καί ή θεαματικότατη ἀποδυνάμωση τοῦ ἑβραϊκοῦ στοιχείου της). Ἡ ἀλλαγή αὐτή ὀφειλόταν κατά τή γνώμη μου (ὅπως ἤδη σύντομα προανέφερα) σ' αὐτό πού «ποιητικά» ὀνομάζει ὁ Κ. Μοσκώφ: «γένεση τοῦ νέου 'Ιακωβίνου»... Ὅμως μιά σειρά ἀπό γεγονότα τήν καθιστοῦν πιό γρήγορη, πιό ἀπότομη καί πιό ἀπόλυτη, δημιουργώντας ἀγεφύρωτο χάσμα ἀνάμεσα στήν παλιά καί τή νέα πραγματικότητα.

### Ι. Τά εἰδικά γεγονότα

1. Ἡ μεγάλη πυρκαγιά τοῦ 1917. Ἡ πυρκαγιά τοῦ 1917 εἶναι τό συμβολικό σβήσιμο τῆς παλιᾶς Θεσσαλονίκης καί οὐσιώδης παράγοντας ὑλικῆς καί ἡθικῆς κατάπτωσης τοῦ Ἰουδαϊσμοῦ της. Χαρακτηριστικά ἔχει λεχθει<sup>5</sup>:

«Ή πολυεθνική Θεσσαλονίκη τῶν ἀρχῶν τοῦ αἰώνα, ἀπίθανο κράμα ἀνατολίτικου εὐδαιμονισμοῦ κι εὐρωπαϊκοῦ δυναμισμοῦ, ὡραία σάν τή Σεβίλλη, τό Τολέδο, τήν Κόρδοβα, ἐξαφανίστηκε μιά γιά πάντα. Μιά σύγχρονη Βαβέλ, ὅπου οἱ Ἔλληνες, Ἑβραῖοι, Τοῦρκοι κάτοικοί της συμφύρονταν μέ τίς μητροπολιτικές καί ἀποικιακές στρατιές τῆς Ἀντάντ, κοσμοπολιτική, γοητευτική, αἰσθαντική, εἶχε μεταβληθεῖ σέ σωρούς στάχτης! Οἱ φλόχοῦ καί στό ἀνάκτορο τοῦ πλούσιου, στό καλύβι τοῦ φτωχοῦ καί στό ἀνάκτορο τοῦ πλούσιου, στό καλφέ - σαντάν καί στή συναγωγή, στό τζαμί καί στήν ἐκκλησία».

'Η ζώνη πού ἀποτελοῦσε τόν ζωτικό χῶρο λειτουργίας τοῦ ἑβραϊκοῦ πληθυσμοῦ ὑπῆρξε ἀναμφισβήτητα ἐκείνη πού πλήγηκε πιό πολύ καί ἡ ἰσραηλιτική Κοινότητα ἐκείνη πού δοκιμάστηκε περισσότερο, τόσο ἀπό ἀπόψεως ἀριθμοῦ πυροπαθῶν ὅσο καί ἀπό ἀπόψεως ὑλικῶν ζημιῶν. Παρ' ὅλη τήν ὑλική βοήθεια (τόσο τῆς ἐλληνικῆς κυβέρνησης ὅσο καί ξένων κρατῶν καί ἰδιωτῶν) τό πλῆγμα ἦταν ἀνεπανόρθωτο, ἀφοῦ ὁ ζωτικός χῶρος πού προαναφέραμε σβήνει σ' ἕνὰ μερόνυχτο. 'Ακολουθεῖ, ἐκτός ἀπό τήν ἑξαθλίωση καί ὁ διασκορπισμός τοῦ ἑβραϊκοῦ πληθυσμοῦ σέ διάφορους συνοικισμούς (μέ ἀποτέλεσμα νά χαθοῦν οἱ παραδοσιακές ἱστορικές ἐνορίες).

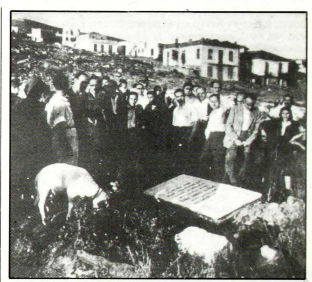
Έτσι, οί βασικότερες συνέπειες τῆς πυρκαγιᾶς συνοψίζονται στά ἑξῆς σημεῖα:

 — Χιλιάδες οἰκογένειες ἔχασαν ξαφνικά οἰκονομίες αἰώνων καί στερημένες ἀπό κάθε μέσο ἐπιβίωσης, ἀνα-

Άπ. Παναγιωτόπουλος, «Ή Ιστορία τῆς Θεσσαλονίκης», (ἐκδ. «Ρέκος», Θεσσαλονίκης 1982).
 Ά. Νάρ, «Τά τραγούδια μας».

φές τῆς ἐποχῆς ή πληθυσμιακή ἀναλογία τῆς πόλης ήταν:

- Γιά τό 1895, ἐπί συνολικοῦ πληθυσμοῦ 120.000:
  Ἰσραηλίτες 50.000, Τοῦρκοι 25.000 (ἐκ τῶν ὁποίων 2 3.000 Ντονμέδες), Ἐλληνες 18.000
- Ἐπίσημη ἀπογραφη τῆς 28.4.1913:
  Ἐσραηλίτες 61.439, Τοῦρκοι 45.867 (5.000 Ντονμέδες),
  ἕλληνες 39.956<sup>4</sup>



Έπιμνημόσυνος δέηση τό 1945 στό έρειπωμένο νεκροταφεῖο μετά τήν ἀπελευθέρωση τῆς πόλεως.

ζήτησαν καινούργια τύχη σέ ἄλλα μέρη (κυρίως στή Γαλλία καί στήν 'Αμερική).

 - 'Ακόμα καί ή ἰουδαϊκή ἐλίτ, σαγηνευμένη ἀπό τήν πόλη τοῦ φωτός, ἐγκαταλείπει τή Θεσσαλονίκη, ὅπου εὐδοκίμησε γιά αἰῶνες.

— Χωρίς οἰκονομική ἄνεση καί χωρίς πνευματική καθοδήγηση, ἀποπροσανατολισμένο κι ἔχοντας ἀπό τή μιά μέρα στήν ἄλλη χάσει τήν πρωτοκαθεδρία σέ ζωτικούς τομεῖς λειτουργίας τῆς πόλης, τό ἑβραϊκό στοιχεῖο σβήνει.

Κατά τή γνώμη μας, ή θεομηνία αὐτή ἀπλῶς ἐπέσπευσε θεαματικά τήν ἀναπόφευκτη φθορά καί δέν ἤταν, ὅπως γενικά πιστεύεται<sup>6</sup> ὁ καθοριστικός παράγοντας παρακμῆς τοῦ ἑβραϊκοῦ στοιχείου.

2) 'Η ἄφιξη τῶν προσφύγων τό 1922 ἀλλάζει τελείως τό πληθυσμιακό σκηνικό τῆς πόλης: ὁ πληθυσμός της ὁμοιογενοποιεῖται, γίνεται κατά 90% ἑλληνικός, μέ τήν ἀνταλλαγή τῶν πληθυσμῶν (ἀποχώρηση τῶν Τούρκων καί ἄφιξη πολύ περισσοτέρων 'Ελλήνων προσφύγων ἀπό τίς χαμένες πατρίδες τῆς Μικρᾶς 'Ασίας). Τό ἑλληνι-

6. Π.χ. Α. Νάρ. «ΟΙ Συναγωγές τῆς Θεσσαλονίκης - Τά τραγούδια μας», σ. 79.

# Η μονοδιάστατη ἕκφραση παράγοντας παρακμῆς τῆς Θεσσαλονίκης

κό στοιχεῖο καταπτοημένο μέσα ἀπό τόν ἀγώνα του γιά ἐπιβίωση στή νέα πατρίδα, γίνεται ἔντονα ἀνταγωνιστικό καί δέν ἀφήνει πολλά περιθώρια στόν ἤδη ἐξασθενημένο ὑλικά καί ἠθικά ἑβραϊκό πληθυσμό.

Τό 1922 σημαίνει καί τό οὐσιαστικό τέλος τῆς Θεσσαλονίκης - Έβραιούπολης ή πόλη χάνει τήν ἑβραϊκή σφραγίδα της, ὅπως λέει χαρακτηριστικά ὁ Ι. Νεχαμά<sup>7</sup>. Ὁ ἀφανισμός τοῦ 1943 ἤταν ἁπλῶς ὁ θλιβερός ἐπίλογος στά 400 χρόνια ἱστορίας τῶν Ἑβραίων στήν πόλη, ἀφοῦ ἡ ζωτική κοινότητα εἶχε πάψει νά ἐπηρεάζει καθοριστικά τήν τύχη τῆς πόλης πολύ πρίν...

3) "Αρρηκτα συνυφασμένες μέ τό πέρασμα στόν έθνικισμό οἱ ρατσιστικές προκαταλήψεις. Στήν 'Ελλάδα ὑπῆρξε, ἀλλά σέ πολύ πιό περιορισμένη κλίμακα ἀπ' ὅ,τι σέ διάφορες δυτικές χῶρες (ὅπως π.χ. στή Γαλλία, Γερμανία, ἤ ἀκόμη Κεντρική Εὐρώπη) ἀντισημιτισμός. Είναι γνωστά τά γεγονότα τοῦ Κάμπελ κατά τό 1931, πού προκάλεσαν ἄλλη μιά μαζική ἕξοδο 11.000 περίπου 'Εβραίων πρός τήν 'Αμερική καί τήν Παλαιστίνη. 'Εκτός ἀπό τὰ παραπάνω γεγονότα (πού είναι χαρακτηριστικά ρατσιστικῆς βίας), είναι σίγουρο πώς ὑπάρχουν καί στήν ἑλληνική κοιυνώα, ὅπως καί ἀλλοῦ, διαδόσεις καί προκαταλήψεις πού προβάλλουν τήν εἰκόνα τοῦ πλούσιου 'Εβραίου, τήν ταὐτισή του μέ τή χρηματική δύναμη κ.λπ. καί προκαλοῦν ἀρνητική στάση πού φυσικά δέν συμβάλλει στή γόνιμη συνύπαρξη περασμένων χρόνων.

Αὐτές οἱ προκαταλήψεις, εἶναι βέβαια ἐγγενεῖς στή νέα πραγματικότητα, πού κατά τή γνώμη μας ὑπῆρξε ὁ καθοροστικός λόγος ἀτονίας τῆς γόνιμης πολυ - πολυτισμικότητας — δημιουργοῦ τῆς ἀκμῆς τῆς πόλης (πέρα ἀπό τά προαναφερθέντα γεγονότα ἐπίσπευσης).

Θά ἀναφερθῶ στόν οὐσιαστικότερο — κατά τή γνώμη μου — λόγο τοῦ ραγδαίου ἀφανισμοῦ τῆς ἰδιαιτερότητας τῆς ἀκμῆς τῆς Θεσσαλονίκης. Πρόκειται γιά τό πέρασμα στήν ἐθνική (μονοδιάστατη) ἔκφραση.

Η 'Οθωμανική αὐτοκρατορία στά τέλη τοῦ 19ου αἰ., ἦταν παράδειγμα κρατικῆς ὀργάνωσης μέ βασική τή θρησκευτική διαφορά<sup>.</sup> διέφερε ὅμως ἀπό τή χριστιανική Δύση λόγω τῆς ἀνοχῆς της ὡς πρός τόν ἰουδαϊσμό καί τόν χριστιανισμό. 'Αποτέλεσμα ἦταν ἡ δυνατότητα εὐδοκίμησης καί τῶν ἄλλων ἐκφράσεων (καί ὅχι μόνο τῆς κυρίαρχης μουσουλμανικῆς). Χαρακτηριστικό κέντρο αὐτῆς τῆς πολυδιάστασης ἦταν ἡ Θεσσαλονίκη.

Η Θεσσαλονίκη, ὅπως προαναφέρθηκε, είχε στό τέλος τοῦ 19ου αἰ. βασικό χαρακτηριστικό τήν πολυ - πολιτισμικότητα, πού ἐπέτρεψε τήν πνευματική προσφορά őλων των έκφράσεων μέσα ἀπό τήν ἀρμονική τους συνύπαρξη· πράγμα πού ἀναμφισβήτητα ὁδήγησε στήν άκμή τῆς πόλης (μαζί μέ μιά σειρά εὐνοϊκές συνθῆκες, őπως προνομιούχος γεωγραφική θέση, πολιτική συγκυρία ἐποχῆς κ.λπ.). Τό ἀναπτυξιακό κλίμα ὠθεī τήν ὠρίμανση της άστικης ίδεολογίας. Η πορεία πρός τήν έθνική ἕκφραση (πορεία στήν όποῖα πρωτοστατεῖ ἡ ἑβραϊκή διανόηση), είναι ή φυσιολογική ροή τῶν πραγμάτων. ' Από τή γόνιμη πολυ - πολιτισμικότητα, ἀναζωπυρώνονται ό σιωνισμός, ό νεοτουρκισμός καί ή Μεγάλη 'Ιδέα. Τό σημαντικό στοιχείο είναι έπομένως ή μετάβαση ἀπό τή θεοκρατία στήν έθνική ἕκφραση — πού στηρίζεται οὐσιαστικά στήν ἕννοια τῆς «Φυλῆς» (παλιότερα, ὁ ὅρος σήμαινε τήν οίκογενειακή καταγωγή καί δέν χρησιμοποιόταν σέ



Τύπος κατακόμβης. Ύπῆρχαν πολλά δείγματα σέ ἕνα τμῆμα τοῦ παλαιοῦ νεκροταφείου. ΟΙ 'Εβραῖοι ἔθαβαν ἐκεῖ κατά προτίμηση τούς Ραββίνους τους.

έθνικό πλαίσιο ή έθνική φυλή είναι δημιούργημα τῆς ἀστἰκῆς ἰδεολογίας). Ή ρατσιστική θέωρία γίνεται κυρίαρχη ἰδεολογία ἤδη ἀπό τά μέσα τοῦ 19ου αἰ. Ἡ φυσική φυλετική κατάταξη, γίνεται κυρίαρχη καί χρησιμεύει στή δικαιολόγηση τοῦ καινούργιου status ງuo (στή δικαιολόγηση τῆς ἀποικιακῆς ἐκμετάλλευσης ἤ τῆς ἐγχώριας ἐκμετάλλευσης τῶν «φύσει» ἀνίκανων - ἰδεολογικῶν μειονοτήτων στά πλαίσια μιᾶς χώρας...).

Τό 1912, ή Θεσσαλονίκη περιέρχεται στήν έλληνική κυριαρχία. 'Από τίς έθνικές έκφράσεις πού γεννήθηκαν στήν πόλη, ἐπικράτησε φυσικά ή ἑλληνική. Όμως ή πολιτική συγκυρία πού κατέστησε δυνατή τήν ἐπικράτηση αὐτή ἦταν ἀναμφίβολη' χρειαζόταν ὅλο τό σθένος καί ἡ ίκανότητα έλιγμοῦ τῆς έλληνικῆς κυβέρνησης γιά νά μπορέσει νά τή διατηρήσει (δεδομένου ὅτι ὁποιαδήποτε πολιτική ἕκφραση ήταν δυνατόν νά βρει όπαδούς μέσα στό πολιτισμικό μωσαϊκό της πόλης)' δέν ήταν φυσικά έποχή ὅπου θά μποροῦσε νά εὐδοκιμήσει ἀκίνδυνα ἡ ἰδέα τῶν πολλαπλῶν πνευματικῶν κοιτίδων στά πλαίσια ἐθνικῆς χώρας (γιατί ἡ ἴδια ἡ ἐθνική ὑπόσταση θά κινδύνευε τότε νά χαθεί...). Ό έλληνικός έθνισμός στρεφόταν πρώτιστα ἐνάντια στούς Τούρκους. Η νέα κυβέρνηση ἔσπευσε νά διασφαλίσει στούς Έβραίους τῆς πόλης (περί τίς 70.000) ἄν ὄχι ὅλα τά παλιά τους προνόμια, τουλάχιστον όρισμένα βασικά δικαιώματα (π.χ. τό δικαίωμα νά δουλεύουν κατά τήν Κυριακή ἀργία — κάτι πού δέν ἐπέτρεπαν άλλες κυβερνήσεις, ή βουλγαρική π.χ. καί πού καταργήθηκε καί στήν Έλλάδα τό 1925 — ἤ τή δυνατότητα ένδυνάμωσης πολιτιστικών ἕργων κ.λπ.). Ό Άρχιρραβίνος Μέϊρ ήταν γενικά εὐχαριστημένος (παρ' ὅλο πού γεννιόταν τώρα τό πρόβλημα της γλώσσας πού δέν είχε ποτέ ἀπασχολήσει τήν Ἰσραηλιτική Κοινότητα). Τόσο ό βασιλιάς Γεώργιος καί ό διάδοχος ὄσο καί ό Βενιζέλος,

7. «Histoire des Israélites de Salonique.

# Η μονοδιάστατη ἕκφραση παράγοντας παρακμής τής Θεσσαλονίκης

ύποσχέθηκαν προστασία καί δήλωσαν ἐκτίμηση στήν Κοινότητα (καί βέβαια ἀνάλογα μέ τίς πεποιθήσεις τῶν μελῶν της αὐτῆς τῆς τελευταίας ἄρχισαν νά σχηματίζονται φιλίες ἀναλόγως περισσότερο μέ τή μία ἤ τήν ἄλλη πλευρά...).

Παλιότερα ή Κοινότητα είχε ἀντιμετωπιστεῖ σάν ὁλότητα (ὅπως ὅλοι οἱ ἀλλόθρησκοι τῆς ὀθωμανικῆς αὐτοκρατορίας)' δηλαδή πέρα ἀπό τίς ἐπίσημες συναλλαγές μέ τήν τουρκική διοίκηση καί πού ἀφοροῦσαν κυρίως θέματα φορολογίας ή καλής λειτουργίας, ύπήρχε αὐτονομία σ' όλους τούς ύπόλοιπους τομεῖς (γλώσσα, σχολεῖα, θρησκευτικά δικαστήρια, κοινωφελή έργα, έσωτερική διοίκηση...). Η νεοτουρκική ἐπανάσταση καθιστā ὅλους τούς ύπηκόους Τούρκους (ἀφοῦ ὑποτίθεται πώς ἡ θρησκεία δέν ἕπαιζε πιά σημαντικό ρόλο μέσα στά ἀστικά ἰδεώδη...). Μέ τήν ἀπελευθέρωση, ὅλοι οἱ κάτοικοι πῆραν έλληνική ύπηκοότητα. Ξέρουμε ὄμως, ὅτι ἡ ἐθνική ἑλληνική ίδεολογία (χαρακτηριζόμενη ἀπό μεγάλη συμμικτικότητα θεωρούσε άπαραίτητο στοιχείο της έλληνικότητας, τόν Χριστιανισμό). Γιά τή λαϊκή συνείδηση, ό ἀλλόθρησκος, δέν ήταν Έλληνας. Έχουμε δηλαδή ἀπό τή μιά τή λογική ἀνάγκη ἕνωσης ὅλων στή νέα ἐθνική οἰκογένεια στό ὄνομα τῆς ἰσότητας (πράγμα πού ἀπορρίπτει τήν ίδιαίτερη μεταχείρηση ή τίς ίδιαίτερες προνομιακές καταστάσεις...)' καί ἀπό τήν ἄλλη πλευρά τή λαϊκή αὐτή άντίληψη, τόν ἐπίσημο ὅρο τῆς ἑλληνικότητας, καθώς καί μιά σειρά νομοθετικών ρυθμίσεων (π.χ. ἐπαναφορά τοῦ Κώδικα τοῦ Ἰουστινιανοῦ στίς ἀστικές ὑποθέσεις) πού δέ συμπορευόταν στήν έντέλεια μέ τή νέα πραγματικότητα.

## 'Ανακεφαλαιώνοντας, ἀναφέρουμε τά ἑξῆς βασικά σημεῖα:

Ή μετάβαση ἀπό τό ἕνα κοινωνικό σύστημα στό ἄλλο, συνεπαγόταν ἀναγκαστικά:

1) Σέ γενικό πλαίσιο — τή σημαντικότητα τῆς φυλετικῆς - ἐθνικῆς κατάταξης (οἱ διάφοροι ἐθνισμοί, προβάλλουν πάντα τή φυσική ἀνωτερότητα τῆς ἐθνότητας πού ἐκφράζουν) — τή μονοδιάστατη ἔκφραση (δεδομένου ὅτι ὁ ἐθνικός πολιτισμός, θεωρεῖται ἀπό τήν ἀστική ἰδεολογία σά μοναδικό - φυλετικό δημιούργημα)\* παράλληλες ἰσάξιες πολιτιστικές ἐκφράσεις δέν εἶναι σύμφωνα μ' αὐτή τή λογική δυνατές.

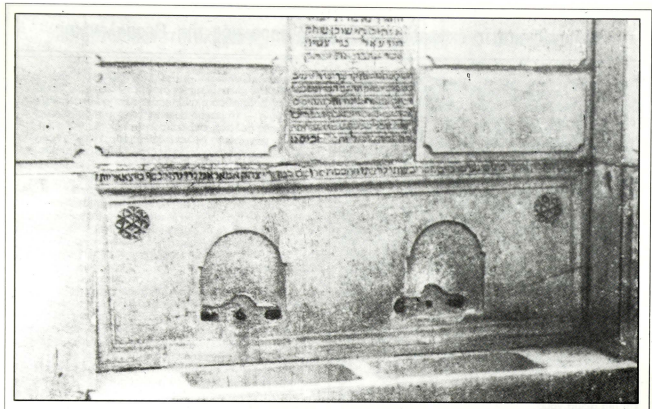
2) Είδικά γιά τή Θεσσαλονίκη. Δέν ἐπρόκειτο ἀπλά γιά μετάβαση ἀπό τό ἕνα κοινωνικό σύστημα στό ǎλλο· ('Αποθεοκρατία στόν ἐθνισμό) οὕτε μόνο γιά ἀπελευθέρωση ἀπό ξενικό ζυγό· ὑπῆρχε καί τό πρόβλημα τῶν ἀντιθετικῶν πιά (κι ἀναγκαστικά) ἐθνικῶν ἐκφράσεων (καί τό πέρασμα σέ δεύτερη μοίρα — δεδομένων καί τῶν ἀντικειμενικῶν παραγόντων πού προαναφέρθησαν — τῆς Ἰσραηλιτικῆς Κοινότητας...).

Μέ τήν ἀπελευθέρωση ἀπό τόν τουρκικό ζυγό καί τήν ἕνταξή της στήν ἑλληνική πραγματικότητα, ή Θεσσαλονίκη ἕχανε μιά κάποια σχετική αὐτονομία της, πού ἦταν κι ἕνας ἀπό τούς παράγοντες ἀνάπτυξής της πέρα καί παράλληλα ἀπό τίς πορεῖες τῶν διαφόρων κέντρων.

Η συνάρτηση όλων αὐτῶν τῶν παραγόντων εἶχε σάν ἀποτέλεσμα ταυτόχρονα τήν ὡρίμανση τῆς ἑθνικῆς ἕκφρασης, ἀλλά καί τόν μαρασμό τῆς γόνιμης συνθετότητας, πράγμα πού ὁδήγησε στην παρακμή τῆς πόλης· κι αὐτό γιατί ἕνα ἀπό τά σημαντικότερα στοιχεῖα της δέν μποροῦσε πἰά, ἀκριβῶς καί παράδοξα λόγω τῆς νέας πραγματικότητας — πού ὅμως βοήθησε κατά πολύ νά δημιουργηθεῖ — νά ὁλοκληρωθεῖ ὅπως πρίν. Πρόκειται, κατά τή γνώμη μας, γιά μιά μοναδική ἱστορική περίπτωση παρακμῆς, πού δημιουργήθηκε ἀπό τίς ἴδιες τίς συνθῆκες τοῦ ἑξαστισμοῦ πού εἶχε ὁδηγήσει στήν ἀκμή της.

('Ανακοίνωση στό Συνέδριο «Οἰκὀνομική 'Ανάπτυξη καί Προοπτική τῆς Θεσσαλονίκης, στίς 29 Νοεμβρίου 1985)





Θεσσαονίκη: Δεξαμενή νεροῦ ἐγκατεστημένη στήν αὐλή τοῦ μεγάλου κοινοτικοῦ σχολείου Ταλμούδ Τορά. Ἡ δεξαμενή ἔγινε μέ δαπάνη τοῦ Ἰσαἀκ Ἀμαρατζῆ, τῆς γενιᾶς τοῦ ἱατροῦ Μωσέ Ἀμαρατζῆ.

# ΟΙ ΕΒΡΑΙΟΙ ΤΗΣ ΘΕΣΣΑΛΟΝΙΚΗΣ ΚΑΙ ΤΟ ΚΙΝΗΜΑ ΤΩΝ ΝΕΟΤΟΥΡΚΩΝ

### 'Αναμνήσεις Θεσσαλονικιου

ά ἀναφέρω ἕνα γεγονός πού ἀφορᾶ στήν ἑβραϊκή κοινότητα τοῦ 1908, ὅταν κηρύχτηκε τό περιβόητο «Χουριέτ» ἀπό τούς Νεότουρκους.

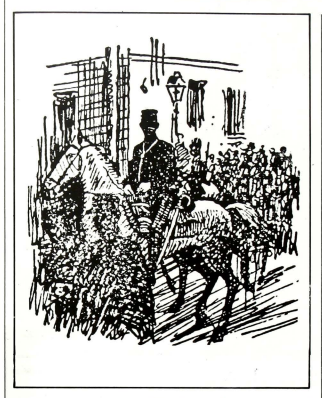
Ώς γνωστόν οί Νεότουρκοι, μέ ἐπικεφαλῆς τούς Μ. Κεμάλ, Ταλαάτ, Ἐμβέρ, ξεκίνησαν ἀπό τή Θεσσαλονίκη καί ἀνέτρεψαν τόν σουλτάνο ᾿Αβδούλ Χαμίτ, τόν ὁποῖο μετέφεραν στή βίλλα ᾿Αλλατίνι παρά τό Ντεπώ. Μετά τήν ἐπικράτησή τους οἱ Νεότουρκοι κάλεσαν τίς ἐθνότητες πού ζοῦσαν στήν τότε ἘΟθωμανική Αὐτοκρατορία νά ἐκλέξουν τούς ἀντιπροσώπους τους καί νά τούς στείλουν στό Κοινοβούλιο. Μέ τήν κήρυξη τοῦ «Χουριέτ» σήμανε καί τό τέλος τοῦ Μακεδονικοῦ ᾿Αγώνα. Οἱ χριστιανικοί λαοί τῆς αὐτοκρατορίας πίστεψαν στίς διακηρύξεις τῶν Νεοτούρκων γιά μιά μεγαλύτερη ἐλευθερία καί ὑποδέχθηκαν μέ χαρά, τραγούδια και χορούς τό νέο καθεστώς. ᾿Αργότερα, ὅμως, ἀπεδείχθη ὅτι ἕπεσαν στήν παγίδα τῶν Νεοτούρκων καί τίποτε ἅλλο.

Τώρα, τί ἕγινε στή Θεσσαλονίκη; Ή στρατιωτική τουρκική μουσική παίζοντας ἕμβατήρια καί ἀκολουθούμενη ἀπό τόν τουρκικό ὄχλο ἐπισκέπτονταν ἕνα - ἕνα τά σπίτια τῶν πασάδων καί προυχόντων Τούρκων καί τούς καλοῦσαν νά ἀναγνωρίσουν τό Χουριέτ. "Οσοι τό ἀνεγνώριζαν εἶχε καλῶς, ὅσοι ὅχι συλλαμβάνονταν καί τούς κρεμοῦσαν πάνω στήν ἄνω πόλι ἀπό τά πλατάνια πού ὑ-

πῆρχαν ἐκεῖ, τή γνωστή περιοχή Σάν Τσινάρ (= τουρκιστί πλατάνια). Μία - μία οἱ Κοινότητες τῆς Θεσσαλονίκης, Έλληνες, Σέρβοι, Άλβανοί κ.λπ. ἀναγνώρισαν τό νέο καθεστώς. ή Έβραϊκή Κοινότης, πού ήταν καί ή πολυπληθέστερη, δέν είχε ἀναγνωρίσει ἀκόμη τό νέο καθεστώς. Μιά ήμέρα ό πάπος μου Σπύρος Κωνσταντίνου -Δαμιανοῦ, ὁ ὁποῖος διέμενε στήν ὁδό Μισδραχῆ (πού εἶχε τό ὄνομα αὐτό ἀπό τό 1905, ὅταν ὁ ἰατρός Μισδραχη τήν ἔφτιαξε σάν δρόμο προσπελάσεως ἀπό τήν Τζαντέ ντέ βέντε, σημερινή Β. "Ολγας, πρός τό νοσοκομείο Χίρς πού μόλις τότε είχαν γίνει τά έγκαίνιά του μέ δωρεά του Αὐστριακοῦ Ἐβραίου βαρώνου Χίρς πρός τήν Ἐβραϊκή Κοινότητα της Θεσσαλονίκης, συνάντησε έναν φίλο του Έβραῖο, τόν μακαρίτη τώρα Σουμουέλ, πού χάθηκε μέ τή γυναίκα του Βίδα στό "Αουσβιτς τό 1943 καί τόν ρώτησε: «Κύριε Σουμουέλ, τί θά κάνετε ἐσεῖς μέ τό Χουριέτ; 'Ακόμα δέν τό ἀναγνωρίσατε καί εἶστε οἱ μόνοι νομίζω». 'Απάντησε έμπιστευτικά: «Music Spyro mira te va disir una cosa, ma no digas a ninguno nada. Esto Huriet non es bueno y para nosotros y para vosotros. (Μετάφραση γιά τούς άγνοούντας τήν Ladino: «Κύριε Σπύρο, θά σοῦ πῶ ἕνα πράγμα, ἀλλά κοίταξε νά μήν πεις σέ κανέναν τίποτε, αὐτό τό Χουριέτ δέν είναι καλό οὕτε γιά μāς οὕτε καί γιά σāς».

Μέ ἄλλα λόγια, οἱ μόνοι πού δέν ἔπεσαν στήν παγίδα

### Οί Έβραιοι της Θεσσαλονίκης καί τό κίνημα των Νεοτούρκων



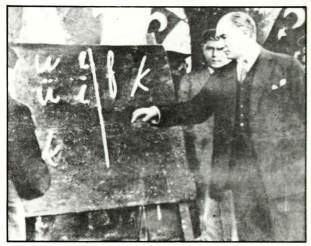
τῶν Νεοτούρκων ἦσαν οἱ Ἑβραῖοι τῆς Θεσσαλονίκης, οἱ όποῖοι τούς εἶχαν καταλάβει ὅτι φοροῦσαν προσωπεῖο, ὅπως ἀποδείχθηκε ἀργότερα μέ τίς σφαγές καί τή γενοκτονία τῶν ᾿Αρμενίων καί τῶν ἑλληνικῶν πληθυσμῶν τῆς Μικρᾶς ἘΑσίας, τό 1922. Πλήν, ὅμως, ἔπρεπε καί οἱ δύστυχοι Ἑβραῖοι τῆς Θεσσαλονίκης νά πάρουν θέση ἀπέναντι στό νέο καθεστώς.

'Αναγκαστικά, λοιπόν, τό τότε συμβούλιο της Έβραϊκης Κοινότητος Θεσσαλονίκης, μέ πρόεδρο τόν Καράσσα, ὄρισαν μιά ήμέρα γιά νά συγκεντρωθουν οί Έβραιοι τῆς Θεσσαλονίκης στή σημερινή πλατεία Ἐλευθερίας, πού ήταν τό τέρμα τῆς όδοῦ Σαμπρη Πασά (σημερινης 'Ελ. Βενιζέλου). Ό μακαρίτης Σουμουέλ, ό όποῖος ἐργαζόταν στίς δουλειές τοῦ Σαούλ Μοδιάνο καί ήταν γείτονας τοῦ πάππου μου ἐπί τῆς ὁδοῦ Μισδραχῆ, τόν κάλεσε νά πāνε μαζί στή συγκέντρωση. Ό πάππος μου δέχθηκε καί πηγαν μαζί. Συγκεντρώθηκαν πολλές χιλιάδες Έβραίων της Θεσσαλονίκης καί ἀπό ἕνα μπαλκόνι βγηκε ὁ πρόεδρος Καράσσο γιά νά καλέσει τόν λαό νά όρκιστοῦν πίστη στό νέο καθεστώς. Καί ὁ Καράσσο ἄρχισε ώς έξης: «A sucuenta miliones di Ottomanos liones juramos» (Δηλαδή «σέ πενήντα έκατομμύρια όθωμανικά λεοντάρια όρκιζόμαστε»)\*. 'Από κάτω, ἐκτός ἀπό τό juramos, πού σημαίνει «όρκιζόμαστε», ἀκούστηκαν καί πολλά «jugamos», πού σημαίνει «παίζομε»... Αὐτό ὑπέπεσε στήν ἀντίληψη τοῦ παππού μου, ὁ ὁποῖος φεύγοντας ἀπό τή συγκέντρωση μέ τόν φίλο του Σουμουέλ τόν ρώτησε ἄν ἄκουσε

\* Γιά τά 50.000.000 όθωμανικά λεοντάρια έννοοῦσε ὁ Καράσσο ὅτι σέ τόσους ὑπολογιζόταν τότε ὁ πληθυσμός τῆς ὁθωμανικῆς αὐτοκρατορίας.

ΧΡΟΝΙΚΑ • ΙΑΝΟΥΑΡΙΟΣ - ΦΕΒΡΟΥΑΡΙΟΣ 1986

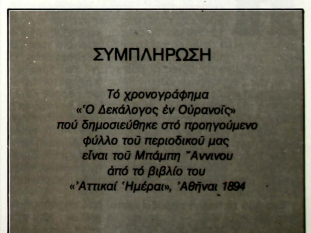
καλά τό «jugamos». Αὐτός τό ἐπιβεβαίωσε γελώντας... «Σοῦ εἶπα, Σπύρο, ὅτι ἐμεῖς οἱ Ἑβραῖοι δέν θέλουμε τό Χουριέτ, γιατί εἶναι κακό γιά ὅλους μας. Καί ὁ μακαρίτης Σουμουέλ εἶχε ἀπόλυτο δίκιο, γιατί ὅλοι οἱ ἄλλοι χριστιανικοί λαοί ἕπεσαν στήν παγίδα, ἐνῶ οἱ Ἐβραῖοι, διορατικοί καί προσεκτικοί δέν ἕπεσαν. Γιά ἀκόμα μιά φορά φάνηκαν ἐξυπνότεροι. Τήν ἄλλη ἡμέρα τῆς συγκεντρώσεως ἡ τουρκική ἑφημερίδα «Σελανίκ» ἕγραψε γιά τή συγκέντρωση καί τόν ὅρκο τῶν Ἐβραίων πρός τό Χουριέτ, χωρίς νά ἀντιληφθεῖ τά ἄλλα.



Ο Κεμάλ Άτατούρκ εἰσήγαγε τό νέο τουρκικό ἀλφάβητο.

Ή ἀφήγηση εἶναι τοῦ παπποῦ Σπύρου Δαμιανοῦ πρός τή γιαγιά μου Χρυσή καί τή γειτόνισσά τους Μαρία Μπουλούζα, μιά πανέξυπνη Ἐλληνίδα ἀπό τό Βάβδο Χαλκιδικῆς, ἡ ὁποία ἦταν τῆς ἀπόλυτης ἐμπιστοσύνης τῆς οἰκογένειας Μοδιάνο στή βίλλα IDA καί ὀμιλοῦσε ἄπταιστα τά ἱταλικά, γαλλικά, ἱσπανοεβραϊκά καί τουρκικά! Ἡ ἀνωτέρω ἦταν γενική οἰκονόμος τῆς βίλλας IDA στή γωνιά Μισδραχῆ καί Β. Ὅλγας καί πολύ ἀγαπητή στήν κυρία Μοδιάνο, ἡ ὁποία τήν ἐκτιμοῦσε πάρα πολύ.

'Ελευθέριος Γιουλούντας





`Αντάρτες στό Βουνό τό 1943: Σαμπετάϊ Βαρσάνο (άρ. †), τό ζεῦγος Φανή (άρ. 2), Λέων Ματαλόν (άρ. 3), Ματίλδη Μασαράνο γνωστή μέ τόψευδώνυμο «Κατίνα» (ἀρ. 4), καί Μάρκο Καράσσο, ὁ ὁποῖος ἀργότερα σκοτώθηκε σέ μιά μάχη ἔξω ἀπό τήν Ἔδεσσα (ἀρ. 5).

# Τό Έβραϊκό

Τοῦ κ. Μάρκου Βαφειάδη

Θεσσαλονίκη είχε τή μεγαλύτερη έβραϊκή κοινότητα τῆς Έλλάδας, ἴσως πάνω ἀ πό 50.000. Βασικά χωρίζονταν σέ δύο «κατηγορίες»: στούς πλούσιους Έ βραίους, ἐμπόρους πού μερικοί τους ἦταν καί μεγαλέμποροι, καί στούς ἐργαζό-

μενους, βασικά έργάτες καί στήν πλειοψηφία τους κα πνεργάτες, καπνεργάτριες καί στήν πλειοψηφία τους κα πνεργάτες, καπνεργάτριες καί φορτοεκφορτωτές. Οί σχέσεις ἀνάμεσα σ' αὐτές τίς δύο κατηγορίες 'Εβραίων, λόγω τῆς ἐθνικοθρησκευτικῆς τους διαφορετικότητας καί «ἀπομόνωσής» τους σέ ξεχωριστούς χώρους κατοικίας ἀπό τόν ὑπόλοιπο περίγυρο (στή Σαλονίκη π.χ. τά ἑβραϊκά, ἡ ἑβραϊκή συνοικία) πιστεύονταν πώς ἦτανε σχέσεις ἀλληλεγγύης καί κοινῶν ἐπιδιώξεων. Αὐτό, ὅμως, ἀπό τήν πρώτη ματιά, ἀπλουστευμένη, διαδοσιακή στόν κόσμο. Στήν οὐσία ἤτανε, ἐκτός ἀπό τήν ἐκμετάλλευση τοῦ ἑργοδότη ὅπως καί σ' ὀλόκληρη τήν ἑργατική τάξη, σχέσεις μιᾶς ξεχωριστῆς κατηγορίας ἐκμετάλλευσης καί ἐξάρτησης.

Ένα ἀπό τά πολλά παραδείγματα: ἀπό παράδοση ὅπως λέγαν οί ἴδιοι — ἑβραιοπούλα πού δέν εἶχε σάν προίκα, ἐκτός ἀπό τά ρουχικά καί ἕνα καλά ἐπιπλωμένο δωμάτιο (κι ὅταν ἀκόμα δέν εἶχε δωμάτιο ἕπρεπε νά 'χει τά ἕπιπλα), δέν μποροῦσε νά παντρευτεῖ. Καί, σχεδόν őλη ή προίκα ἀποκτιόνταν μέ πίστωση πού ἕκαμνε ὁ Έβραΐος ἕμπορος (σέ είδος ἤ σέ χρημα) στήν οἰκογένεια τοῦ κοριτσιοῦ καί κατ' αὐτό τόν τρόπο ὅλοι οἱ Ἑβραῖοι έμποροι είχαν από κάμποσες οίκογένειες ό καθένας σάν μόνιμους πελάτες τους καί τά λεφτά τους τά παίρναν πίσω μέ δόσεις, βέβαια καί μέ τόν ἀνάλογο τόκο, ἰδιαίτερα στά χρηματικά δάνεια. Καί ήταν σίγουροι ότι θά πάρουν τά λεφτά τους, γιατί, κατά κανόνα, ή κοπέλα ἤ κοπέλες της έργατικης οἰκογένειας πού χωρίς ἄλλο δούλευε στήν παραγωγή, δέν ύποχρεώνονταν νά δίνει λεφτά στό σπίτι, άλλά μέ τό μεροκάματο πού 'παιρνε ξοφλούσε τίς δόσεις γιά τά βερεσέ τῆς προίκας της. Τό ίδιο γίνονταν καί μέ τό χτίσιμο τῶν σπιτιῶν στό συνοικισμό, ἀλλά γιά λογαριασμό πιά του οίκογενειάρχη, είτε όλης της οίκογένειας.

Ότι αὐτό τό κατεστημένο εἶχε διαμορφωθεῖ σ' ὅλο τό φάσμα τῶν ἐθνικοθρησκευτικῶν καί ἐθιμικοπαραδοσιακῶν σχέσεων καί διατηροῦνταν, καθόλου δέν ἀνταποκρίνονταν στούς σκόπιμα καλλιεργούμενους χαρακτηρισμούς καί στή διάχυτη ὑπόνοια γιά τά περί «πᾶς Έβραῖος καί πλούσιος», «Έβραῖος ἕμπορος», «Έβραῖος τοκογλύφος», «Έβραῖος καταφερτζής». Ό ταξικός δια-

## Τό Έβραϊκό

χωρισμός ἀνάμεσά τους ἤταν ὄχι λιγότερο ἔντονος καί ἀποτελοῦσε μέρος τοῦ συνολικοῦ ταξικοῦ περίγυρου στόν ὁποῖο ὁ ἐργαζόμενος Ἐβραῖος ἤταν ἐνταγμένος σάν δουλευτής καί γκρεμιστής τῆς ταξικῆς κοινωνίας. ¨Ισως καί γιατί ἦταν διπλά ἐκμεταλλευόμενος, ὁ Ἐβραῖος ἐργαζόμενος, μιά ἀπό τήν περιβόητη ἑβραϊκή «ἀλληλεγγύη» — ἐκμετάλλευση ἀπό Ἐβραῖο καπιταλιστή - τοκογλύφο — καί μιά ἀπό τόν καθημερινό του ἐργοδότη, γι' αὐτό χρειάζεται ἡ τοποθέτησή του καί στό ἀγωνιστικό ἐπίπεδο.

Έργάτες στήν καταπληχτική τους πλειοψηφία, ήταν όργανωμένοι στό κλαδικό τους σωματεῖο καί ὄχι σπάνια άποτελοῦσε τή μαχητική του πρωτοπορία. Παράδειγμα οί Έβραῖοι καπνεργάτες καί καπνεργάτριες. Τόσο στίς καθημερινές κινητοποιήσεις μέσα καί ἕξω ἀπό τό ἐργοστάσιο ὅσο καί στίς ἀπεργιακές, είχαν, σχεδόν πάντα, ὅχι ἀπλῶς συμμετοχή ἀλλά καί μαχητική. Προπαντός οἰ Έβραιοποῦλες, ὅπως ἐξάλλου καί ὅλες οἱ ἄλλες ἐργάτριες, πολλές φορές ἤτανε πιότερο μαχητικές ἀπ' ὅ,τι οἱ ἀνδρες. Δύσκολα ἕβρισκες Έβραῖο ἑργάτη ἤ ἑργάτρια ἀπεργοσπάστη.

Παρά τό γεγονός ὅτι, κατά τή μετά τόν Μπεναρόγια περίοδο, δέν έμφανίστηκαν ίδιας έμβέλειας έβραϊκά στελέχη, ή πολιτική ἐπιρροή τοῦ κόμματός μας ἀνάμεσα στούς Έβραίους ήτανε πάνω ἀπό τό μέσο ποσοστό ἀπ' ό,τι στούς άλλους χώρους, παρά τίς διακυμάνσεις πού παρουσίαζε κατά καιρούς, ὅπως ἐξάλλου καί στόν ἄλλο πληθυσμό, παρά τίς τρομοκρατικές μεθόδους πού έφάρμοζε έναντίον τους ή ἄρχουσα τάξη καί μία ἀπ' αὐτές ἤταν καί τό ξεχωριστό ἐκλογικό τμημα γιά τούς Έβραίους. Η σοβαρή αὐτή πολιτική ἐπιρροή εἶχε καί ἀνάλογες θετικές ἐπιπτώσεις κομματικά καί στούς ἄλλους τομείς τούς μαζικούς. Προσωπικά π.χ. δέν θυμαμαι περίπτωση πού νά 'χε διαλυθεί όλωσδιόλου ή κομματική όργάνωση των Έβραίων είτε της Νεολαίας, μέ έξαίρεση ίσως τήν Τεταρταυγουστιανή περίοδο. Καί ή έφημερίδα «'Αβάντι», παρά τίς σοβαρές οἰκονομικές δυσκολίες πού άντιμετώπιζε, ἕβγαινε σχεδόν τακτικά καί ὄχι σπάνια μέ ἀπλήρωτη προσωπική δουλειά στελεχῶν, ὅπως ὁ Κοέν, ό Τζαχών, ό Καζές καί ἄλλοι.

### Η κατοχική τραγωδία τους

πό τά τέλη ἀκόμα τοῦ 1941 είχε ἀρχίσει ἡ ἀνασυγκρότηση της κομματικής ὀργάνωσης των Έβραίων. Στά 1942 αναπτύχθηκε πιό πολύ καί στά 1943, ὅταν πιά μπῆκε σ' ἐφαρμογή τό ἐγκληματικό χιτλερικό σχέδιο γιά όλοκληρωτική ἐξόντωση τῶν Ἐβραίων, ή όργάνωσή τους άριθμοῦσε περί τά 150 μέλη τοῦ κόμματος. Τό κύριο πρόβλημα πού ἀπασχολοῦσε ὅλη τήν ἑβραϊκή κοινότητα, καί φυσικά καί τήν κομματική ὀργάνωση, ήταν τά είδικά μέτρα πού άρχισαν νά παίρνουν οί γερμανοφασίστες καταχτητές στά 1942 κατά τῶν Έβραίων. Καί πρῶτα ήταν ὅτι ὑποχρέωνε τόν κάθε Έβραῖο νά φέρει πάνω του τό διακριτικό ἄστρο καί τό δεύτερο ή έπιτήρηση της έφαρμογης των μέτρων από τούς ίδιους τούς Έβραίους, ἀπό διορισμένα ἀπό τούς καταχτητές άτομα μέ καθήκοντα άστυνόμου, ύπόλογου άπέναντι στίς άρχές κατοχής. Ή προσπάθεια τής κομματικῆς ὀργάνωσης Θεσσαλονίκης (καί τῆς κομματικῆς ὀργάνωσης τῶν Ἐβραίων) νά ἀντιδράσουν στά μέτρα αὐτά μέ κινητοποιήσεις καί διαμαρτυρίες, μέ ἐπιδίωξη τήν καθολική ἄρνηση νά φέρουν τό ἄστρο καί νά μή δεχτεϊ κανένας Έβραιος τό ρόλο τοῦ χωροφύλακα, δέν βρῆκε ἀπήχηση. Καί σέ μικρό χρονικό διάστημα τό μέτρο όλοκληρώθηκε μέ μιά σιωπηρή συγκατάθεση σάν τό μικρότερο κακό, πού ἤταν καί τό μοτίβο τῆς ἀντιδραστικῆς διοίκησης τῆς κοινότητας.

Οί ίδιοι οί Έβραιοι είχαν γίνει άγνώριστοι. Τίποτα δέν τούς είχε μείνει ἀπό τούς πρώτους ἑαυτούς τους. ᾿Από πρωτοπόρους καί μαχητικούς άγωνιστές τούς έβλεπες άπογοητευμένους καί άδρανεῖς. Κι ὄχι μόνον αὐτό. Σέ ξάφνιαζε ή συμπεριφορά τῶν Έβραίων - διορισμένων καί έθελοντῶν - πού τούς είχε ἀναθέσει ὁ φασίστας καταχτητής τό ρόλο τοῦ χωροφύλακα ἀνάμεσα στούς όμοεθνεῖς τους. Στήν ἐκτέλεση τῆς ἀποστολῆς τους μέ θρασύτητα καί ἀπονιά ξεπερνοῦσαν καί τούς ἴδιους τούς φασίστες καταχτητές, πού τούς καθοδηγούσαν. Ότι οί Γερμανοφασίστες σάν τελικό τους σκοπό είχαν τό όλοκληρωτικό ξερίζωμα τῶν Έβραίων, ἀμφιβολία γι' αὐτό δέν είχαν οι Έβραιοι κομμουνιστές. Καί ή Κ.Ο. Θεσσαλονίκης ἀρχίζοντας ἀπό τό 1942 καί μέχρι τή μέρα πού τούς κλείσανε στά γκέτο καί σέ συνέχεια στό συρματόφραχτο στρατόπεδο σέ χῶρο κοντά στό σιδηροδρομικό σταθμό καί ἄρχισε ή τμηματική τους μεταφορά στήν Πολωνία — τότες ήταν άγνωστο γιά που τούς πανε, πάντως τουλάχιστον έγώ δέν τό θυμāμαι — δέν ἕπαψε νά προτείνει σειρά ἀπό μέτρα γιά τή σωτηρία ὅσο μποροῦσε πιό πολλών σάν άτομα καί κατά οἰκογένειες. Ίδιαίτερα, μόλις ήρθε στή Σαλονίκη, τόν Φλεβάρη του 1943, ή λεγόμενη «είδική ύπηρεσία Ρότεμπεργκ» καί άρχισε ή καταγραφή τῆς περιουσίας τῶν Έβραίων καί ή ἀπογραφή τους, ή ὀργάνωση πρότεινε νά μήν πουλήσουν ὅσο ὅσο τά ἕπιπλα καί ἄλλα τους πράγματα άλλά ἕνα μέρος της τυχόν περιουσίας τους νά τά παραδώσουν σέ όργανωμένους Έλληνες γιά φύλαξη καί τούς ίδιους νά τούς «σκορπίσει» χωριστά, ἀκόμα καί κατά οἰκογένειες σέ διάφορες περιοχές, ὅπου θά μποροῦσαν νά 'ταν σέ ἀσφάλεια. Πρότεινε σέ συνέχεια νά τούς βοηθήσει, τουλάχιστον τά παιδιά τους — μικρά καί μεγάλα — νά τά έμπιστευτοῦν σέ ἑλληνικές οἰκογένειες ἔξω ἀπό τή Σαλονίκη καί σέ περιβάλλον ἄγνωστο πού θά 'ταν σέ ἀσφάλεια.

Κανένα ἀπ' αὐτά καί ἄλλα, ἴδιου χαρακτήρα μέτρα, πού προσπάθησε νά βάλει σ' ένέργεια ή κομματική όργάνωση δέν ἕφερε ἀποτέλεσμα. Τό τελευταῖο ἡταν ὅταν βάλαμε στήν κομματική τους όργάνωση νά δηλώσουν τά μέλη τοῦ Κόμματος πού θένε νά πāνε στό βουνό. Δήλωσαν καμιά 75 - 80 άτομα. Τούς χωρίσαμε σέ τρεις όμάδες. Μέ συνδέσμους, μιά νύχτα ξεκίνησε ή πρώτη όμάδα γιά τό βουνό. 'Αρκετά είχαν προχωρήσει όταν, άγνωστο πῶς, μαθεύτηκε ὅτι ὅλους τούς Ἐβραίους τούς συγκεντρώνουν σέ χῶρο συρματόφραχτο κοντά στό σιδηροδρομικό σταθμό. Ἐκεῖ καί κόλωσαν. Δέν τούς χρειάστηκε καί πολλή σκέψη. 'Αποφάσισαν νά γυρίσουν πίσω, κοντά στούς δικούς τους μέ τή δήλωση: «Ξέρουμε πώς πāμε γιά χαμό, ἀλλά τό καθῆκον μας είναι νά 'μαστε κοντά στούς δικούς μας, μέ τίς οἰκογένειές μας, καί ἄς χαθούμε μαζί τους». "Ετσι, ἐκτός ἀπό πεντ' ἕξι πού δέν είχαν οἰκογένειες, ὅλοι οἱ ἄλλοι γύρισαν καί μπῆκαν στό συρματόπλεγμα. Γλίτωσε κανένας τό θάνατο; Ποιός ξέρει!

> 'Από τά 'Απομνημονεύματα,τόμος 2ος (1940 - 1944), ἐκδόσεις «Νέα Σύνορα», 'Αθήνα 1985



Αλεξάνδρεια: Το Γενικό Προξενείο της Ελλάδος.



«'Αλάμπρα» ίδρυθεῖσα ἀπό τόν ὁμογενῆ, 'Εβραῖο τό θρήσκευμα **Σόλ. Κονελιᾶνο τό** 1907 εἰς τό γήπεδον Καζούλη, παρά τόν Σταθμόν Ραμλίου, ὅπου ἦτο ἕως τότε ἐγκατεστημένον τό γυμναστήριον τοῦ 'Ομίλου τῶν Φιλάθλων.

Τό θέατρον αὐτό, τό όποῖον ἀνήκει σήμερον εἰς τόν υἰόν τοῦ ἰδρυτοῦ, τόν μοναδικόν μας "Ελληνα θεατρώνην κ. Μπετίνο Κονελιāνο, ἔχει οἰκοδομηθῆ καθ' ὅλους τούς κανόνας τῆς νεωτέρας τέχνης. Πρό παντός διακρίνεται διά τήν θαυμασίαν ἀκουστικήν του. 'Από τῆς σκηνῆς τῆς «'Αλάμπρας» παρήλασαν κατά τήν τελευταίαν εἰκοσαετίαν οἱ μέγιστοι τῶν ἑλληνικῶν καί τῶν ξένων θιάσων καί οἱ διασημότεροι καλλιτέχναι τῆς συγχρόνου ἐποχῆς, τῶν ὁποίων οὐτε τά ὀνόματα δέν εἶναι δυνατόν

# Οί Έβρα**ι**οι στήν Άλεξάνδρεια

'Από τό βιβλίο τοῦ 'Ηρ. Λαχανοκάρδη: Παλαιά καί Νέα 'Αλεξάνδρεια. — Σύντομος ίστορική ἀνασκόπησις τοῦ 'Αλεξανδρινοῦ 'Ελληνισμοῦ κατά τά τελευταῖα 50 ἔτη — ('Αλεξάνδρεια: Βιβλιοπωλεῖον Σπ. Γρίβα, 1927), στό κεφάλαιο «Τό θέατρον εἰς τήν 'Αλεξάνδρειαν» (σελ. 221 - 223) περιλαμβάνονται καί τά ἑξῆς γιά τά νεώτερα τότε θέατρα:

ν' ἀναφέρομεν, διότι θά ἐχρειαζόμεθα πολλάς σελίδας.
 Ἐπίσης ὁ ἴδιος Κονελιᾶνο ἴδρυσε καί ἄλλο θέατρον -

Καζίνο, τό «'Εδέμ», είς τήν αὐτήν σχεδόν περιοχήν καί ἀκριβῶς ἐκεῖ ὅπου είναι σήμερον τό «Καζίνο Ριβιέρα». Εἰς τό θέατρον αὐτό, κατεδαφισθέν κατά τά ἀρχάς τοῦ ποι λέμου, ἕπαιξαν μόνον ἰταλικοί θίασοι καί θίασοι ποικιλιῶν.

Παραπλεύρως τῆς Ριβιέρας ὑπάρχει ἕτερον θέατρον, τό «Κουρσάλ», ἰδρυθέν πάλιν ἀπό τόν κ. Κονελιāνο μετά τόν, πόλεμον καί μεταβληθέν τελευταίως εἰς κινηματογράφον. Ἔπαιξαν εἰς αὐτό διάφοροι ἑλληνικοί καί ξένοι θίασοι, μεταξύ δέ αὐτῶν καί ὁ θίασος τῆς Κυβέλης.

Εἰς τήν προκυμαίαν τοῦ ἀνατ. λιμένος καί ἔναντι τοῦ Ξενοδοχείου Οὐῖντσορ ἴδρυσε κατά τόν πόλεμον δύο

### Η διάλεξις τοῦ κ. Α.Ε. Κοέν ἐν Ἀλεξανδρεία:

Α λεξάνδρεια 27 Νοεμβρίου 1934. Ό διακεκριμένος Ίσραηλίτης δημοσιογράφος, περιοδεύων ἀνταποκριτής γαλλικῶν ἐφημερίδων κ. Α. Ε. Κοέν ἕκαμε, τήν Κυριακήν 25 τρέχοντος εἰς τήν εὐρεῖαν ἐπί τούτω αἴθουσαν τοῦ Γαλλικοῦ Λυκείου, λίαν ἐνδιαφέρουσαν διάλεξιν μέ θέμα: «Έλλάς - Αἴγυπτος - Παλαιστίνη ἀέναοι πηγαί τοῦ ἀνθρωπίνου πολιτισμοῦ». Κατά τήν διάρκειαν τῆς διαλέξεων ἐγένετο προβολή έλληνικῶν εἰκόνων, ἡ δέ κ. ᾿Αδελίνη Νοχέκ ἐτραγούδησεν ἑλληνικά ἄσματα. Τήν ἐν λόγω διάλεξιν εἶχον ἀναλάβει ὑπό τήν προστασίαν των ὁ Παναγιώτατος Πατριάρχης Μελέτιος Μεταξάκης, ὁ Αἰδεσιμώτατος ᾿Αρχιραβίνος Δαβίδ Πράττο, οί γε-

νικοί πρόξενοι Έλλάδος καί Γαλλίας κ. κ. Διαμαντόπουλος καί Ζεριέ, οί πρόεδροι τῆς Έλληνικῆς καί Ίσραηλιτικῆς Κοινότητος καί ὁ διευθυντής τῆς Γαλλικῆς `Ακαδημίας.

Ο ἐπιφανής ὁμιλητής ἀφ' οὖ ἀνέπτυξε τό μεγαλεῖον τοῦ ἀρχαίου ἑλληνικοῦ πολιτισμοῦ, ἐξύμνησε τό ὑπέροχον ἑλληνικόν πνεῦμα, καταλήξας εἰς πραγματικόν ὕμνον τῆς συγχρόνου Ἑλλάδος. ᾿Ακολούθως ἀνέλυσεν τό θέμα του εἰς ὅ,τι ἀφορᾶ τόν πολιτισμό τῆς Αἰγύπτου καί Παλαιστίνης καταχειροκροτηθείς ὑπό τοῦ ἐκλεκτοῦ ἀκροατηρίου του ὅπερ εἶχεν ὑπερπληρώσει τήν αἴθουσαν.

(Περιοδικό «Η φωνή του Ίσραήλ», Δεκέμβριος 1934)

### Οί Έβραιοι στήν Άλεξάνδρεια

άλλεπαλλήλως θέατρα ό κ. Μ. Καραγιάννης, ἔχων ώς συνεργάτην του τόν Σπ. 'Αντίπαν. Τό πρῶτον ἐξ αὐτῶν τό «Κονκόρντια», ὅπου κατά περιόδους ἔπαιξαν ἑλληνικοί θίασοι, ὑφίσταται καί μέχρι σήμερον, μεταβληθέν πρό ὀλίγων ἐτῶν εἰς «ντάντσιν». Τό ἄλλο, «τά 'Ολύμπια», ὅπου ἐπίσης ἔπαιξαν ἑλληνικοί θίασοι, τῆς Μαρίκας Κοτοπούλη, τῆς Ἔγκελ κ.λπ., δέν ὑπάρχει πλέον σήμερον, κατεδαφισθέν πρό τεσσάρων - πέντε ἐτῶν.

Μεταξύ τῶν νεωτέρων θεάτρων πρέπει ν' ἀναφερθεῖ τό θερινόν τοιουτο «Λούνα Πάρκ» ἐν Ἰβραημία, τό όποῖον πρό τοῦ πολέμου ἐλειτούργει μαλλον ὡς κῆπος ἤ έξοχικόν κέντρον ύπό τήν διεύθυνσιν τοῦ Παν. Σαββίδη. Κατόπιν μετά τόν πόλεμον τό παρέλαβον οί Π. Πανάγος καί Εύστ. Θεοδοσίου (ό τελευταίος ἀπεχώρησε πρό τινος) καί τό μετέβαλον εἰς ώραῖον πράγματι θερινόν θέατρον, τό όποιον κυρίως εἰργάσθη πολύ κατά τά ἔτη τοῦ πολέμου. "Επαιξαν είς αὐτό ἐκ περιτροπῆς οἱ θίασοι Νίτσας Ράλλη ἐπί σειράν ἐτῶν, Χρ. Τσερτίνη, Φύρστ - Ροζ. Νίκα, Γονίδη, Βεάκη - Νέζερ, Εἰρ. Βασιλάκη, Ν. Μηλιάδη, Σαμαρτζη - Μηλιάδη καί τελευταίως ἐφέτος ὁ θίασος 'Ολυμπίας Ριτσιάρδη - Φ. Σαμαρτζη. Εἰς τό θέατρον «Λούνα Πάρκ» ἐπαίχθησαν διά πρώτην φοράν καί ὅλαι σχεδόν αί ἐπιτόπιοι ἐπιθεωρήσεις, γραφεῖσαι ἀπό ᾿Αλεξανδρινούς.

Ή μεγάλη κατά τά τελευταῖα ἔτη ἐξέλιξις τοῦ «Λούνα Πάρκ» ὀφείλεται κυρίως εἰς τόν ἰδιοκτήτην του κ. Πανάγον, ὅστις οὐκ ὀλίγα ἐδαπάνησε διά νά τό ἐξωραῖσει καί ὅστις εἰς τά δύσκολα χρόνια δέν ἐδίστασε νά ὑποστηρίξει διά μεγάλων χρηματικῶν ποσῶν τούς θιάσους, ἵνα τούς συγκρατήσει.

\*Αλλο θερινόν θέατρον παραπλεύρως τοῦ «Λούνα Πάρκ» εἰς τόν κῆπον τοῦ Ξενοδοχείου « Ἑλβέτσια» ίδρυθέν πρό ἕξ περίπου ἐτῶν ἀπό τόν Τηλ. Λεπενιώτην δέν ἔζησε πολύ, καίτοι ἔπαιξαν εἰς αὐτό ἀρκετά καλοί θίασοι, ὅλοι ζημιωθέντες ἡ καί διαλυθέντες.

Τό θερινόν θέατρον «Μπελβεντέρε» παρά τόν Σταθμόν Ραμλίου, ίδρύθη μετά τοῦ όμωνύμου καζίνου ἀπό τήν Ἐταιρείαν «Κράουν Μπρέβερυ», μετά τόν μέγαν πόλεμον. Σήμερον διευθύνεται ἀπό τόν κ. Φούτζιο. ᾿Αξίζει νά ἀναφερθεῖ ἰδιαιτέρως τό θέατρον αὐτό, διότι ἐκεῖ μέσα ἕπαιξαν κατά προτίμησιν ἑλληνικοί θίασοι.

Τό νεώτατον τῶν ὑπαρχόντων ἐν ᾿Αλεξανδρεία χειμερινῶν θεάτρων, τό «Μωχάμετ Ἄλη» ἐπί τῆς όδοῦ Ροζέτης, ἰδρυθέν ὑπό τοῦ κ. Κορντάχη δέν ἔχει ἐνδιαφέρον ἀπό ἑλληνικῆς ἀπόψεως, διότι εἰς αὐτό δέν ἔπαιξαν ἰδικοί μας θίασοι.

Έν τέλει κλείομεν τό κεφάλαιον τοῦτο σημειώνοντες χάριν τῆς ἱστορίας τά ἑξῆς θέατρα: Θέατρον τοῦ Κήπου Ροζέττης, κατεδαφισθέν ἤδη, ἀλλά σημειῶσαν πολλάς καλάς ἐποχάς, ἰδία διότι ἐδόθησαν εἰς αὐτό μεγάλαι ἑ ορταί καί ἑσπερίδες. Θέατρον «Μπελβύ», ἀρχικῶς Καζινο καί ἤδη αἴθουσα κινηματογράφου, ὅπου ἕπαιξαν περιοδικῶς διάφοροι μικροί ἑλληνικοί θίασοι. Καί, τέλος, καζῖνο - θέατρον Λυών, παρά τόν παλαιόν Σιδηροδρομικόν σταθμόν, ὅπου ἕπαιζαν ἀπό τοῦ 1910 ἐπι τινα ἕτη διάφοροι λαϊκοί ἑλληνικοί θίασοι καί τό όποῖον ἔγινε κατόπιν κινηματογράφος, καί, τέλος, κατέρρευσε, μή ὑφιστάμενον πλέον.

'Επίσης στή σελ. 326 τοῦ ἰδίου βιβλίου καί μέ τίτλο «'Ισραηλιτική - Κερκυραϊκή 'Αδελφότης» περιλαμβάνονται τά κάτωθι:

Έλληνικώτατον Φιλανθρωπικόν Σωματεῖον, τό ὁποῖον ἀποτελεῖται ἀπό Ἰσραηλίτας τῆς Κέρκυρας, ἕλληνας τήν ἐθνικότητα, τήν γλώσσαν, τά ἤθη καί ἔθιμα.

Ίδρύθη ἐνταῦθα πρό εἴκοσι περίπου ἐτῶν, πρῶτος δέ αὐτοῦ πρόεδρος, παραμείνας μέχρι σχεδόν τοῦ θανάτου του πρό τινων ἐτῶν, ὑπῆρξεν ὁ Ραφαήλ Ναχμίας, γνωστός ᾿Αλεξανδρινός μεγαλέμπορος. "Εκτοτε ἐξελέγη καί εἶναι μέχρι σήμερον πρόεδρος ὁ τραπεζίτης Μεγήρ Βεντούρα, ὅστις μεριμνᾶ τόσον διά τήν εἴσπραξιν τῶν τακτικῶν συνδρομῶν τῶν ὑπερογδοήκοντα μελῶν, ὅσον ἑπίσης καί διά τήν πραγματοποίησιν τοῦ ἀλληλοβοηθητικοῦ καί φιλανθρωπικοῦ σκοποῦ τῆς ᾿Αδελφότητος.

Ή 'Αδελφότης διαθέτει σήμερον θετικόν κεφάλαιον, κατατεθειμένον εἰς Τραπέζας, ἀνω τῶν χιλίων λιρῶν, ἔχει δέ ἀνακηρύξει ἀπό τινων ἐτῶν ἐπίτιμον αὐτῆς πρόεδρον τόν ἔγκριτον ὁμογενῆ δικηγόρον κ. 'Αμ. Μπατῖνο, ὅστις ἔχει προσφέρει ὑπέρ τῆς προαγωγῆς τοῦ Σωματείου πολυτίμους ὄντως ὑπηρεσίας, λόγω τοῦ ἐπαγγέλματός του καί τῆς κοινωνικῆς του θέσεως.

### ΣΥΜΒΟΛΗ ΣΤΟ ΕΡΓΑΤΙΚΟ ΔΙΚΑΙΟ

### Οἱ πρῶτοι ἐργατικοί νόμοι ὑπῆρξαν στόν ἰουδαϊσμό

#### Toū Donald B. Williams

ταν ἐξετάζουμε παλιά νομικά συστήματα καί ἰδιαίτερα ἐκεῖνα πού προκύπτουν ἀπό τόν 'Ιουδαϊσμό, διαπιστώνουμε ὅτι ὁ ἀποκαλούμενος «πρωτόγονος» νόμος παρεῖχε καλύτερη προστασία στό ἄτομο καί τήν κοινωνία ἀπό ὅσο οἱ σύγχρονες νομοθεσίες.

Παρόλη τήν πολιτιστική ἀνάπτυξη πού ἔχει σημειωθεϊ σέ ἄλλους τομεῖς, ή πρόοδος στόν τομέα τῆς Νομικῆς δέν μπορεῖ νά θεωρηθεῖ σάν τίποτε παραπάνω ἀπό τήν ἐπιστροφή σέ προγενέστερους χρόνους καί τήν προσαρμογή ἤ τήν υἰοθέτηση ἀρχαιοτέρων νόμων, γιά τήν παροχή τῆς ἀπαιτουμένης σέ κάθε ἐποχή προστασίας πρός τό ἅτομο καί τήν κοινωνία.

Ή παρατήρηση αὐτή ἰσχύει ἀκόμη περισσότερο γιά τήν Ἐργατική Νομοθεσία. Χρησιμοποιῶ τόν ὅρο «ἐργατική νομοθεσία» παρά τόν παλαιότερο ὄρο «ἀφέντης καί ύπηρέτης».

Ή γλώσσα τῆς Νομικῆς ἀντικατοπτρίζει σέ κάθε ἐποχή τή σκέψη καί τή συνείδηση τῆς κοινωνίας. Τήν ἐποχή πού ἐχρησιμοποιεῖτο ὁ ὅρος «ἀφέντης καί ὑπηρέτης», ἴσχυαν διαφορετικές κοινωνικές ἀντιλήψεις, Δέν ἔχει κάποιος παρά νά θυμηθεῖ τά ὅσα ἔχει διαβάσει γιά τίς βικτωριανές οἰκοδομές, μέ τά «ἀνω» καί τά «κάτω» διαμερίσματά τους, πού ἀντικατοπτρίζουν τήν κοινωνική τάξη πού ἐπικρατοῦσε τότε.

Σέ πιό πρόσφατους χρόνους ὁ ὄρος «ἀφέντης καί ὑπηρέτης» φαίνεται νά καταργήθηκε, ἀντικαθιστάμενος ἀπό ἀλλους ὅρους, ὅπως «ἐργοδότης» καί «ἐργαζόμενος», ἤ «διοίκηση» καί «ἐργατικό δυναμικό».

### Οι πρώτοι έργατικοί νόμοι στόν 'Ιουδαϊσμό

Ή διαφοροποίηση στήν όρολογία άντικατοπτρίζει καί ἐκφράζει τίς διαφοροποιήσεις στή σκέψη καί τίς ἀντιλήψεις μας. Αὐτό δέν εἶναι κάτι τό καινοφανές. Ἡ παλαιότερη ἀναφορά σέ «ὑπηρέτη» καί «ὑπηρεσία» μπορεῖ νά συγκριθεῖ μέ παρεμφερεῖς ἀντιλήψεις σέ ἀρχαιότερους πολιτισμούς, ὅπως ὁ ἰουδαϊκός, ὁ ἑλληνικός ἤ ὁ ρωμαϊκός.

Ή έβραϊκή λέξη γιά τόν «ὑπηρέτη» εἶναι ἕβεντ, γιά δέ τήν ὑπηρεσία εἶναι ἀβοντά. Οἱ ὅροι καίτοι ἐπιφανειακά δείχνουν πρωτόγονοι, κάλυπταν καί τίς ἕννοιες πού σήμερα γνωρίζουμε ὡς ὑπηρέτης ἤ δοῦλος (ἕβεντ) καί ὑπηρεσία ἤ δουλειά (ἀβοντά).

Ύπάρχει μιά ἄλλη πτυχή πού ἀποδεικνύει τήν τότε λαϊκή ἀντίληψη καί ἀφορā τή θρησκευτική «ὑπηρεσία». (Πρέπει νά παρατηρηθεῖ ἐδῶ ὅτι καί στήν ἀγγλική γλώσσα χρησιμοποιοῦμε τήν ἴδια λέξη γιά ἀμφότερες τίς ἔννοιες).

'Ο ὄρος ἀβοντά ἀναφέρεται ἐπίσης στή θεία λατρεία, τήν προσευχή καί τίς τελετουργεῖες πού τελοῦντο στό ναό καί σ' ἄλλους χώρους. Ἐδῶ βρίσκω τόν πρῶτο συσχετισμό μεταξύ θρησκείας καί ἐργασίας, μέ ἀποτέλεσμα ἡ δουλεία ἤ ἡ ἐργασία νά ἀποκτᾶ στήν ἰουδαϊκή θρησκεία καί νομοθεσία, τήν ἀξιοπρέπεια ἐκείνη πού, ὡς φαίνεται, δέν ὑποστηρίζετο ἀπό ἄλλα θρησκευτικά ἤ νομικά συστήματα: κατά τήν ραββινική περίοδο, ὁ Ἰλλέλ ἦταν ἕνας ξυλοκόπος καί ὁ Σαμμάι ἕνας οἰκοδόμος.

Μιά ἀπό τίς ἀρχαιότερες ἀναφορές περί ἐργατικῆς νομοθεσίας ὑπάρχει στό Δευτερονόμιο (24:14), «Δέν θέλεις ἀδικήσει μισθωτόν πτωχόν καί ἐνδεῆ, ἐκ τῶν ἀδελφῶν σου ἤ ἐκ τῶν ξένων σου τῶν ἐν τῆ γῆ σου, ἐντός τῶν πυλῶν σου».

Θά μποροῦσε νά ὑποστηριχθεῖ ὅτι τό χωρίο αὐτό τῆς Γραφῆς δέν παρεῖχε μόνο αὐτό πού σήμερα γνωρίζουμε ὡς «προστασία τοῦ ἐργαζομένου», ἀλλά θέσπισε κι ἕνα νόμο πού ἀπαγόρευσε τίς διακρίσεις γιά φυλετικούς ἤ ἐθνικούς λόγους. (Πρέπει νά παρατηρηθεῖ ὅτι ἡ ᾿Αγγλία μόλις στά 1970 ἐνσωμάτωσε στό νομοθετικό της σύστημα τήν πράξη περί Φυλετικῶν Σχέσεων).

Στό ἐπόμενο χωρίο τοῦ Δευτερονόμιου τονίζεται ὅτι ὁ ἐργοδότης πρέπει νά πληρώνει τόν ἐργαζόμενο ἀμέσως

זברונות XPONIKA

### ΟΡΓΑΝΟ ΤΟΥ ΚΕΝΤΡΙΚΟΥ ΙΣΡΑΗΛΙΤΙΚΟΥ ΣΥΜΒΟΥΛΙΟΥ ΤΗΣ ΕΛΛΑΔΟΣ

ΔΙΑΝΕΜΕΤΑΙ ΔΩΡΕΑΝ

μετά τό πέρας τῆς ἡμερησίας ἐργασίας, δηλαδή πρίν ἀπό τή δύση τοῦ ἡλίου. Ύπάρχει ἕνας πρακτικός λόγος γιά τοῦτο: ὁ ἐργαζόμενος ἔπρεπε νά ἔχει τή δυνατότητα νά ἀγοράσει τίς ἀπαιτούμενες γιά τήν οἰκογένειά του προμήθειες.

Όπως ἐπί τῶν ἡμερῶν μας γνωρίσαμε τή μετάβαση ἀπό τό «ἀφέντης καί ὑπηρέτης» στό «ἐργοδότη καί ἐργαζόμενο», ἔτσι καί μεταξύ τῆς Βιβλικῆς καί τῆς ραββινικῆς περιόδου, οἱ ὅροι ποέλ καί μελαχά ἀπέκτησαν τήν ἔννοια τοῦ «ἐργάτη» καί «ἐργασία». Οἱ ὅροι αὐτοί εἶναι σαφῶς πολυπλοκότεροι καί ἐκφράζουν τήν πρόοδο τοῦ πολιτισμοῦ.

Οί περισσότεροι ἀπό ἐμᾶς τούς ἀσχολούμενους μέ τίς 'Ανθρώπινες Σχέσεις στό χῶρο τῆς βιομηχανίας, εἴμαστε ἐνήμεροι τῆς ἐκφράσεως «ἔθιμο καί συνήθεια», μιά φράση πού χρησιμοποιεῖται τόσο ἀπό τίς διοικήσεις ὅσο καί ἀπό τίς ἑργατικές ἑνώσεις γιά τή δικαίωση τῶν ἐνεργειῶν τους. « Ἔτσι κάναμε ἐπί σαράντα χρόνια' δέν ὑπάρχει λόγος γιά '΄διαφοροποιήσεις''» — αὐτός εἶναι ὁ τρόπος διατυπώσεως τῆς παραπάνω ἀναφερομένης ἀρχῆς.

'Εξεπλάγην όταν ἀνακάλυψα μιά ἀναφορά περί παρομοίας ἀντιλήψεως, πού ἀποτελεῖ τή βάση γιά τήν ἀνθρωπιστική μεταχείρηση τοῦ ἐργατικοῦ δυναμικοῦ, στήν πραγματεία τοῦ Ταλμούδ «Μπάβα Μετζία», 7:1. Διαβάζουμε ἐκεῖ:

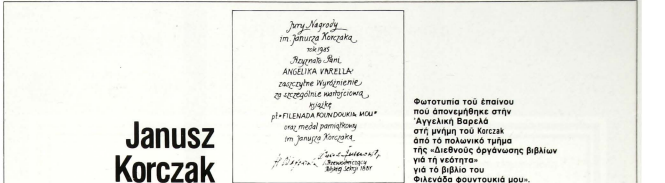
«Ό προσλαμβάνων ἐργάτες καί παραγγέλλει αὐτούς νά ἀρχίσουν (τήν ἐργασία) ἐνωρίς τό πρωί ἤ νά συνεχίσουν μέχρις ἀργά τό βράδυ, ὅταν ἡ τοπική συνήθεια εἶναι νά μήν ἀρχίζει (ή ἐργασία) νωρίς τό πρωί ἤ νά συνεχίζεται ἕως ἀργά τό βράδυ, δέν δικαιοῦται νά τούς ὑποχρεώσει (νά πράξουν τοῦτο). Ὅταν ἡ τοπική συνήθεια ἐπιβάλλει τή διατροφή καί τή συντήρηση τῶν ἐργατῶν, ὁ ἐργοδότης ὑποχρεοῦται νά πράξει παρομοίως».

Κάθε συμφωνία ὑπάγεται στόν σεβασμό τῶν τοπικῶν ἐθίμων. Παρόμοια τοπικά ἔθιμα πρέπει νά τηροῦνται καί ἔχουν ἰσχύ νόμου. Ἐάν ὑπάρχει ἡ ὑποχρέωση παροχῆς διατροφῆς πρός τούς ἐργάτες, ὁ ἐργοδότης πρέπει νά συμπεριφερθεῖ μέ γενναιοδωρία καί ὅχι μέ μικροπρέπεια.

Στήν παραπάνω πραγματεία τοῦ Ταλμούδ ἀναφέρεται ή περίπτωση τοῦ γιοῦ κάποιου ραββίνου, ὁ ὁποῖος προσέλαβε ἐργάτες καί συμφώνησε νά παράσχει σ' αὐτούς τροφή. Ό ραββίνος, ὡς ἄτομο περισσότερο προσγειωμένο καί ἀναμφίβολα, περισσότερο ἐνήμερος περί τῶν ἐπικρατούντων συνηθειῶν, ἀντελήφθηκε ὅτι, σύμφωνα μέ τήν ἰουδαϊκή νομοθεσία, τοῦτο θά σήμανε τήν ὑποχρέωση παροχῆς πλουσιοπάροχης διατροφῆς, ὅπως τά γεύματα πού ἀπολάμβαναν οἱ ἄνδρες τοῦ βασιλιᾶ Σολομών, διαφορετικά ἡ ὑποχρέωση τοῦ ἐργοδότου δέν θά εἰχε ἐκπληρωθεῖ!

Στίς ἕρευνές μου ἔχω διαπιστώσει ὅτι καί αὐτό τό ἐργατικό δικαστήριο, ὅπως τό γνωρίζουμε σήμερα σ' αὐτή τή χώρα, (Σημείωση: ἐννοεῖ τή Μ. Βρετανία) ἔχει τό ἀντίστοιχο θεσμικό πλαίσιο στήν ἰουδαϊκή νομοθεσία. Ύπῆρχε ἕνα τριμελές δικαστήριο, μέ ἕναν νομικῶς ἀνεγνωρισμένο «νταγιάν» (δικαστή) καί δύο ἄλλους ἰδιῶτες. Στό Ταλμούδ τό δικαστήριο αὐτό ὀνομάζετο «Μπέτ Ντίν σέλ Ἐντγιοτότ».

«Τζούις Κρόνικαλ», 8.2.1985



Τό διεθνές βραβεῖο παιδικῆς λογοτεχνίας Janusz Korczak ἀπονέμεται κάθε δύο χρόνια στή μνήμη τοῦ Janusz Korczak ἀπό τό πολωνικό τμῆμα τῆς «Διεθνοῦς 'Οργάνωσης Βιβλίων γιά τή Νεότητα» (Ι.Β.Β.Υ.) σέ βιβλία γιά παιδιά πού προτείνονται ἀπό τά τοπικά τμήματα τῆς ὀργάνωσης αὐτῆς ἤ ἄλλους συναφεῖς φορεῖς. 'Η ἀρχή ἔγινε τό 1979 πού ἤταν, ὅπως θά θυμᾶστε, ἔτος τοῦ παιδιοῦ.

«Κύκλος τοῦ ἑλληνικοῦ παιδικοῦ βιβλίου», πού εἰvaι τό ἑλληνικό τμῆμα τῆς Ι.Β.Β.Υ., εἶχε προτείνει γιά τό 1985 τρία συνολικά βιβλία γιά παιδιά, σύμφωνα μέ τόν κανονισμό τοῦ βραβείου, ὅπως πρότειναν ἄλλωστε καί ὅλες οἱ ἄλλες χῶρες. Ἡ κριτική ἐπιτροπή, πού ἀποτελεῖται ἀπό εἰδικούς διεθνοῦς κύρους, μοίρασε φέτος τό πρῶτο βραβεῖο σέ τρία παιδικά βιβλία (Ἰαπωνία, Αὐστρία καί Πολωνία) καί ἕδωσε τρεῖς ἐπαίνους (Ἐλλάδα, Γερμανία καί Βραζιλία).

Ό έλληνικός ἕπαινος ἀφοροῦσε τό βιβλίο τοῦ «Φιλενάδα, φουντουκιά μου», καί μετά ἀπό πρόσκληση τοῦ πολωνικοῦ τμήματος τῆς Ι.Β.Β.Υ. νά παραβρεθῶ στήν πανηγυρική τελετή πού ἕγινε στίς 17 Νοεμβρίου, ξεκίνησα γιά τή Βαρσοβία. Τό ταξίδι αὐτό σημασιοδοτήθηκε ὅχι τόσο γιά τόν ἕπαινο πού πῆρα ὅσο γιά τό ὅτι ὁ ἕπαινος ἤταν στή μνήμη τοῦ Janusz Korczak, ἐνός ἀνθρωπιστή πού ἀφιέρωσε τή ζωή του στά παιδιά καί πέθανε γι' αὐτά, καί στό ὅτι τά βιβλία πού διακρίνονται ἀπηχοῦν τίς ἰδέες του.

Είναι φυσικό ἐδῶ στήν Ἑλλάδα νά μήν ξέρουμε πολλά γι' αὐτόν τόν ἀνθρωπο. Στήν Πολωνία ὅμως είναι ἕνας θρύλος, ἕνας θρύλος σ' ὅ,τι ἀφορā τά παιδιά, ὅπως ἀκριβῶς είναι ὁ Σοπέν γιά τή μουσική καί ἡ Μαρία Κιουρί γιά τήν ἐπιστήμη.

Ή ζωή αὐτοῦ τοῦ ἀνθρώπου (γεννήθηκε τό 1878 καί πέθανε τό 1942) ἤταν μία συνεχής κι ἔμπρακτη ἀγάπη γιά τά παιδιά, μέ ἀποκορύφω···α τό θάνατό του τόν Αὕ-γουστο τοῦ 1942 στούς θαλάμους ἀερίων τῆς Τρέμλινκα, ὅπου πορεύτηκε μέ τή θέλησή του, γιά νά μήν ἐγκαταλεί-ψει τά διακόσια ὀρφανά Έβραιόπουλα πού προστάτευε στό γκέτο τῆς Βαρσυβίας. Όπως πολλά ἀλλα θύματα τῆς χιτλερικῆς θηριωδίας, ὀ Korczak δέν ἔχει μῆτε τάφο, ὅπου ν' ἀποθέσει κανείς λίγα λουλούδια στή μνήμη του. Ή μνήμη του ὅμως είναι διάχυτη παντοῦ. Στήν ποίηση, στή λογοτεχνία, στή ζωγραφική, στή γλυπτική, στό θέα τρο, σ' ὅλα τά ἰδρύματα καί τίς παιδαγωγικές ἀκαδημίες πού ἕχουν τό ὄνομά του καί ἀσχολοῦνται μέ τήν προσωπικότητά του καί τήν ἐφαρμογή τῶν παιδαγωγικῶν του ἰδεῶν.

Ή Οὐνέσκο καταχώρησε ἐπίσημα στό καλαντάρι της τό ἔτος 1978 (ἐπέτειο τῶν ἑκατό χρόνων ἀπό τή γέννησή του) σάν «ἕτος Korczak» κι ἀκολούθησε μία πλούσια σειρά ἀναμνηστικῶν ἐκδηλώσεων σ' ὅλες τίς χῶρες τοῦ κόσμου, ὅπου ὑπάρχουν φίλοι τῆς διεθνοῦς ὀργάνωσης μέ τό ὄνομά του.

Οί περισσότεροι μελετητές τοῦ ἔργου του σταματοῦν μέ εὐλάβεια καί θαυμασμό στόν ἡρωικό του θάνατο καί τόν ὑπερτονίζουν, μά ὁ θάνατός του δέν θά μποροῦσε νά εἶναι διαφορετικός. Ήταν ἀπλούστατα τό τελευταῖο σκαλοπάτι μιᾶς ζωῆς ἀφοσιωμένης στά παιδιά. Πῶς θά μποροῦσε νά τά ἐγκαταλείψει τήν ὥρα πού τόν εἶχαν περισσότερη ἀνάγκη, δηλαδή τήν ὥρα τοῦ θανάτου τους.

'Ο Korczak ξεκίνησε σάν παιδίατρος. Παρακολουθώντας τούς μικρούς άσθενεῖς του μέ ίδιαίτερη ἀγάπη καί προσοχή, προχώρησε σέ μία ἐκπαιδευτική θεωρία, πού τήν ἐκανε πράξη μέσα στά ὀρφανοτροφεῖα πού ἴδρυσε. Δίδαξε στό ἐλεύθερο Πολωνικό Πανεπιστήμιο, ὅπου δίδασκαν σοφοί, γνωστοί γιά τίς προοδευτικές τους ἰδέες, καθώς καί στό 'Ινστιτοῦτο Εἰδικῆς Παιδαγωγικῆς, ὅπου φοιτοῦσαν σπουδαστές γιά σχολεῖα μέ ἀνάπηρα ἤ διανοητικά καθυστερημένα παιδιά.

Συγγραφέας μέ μεγάλο ταλέντο, ἕγραψε πάμπολλα βιβλία γιά παιδιά καί ἀπό τίς ραδιοφωνικές του ἐκπομπές συμβούλεψε χιλιάδες νέους στά πρῶτα βήματα τῆς ζωῆς τους. Τό θεατρικό τους ἔργο «Βασιλιάς Ματθίας ὁ Α'», πού παίχτηκε στήν Ἑλλάδα ἀπό τό θίασο τῆς Ξένιας Καλογεροπούλου, εἶναι πλούσιο σέ προβληματισμούς κι ἐρωτηματικά κι ὁ Korczak μέσα ἀπ' αὐτό ἐξηγεῖ στά παιδιά μέ εἰλικρίνεια ποιά πρέπει νά εἶναι ἡ σχέση τους μέ τούς ἐνήλικες. Ὅχι ἀντιστροφή τῶν ρόλων, μά ἀμοιβαία ἀλληλοεκτίμηση. Ἐάν τά παιδιά ἔχουν ἀνάγκη ἀπό σεβασμό, προσοχή κι ἀγάπη, ἔχουν ὡστόσο ἀνάγκη καί τήν πείρα καί τή συμπαράσταση τῶν μεγάλων.

Μέ τήν τριπλή αὐτή ὑπόσταση, γιατρός, συγγραφέας, παιδαγωγός, ὁ Korczak εἶχε τριπλή πρόσβαση στό σῶμα, στό πνεῦμα καί στήν ψυχή τῶν παιδιῶν. Σ' ἕνα ἀπό τά βιβλία του γιά τούς μικρούς ἀναγνῶστες, ἄφησε τή διαθήκη του πού ήταν καί τό πιστεύω τῆς ζωῆς του: «Ἡ μεγαλύτερη εὐτυχία εἶναι νά ζεῖς, νά ἐργάζεσαι καί ν' ἀγωνίζεσαι γιά νά γίνει ὁ κόσμος καλύτερος…».

Κι ἕτσι, παρ' ὅλο πού δέν ὑπάρχει τάφος γιά ν' ἀποθέσει κανείς λίγα λουλούδια, ὑπάρχουν οἱ ἰδέες του, οἱ ὑποτροφίες πού δίνονται στή μνήμη του στά ὀρφανά παιδιά πού ἐπιθυμοῦν νά σπουδάσουν, ὑπάρχουν τά βραβεῖα πού δίνονται σέ παιδικά βιβλία πού προωθοῦν τήν ἰδέα τοῦ ἀνθρωπισμοῦ καί τῆς ἀλληλεγγύης, ὑπάρχουν καί οἱ καλές τέχνες, πού τόν ἀπεικονίζουν πάντα στήν ἀγκαλιά μέ τά παιδιά, μέ μιά μεγάλη ἕγνοια μέσα στά μάτια, μέ τά χέρια ἀνοιχτά, ἕτοιμα νά τά προστατέψει.

> ΑΓΓ. ΒΑΡΕΛΛΑ («Μακεδονία», 3.1.1986)



# עץ חיים היא

Δένδρον ζωῆς είναι ἡ Τορά... (Παροιμ. 3:18)