

# Οἱ κοινωνικές ἀξίες τοῦ Ἰουδαϊσμοῦ

ΣΤΟ ΤΕΥΧΟΣ ΑΥΤΟ δημοσιεύονται δύο ίδιαιτέρου ἐνδιαφέροντος κείμενα πού βοηθοῦν τόν ἀναγνώστη νά προσεγγίσει τίς παραδοσιακές ἀξίες καί ἀρχές τοῦ Ἐβραϊσμοῦ. Πρόκειται γιά ἀπόσπασμα τῆς μελέτης τοῦ Σεβ. Μητροπολίτου πρ. ΠαραμυθίαςΦιλιατῶν καί Γηρομερείου κ. Τίτου Ματθαιάκη γιά τίς περί Εἰρήνης Ἰδέες τῶν προφητῶν τοῦ Ἰσραήλ καί τή μελέτη γιά τήν Ἐβραϊκή Πολιτιστική Κληρονομιά.

ΟΙ ΘΕΟΠΝΕΥΣΤΕΣ ΘΡΗΣΚΕΙΕΣ. όπως είναι κυρίως οι Μονοθεϊστικές πού έχουν κοινό Πατέρα τόν "Ενα Θεό, διαθέτουν τό μεγάλο προσόν νά ἀντλοῦν τίς ᾿Αλήθειες τους ἀπό τίς Έντολές τοῦ ἴδιου τοῦ Δημιουργοῦ. (Αὐτή είναι ἄλλωστε ἡ πνευματική τους δύναμη!) Οι 'Αλήθειες αὐτές ἔχουν μεταφερθεί στούς άνθρώπους μέ τήν Παλαιά καί τήν Καινή Διαθήκη, τό Κοράνι καί τά άλλα ίερά κείμενα. Η μετουσίωση αὐτῶν τῶν 'Αληθειῶν σέ Κανόνες καί 'Αρχές της καθημερινης ζωής ἔχει γίνει στό διάβα τῶν αἰώνων άπό τούς Προφητες, τούς 'Αποστόλους, τούς Ίμάμηδες, τούς Διδασκάλους, τούς Πατέρες, τούς Ραββίνους.

ΟΙ ΚΑΝΟΝΕΣ ΖΩΗΣ διέπουν — ή τουλάχιστον πρέπει νά διέπουν — τή διαβίωση τῶν πιστῶν τῆς κάθε θρησκείας ὥστε ὄχι μόνο νά εΙναι αὐτοί ἀγαπητά τέκνα τοῦ Θεοῦ, ἀλλά συνάμα καί χρηστοί ἄνθρωποι, ἔντιμοι πολίτες, ἀγαθοποιά ἄτομα. Σέ μιά μάλιστα κοινωνία, ἀλληλεξαρτωμένη ὅπως ἡ σύγχρονη, οἱ κανόνες αὐτοί ἀποτελοῦν νόμους πού ἡ παραβίασή τους δημιουργεϊ προβλήματα ή μπορεϊ ἀκόμη νά όδηγήσει καί σέ διάλυση τῆς συμβιωτικῆς κοινωνίας. 'Ιδιαίτερα μάλιστα σήμερα πού ἡ κοινωνία εἶναι περισσότερο σύνθετη, εὐρεία καί διεθνοποιημένη, ἡ τήρηση αὐτῶν τῶν Κανόνων δέν ἀποτελεῖ μόνο θρησκευτική ὑποχρέωση ἀλλά καί κοινωνική ἐπιταγή.

ΤΑ ΣΥΓΧΡΟΝΑ ΠΡΟΒΛΗΜΑΤΑ (πού είναι ὅμως καί χθεσινά, ὅπως θά είναι κι αὐριανά) τῆς εἰρήνης, τῆς κοινωνικῆς δικαιοσύνης, τῆς ἰσότητος, τῆς κοινωνικῆς πρόνοιας, τῆς ἱερότητας τῆς ἀνθρώπινης ζωῆς, τῆς ἐλευθερίας κ.ἄ. ἀποτελοῦν πάντα θέματα τῶν διαφόρων κοινωνικῶν συστημάτων, τῶν ἀρχῶν τοῦ Δικαίου καί τῶν νόμων τῆς καθημερινῆς διαβιώσεως. Ὅλες ὅμως αὐτές οἱ ἀνθρώπινες ρυθμίσεις, στηρίζονται — ἄμεσα ἤ ἔμμεσα κυρίως στό Νόμο τοῦ Θεοῦ. «Ἐν ἀρχῆ ἦν ὁ Λόγος».

ΣΤΗ ΣΥΓ΄ΧΡΟΝΗ ΚΟΙΝΩΝΙΑ οἱ περισσότεροι ἄνθρωποι ἀγνοοῦν τή θέση, καί τίς ἐπιταγές τῆς Ἰουδαϊκῆς θρησκείας πάνω στά προβλήματα πού ἀναφέραμε. Αὐτή ἡ ἕλλειψη ἐπιτρέπει ἡθελημένες ἤ καί καλοπροαίρετες παρερμηνεῖες καί παρεξηγήσεις. Δυσκολεύει τήν ἀπάντηση σέ ἐρωτήματα πού τυχόν ὑπάρχουν. Ἐμποδίζει τή συγκεκριμενοποίηση θέσεων καί τήν διερευνητική σύνθεση ἀπόψεων.

Μέ τήν πρόθεση, λοιπόν, νά καλύψουμε μερικῶς αὐτή τήν ἔλλειψη, μεταφέρουμε στούς ἀναγνῶστες μας τά δύο αὐτά ἀξιόλογα κείμενα.

ΦΩΤΟΓΡΑΦΙΑ ΕΞΩΦΥΛΛΟΥ: "Εργο σύγχρονης τέχνης τοῦ Johanan Vitta.



Καντίλα γιά τό Σαμπάτ. 'Από ὄνυχα, 'Υεμένη (19ος αἰώνας)

#### ΤΙΤΟΥ ΜΑΤΘΑΙΑΚΗ

Μητροπολίτου πρ. Παραμυθιάς, Φιλιατῶν καί Γηροκομείου

#### ΠΡΟΛΕΓΟΜΕΝΑ

Ιδέα τῆς εἰρήνης, ὡς ἕν τῶν ὑψίστων ἀγαθῶν, ἀνέκαθεν ἀπησχόλησε τό ἀνθρώπινον πνεῦμα. Οἱ πόλεμοι ὑπῆρξαν πάντοτε ὀλέθριοι εἰς τήν ἀνθρωπότητα. Όπουδήπο τε οῦτοι διεξήχθησαν, ἀπέβησαν λίαν καταστρεπτικοί, ἐ ξåφανίσαντες ἀναριθμήτους ἀνθρωπίνας ὑπάρξεις καί ὅσα καλά ἐπετεύχθησαν σύν τῆ παρόδω τοῦ χρόνου εἰς τόν πολιτισμόν. Αἱ ἐξ αὐτῶν προκληθείσαι δυσάρεσται συνέπειαι ὑπῆρξαν μεγάλαι καί ὀδυνηραί ἀνυπολογίστου συμφορᾶς. Οὕτως ἀ φανίσμοί μυριάδων ἀνθρώπων, ἀνάπηροι καί τραυματίαι, ἐρημώσεις μεγάλων ἐκτάσεων καί πόλεων, ὡς καί ὅσαι ἀλλαι κατα στροφαί, προκαλοῦνται ἐκάστοτε ἐκ τῶν πολεμικῶν συρράξεων τῶν λαῶν. Όσονδήποτε δέ τελειότερα εἶναι τά μέσα διά τῶν ὁποίων οἱ πόλεμοι διεξάγονται, τοσοῦτον ὀλεθριότερα καί τά

Εύλόγως, λοιπόν, διερωτάται ό κόσμος, διατί άραγε οἱ λαοί καταφεύγουν εἰς τούς πολέμους; Τἰς ὁ λόγος διά τόν ὁποῖον ἀδυνατοῦν νά εὕρουν τήν ἐπίλυσιν τῶν διαφορῶν αὐτῶν; Πόθεν προέρχονται οἱ πόλεμοι καί διατί ἡ ἀνθρωπότης παρ' ὅλην τήν ἐπιτευχθεῖσαν καταπληκτικήν πρόοδον τῆς τε ἐπιστήμης, μηχανικῆς καί τεχνικῆς, δέν κατώρθωσε νὰ ἑξασφαλίση τελικῶς τήν εἰρήνην ἐπί τῆς γῆς; Τἰς ὁ λόγος διά τόν ὁποῖον μάχονται καί ἀλληλοσυγκρούονται οἱ λαοί; Ποία δύναμις θά ἡδύνατο ν' ἀναχαιτίση τούς λαούς ἐκ τῶν λίαν ἑξοντωτικῶν πολέμων;

Τῶ ὄντι είναι λυπηρόν, ὅτι και μετά τούς δύο διεξαχθέντας

'Ανδημοσίευση ἀπό τό περιοδικό Νέα Σιών (ἕκδοσις 'Ιερᾶ Κοινῶ τοῦ Παναγίου Τάφου, 'Ιερουσαλήμ, 1982)

τελευταίους παγκοσμίους πολέμους, δχι μόνον δέν συνετίσθησαν οί ἄνθρωποι, άλλά προετοιμάζουν άλλους νέους τοιούτους, οίτινες ἐάν ἐπέλθουν, θά ἐξαφανίσουν τά πάντα ἀπό προσώπου τῆς γῆς. Ἡ ἐξ αὐτῶν συμφορά θά εἶναι όλοσχερής καί ἀνεπανόρθωτος. Καί ναί μέν διακηρύσσεται ή εἰρήνη, ὡς ὕψιστον άγαθόν, πλήν όμως πόλεμοι διεξάγονται είς πολλά μέρη τῆς ὑφηλίου, ἐπειδή καί οἱ μετά τόν δεύτερον παγκόσμιον πότης υφηλίος, επείση και στ μετά τον σεστερον παγκοσμόν ά λεμον συσταθέντες διεθνείς όργανισμοί άπεβησαν έντελῶς ά νίσχυροι πρός ἐξασφάλισιν τῆς ἐλευθερίας, ἀκεραιότητος καί ἀνεξαρτησίας τῶν κρατῶν. "Ο,τι δηλαδή συνέβη μετά τόν ἐπελθόντα πρώτον παγκόσμιον πόλεμον διά τῆς συστάσεως τοῦ διεθνοῦς ὀργανισμοῦ τῆς Κοινωνίας τῶν Ἐθνῶν, τό αὐτό νῦν ἐ-παναλαμβάνεται καί μετά τόν δεύτερον παγκόσμιον τοιοῦτον, έπειδή ή ίδέα τῆς εἰρήνης καί ὁ σεβασμός τῶν ἀνθρωπίνων δικαιωμάτων ἐκλαμβάνονται κατά ὅλως διάφορον ἀντίληψιν ἐκ μέρους τῶν ήγετῶν τῶν κρατῶν, ἀποφαινομένων ἀναλόγως τῶν προθέσεων καί συμφερόντων τῶν λαῶν, τῶν ὁποίων οὐτοι ήγουνται. Ένεκα τούτου επιζητειται εκάστοτε τρόπος επιβοήτοσται. σχυροτέρων ούχί κατά τήν άληθή έννοιαν τοῦ Δικαίου, άλλα βάσει τῶν ἐπιδυ δίων. Συνέπεια δέ τῆς τοιαύτης ἐπικρατούσης ἀνομοιογενοῦς άντιλήψεως, είναι ό παρατηρούμενος κατά τούς συγχρόνους καιρούς γενικός ψυχικός ἀναβρασμός, ἡ διαρκής ἀνησυχία καί ἀβεβαιότης, ὡς πρός τήν διατήρησιν τῆς ἐλευθερίας καί ἀσφαλείας, ἐπειδή συνεχίζεται ἐντατικῶς καί ἀνευ διακοπῆς τινος ἡ προετοιμασία τῆς ἀντιμετωπίσεως μιᾶς νέας καί πάλιν παγκοσμίου συρράξεως.

Είς τήν τοιαύτην γενικήν άναταραχήν καί σύγχυσιν τῶν ίδε-

ών καί τῶν ἀντιλήψεων τῶν ἀνθρώπων προβάλλεται ἡ ἰδέα τῆς εἰρήνης «ὡς μεγαλάνωρ ἡσυχία», ἡ ὑπό τοῦ Πινδάρου ἐξυμνηθεῖσα². Τά περί αὐτῆς ἐν τῆ 'Αγία Γραφῆ διαλαμβανόμενα, εἶναι πάντοτε διαφωτιστικά καί ἐποικοδομητικά πᾶσιν ἀνθρώποις.

Είδικότερον ἐν τῆ παρούση ἐργασία ἐκθέτωμεν τάς περί εἰpήνης ἰδέας τῶν προφητῶν τοῦ 'Ισραήλ, τάς μνημονευομένας ἐν τοῖς προφητικοῖς τούτων βιβλίοις, τοῖς ἐν τῶ βιβλίω τῆς Παλαιᾶς Διαθήκης περιληφθεῖσιν. Ἐν αὐτοῖς ἐκτίθενται θεσπέσιοι περί εἰρήνης διακηρύξεις αὐτῶν, τά ἀποτελέσματα τῶν πολέμων, ὡς καί αἰ δίκαιαι τοῦ Θεοῦ κρίσεις καί τιμωρίαι τῶν παραβαινόντων τόν Νόμον Αὐτοῦ<sup>3</sup>.

#### A

#### Ή κοινωνική εἰρήνη

ν πρώτοις λεκτέον, ὅτι εἰς τά βιβλία τῶν προφητῶν ἡ ἰδέα τῆς εἰρήνης σχετίζεται μετ' ἄλλων ἰδεωδῶν' τοῦ ἀγαθοῦ τῆς ἀλήθειας, τῆς ἐλευθερίας, τοῦ Δικαίου, τῆς ἀγάπης, ἀλληλεγγύης, ἀντιπαρατασσομένης λίαν χαρακτηριστικῶς πρός πᾶσαν ἀνομίαν καί ἀπό τοῦ Θεοῦ ἀποστασίαν, τήν ἀμαρτίαν, ἀδικίαν, ἐχθρότητα καί κακίαν, τούς πολέμους καί τήν καθόλου διαφθοράν.

'Η εἰρήνη, ὡς ὕψιστον ἀγαθόν, προσπορίζει τοῖς ἀνθρώποις τήν πλήρη μετ' ἀλλήλων ἀρμονικήν σχέσιν καί διαβίωσιν, ἐξ αὐτῆς δέ προέρχεται ἡ ἐν πᾶσι τοῖς ἀγαθοῖς ἀνάπτυξις καί πρόοδος τῶν λαῶν. Αὕτη, ὡς ἰδεῶδες, ἀνήκει εἰς τάς δημιουργικάς καί ρυθμιστικάς ἀξίας. Τάς περί εἰρήνης ἰδέας συναντῶμεν τόσον παρά τοῖς ἀρχαίοις 'Έλλησιν, ὅσον καί παρά τοῖς Προφήταις τοῦ 'Ισραήλ. Συγκεκριμένως ἀναφερόμεθα ἐνταῦθα οὐχί πρός ὅλους τούς καλουμένους Προφήτας παρ' αὐτῶ, ἀλλά τούς γράψαντας τά ἐν τῆ Παλαιā Διαθήκη διαλαμβανόμενα προφητικά βιβλία καί χαρακτηριζομένους ὡς κυρίως Προφή τας, ἀσκήσαντας ἐν τῆ Ισραηλιτικῆ κοινωνία τό μέγα καί ὑψηλόν ἕργον τῆς ἀποκαλύψεως τῶν αἰωνίων βουλῶν τοῦ Θεοῦ, τό καί ἄλλως προφητικόν ἕργον καλούμενον. 'Εν αὐτῶ περιέχεται σύν τοῖς ἀλλοις τό θεστέσιον μήνυμα τῆς αἰωνίου εἰρήνης. Τοῦτο ἀπευθύνεται μέν πρός τόν περιούσιον λαόν τοῦ Θεοῦ, το απι στόν 'Ισραηλιτικόν, πλήν ὅμως ἐπεκτείνεται ἐν ταῦτῶ καί πρός τά λοιπά τῆς ὑφηλίου ἕθνη. Ώς ἐκ τοῦτου αι περί εἰρήνης θεσπέσιοι τῶν προφητῶν διακηρύξεις περιλαμβάνουν τήν κοινωνικήν καί παγκόσμιον ἤ διεθνή εἰρήνην, τήν προσδοκωμένης διά τῆς ἐλεύσεως τοῦ Μεσσίου.

Οι Προφπται ένδιαφέρονται πρωτίστως διά τήν κατά Θεόν προκοπήν τοῦ 'Ισραηλιτικοῦ λαοῦ, ci δέ περί εἰρήνης παρ' αὐ τῶν ἐξαγγελλόμεναι παραινέσεις ἀπευθύνονται πρός αὐτόν, τόν περιούσιον λαόν τοῦ Θεοῦ, τόν ὁποῖον προώρισεν, ὅπως καταστῆ πρότυπον ἐν πᾶσι τοῖς ἔθνεσι. Μετά τήν ἐν αὐτῶ ἐπικράτησιν τῆς εἰρήνης, προσβλέπουσι τήν ἐπέκτασιν αὐτῆς καί εἰς τά ἀλλα ἕθνη. 'Η περί εἰρήνης πρόρρησις τῶν Προφητῶν περί τόν ἄξονα τοῦτον ἐκτείνεται, ὑπομιμνήσκουσα τοῖς ἀνθρώποις τά σωτήρια διδάγματα τοῦ λόγου τοῦ Θεοῦ, τοῦ διαλαλουμένου δι' αὐτῶν. 'Η θεοκρατική ἀντίληψις διέπει τούς προ-Φητικούς τούτων λόγους, τά πάντα δέ ἀνακρίνονται ὑπό τήν βασικήν ταὐτην ἀρχή, τήν διέπουσαν τήν 'Ισραηλιτικήν θρησκείαν. Ἐκ τῆς τηρότως τοῦ Νόμου τοῦ Θεοῦ ἐξετάζεται παρ' αὐτῶν ἡ ὅλη πορεία τοῦ 'Ισραηλιτικοῦ λαοῦ. Αἱ ἐπιδρομαί, ἐπιθέσεις καί καταδυναστεύσεις αὐτοῦ ὑπό τῶν πολεμίων, κρίνονται παρ' αὐτῶν ἐξ αὐτῆς τῆς ἀπόψεως.

'Η εἰρήνη. ὡς Θεία βουλή. ἀποτελεῖ κατά τούς Προφήτας θεμελιώδη ἀρχήν τήν 'Ισραηλιτικῆς θρησκείας, ἐκδέχονται δέ ἀὐτήν διττήν, ἄμα μέν ὡς ἐσωτερικήν ἤ κοινωνικήν, ἄμα δέ ὡς ἐξωτερικήν ἤ διεθνῆ καί παγκόσμιον. 'Η κοινῶνικήν ἔμρήνη ἀποτελεῖ τήν ἀρραγῆ βάσιν τῆς προόδου τῆς 'Ισραηλητικῆς κοινωνίας, 'Ως ἐκ τούτου ἡ εἰρήνη παρίσταται, ὡς κέντρον νέας τάξεως ἐν τῶ αίῶνι τῆς εὐτυχίας, ῆτις θά στιρίζηται ἐπί τῆς δικαιοσύνης καί θ' ἀντικαταστήση τόν πόλεμον διά τῆς συνεργασίας τῆς ἡθικῆς κοινωνίας τῶν ἀνθρώπων, κατ' ἀντίθεσιν πρός τό παρόν, κατά τό όποῖον ἡ πλεονεξία τῶν ἀντίθετων κρατῶν ἐνσπείρει τό μῖσος καί τήν διχόνοιαν. Διά ταῦτα ἡ εἰρήνη ἀποτελει τήν θεμελιώδη ἕννοιαν τῆς ἐλπίδος τοῦ μέλλοντος, περιλαμβανούσης πάντα τά ἀγαθά τοῦ Θεοῦ. 'Η κοινωνική ἀλληλεγγύη, τό κοινωνικόν Φρόνημα, ἡ δικαιοσύνη, ἡ φιλαλήθεια, ἡ ἀγάπη, ἡ κοινή ἑλπίς, ἡ ἡθική συνεργασία τῶν κοινωνικῶν τάξεων, ὡς καί οἱ κοινοί ίδανικοῦ σκοποί, εἶναι νόμοι διέποντες τήν ὑπό τῶν Προφητῶν προσδοκωμένην εἰρήνη.

'Αλλ' ή πραγματοποίησις τῆς ἰδεώδους ταύτης κοινωνικῆς προόδου καί εὐτυχίας, ἀπέχει κατά πολύ ἐκ τῆς συγχρόνου

4

τῶν Προφητῶν καταστάσεως τῆς Ἰσραηλιτικῆς κοινωνίας. Αἰ πόλεις ἐμφανίζουσιν ὄψιν οὐχί θρησκευομένου λαοῦ, ἀλλ' ἐθνικοῦ, ἀνόμου καὶ ἀθέου. "Ενεκα τούτου ὁ μένιστος τῶν Ποοφητῶν Ἡσαῖας ἐπιπλήτων τήν ἀνομίαν καὶ ἀποστασίαν τῆς Ἰσραηλιτικῆς κοινωνιας, λαμβάνει πολλάκις ἀφορμήν, ὅπως ἀνάπτυξη τά ὀλέθρια ἀποτελέσματα τῶν διαπληκτισμῶν, ἐρίδων, ἀδικιῶν, ἐχθροτήτων καὶ πολέμων. Ἡ ὀργή τοῦ Θεοῦ ἐξεγείρεται τιμωρός πρός τούς μαχόμενους, συντρίβων τάς ἁμαρτωλάς τούτων δυναστείας.

«Καί έθυμώθη όργη Κύριος σαβαώθ ἐπί τόν λαόν αὐτοῦ, καί ἐπέβαλε τήν χεῖρα αὐτοῦ ἐπ' αὐτούς καί ἐπάταξεν αὐτούς, καί παρωξύνθη τά ὄρη, καί ἐγενήθη τά θνησιμαῖα αὐτῶν ὡς κοπρία ἐν μέσω όδοῦ καί ἐν πᾶσι τούτοις οὐκ ἀπεστράφη ὁ θυμός αὐτοῦ, ἀλλ' ἔτι ἡ χείρ ὑψηλή τοιγαροῦν ἀρεῖ σύσσημον ἐν τοῖς ἔθνεσι τοῖς μακράν καί συριεῖ αὐτούς ἀπ' ἄκρου τῆς γῆς, καί ἰδού ταχύ κούφως ἔρχονται.4

Ό προφήτης Ώσηέ χαρακτηριστικῶς ἀναφέρει, ὅτι αἰτία τῶν ἀλλεπαλλήλων συμφορῶν εἰς τό ἀνθρώπινον γένος, είναι ἡ ἀπό τοῦ Θεοῦ τούτου ἀπομάκρυνσις καί ἡ μεγάλη διαφθορά ἡ ἐπελθοῦσα εἰς αὐτό. ᾿Απευθυνόμενος πρός τούς υἰούς τοῦ ἰσραήλ, ὡς καί πάντας τούς κατοικοῦντας τήν γῆν, στηλιτεύει τήν ἀνομίαν καί τά μεγάλα κακά τά ἐπικρατοῦντα εἰς τάς κοινωνίας αὐτῶν. Ἐντεῦθεν ἡ ἑλλειψις τῆς εἰρήνης ἐν αὐτοῖς καί οἱ καταστρεπτικοί πόλεμοι.

« Άκούσατε λόγον Κυρίου, υἰοί 'Ισραήλ, ὅτι κρίσις τῶ Κυρίω πρός τούς κατοικοῦντας τήν γῆν, διότι οὐκ ἔστιν ἀλήθεια οὐδέ ἔλεος οὐδέ ἐπίγνωσις Θεοῦ ἐπί τῆς γῆς' ἀρά καί ψεῦδος καί φόνος καί κλοπή καί μοιχεία κέχυται ἐπί τῆς γῆς, καί αίματα ἑφ' αίμασι μίσγουσι διά τοῦτο πενθήσει ἡ γῆ καί σμικρυνθήσεται σύν πᾶσι τοῖς κατοικοῦσιν αὐτήν, σύν πᾶσι τοῖς θηρίοις τοῦ ἀγροῦ καί σύν τοῖς ἐρπετοῖς τῆς γῆς καί σύν τοῖς πετεινοῖς τοῦ οὐραγοῦ, καί οἱ ἰχθῦες τῆς θαλάσσης ἐκλείψουσιν, ὅπως μηδείς μήτε δικάζηται μήτε ἐλέχθη μηδείς.<sup>5</sup>

«Πορνείαν καί οίνον καί μέθυσμα ἐδέξατο καρδία λαοῦ μου ἐν συμβόλοις ἐπηρώτων, καί ἐν ράβδοις αὐτοῦ ἀπήγγελον αὐτῶ΄ πνεύματι πορνείας ἐπλανήθησαν καί ἐξεπόρνευσαν ἀπό τοῦ Θεοῦ αὐτῶν»6. "Ενεκα τοὐτου ὁ αὐτός Προφήτης παροτρύνει τούς 'Ισραηλίτας, ὅπως μετανοήσουν καί ἐπιστρέψουν εἰς τόν Θεόν, ῖνα ἀπολαύσουν τά ἀγαθά Αὐτοῦ, τῆς δικαιοσύνης καί τῆς εἰρήνης.

«Σπείρατε έαυτούς εἰς δικαιοσύνην, τρυγήσατε εἰς καρπόν ζωῆς, φωτίσατε ἑαυτοῖς φῶς γνώσεως, ἐκζητήσατε τόν κύριον ἕως τοῦ ἐλθεῖν γενήματα δικαιοσύνης ὑμῖν ἵνα τί παρεσιωπήσατε ἀσέβειαν καί τάς ἀδικίας αὐτῆς ἐτρυγήσατε; ἐφάγετε καρπόν ψευδῆ, ὅτι ἤλπισας ἐν τοῖς ἁμαρτήμασί σου, ἐν πλήθει δυνάμεώς σου»<sup>7</sup>.

Κατά τούς Προφήτας ή όργή τοῦ Θεοῦ ἐκσπā καί τιμωρεῖ τούς ἀσεβεῖς, ἐπειδή πορεύονται ἐν ἀδικίαις καί ἀμαρτίαιας, ἀπομακρυνόμενοι τῆς ἀληθείας καί τῆς ἐπιγνώσεως τοῦ Νόμου Αὐτοῦ. Εἰς ὅλους τούς προφητικούς λόγους ἀναφέρεται ἡ τιμωροῦσα τούς παραβάτας τούτου θεία δικαιοσύνη.

«Διά τοῦτο ἐπί τούς νεανίσκους αὐτῶν οὐκ ἐὐφρανθήσεται ὁ Κύριος καί τούς ὀρφανούς αὐτῶν καί τάς χήρας αὐτῶν οἰκ ἐλεήσει, ὅτι πάντες ἄνομοι καί πονηροί, καί παν στόμα λαλεῖ ἄδικα. Ἐπί πασι τούτοις οὐκ ἀπεστράφη ὁ θυμός, ἀλλ' ἔτι ἡ χείρ ὑψηλή' καί καυθήσεται ὡς πῦρ ἡ ἀνομία καί ὡς ἀγρωστις ξηρά βρωθήσεται ὑπό πυρός'; καί καυθήσεται ἐν τοῖς δάσεσι τοῦ δρυμοῦ, καί συγκαταφάγεται τῶ κύκλω τῶν βουνῶν πάντα διά θυμόν ὀργῆς Κυρίου συγκέκαυται ἡ γῆ ὅλη, καί ἔσται ὁ λαός ὡς κατακεκαυμένος ἀπό πυρός' ἀνθρωπος τόν ἀδελφόν αὐτοῦ οὐκ ἐλεήσει»<sup>8</sup>.

¿Ελατήρια τῶν πολέμων κατά τούς Προφήτας θεωροῦνται ή καταπάτησις τοῦ δικαίου, ή ὑπερίσχυσις τοῦ μίσους, τῆς κλοπῆς, τῆς βίας καί τῆς ἐλλείψεως ἐμπιστοσύνης μεταξύ τῶν ἀνθρώπων. Εἰς αὐτάς τάς κακίας συμπαρασύρεται καί ὁ περιούσιος λαός τοῦ Θεοῦ.

«Διά τοῦτο τάδε λέγει Κύριος' ἀνθ' ῶν ἡ ἀφορμή ὑμῶν ἐκ τῶν ἐθνῶν τῶν κύκλω ὑμῶν καί ἐν τοῖς νομίμοις μου οὐκ ἐπορεύθητε καί τά δικαιώματά μου οὐκ ἐποιήσατε, ἀλλ' οὐδέ κατά τά δικαιώματα τῶν ἐθνῶν τῶ κύκλω ὑμῶν οὑ πεποιήκατε, διά τοῦτο τάδε λέγει Κύριος' ἰδού ἐγώ ἐπί σέ καί ποιήσω ἐν μέσω σου κρίμα ἐνώπιον τῶν ἐθνῶν καί ποιήσω ἐν σοί ἅ οὑ πεποίηκα καί ἅ οὑ ποιήσω ὄμοια αὐτοῖς, ἔτι κατά πάντα τά βδελύγματά σου»<sup>9</sup>.

Τό δίκαιον πηγάζει ἐκ τοῦ Νόμου τοῦ Θεοῦ καί διά τοῦτο ὁσάκις οἱ 'Ισραηλῖται παραβαίνουν αὐτήν, ὑφίστανται τάς τιμωρίας τοῦ Θεοῦ. 'Ο ἄνομος λαός συντρίβεται καί ἄγεται εἰς ἀπώλειαν. Τοῦτο ρητῶς τονίζεται ὑπό τῶν Προφητῶν.

«Ό άνομος ἐκεῖνος τῇ ἀδικία αὐτοῦ ἀποθανεῖται, καί τό αίμα

αὐτοῦ ἐκ τῆς χειρός σου ἐκζητήσω. Καί σύ ἐάν διαστείλῃς τῷ ἀνόμῳ, καί μή ἀποστρέψῃ ἀπό τῆς ἀνομίας αὐτοῦ καί ἀπό τῆς ὀδοῦ αὐτοῦ, ὁ ἄνομος ἐκεῖνος ἐν τῇ ἀδικία αὐτοῦ ἀποθανεῖται, καί σύ τήν ψυχήν σου ρύσῃ»<sup>10</sup>.

'Ωσαύτως ὁ Προφήτης Ήσαῖας μνημονεύει τάς ἐπερχομένας πρός τούς πολεμοῦντας καταστροφάς. Οἱ Προφῆται ἐπανειλημμένως τονίζουν εἰς τά προφητικά αὐτῶν μηνύματα, ὅτι ἐπισύρουν τήν δικαίαν τιμωρίαν τοῦ Θεοῦ, δι' ὅσα μηχανεύονται κατ' ἀλλήλων κακά.

«Τήν όργήν μου εἰς ἕθνος ἄνομον ἀποστελῶ καί τῶ ἐμῶ λαῶ συντάξω καί ποιῆσαι σκῦλα καί προνομήν καί καταπατεῖν τάς πόλεις καί θεῖναι αὐτάς εἰς κονιορτόν»<sup>11</sup>.

«Καί εὶ ἤκουσας τῶν ἐντολῶν μου, ἐγένετο ἄν ὡσεί ποταμός ἡ εἰρήνη σου καί ἡ δικαιοσύνη σου ὡς κῦμα θαλάσσης»12.

Χάρις εἰς τήν διακρίνουσαν τούς Προφήτας διορατικότητα, περιγράφονται παρ' αὐτῶν αἱ ἐπαναλαμβανόμεναι εἰς τήν παγκόσμιον ἱστορίαν αἱματοχυσίαι. Εἰς τά βιβλία τούτων ἀναφέρονται τοιαῦται συρράξεις ἐθνῶν, εἴτε κατά τοῦ 'Ισραηλιτικοῦ λαοῦ εἴτε καί μετ' ἀλλήλων συνεπεία τῆς ἀπομακρύνσεως αὐτῶν ἀπό τοῦ ἀληθινοῦ Θεοῦ.

Οὕτω, λόγου χάριν, ό Προφήτης 'Ιερεμίας Ιστορῶν τάς ἀλλεπαλλήλους καταστροφάς τοῦ 'Ισραηλιτικοῦ λαοῦ, ἀποδίδει αὐτάς κυρίως εἰς τήν ἔλλειψιν τῆς καλῆς διαπαιδαγωγήσεως τούτου καί τήν ἐπικρατοῦσαν παρ' αὐτῷ μεγάλην ἀσέβειαν.

«Διά τοὑτο ἕπαισεν αὐτούς λέων ἐκ τοὑ δρυμοῦ, καί λύκος ἕως τῶν οἰκιῶν ὠλώθρευσεν αὐτούς, καί πάρδαλις ἐγρηγόρησεν ἐπί τάς πόλεις αὐτῶν πάντες οἱ ἐκπορευόμενοι ἀπ' ἀὐτῶν θηρευθήσονται, ὅτι ἐπλήθυναν ἀσεβείας αὐτῶν, ἴσχυσαν ἐν ταῖς ἀποστροφαῖς αὐτῶν»<sup>13</sup>.

Η εἰρήνη ἐπικρατεῖ, ὅταν εἰς ἕκαστον ἄτομον ὑπάρχῃ ἡ ἐσωτερική εἰρήνη. Τό προφητικόν κήρυγμα τῆς κοινωνικῆς εἰρήνης προϋποθέτει τήν έν ένί έκάστω ένυπάρχουσαν ένδόμυχον είρήνην. Ἐνέχει δέ πρωταρχικήν διά τούς Προφήτας σημασίαν αήτη, διότι λόγω έλλείψεως ταύτης ἐπέρχονται οἱ πόλεμοι. Διό μετά δριμύτητος ελέγχουν τήν ἀσέβειαν καί ἀπιστίαν πρός τόν Θεόν, καταφέρονται έναντίον τῆς λατρείας τοῦ Βάαλ, ψέγουσι τάς κακίας καί άθλιότητας τῆς Ἰσραηλιτικῆς κοινωνίας, τόν ἀνήθικον βίον των πολιτων αὐτῆς, τάς πολλάς ἀδικίας, τάς ἀθεμίτους σχέσεις των δύο φύλων, τήν παρέκκλισιν ἐκ τοῦ θεσμοῦ του γάμου καί του οἰκογενειακου βίου, τήν ροπήν πρός τόν πλουτον, τήν ἀπληστίαν, τήν πολυτέλειαν, τήν ἀκόλαστον ζωήν, τήν ήθικήν κατάπτωσιν άρχόντων, δικαστῶν καί λοιπῶν ήγετών του λαου, παντί δέ σθένει επιδιώκουν διά των παραινετικῶν αὐτῶν λόγων τήν σωφροσύνην καί χρηστήν τούτου διαπαιδαγώγησιν. Τήν στενοχωρίαν δέ καί τήν θλιψιν αὐτῶν ἐκφράζουν έν τοῖς προφητικοῖς αὐτῶν λόγοις διά τά δεινά ἅτινα ὑφίσταται ό περιούσιος λαός τοῦ Θεοῦ ἐξ αἰτίας τῆς μεγάλης διαφθοράς αύτου.

«<sup>7</sup>Ω πόλις αίμάτων, ὄλη ψευδής, ἀδικία πλήρης, οὐ ψηλαφηθήσεται θήρα. Φωνή μαστίγων καί φωνή σεισμοῦ τροχῶν καί ἵππου διώκοντος καί ἄρματος ἀναβράσσοντος καί ἱππέως ἀναβαίνοντος καί στιλβούσης ρομφαίας καί ἐξαστραπτόντων ὅπλων καί πλήθους τραυματιῶν καί βαρείας πτώσεως καί οὐκ ήν πέρας τοῖς ἕθνεσιν αὐτῆς, καί ἀσθενήσουσιν ἐν τοῖς σώμασιν αὐτῶν ἀπό πλήθους πορνείας»<sup>14</sup>.

«'Ακούσατε λαοί λόγους καί προσεχέτω ή γῆ καί πάντες οἱ ἐν αὐτῆ, καί ἕσται Κύριος ἐν ὑμῖν εἰς μαρτύριον, Κύβιος ἐξ οĭκου ἀγίου αὐτοῦ, διότι ἰδού Κύριος ἐκπορεύεται ἐκ τοῦ τόπου αὐτοῦ καί καταβήσεται καί ἐπιβήσεται ἐπί τά ῦψη τῆς γῆς, καί σαλευθήσεται τά ὄρη ὑποκάτωθεν αὐτοῦ, καί αἱ κοιλάδες τακήσονται ὡς κηρός ἀπό προσώπου πυρός καί ὡς ὕδωρ καταφερόμενον ἐν καταβάσει. δι' ἀσέβειαν Ἰακώβ πάντα ταῦτα καί δι' ἁμαρτίαν οἴκου Ἰσραήλ»<sup>15</sup>.

Τά προμηνύματα τῆς όλοσχεροῦς καταστροφῆς τοῦ κόσμου, ἄτινα διά πυρίνων λόγων ἐξαγγέλλουν οἱ Προφῆται, ἤταν προσταγαί τοῦ Θεοῦ εἰς αὐτούς. Ἡ ἀνάμιξις τοῦ Ἱσραήλ μετά τῶν ἀλλοφύλων, ἡ εἴσδυσις εἰδωλολατρικῶν στοιχείων ἐν Παλαιστίνη, ἡ μεγάλη ἕκλυσις τῶν ἡθῶν τῶν ὁμόρων αὐτῷ λαῶν, ὡς καί αὐτοῦ τούτου, συνετέλεσαν εἰς τόν ἀφανισμόν παντός καλοῦ καί ἀγαθοῦ. Ἐντεῦθεν ἡ ἡθική ἐξαθλίωσις ἐπεκτείνεται ἐκ τῆς κοινωνίας τῶν πόλεων εἰς ἅπαντα τόν γεωργικόν κόσμον. Ὁ περιούσιος λαό τοῦ Θεοῦ τελεῖ διαρκῶς ἐν ἑμπολέμω καταστάσει, παρά τά ἐπανειλημμένα κηρύγματα τῶν Προφητῶν περί διαφυλάξεως αὐτοῦ ἐντός τῶν ἱερῶν θεσμίων τῶν παραδόσεων. Πολλάκις οἱ Προφῆται ἀποτρέπουν τάς συμμαχίας καί τούς πολέμους μετά τῶν ἀλλοφύλων, ἀλλά δυστυχῶς δέν εἰσακούονται παρ' αὐτοῦ. Διό καὶ αἱ πρός τόν Θεόν ἀναπεμπόμεναι τούτου εὐχαί, εἰς μάτην ἀναφέρονται, ἐπειδή, ὡς ἔλεγεν ὁ Προφήτης 'Ησαῖας, «ἐγγίζει μοι ὁ λαός οὖτος ἐν τῷ στόματι αὐτοῦ καί ἐν τοῖς χείλεσιν αὐτῶν τιμῶσί με, ἡ δέ καρδία αὐτῶν πόρρω ἀπέχει ἀπ' ἐμοῦ' μάτην δέ σέβονταί με διδάσκοντες ἐντάλματα ἀνθρώπων καί διδασκαλίας»<sup>16</sup>.

Οί Προφῆται μετά πολλοῦ καί σφοδροῦ πάθους διεκτραγωδοῦν τό ἕκλυτον τῆς 'Ισραηλιτικῆς κοινωνίας, ἐπισταμένη δέ ἀνάγνωσις τῶν βιβλίων αὐτῶν ἐκπλήσσει διά τόν ὡμόν τρόπον τῆς περιγραφῆς αὐτοῦ. 'Όσα οὖτοι διατυπώνουν ἐν αὐτοῖς, ἀποτελοῦν διαρκή ὑπόμνησιν τοῦ καθήκοντος τοῦ λαοῦ ἔναντι τοῦ Θεοῦ καί τῶν μεγίστων εὐθυνῶν τῶν ἡγετῶν αὐτοῦ διά τάς ἑπερχομένας ἀλλεπαλλήλους συμφοράς εἰς αὐτόν. Παραθέτομεν κατωτέρω περικοπάς τινάς ἐκ τῶν προφητικῶν βιβλίων, ἐκ τῶν ὁποίων καταφαίνεται τό ἕκλυτον τῆς 'Ισραηλιτικῆς κοινωνίας, τό ὑπ' αὐτῶν στηλιτευόμενον.

«Καί ἐρεῖ ἀκούσατε δή ταῦτα αί ἀρχαί οἴκου Ἰακώβ καί οἱ κατάλοιποι οἶκου Ἰσραήλ. Οὐχ ὑμῖν ἐστι τοῦ γνῶναι τό κρίμα; μισοῦντες τά καλά καί ζητοῦντες τά πονηρά, ἀρπάζοντες τά δέρματα αὐτῶν ἀπ' ἀὐτῶν καί τάς σάρκας αὐτῶν ἀπό τῶν ὀστέων αὐτῶν. ὅν τρόπον κατέφαγον τάς σάρκας τοῦ λαοῦ μου καί τά δέρματα αὐτῶν ἀπ' ἀὐτῶν ἑξέδειραν καί τά ἀστέα αὐτῶν συνέθλασαν καί ἐμέλισαν ὡς σάρκας εἰς λέβητα καί ὡς κρέα εἰς χύτραν, οῦτως κεκράξονται πρός τόν Κύριον, καί οὐκ εἰσακούσεται ἀὐῶν»<sup>17</sup>.

«Τάδε λέγει Κύριος' ἐπί ταῖς τρισίν ἀσεβείαις υἰῶν Ἰούδα καί ἐπί ταῖς τέτταρσιν οὺκ ἀποστραφήσομαι αὺτόν, ἕνεκα τοῦ ἀπώσασθαι αὺτούς τόν νόμον τοῦ Κυρίου, καί τά προστάγματα αὐτοῦ οὺκ ἐφυλάξοντο, καί ἐπλάνησεν αὐτούς τά μάταια αὐτῶν, ἅ ἐποίησαν, οἶς ἐξηκολούθησαν οἱ πατέρες αὐτῶν ὀπίσω αὐτῶν καί ἐξαποστελῶ πῦρ ἐπί Ἰούδαν, καί καταφάγεται θεμέλια Ἱερουσαλήμ»<sup>18</sup>.

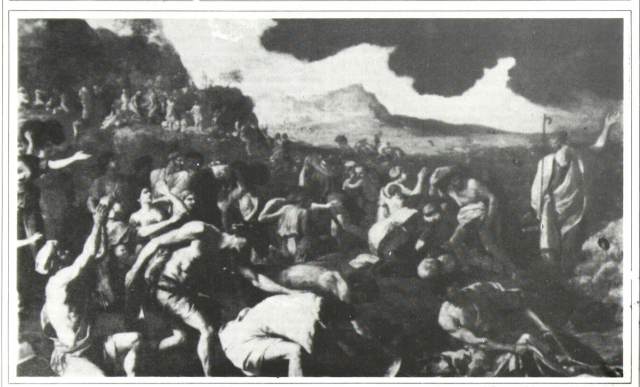
«Καί όδόν εἰρήνης οὐκ οἴδασι, καί οὐκ ἔστι κρίσις ἐν ταῖς ὁδοῖς αὐτῶν' αἱ γάρ τρίβοι αὐτῶν διεστραμμέναι, ἅς διοδεύουσι, καί οὐκ οἴδασιν εἰρήνη»<sup>19</sup>.

«Αὐτός Κύριος εἰς κρίσιν ἥξει μετά τῶν πρεσβυτέρων τοῦ λαοῦ καί μετά τῶν ἀρχόντων αὐτοῦ. ὑμεῖς δέ τί ἐνεπυρίσατε τόν ἀμπελῶνά μου καί ἡ ἀρπαγή τοῦ πτωχοῦ ἐν τοῖς οἴκοις ὑμῶν; τί ὑμεῖς ἀδικεῖτε τόν λαόν μου καί τό πρόσωπον τῶν πτωχῶν καταισχύνετε;»<sup>20</sup>.

« Έν τη ήμέρα έκείνη καί άφελει Κύριος τήν δόξαν του ίματίου αύτῶν καί τούς κόσμους αὐτῶν καί τά ἐμπλόκια καί τούς κοσύμβους καί τούς μηνίσκους καί τό κάθεμα καί τόν κόσμον τοῦ προσώπου αὐτῶν καί τήν σύνθεσιν τοῦ κόσμου τῆς δόξης καί τούς χλιδώνας, καί τά ψέλια καί τό έμπλόκιον καί τά περιδέξια καί τούς δακτυλίους καί τά ἐνώτια καί τά περιπόρφυρα καί τά μεσοπόρφυρα καί τά επιβλήματα τά κατά τήν οικίαν και τά διαφανή Λακωνικά καί τά βύσσινα καί τά ὑάκινθα καί τά κόκκινα καί τήν βύσσον, σύν χρυσῷ καί ὑακίνθῳ συγκαθυφασμένα καί θέριστρα κατάκλιτα. καί ἕσται ἀντί ὀσμῆς ἡδείας κονιορτός, καί άντί ζώνης σχοινίω ζώση καί άντί τοῦ κόσμου τῆς κεφαλῆς τοῦ χρυσίου φαλάκρωμα ἕξεις διά τά ἕργα σου καί ἀντί τοῦ χιτῶνος τοῦ μεσοπορφύρου περιζώση σάκκον. καί ὁ υίός σου ὁ κάλλιστος, ὄν ἀγαπᾶς, μαχαίρα πεσεῖται, καί οἱ ἰσχύοντες ὑμῶν μα χαίρα πεσοῦνται. Καί ταπεινωθήσονται καί πενθήσουσιν αἱ θῆκαι τοῦ κόσμου ὑμῶν, καί καταλειφθήση μόνη καί εἰς τήν γῆν ἐδαφισθήση»21.

Είς τούς είρημένους τούτους στίχους τοῦ βιβλίου τοῦ Προφήτου 'Ησαΐου ίστορείται λεπτομερῶς ἡ μεγάλη τάσις τῆς πολυτελείας τῶν γυναικῶν τῆς 'Ισραηλιτικῆς κοινωνίας, ῆτις ἐγένετο αἰτία ἀπομακρύνσεως αὐτῶν ἀπό τοῦ Θεοῦ. 'Η παρά τοῦ Προφήτου 'Ησαΐου ἕκθεσις τῶν πολυτελῶν εἰδῶν καί κοσμημάτων τῶν θυγατέρων τῆς 'Ιερουσαλήμ σκοπόν ἕχει, ὅπως ὑπομιμνήσκη αὐταῖς τήν κουφότητα καί ματαιοδοξίαν τῆς φιλαρεσκείας καί τοῦ καλλωπισμοῦ αὐτῶν. "Ενεκα τοὑτου σημειοῖ καί ταῦτα.

«Τάδε λέγει Κύριος" ὦν ὑψώθησαν αἱ θυγατέρες Σιών καἱ ἐπορεύθησαν ὑψηλῷ τραχήλῳ καί ἐν νεύμασιν ὀφθαλμῶν καί τῆ πορεία τῶν ποδῶν ἅμα σύρουσαι τούς χιτῶνας καί τοῖς ποσίν ἅ-



Nicolas Poussin, τό πέρασμα τῆς Ἐρυθρāς Θάλασσας

'Εθνική Πινακοθήκη τῆς Μελβούρνης

μα παίζουσαι, καί ταπεινώσει ό Θεός ἀρχούσας θυγατέρας Σιών, καί Κύριος ἀποκαλύψει τό σχῆμα αὐτῶν»<sup>22</sup>.

Ο Προφήτης Σοφονίας λυπούμενος σφόδρα διά τόν ήθικόν έκτροχιασμόν τοῦ 'Ισραήλ, ἀποδίδει εὐθύνην εἰς τούς ἄρχοντας αὐτοῦ, παραμελήσαντας παντελῶς τήν καλήν παιδείαν αὐτοῦ.

«<sup>\*</sup>Ω ή ἐπιφανής καί ἀπολελυτρωμένη, ή πόλις ή περιστερά' ούκ εἰσήκουσε φωνῆς, οὐκ ἐδέξατο παιδείαν, ἐπί τω Κυρίω οὐκ ἑπεποίθει καί πρός τόν Θεόν αὐτῆς οὐκ ἤγγισεν. Οἱ ἀρχοντες αὐτῆς ἐν αὐτῆ ὡς λέοντες ὡρυόμενοι' οἱ κριταί αὐτῆς ὡς λύκοι τῆς 'Αραβίας, οὐχ ὑπελίποντο εἰς τό πρωῖ' οἱ προφῆται αὐτῆς πνευματοφόροι, ἀνδρες καταφρονηταί' ἱερεῖς αὐτῆς βεβηλοῦσι τά ἀγια καί ἀσεβοῦσι νόμον' ὁ δἑ Κύριος δίκαιος ἐν μέσω αὐτῆς καί οὺ μή ποιήσῃ ἄδικον' πρωῖ - πρωῖ ὅώσει κρίμα αὐτοῦ εἰς φῶς καί οὐκ ἀπεκρύβη καί οὐκ ἔγνω ἀδικίαν ἐν ἀπαιτήσει καί εἰς νεῖκος ἀδικίαν ἐν διαφθορặ κατέσπασα ὑπερηφάνους, ἡφανισθησαν γωνίαι αὐτῶν' ἑξερημώσω τάς ὁδούς αὐτῶν τό παράπαν τοῦ μή διοδεύειν' ἑξέλιπον αἱ πόλεις αὐτῶν παρά τό μηδένα ὑπάρχειν μηδέ κατοικεῖν»<sup>23</sup>.

Ο Προφήτης 'Ιεζεκιήλ ἀναφερόμενος καί αὐτός εἰς τήν συνεπεία τῆς μεγάλης ἐκλύσεως τῶν ἡθῶν ἐπικειμένην συντριβήν τοῦ λαοῦ, μεταξύ ἄλλων σημειοῖ ταῦτα.

«Αίμα καί θάνατος ἐν ταῖς πλατείαις σου, καί πεσοῦνται τετραυματισμένοι ἐν μαχαίραις ἐν σοί περικύκλω σου καί γνώσονται διότι ἐγώ εἰμί Κύριος»<sup>24</sup>.

"Ενεκα τῆς μεγάλης ἡθικῆς καταπτώσεως ἐξαγγέλουν οί Προφῆται τήν καταστροφήν τοῦ Ἰσραήλ. Προαναγγέλλουν τήν διά θανάτου, λιμοῦ καί αἰχμαλωσίας τούτου, ὡς καί τῆς ἁγίας πόλεως τῆς Σιών τοιαύτην.

«Τίς φείσεται ἐπί σοί, 'Ιερουσαλήμ; καί τίς δειλιάσει ἐπί σοί; ἤ τίς ἀνακάμψει εἰς εἰρήνην σοι; σύ ἀπεστράφης με, λέγει Κύριος, ὀπίσω πορεύση καί ἐκτενῶ τήν χεῖρα μου καί διαφθερῶ σε, καί οὐκέτι ἀνήσω αὐτούς. Καί διασπερῶ αὐτούς ἐν διασπορῷ ἐν πύλαις λαοῦ μου ἤτεκνώθησαν, ἀπώλεσαν τόν λαόν μου διά τάς κακίας αὐτῶν»<sup>25</sup>. 'Ο Προφήτης Ήσαΐας ρητῶς ἀναφέρει τήν παντοδυναιιίαν τοῦ Θεοῦ, τοῦ δημιουργήσαντος τόν κόσμον, τό φῶς καί τό σκότος, τοῦ μόνου δυναμένου ὅπως λυτρώσηται τόν λαόν, αὐτοῦ καί ὀδηγήση εἰς εἰρήνην, ἐφ' ὅσον ἐμπράκτως ἐκὄζλῶση εἰλικρινῆ πρός Αὐτόν μετάνοιαν.

«'Εγώ ὁ κατασκευάσας φῶς καί ποιήσας σκότος, ὁ ποιών εἰpήνην καί κτίζων κακά ἐγώ Κύριος ὁ Θεός ὁ ποιῶν πάντα ταῦτα ἐὐφρανθήτω ὁ οὐρανός ἄνωθεν, καί αἱ νεφέλαι ρανάτωσαν δικαιοσύνην ἀνατειλάτω ἡ γῆ καί βλαστησάτω ἔλεος, καί δικαιοσύνην ἀνατειλάτω ἅμα ἐγώ εἰμί Κύριος ὁ κτίσας σε»<sup>26</sup>.

'Εντεῦθεν μακαρίζονται οἱ μοχθοῦντες ὑπέρ τῆς πνευματικῆς ανανήψεως τοῦ λαοῦ καί τῆς ἐπελεύσεως ἐν αὐτῳ τῆς εἰρήνης τοῦ Θεοῦ.

«Κύριε ό Θεός ήμῶν, εἰρήνην δός ήμῖν, πάντα γάρ ἀπέδωκας ήμῖν. Κύριε ὁ Θεός ἡμῶν, κτῆσαι ἡμᾶς, Κύριε, ἐκτός σου ἄλλον οὐκ οἴδαμεν, τό ὄνομά σου ὀνομάζομεν»<sup>27</sup>.

Ή εὶρἡνή, ὡς θεἶον δῶρον, ἀνώθεν πέμπεται τοῖς ἀνθρώποις, κατά τούς Προφήτας.

«'Ίδού ἐπί τά ὄρη οἱ πόδες εὐαγγελιζομένου καί ἀπαγγέλλοντος εἰρήνην»<sup>28</sup>.

«Πάρειμι ώς ὥρα ἐπί τῶν ὁρέων, ὡς πόδες εὐαγγελιζομένου ἀκοήν εἰρήνης, ὡς εὐαγγελιζόμενος ἀγαθά, ὅτι ἀκουστήν ποιήσω τήν σωτηρίαν σου λέγων Σιών' βασιλεύσει σου ὁ Θεός»<sup>29</sup>.

Εἰς τό βιβλίον τοῦ Βαρούχ γίνεται ἐκτενής λόγος περί συστάσεως μετανοίας τοῦ λαοῦ καί ἐγκωμιάζεται τό ἀγαθόν τῆς εἰρήνης πολλαπλῶς.

« Άκουε 'Ισραήλ έντολάς ζωῆς, ένωτίσασθε γνῶναι φρόνησιν' τί ἐστίν 'Ισραήλ; τί ὅτι ἐν γῆ τῶν ἐχθρῶν εἰ; ἐπαλαιώθης ἐν γῆ ἀλλοτρία, συνεμιάνθης τοῖς νεκροῖς, προσελογίσθης μετά τῶν εἰς ἄδου; ἐγκατέλιπες τήν πηγήν τῆς σοφίας' τῆ ὁδῶ τοῦ Θεοῦ εἰ ἐπορεύθης, κατώκεις ἄν ἐν εἰρήνῃ τόν αἰῶνα' μάθε ποῦ ἐστι φρόνησις, ποῦ ἐστιν ἰσχύς, ποῦ ἐστιν σύνεσις τοῦ γνῶναι ἅμα ποῦ ἐστι μακροβίωσις και ζωή, ποῦ ἐστι φῶς ὀφθαλμῶν καί εἰρήνη. Τίς εῦρε τόν τόπον αὐτῆς καί τίς εἰσῆλθεν εἰς τούς θη σαυρούς αὐτῆς;»<sup>30</sup>.

Ο Προφήτης Ίερεμίας, ζήσας εἰς χρόνους καταδυναστεύσεως καί δεινῆς αἰχμαλωσίας τοῦ Ἰσραηλιτικοῦ λαοῦ καί μάλιστα ἐκ μέρους τῶν Βαβυλωνίων, ἀχθείς δἐ καί αὐτός αἰχμάλωτος, θρηνεῖ ὅσον οὐδείς ἄλλος διά τήν πλήξασαν τόν λαόν συμφοράν καί δέεται τῷ Παναγάθῷ Θεῷ, ὅπως λυτρώσῃ αὐτόν καί ἐπαναφέρῃ εἰς τήν πατρίδα τούς ἐν αἰχμαλωσία εὐρισκομένους Ἰσραηλίτας, χαρίσῃ δἑ αὐτοῖς τήν εἰρήνην Αὐτοῦ.

«Καί ζητήσατε εἰς εἰρήνην τῆς γῆς, εἰς ἡν ἀπώκισα ὑμᾶς ἐκεῖ, καί προσεύξασθε περί αὐτῶν πρός Κύριον, ὅτι ἐν εἰρήνῃ αὐτῆς ἔσται εἰρήνῃ ὑμῖν»<sup>31</sup>.

«'Ιδού ἀγώ ἀνάγω αυτή συνούλωσιν καί ἴαμα καί φανερώσω αὐτοῖς εἰσακούειν καί ἰατρεύσω αὐτήν καί ποιήσω αὐτοῖς εἰρήνην καί πίστιν' καί ἀποστρέψω τήν ἀποικίαν 'Ιούδα καί τήν ἀποικίαν 'Ισραήλ καί οἰκοδομήσω αὐτούς καθώς τό πρότερον»<sup>32</sup>.

Ο Προφήτης Ζαχαρίας περιγράφων τήν ὑπό τοῦ Θέοῦ δοθησομένην εὐλογίαν εἰς τήν Ἱερουσαλήμ καί ἐκθέτων τά ἀγαθά, ἅτινα ὁ Θεός θέλει παράσχει αὐτῆ, σημειοῖ ταῦτα.

«Τάδε λέγει Κύριος παντοκράτώρ" ίδού ἐγώ σώζω τόν λαόν μου ἀπό γῆς ἀνατολῶν καί ἀπό γῆς δυσμῶν καί εἰσάξω αὐτούς καί κατασκηνώσω ἐν μέσω 'Ιερουσαλήμ, καί ἔσονται ἐμοί εἰς λαόν, καγώ ἔσομαι αὐτοῖς εἰς Θεόν ἐν ἀληθεία καί δικαιοσύνη»<sup>33</sup>.

«Λαλεῖτε ἀλήθειαν ἕκαστος πρός τόν πλησίον αὐτοῦ, ἀλήθειαν καί κρίμα εἰρηνικόν κρίνατε ἐν ταῖς πὐλαις ὑμῶν, καί ἕκαστος τήν κακίαν τοῦ πλησίον αὐτοῦ μή λογίζεσθε ἐν ταῖς καρδίαις ὑμῶν καί ὅρκον ψευδῆ μή ἀγαπᾶτε, διότι ταῦτα πάντα ἐμίσησα, λέγει Κύριος παντοκράτω».<sup>34</sup>.

«Τήν ἀλήθειαν καί τήν εἰρήνην ἀγαπήσατε»<sup>35</sup>.

«'Ανοίξατε πύλας, εἰσελθέτώ λαός φυλάσσων δικαιοσύνην καί φυλάσσων ἀλήθειαν, ἀντιλαμβανόμενος ἀληθείας καί φυλάσσων εἰρήνην ὅτι ἐπί σοί ἐλπίδι ἤλπισαν, Κύριε, ἕως τοῦ αἰῶνος, ὁ Θεός ὁ μέγας, ὁ αἰώνιος, ὅς ταπεινώσας κατήγαγες τούς ἐνοικοῦντας ἐν ὑψηλοῖς»<sup>36</sup>.

«Βοήσονται οι ενοικούντες έν αὐτῆ, ποιήσωμεν εἰρήνην αὐτῷ, ποιήσωμεν εἰρήνην»<sup>37</sup>. Ἡ κοινωνική εἰρήνη εἴναι ἀποτέλεσμα τῆς πιστῆς ἐφαρμο-

'Η κοινωνική εἰρήνη εἶναι ἀποτέλεσμα τῆς πιστῆς ἐφαρμογῆς τοῦ Νόμου τοῦ Θεοῦ, ὁσάκις δ' ὁ λαός ἀπομακρύνηται τῆς ἀληθινῆς θρησκείας, ἐμπλέκεται εἰς ἐξοντωτικούς πολέμους, ἐν ὡ ἀντιθέτως διά τῆς τηρήσεως τοῦ Νόμοὑ καί τῶν ἐντολῶν τοῦ Θεοῦ προάγεται εἰς ἔργα ἀγαθά καί εὐδοκιμεῖ.

«Καί πάντας τούς υίούς σου διδακτούς Θεοῦ καί ἐν πολλῆ εἰρήνη τά τέκνα σου»<sup>38</sup>.

«Καί γνώσονται οἱ πλανώμενοι τῷ πνεύματι σύνεσιν, οἱ δέ γογγύζοντες μαθήσονται ὑπακούειν, καί αἰ γλῶσσαι αἱ ψελλί-



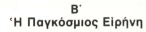
'Η 'Εσθήρ μεσολαβεῖ γιά τό λαό της στόν 'Αχασβερώς. (Λονδίνο, Βρετανική Βιβλιοθήκη)



Οί τρεῖς Ἐβραῖοι μπροστά στόν Ναβουχοδονόσωρα μέσα στήν Κάμινο. (Λονδίνο, Βρετανική Βιβλιοθήκη)

ζουσαι μαθήσονται λαλεϊν εἰρήνη»<sup>39</sup>. Αἱ ἰδέαι αὐται τῶν Προφητῶν περί τῆς εἰρήνη ἀποτελοῦν τό εὐαγγέλιον τῆς αἰωνίου εἰρήνης οὺ μόνον διά τό Ἱσραήλ, ἀλλα καί διά πάντα τά ἕθνη τῆς γῆς. Ἡ λύτρωσις ἐκ τῆς σοβούσης ἐν αὐτοῖς πνευματικῆς καί ήθικῆς κρίσεως είναι δυνατή μόνον διά

αὐτοῖς πνευματικῆς καί ἡθικῆς κρίσεως εἶναι δυνατή μόνον διά τῆς ἀναζωογονήσεως τῶν θρησκευτικῶν καί ἡθικῶν ἀξιῶν<sup>40</sup>. Ἐφ' ἐξῆς παρατίθενται αί περί διεθνοῦς ἤ παγκοσμίου εἰρήνης ἰδέαι τῶν Προφητῶν τοῦ Ἰσραήλ.



Ο ί Προφῆται ἐν τοῖς βιβλίοις αὐτῶν ποιοῦνται λόγον ἐκτός τῆς κοινωνικῆς εἰρήνης καί περί τῆς παγκοσμίου ἤ διεθνοῦς τοιαὐτης. Ἐκ τῶν προφητικῶν αὐτῶν λόγων διαφαίνεται ὅτι προϋπόθεσις ταὐτης εἶναι ἡ κοινωνική εἰρήνη. Καί ναί μέν ὡς ἐπί τό πλεῖστον ἐνδιαφέρονται διά τήν ἐλευσιν τῆς εἰρήνης παρά τῷ Ἱσραηλιτικῷ λαῷ, πλήν οὐδόλως παραλείπουν τήν ἐπέκτασιν ταὐτης καί ἐν ἄλλοις ἕθνεσιν. Ἡ θεοκρατική πάλιν ἀντίληψις ἀποτελεῖ τήν ἀφετηρίαν τῶν ὅσων bῦτοι προφητεύουν περί αὐτῆς. Ἡ παντοδυναμία τοῦ Θεοῦ ἐπεκτείνεται ἐφ' ὅλων τῶν ἐθνῶν, ἡ δἑ δικαιοσύνη Αὐτοῦ ἀμοίως κρίνει τάς πράξεις πάντων τῶν ἀνθρώπων τῆς Υῆς.

«Αῦτη ἡ βουλή, ἡν βεβούλευταὶ Κύριος ἐπί τἡν ὅλην οἰκουμένην, καί αῦτη ἡ χείρ ἡ ὑψηλή ἐπί πάντα τά ἔθνη' ἄ γάρ ὁ Θεός ὁ ἄγιος βεβούλευται, τίς διασκεδάσει; καί τήν χεῖρα αὐτοῦ τὴν ὑψηλήν τίς ἀποστρέψει;»<sup>41</sup>. Τά ἔθνη τά μή δεχόμενα τόν Νόμον τοῦ Θεοῦ καί μή πιστεύ-

Τά ξθνη τά μή δεχόμενα τόν Νόμον τοῦ Θεοῦ καί μή πιστεύοντα εἰς τόν ἀληθινόν Θεόν, θά καταστραφοῦν καί θά ἐξαλειφθοῦν ἀπό προσώπου τῆς γῆς. Αἱ ἀμαρτίαι αὐτῶν ἐπληθύνθησαν, αἱ ἔριδες, διαμάχαι καί πόλεμοι ηὐξήθηκαν καἱ ἐπεκράτησαν ἐν αὐτοῖς, aἱ ἀδικίαι καί οἱ φόνοι ἐπλήρωσαν τάς κοινωνίας αὐτῶν, διό ἡ ὀργή τοῦ Θεοῦ θά ἐκσπάσῃ ἐναντίον αὐτῶν.

«Οὐαί πλῆθος ἐθνῶν πολλῶν ὡς θάλασσα κυμαίνουσα οῦτω παραχθήσεσθε, καί νῶτος ἐθνῶν πολλῶν ὡς ὕδωρ ἡχήσει ὡς ῦδωρ πολύ ἐθνη πολλά, ὡς ῦδατος πολλοῦ βία καταφερομένου καί ἀποσκορακιεῖ αὐτόν καί πόρρω αὐτόν διώξεται ὡς χνοῦν ἀχύρου λικμώντων ἀπέναντι ἀνέμου καί ὡς κονιορτόν τροχοῦ καταιγίς φέρουσα»<sup>42</sup>.

Μετά παρρησίας και σθένους προλέγουν τάς όλεθρίους έκβάσεις τῶν μαχῶν πρός ἕξαρσιν τοῦ μεγάλου ἰδεώδους τῆς εἰρήνης, τῆς ὁποίας ἀπόλυτον ἀνάγκην ἔχουν τά ἕθνη τῆς Υῆς-Αῦτη οὐδόλως ἑξασφαλίζεται διά τῶν ἑξοπλισμῶν καί τῶν πο-

λέμων, ἐφ' ὅσον ἀνωτέρα πάσης πολεμικῆς ὑλικῆς δυνάμεως είναι ἡ αἰώνιος καί ἀκατάλυτος δύναμις τοῦ Θεοῦ, τοῦ δημιουργήσαντος τόν κόσμον ὅλον καί προνοοοῦντος δι' αὐτόν. Ἐντεῦθεν προφητεύουν ἐρημώσεις πόλεων, ἐξαφανίσεις ἐθνῶν ἔνεκα τῶν ἀνομιῶν αὐτῶν.

«'Ιδού Κύριος καταφθείρει τήν οἰκουμένην καί ἐρημώσει αὐτήν καί ἀνακαλύψει τό πρόσωπον αὐτῆς καί διασπερεῖ τούς ἐνοικοῦντας ἐν αὐτῆ' καί ἔσται ὁ λαός ὡς ὁ ἱερεύς καί ὁ παίς ὡς ὁ κύριος καί ἡ θεράπαινα ὡς ἡ κυρία' ἔσται ὁ ἀγοράζων ὡς ὁ ຫωλῶν, ὁ δανείζων ὡς ὁ δανειζόμενος καί ὁ ἀφείλων ὡς ὡ ἡ φείλει' φθορῷ φθαρήσεται ἡ γῆ, καί προνομῷ προνομευθήσεται ἡ γῆ' τό γάρ στόμα Κυρίου ἐλάλησε ταῦτα' ἐπένθησεν ἡ γῆ, καί ἐφθάρη ἡ οἰκουμένη, ἐπένθησαν οἱ ὑψηλοί τῆς γῆς, ἡ δέ γῆ ἡνόμησε διά τούς κατοικοῦντας αὐτήν, διότι παρήλθοσαν τόν νόμον καί ἤλλαξαν τά προστάγματα, διαθήκην αἰώνιον»<sup>43</sup>.

«Καί καταλειφθήσονται πόλεις ἕρημοι, καί οἶκοι ἐγκατελελειμμένοι ἀπολοῦνται, ταῦτα πάντα ἕσται ἐν τῆ γῆ ἐν μέσω τῶν ἐθνῶν, ὄν τρόπον ἐάν τις καλαμήσηται ἐλαίαν, οὕτως καλαμήσονται αὐτούς»<sup>44</sup>.

Η σωτήριος νίκη καί μόνιμος ἀσφάλεια καί εἰρήνευσις συντελεῖται μόνον διά τῆς προσεγγίσεως πρός τόν ἀληθινόν Θεόν, οὐχί δέ διά τῆς πολυθεῖας καί τῆς ἀπιστίας. Ὁ Γιαχβέ είναι παντοδύναμος Θεός, ἰσχυρός λίαν, συντρίβων τούς ἀσεβεῖς καί ἀδίκους. Ώς ὑπευθύνους τῶν διεξαγομένων πολέμων θεώροῦν οἱ Προφῆται τούς ἀρχοντας τῶν ἐθνῶν, διό καί τάς θείας βουλάς ἑξαγγέλλουν πρωτίστως εἰς αὐτούς. Ἄρχοντες ἐπιθυμοῦντες τάς αἰματοχυσίας καί τούς πολέμους είναι ἀνάξιοι, ὅπως διευθύνουν τάς τύχας τῶν ἐθνῶν. Ἔνεκα τούτου οὐδέποτε ἑδίστασαν νά προείπουν ὁποῖον οἰκτρόν τέλος ἀναμένει τούς ἀνόμους καί ἀναξίους ἀρχοντας, πολλοί τῶν ὁποίων φυ-

«Καί ὁ ἄρχων ἐν μέσω αὐτῶν ἐπ' ὥμων ἀρθήσεται καί κεκρυμμένος ἑξελεύσεται διά τοῦ τοίχου, καί διορύξει τοῦ ἑξελθεῖν αὐτόν δι' αὐτοῦ' τό πρόσωπον αὐτοῦ συγκαλύψει, ὅπως μή ὁραθῃ ὀφθαλμω, καί αὐτός τήν γῆν οὐκ ὄψεται' καί ἐκπετάσω τό δίκτυόν μου ἐπ' αὐτόν, καί συλληφθήσεται ἐν τῆ περιοχῆ μου, καί ἄξω αὐτόν εἰς Βαβυλῶνα εἰς γήν Χαλδαίων, καί κατ' αὐτήν οὐκ ὄψεται καί ἐκεῖ τελευτήσει' καί πάντας τούς κύκλω αὐτοῦ διασπερῶ εἰς πάντα ἄνεμον καί ρομφαίαν ἐκκενώσω ὀπίσω αὐτῶν' καί γνώσονται διότι ἐγώ Κύριος ἐν τῷ διασκορπίσαι μέ αὐτούς ἐν ταῖς χώραις»<sup>45</sup>.

Είναι ἀναπόφευκτος, κατά τούς Προφήτας, ή τιμωρία τῶν ἀρχόντων, οἴτινες ἐνσπείροντες τό μῖσος καί τήν διχόνοιαν, προκαλοῦν τάς ἀλληλοεξοντώσεις καί τούς πολέμους.

«<sup>7</sup>Ω οί ποιμένες οί διασκορπίζοντες καί ἀπολύοντες τά πρόβατα τῆς νομῆς μου»<sup>46</sup>.

Πρός τούτοις ἑξαίρεται ὑπό τῶν Προφητῶν, ὡς μεγάλη εὐτυχία ἡ ἐν εἰρήνῃ ἀπόλαυσις τῶν ἀγαθῶν τῆς Υῆς<sup>47</sup>. Ἡ κατάπαυσις τῶν πολένων τότε μόνον θά ἐπακολουθήσῃ, ὅταν εὕρῃ ἀπήχησιν ὁ λόγος «καί νῦν βελτίους ποιήσατε τάς ὁδούς ὑμῶν καί τά ἑργα ὑμῶν»<sup>48</sup>.

«Καί δώσω τούς ἄρχοντές σου ἐν εἰρήνῃ καί τούς ἐπισκόπους σου ἐν δικαιοσύνῃ»49.

Κατά συνέπειαν, αί οἰκονομικαί καί ἐμπορικαί σχέσεις τῶν κρατῶν, τά σύμφωνα φιλίας καί αι μεταξύ αὐτῶν συμβάσεις δέον νά στηρίζωνται ἐπί τῆς ἀρχῆς ταύτης. Ἡ διεθνής εἰρήνη, ὡς καί ἀλλαχοῦ, ἀναφέρομεν, ἐπέρχεται, ὅταν οἱ λαοί εἰρηνεύωσι μεταξύ των καί αι έσωτερικαί και έξωτερικαί αὐτῶν σχέσεις καί διαφοραί ρυθμίζονται βάσει τῶν ἀρχῶν τοῦ δικαίου καί τῆς ἀγάπης. Έπομένως καί ή παγκόσμιος εἰρήνη εἶναι καρπός τῆς ἰδιαιτέρας ένός έκάστου έθνους ήσυχίας, τάξεως καί γαλήνης. Είδικώτερον δέ ή άρχή τῆς δικαιοσύνης, ή στήριξις τῶν ἀδυνάτων καί τῶν πτωχῶν, ἡ ὑπεράσπισις τῶν ἀδικουμένων, ἡ ἀπονομή τοῦ δικαίου εἰς πάσας τάς κοινωνικάς τάξεις, ἡ ρύθμισις τοῦ ίδιωτικού καί κοινωνικού βίου τών πολιτών, ή άγαθή πρόθεσις πρός τούς όμόρους λαούς καί ό σεβασμός τής περιουσίας καί τῶν δικαιωμάτων αὐτῶν, είναι ἀρχαί στενωτάτην σχέσιν ἔχουσαι πρός τό ίδεῶδες τῆς καθολικῆς εἰρήνης, πραγματοποιούμεναι μόνον ἐφ' δοσον οἱ λαοί πορεύονται συμφώνως πρός τό θέλημα καί τόν Νόμον του Θεου»

## Ο Πρόεδρος της Αὐστρίας τίμησε τά ἐγκαίνια ἑβραϊκοῦ Γυμνασίου

ΒΙΕΝΝΗ: Τή Δευτέρα 19 Νοεμβρίου 1984 ἐγκαινιάσθηκε στή Βιέννη τό πρῶτο Ἐβραϊκό γυμνάσιο τῆς μεταπολεμικῆς περιόδου μέ τήν ἐπωνυμία «Σχολή Τσβή Πέρεζ Χάγιες». Στό Γυμνάσιο αὐτό φοιτοῦν 150 μαθητές καί στεγάζεται σέ ἕνα ἐπιβλητικό κτίριο, ὅπου ἄλλοτε στεγάζονταν κοινοτικές ὑπηρεσίες. Ἀπό τό κτίριο αὐτό ἐκτοπίσθηκαν κατά τή διάρκεια τοῦ 1941 - 44 χιλιάδες Ἐβραῖοι τῆς Αὐστρίας μέ προορισμό τά στρατόπεδα τοῦ θανάτου.

Στήν τελετή τῶν ἐγκαινίων παρευρέθηκαν ὁ Πρόεδρος τῆς Αὐστριακῆς Δημοκρατίας κ. Ροῦντολφ Κιρσλάγκερ, ὁ ὑπουργός Ἐξωτερικῶν καί πρώην Δήμαρχος τῆς Βιέννης κ. Λέοπολντ Γκράτζ, ὁ Ἰσραηλινός ὑπουργός ἄνευ χαρτοφυλακίου ὅρ. Γιόσεφ Μπούργκ, ὁ πρέσβης τοῦ Ἰσραήλ στή Βιέννη κ. Μάικλ Ἐλιτσούρ, \_\_o ἀντιπρόεδρος τοῦ Παγκόσμιου Ἐβραϊκοῦ Συνεδρίου Ραββῖνος Ἄρθουρ Χέρτζμπεργκ, ὁ ὅρ. Ἰσραἑλ Σίνγκερ Ἐκτελεστικός Διευθυντής τοῦ Π.Ε.Σ., ἡ ἡγεσία τοῦ Αὐστριακοῦ Ἑβραϊσμοῦ καί πλῆθος κόσμου.

Τά ἐγκαίνια τοῦ Γυμνασίου συνέπεσαν μέ μιά σειρά ἐκδηλώσεων τῆς 'Εβραϊκῆς Κοινότητος Βιέννης, ὅπου τό παρελθόν συναντᾶ τό παρόν καί τό μέλλον. Στίς ἐκδηλώσεις συμπεριλαμβάνοντο ἕνα κινηματογραφικό φεστιβάλ μέ ταινίες ἑβραϊκοῦ περιεχομένου, ἕκθεση φωτογραφιῶν καί προβολή σλάῖτς ἀπό τή ζωή τῶν 'Εβραίων τῆς Βιέννης τῆς προπολεμικῆς περιόδου καί τόν Εὐρωπαϊκό 'Εβραϊσμό, πού διοργανώθηκε μέ τή βοήθεια τοῦ 'Ινστιτούτου 'Εβραϊκῶν ὑποθέσεων τοῦ Λονδίνου, ἀκαδημαϊκό συμπόσιο μέ θέμα: «Οι 'Εβραϊοι κατά τή βασιλεία τῶν 'Αψβούργων ἀπό τό 1915 ἕως τό 1945». Σέ ἀλλη εἰδική ἐκδήλωση στό Δημαρχεῖο τῆς Βιέννης μέ θέμα: «Ἡ Νύχτα τῶν Κρυστάλλων», ἐπίσημος προσκεκλημένος καί ὁμιλητής ἦταν ὁ Δήμαρχος τῆς Νέας 'Υόρκης κ. ἕντ Κόχ. Σκοπός ὄλων αὐτῶν τῶν ἐκδηλώσεων ἤταν νά τονισθεῖ ἡ συνεχής παρουσία τῶν Ἐβραίων στήν Αὐστριακή πρωτεύουσα καί ἡ προσφορά τους στήν πολιτιστική ζωή τῆς πόλεως, καθώς καί τό τίμημα πού κατέβαλαν κατά τήν περίοδο τοῦ Ναζισμοῦ.

Ο ύπουργός Ἐξωτερικῶν κ. Λεόπολντ Γκράτζ δήλωσε ὅτι, «ἡ Βιέννη, ὅπως τήν γνωρίζουμε σήμερα, δέν θά ὑπῆρχε χωρίς τήν προσφορά τοῦ Βιεννέζικου Ἐβραϊσμοῦ στόν πολιτισμό, τίς ἐπιστῆμες, τήν ἀρχιτέκτονική... Οἱ Βιεννέζοι πρέπει νά γνωρίζουν ὅτι πολλά ἀπό τά στοιχεῖα ἐκεῖνα γιά τά ὁποῖα αἰσθάνονται ὑπερήφανοι, ὁφείλονται στήν ἐπίδραση τῶν Βιεννέζων Ἐβραίων».

Σέ δηλώσεις του πρός τόν ἀνταποκριτή τῆς ἐφημερίδας «Τζούῖς Κρόνικαλ» ὁ κ. Λ. Γκράτζ ἐπανεβεβαίωσε τήν παραδοσιακή θέση τῆς Αὐστριακῆς Μεσανατολικῆς πολιτικῆς ὅτι, ὅπως τό Ἱσραήλ ἔχει ἀπόλυτο δικαίωμα νά ὑπάρχει μέσα σέ ἀσφαλῆ καί ἀνεγνωρισμένα σύνορα, ἕτσι καί οἱ Παλαιστίνιοι ἔχουν δικαίωμα στήν αὐτοδιάθεση.

Σέ ἐρώτηση ἀναφορικά μέ τό ρόλο καί τήν πολιτική τοῦ πρώην Αὐστριακοῦ καγκελλαρίου δρ. Μπροῦνο Κράϊσκυ, ὁ κ. Λ. Γκράτζ είπε: «Δέν ἐπιθυμῶ νά ἐπεισέλθω σέ λεπτομέρειες, καθόσον ἀσχολεῖται ἀκόμη μέ διάφορες ὑποθέσεις. Θά μποροῦσα, ὅμως, νά πῶ ὅτι ὁ ἴδιος συνέβαλε, ὅσο κανένας ἀλλος, στή μετανάστευση πολλῶν Ἐβραίων ἀπό τή Σοβιετική Ἐνωση καί ἄλλες χῶρες. «Σέ ὅτι ἀφορᾶ τήν Αὐστρία — πρόσθεσε — θά συνεχίσουμε νά ἀποτελοῦμε τήν πρώτη χώρα φιλοξενίας τῶν Ἐβραίων πού μεταναστεύουν ἀπό τή Σοβιετική Ἔν ωση».

(«Τζούϊς Κρόνικαλ» — 23.11.1984)

#### ΒΙΒΛΙΟΓΡΑΦΙΑ

θνῶν Ύποθέσεων. Ἀθηναι 1934.

1. Ἐπεξεργασία τῆς ἐν τῶ μαθήματι τῆς Παλαιᾶς Διαθήκης νε-Κ. Εύσταθιάδου, Διεθνές Δίκαιον Α', Β' 'Αθήναι 1963 καί Γ'. νομένης ἐν ἔτει 1933 φροντιστηριακῆς ἡμῶν μελέτης τῆ ὁδηγία Λ' 1971 τοῦ ἀειμνήστου καί λίαν θεοσεβοῦς καθηγητοῦ ἡμῶν Παναγιώ-4. 'Ho. 5, 25 - 26. του Μπρατσιώτου. Αὕτη δημοσιεύεται, ώς εὕγνωμον τρισάγιον 5. <sup>°</sup>Ωσ. 4, 1 - 4. 6. <sup>°</sup>Ωσ. 4, 11 - 12. 5, 7. 9, 1 - 8. είς μνήμην τῆς μακαριστῆς αὐτοῦ ψυχῆς (+ 1983). 'Αναδημοσιεύεται ἀπό τό ἐκκλησιαστικό περιοδικό σύγγραμμα Νέα Σιο-νία, τ. Α - ΙΒ΄ 1983, τοῦ Ἱεροῦ Κοινοῦ τοῦ Παναγίου Τάφου. 7. 'Ωσ. 10, 12 - 13. 8. 'Hσ. 9, 16 - 18 'Iεζ. 5, 6. 8, 9. 10, 11. 7, 3 - 10. 2. Πύθιον. 8,1 — 'Απόσπ. ΙΙΙ, Βλ. Σωκράτους Κουγέα. Τό κήρυγ-9. 'leζ. 5, 7 - 9. μα τῶν εἰρηνικῶν ἰδεῶν εἰς τήν 'Αρχαίαν 'Ελλάδα. 'Εν τῶ τεύ-10. 'Ιεζ. 3, 18 - 19. χει «Έλληνικόν Ίνστιτοῦτον Διεθνῶν Υποθέσεων» Chester D. Pugsley: Ἀθῆναι 1933, σελ. 34 ἑ. Τοῦ Αὐτοῦ, Ἡ Ιδέα τῆς Κοινων νίας τῶν Ἐθνῶν παρά τοῖς ¨Ελλησιν. Ἀθῆναι 1928. 11. 'Ho. 10, 6. 12. 'Ho. 48, 18. 13. 'Iep. 5, 6. Naoúµ 3, 4. 3. **Βιβλιογραφία:** Παναγιώτου Ι. Μπρατσιώτου, Εἰσαγωγή εἰς τήν Παλαιάν Διαθήκην. Ἐν Ἀθήναις 1938. Τοῦ Αὐτοῦ, Ἡσαῖας. Ἐν Θρησκευτικῆ καί Ἀθικῆ Ἐγκυκλοπαιδεία. 6ος τόμος. Ἀθῆ-14. Ναούμ 3, 1 - 3. 15. Μιχ. 1, 2 - 5. 16. Ho. 29, 13. 14, 26 - 27. 1, 15 - 16. ναι 1965, σελ. 73 - 76. Του Αυτου, Έρμηνεία του Ήσαΐου. Άθη-17. Mix. 3, 1 - 4. ναι 1956. Τοῦ Αὐτοῦ, Τό κοινωνικόν περιεχόμενον τῆς Παλαιᾶς 18. 'Au. 2. 4 - 5. Διαθήκης 'Αθήναι 1953, Τοῦ Αὐτοῦ, 'Ο 'Ιησοῦς Χριστός ἤτο Σο-σιαλιστής; 'Αθήναι 1925. 19. 'Ho. 59, 8. ' 20. 'Ho. 3, 14 - 15. Βασιλείου Βέλλα, Θρησκευτικαί Προσωπικότητες τῆς Πα-21. 'Ho. 3, 18 - 26. λαιάς Διαθήκης. β' ἕκδοσις, τόμοι 2. 'Αθηναι 1957 - 1963. Τοῦ 22. 'Ho. 3, 16 - 17. Αὐτοῦ, Θεός καί Ἱστορία ἐν τῆ Ἰσραηλιτικῆ Θρησκεία. Ἀθῆναι 1934. Τοῦ Αὐτοῦ, Ἐβραϊκή Ἀρχαιολογία. Ἀθῆναι, 1980. 23. Σοφ. 3, 1 - 6. 24. ἰεζ. 28, 23. Λεωνίδου Φιλιππίδου, Ίστορία τῆς Θρησκείας τοῦ ἀρχαίου Ίσραήλ. Ἐν Ἀθήναις 1938, σελ. 296 - 391. Τοῦ Αὐτοῦ. Ἱστορία 25. 'lɛp. 15, 5 - 7. 26. 'Ho. 45, 7 - 8. 27. 'Ho. 26, 12 - 13. τῆς ἐποχῆς τῆς Καινῆς Διαθήκης, ἐξ ἀπόψεως παγκοσμίου καί πανθρησκειακής, Άθηναι 1958. Παναγιώτου Τρεμπέλα, Ύπόμνημα εἰς τόν Προφήτην Ήσαΐαν. Ἀθήναι 1968. Τοῦ Αὐτοῦ. Ὁ Ἰησοῦς ὁ ἀπό Ναζαρέτ. Ἀ-28. Naoúµ 2, 1. 29. 'Ho. 52, 6 - 7. 30. Βαρούχ 3, 9 - 15. θηναι 1928. 31. 'Iep. 36, 7. **Ιεροθέου Μητροπούλου,** Μητροπολίτου Πατρῶν. Έρμηνεία 32. 'IEp. 40, 6 - 7. είς τόν 'Ησαΐαν 1884. 33. Zax. 8, 7. 34. Zax. 8, 16 - 17. 35. Zax. 8, 19. Αρχιμ. Ίωήλ Γιαννακοπούλου, ή Παλαιά Διαθήκη κατά τούς Ο'. Τόμος 18. Ό Προφήτης Ήσαΐας, Θεσσαλονίκη 1970. Γρηγορίου Παπαμιχαήλ, Ό Ἰησοῦς Χριστός ὡς ἱστορικόν 36. 'Ho. 26, 2 - 5. πρόσωπον. Ἀθῆναι 1954. Υμίλκα Ἀλιβιζάτου, Ἀφοπλισμός καί Χριστιανισμός. Ἐν 37. 'Ho. 27, 5. 38. 'Ho. 54, 13. Chester Pugsley. Έλληνικόν Ίνστιτοῦτον Διεθνῶν Ύποθέσε-ων. Περίοδος Β΄, 1933 - 34. ἈΘῆναι 1934, σελ. 13. Τοῦ Αὐτοῦ, Αί 39. 'Ho. 29, 24. 40. Λ. Φιλιππίδου, Διδάγματα ἐπί τῆς σημερινῆς κρίσεως. «Θεοσύγχρονοι εἰρηνιστικαί τάσεις καί τά ἐν Στοκχόλμη συνέδρια. λονία», 'Αθήναι 1934, τόμ. 12, σελ. 48 - 50 καί 116 - 124. 41. 'Ho. 14, 26 - 27. 42. 'Ho. 17, 12 - 13. 'Αθήναι 1928. Χρήστου 'Ανδρούτσου, Σύστημα 'Ηθικής. 'Αθήναι 1925. Δημ. Μπαλάνου, Η άνάγκη της συνεργασίας των Ἐκκλη-43. 'Ho. 24, 1 - 5. 44. 'Ho. 24, 12 - 13. σιών. 'Αθηναι 1932. 45. 'Ιεζ. 12, 12 - 15. Πέτρου 'Αντωνέσκου, 'Ο Χριστιανισμός καί τά Σοσιαλιστικά 46. 'lɛp. 23, 1. Συστήματα. 'Αθηναι 1934. Εύαγγέλου Θεοδώρου, Εἰρήνη. Ἐν Θρησκευτική καί Ἡθική 47. Ήσ. 1, 19. Ζαχ. 8, 12. 3, 10. Ίεζ. 38, 11. Μιχ. 4, 9. Ήσ. 32, 17 -Έγκυκλοπαιδεία. Άθῆναι 1964, 5ος τόμος, σελ. 440 - 444. Νικολάου Λούβαρι, Ίδέα καί Θρησκευτικά ἐλατήρια τῆς αἰω-18 48. 'IEp. 33, 13. 18, 7 - 9, 17, 5 - 7. νίου εἰρήνης, Chester Pugsley. Ἐλληνικόν Ἰνστιτοῦτον Διε-49. 'Ho. 60, 17.



Ο 'Ααρών ἀνάβει τήν Μενορά, (Λονδίνο Βρετανική Βιβλιοθήκη).

# 'Η 'Εβραϊκή Πολιτιστική Κληρονομιά

Η συνδρομή τῆς Ἐλλάδος, τῆς Ρώμης καί τοῦ Ἰσραήλ στόν δυτικό πολιτισμό Εβραϊκή ίστορία διαιρεῖται σέ δύο σχεδόν ἴσες περιόδους, ή διαχωριστική γραμμή τῶν ὁποίων εἴτε ἕνας υἰοθετήσει τή θεολογική εἴτε τήν πολιτική ἄποψη, περνάει ἀπό τήν ἐποχή τοῦ 'Ιησοῦ ἀπό τή Ναζαρέτ ἤ τήν καταστροφή τῆς 'Ιερουσαλήμ ἀπό τούς Ρωμαίους, κάπου τριάντα χρόνια μετά τό θάνατό του. Κατά τήν πρώτη περίοδο πού ἀντιστοιχεῖ, περίπου, μέ τούς 19 αἰῶνες τῆς προχριστιανικῆς ἐποχῆς, οἱ 'Εβραῖοι — ἤμᾶλλον οἱ 'Ισραηλίτες, ὅπως συνηθέστερα ἀποκαλοῦνται κατά τό μεγαλύτερο διάστημα τῆς περίδου αὐτῆς — ἀποτελοῦσαν μιά ἀπό τίς πολλές ὅσο καί μικρές ἐθνότητες τοῦ χώρου τῆς 'Εγγύς 'Ανατολῆς. Διακρίνοντο ἀπό τούς λοιπούς γειτονικούς λαούς πρωτίστως γιά τά θρησκευτικά τους πιστεύω καί τήν ἀνωτερότητα τοῦ ἡθικοῦ τους κώδικα. Κατά τή μεταγενέστερη περίοδο, πού ἀντιστοιχεῖ περίπου μέ τούς 19 αἰῶνες τῆς χριστιανικῆς ἐποχῆς, ὑ πρέχοι στοις κόδες τίς ἡπείρους καί σέ δλες τίς χῶρες, παραμένοντας πιστοί στό δικό τους θρησκευτικό σύστημα



«Κατουμπά» ἀπό τήν Senigallia τῆς Ἰταλίας (Φυλάσσεται στή Βρετανική Βιβλιοθήκη στό Λονδίνο)

καί ἀσκώντας ποικιλόμορφη ἐπιρροή σάν ἄτομα μεμονωμένα παρά σάν λαός.

Μ' αὐτή τή δεύτερη, μεταγενέστερη περίοδο θά ἀσχοληθοῦμε ἐδῶ. Ταυτόχρονα, ὅμως, θά ἀναφερθοῦμε στήν οῦτω πως ἀποκαλούμενη Ἐβραϊκή ἡ Ἰουδαϊκή πολιτιστική κληρονομιά, ἡ ὁποία ἀφοῦ υἰοθετήθηκε — ὑπό διαφοροποιημένη μορφή — ἀπό τόν Χριστιανισμό καί σήμερα τηρεῖται ἀπό τούς Ἐβραίους ὅσο καί τούς Χριστιανούς, ἔχει ἀφήσει ἀνεξίτηλη τήν ἐπίδρασή της στήν ἑξέλιξη καί τήν ἀνάπτυξη τοῦ σύγχρονου κόσμου.

'Αποτελεϊ κοινή διαπίστωση ὅτι ὁ σύγχρονος πολιτισμός ἀποτελεϊ τή σύνθεση τριῶν στοιχείων. 'Από τή Ρώμη κληρονομήσαμε τήν περί δικαίου ἀντίληψή μας καί μέχρι ἐνός σημείου τήν πολιτική. 'Από τήν 'Ελλάδα κληρονομήσαμε τή φιλοσοφία καί τίς περί αἰσθητικῆς ἀντιλήψεις μας γιά τή λογοτεχνία καί τίς ἄλλες τέχνες. Στό δέ 'Ισραήλ ὁ δυτικός κόσμος ὀφείλει τή θρησκεία καί τήν ήθική του διδασκαλία.

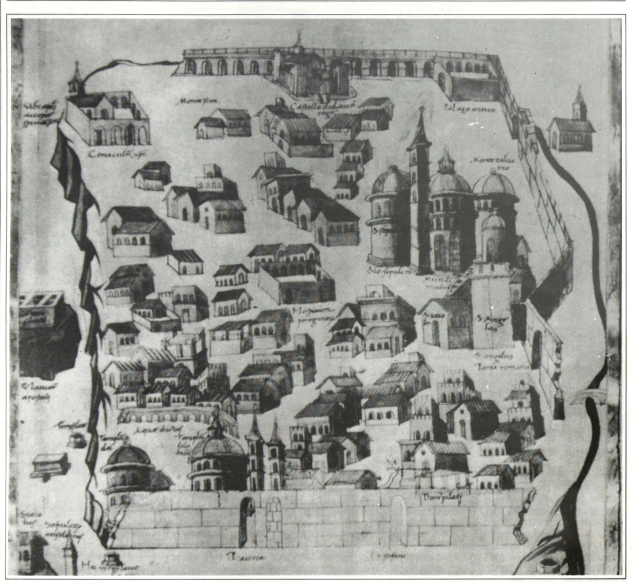
#### Τό ἰδανικό τοῦ Ἐνός Θεοῦ

βάση τῆς ἑβραϊκῆς συνεισφορᾶς στόν δυτικό πολιτισμό καί ή μεγαλύτερη προσφορά τῶν Ἐβραίων πρός τήν ἀνθρωπότητα, είναι τό ἰδανικό τῆς διδασκαλίας περί Ἐνός Θεοῦ, Δημιουργοῦ τοῦ οὑρανοῦ καί τῆς γῆς. Σύμφωνα μέ τή βιβλική ἀφήγηση ή ἀντίληψη αὐτή βαθύτατα ἑδραιωμένη ἀπό τήν ἐποχή τῶν Πατριαρχῶν, ἐπαναβεβαιώθηκε πρός τούς ἀπογόνους τους στούς πρόποδες τοῦ ὄρους Σινᾶ. Ἀπό τήν ἄλλη μεριά, κατά τήν ἀντίληψη τῆς Κριτικῆς Σχολῆς, ἡ περί Ἐνός Θεοῦ ἀντίληψη τῆς Κριτικῆς Σχολῆς, ἡ περί Ἐνός Θεοῦ ἀντίληψη τῆς κριτικῆς Σχολῆς, ἡ περί Ἐνός Θεοῦ ἀντίληψη τῆς μεταγενέστερους προφητικούς χρόνους. Ἀνεξάρτητα ποιά ἀπό τίς δύο αὐτές ἐκδοχές ἀποδεχόμαστε, ἡ ἰδἑα τοῦ Ἐνός Θεοῦ, ἡ ἰδἑα τοῦ μονοθεϊσμοῦ ἀποτελεῖ βασικό στοιχεῖο τῆς ἐν γένει ἑβραϊκῆς

συμβολῆς στήν ἑξέλιξη καί ἀνάπτυξη τοῦ σύγχρονου κό σμου. Βέβαια, κι ἄλλοι σοφοί, κυρίως "Ελληνες καί 'Ινδοί διανοούμενοι, ἔφθασαν ἐπίσης σέ παρόμοια μέ τούς 'Εβραίους συμπεράσματα. Μόνο οἱ 'Εβραῖοι, ὅμως, διακήρυξαν μέ δύναμη κι ἀποφασιστικότητα αὐτή τήν ἀλήθεια, παρέμειναν πιστοί στήν ἰδέα τοῦ μονοθεῖσμοῦ, θυσίασαν καί τή ζωή τους ἀκόμη χάριν αὐτῆς καί κατέστησαν αὐτή τό ἐπίκεντρο ὅλης τῆς ὑπάρξεώς τους. Οἱ 'Εβραῖοι σήμερα, πού παραμένουν πιστοί στή μονοθεῖστική παράδοση τῶν πατέρων τους, ἀριθμοῦν συνολικά κάπου 15 ἑκατομμύρια ἄτομα.

Μέσω τοῦ Ἰησοῦ καί τοῦ Παύλου, ὅμως, ἡ Ἑβραϊκή διδασκαλία ἐξαπλώθηκε, ὑπό κάπως διαφοροποιημένη μορφή σ' ὅλη τήν Εὐρώπη καί σέ ἄλλα μεγάλα τμήματα

#### <sup>•</sup>Η <sup>•</sup>Εβραϊκή Πολιτιστική κληρονομιά



Χάρτης τῆς Ἰερουσαλήμ ἀπό τό χειρόγραφο τῆς Γεωγραφίας τοῦ Πτολεμαίου. Φλωρεντία (τέλη 15ου αἰώνα). Φυλάσσεται στήν Ἐθνική Βιβλιοθήκη τοῦ Παρισιοῦ.

τῆς ὑφηλίου. "Εξι αἰῶνες ἀργότερα, ἡ ἰδέα τοῦ μονοθεϊσμοῦ ἐπαναβεβαιώθηκε στήν 'Αραβία ἀπό τόν Μωάμεθ καί σήμερα ἀποτελεῖ τό πιστεύω ἐκατομμυρίων Μουσουλμάνων. Ό πυρήνας ἀμφοτέρων τῶν νέων θρησκειῶν εἶναι ἡ διακήρυξη πού οἱ 'Εβραῖοι πιστεύουν ὅτι ἐξαγγέλθηκε ἀπό τόν ἴδιο τό Θεό στό ὅρος Σινᾶ καί μέ τήν ὁποία ἀρχίζει ὁ περίφημος Δεκάλογος: «'Εγώ Είμαι Κύριος ὁ Θεός σου... Μή ἔχης ἄλλους θεούς πλήν 'Ἐμοῦ». ('Ἐξ. 20:2).

Ο μονοθεϊσμός, βέβαια, περικλείει κάτι παραπάνω άπό αὐτή τή δογματική διακήρυξη τῆς θεότητας. 'Ακόμη κι ὁ πλέον φιλελεύθερος καί ἀνεξίθρησκος στοχαστής πού ἐπίμονα ἀρνεῖται τήν υἱοθέτηση ὁποιασδήποτε θεολογικῆς διδασκαλίας, ὀφείλει παρόλα αὐτά, στόν 'Ιουδαΐσμό καί τήν 'Εβραϊκή παράδοση τήν ἀπελευθέρωσή του ἀπό τά δεσμά τῆς πολυθεΐας, τῆς λατρείας τῶν ζώων καί τῶν εἰκόνων, τῶν ἀστρων καί τῶν πλανητῶν, τῶν θεοτήτων τῶν ἀρχαίων πανθέων μέ τίς ἀνθρώπινες ὀρέξεις, τίς ἐπιθυμίες καί τίς ἀδυναμίες τους. Κανένας μελετητής τῆς ἀρχαίας ἱστορίας δέν μπορεῖ νά ἀγνοήσει ὅτι ὁ πολυθεῖσμός συνεπάγετο τόν ἡθικό ὑποβιβασμό καί ξεπεσμό τοῦ ἀνθρώπου. Τουναντίον, ἡ κυριαρχική ἐπίδραση τοῦ μονοθεϊστικοῦ ἡθικοῦ κώδικα καί τοῦ βιβλικοῦ θρησκευτικοῦ συστήματος ὑπῆρξε ὡς ὁ ἀναμορφωτής καί θεμελιωτής τῆς σύγχρονης ἀνθρωπιστικῆς ἡθικῆς. Οἱ Ιδέες γιά τήν ἀξιοπρέπεια τῆς ἀνθρώπινης ζωῆς, τῆς ἱερότητας τῆς οἰκογενειακῆς ζωῆς καί τῶν συζυγικῶν σχέσεων, τοῦ ἰδανικοῦ τῆς δικαιοσύνης καί τῆς ἐλευθερίας ἀποτελοῦν, οὐσιαστικά, συνεισφορά τῆς ἑβραϊκῆς πολιτιστικῆς κληρονομιᾶς.

#### 'Η 'Εβραϊκή Πολιτιστική κληρονομιά

Τό ίδανικό τοῦ μονοθεϊσμοῦ ἄσκησε ἐπιπλέον σημαντική ἐπίδραση ἐπί τῆς σύγχρονης σκέψης, ἀκόμη καί σέ τομεῖς πού βρίσκονται μακριά ἀπό κάθε θεολογικό προβληματισμό. Συνδέουμε, συνήθως, τόν 'Ιουδαϊσμό μέ τήν ἡθική καί τείνουμε νά πιστεύουμε ὅτι μόνο σ' αὐτό τόν τομέα ἄσκησε τήν ἐπιρροή του. Αὐτό, ὅμως, είναι ἀ νακριβές. 'Ο 'Ιουδαϊσμός ἔχει σημασία καί γιά τήν ἐπιστήμη, ἀκόμη καί τούς κλάδους ἐκείνους πού θεμελιώνονται μέσα στό ἐρευνητικό ἐργαστήριο. Διότι, ἄν δεχθοῦμε ὅτι ἐπιστήμη εἶναι ἡ ἀναζήτηση τῶν νόμων λειτουργίας ἐνός φαινομένου, ἡ ἀναζήτηση τῶν κανόνων τῆς τάξης καί ἡ ἀνάπτυξη ἐνός συστήματος, ἡ ἀναζήτηση αὐτή ξεπηδάει μέσα ἀπό τήν ἀταλάντευτη πεποίθησή μας περί τοῦ ὀρθολογισμοῦ πού διέπει τό σύμπαν, μέσα στό ὁποῖο διακρίνουμε τήν ἐνεργό παρουσία τοῦ Ὑπέρτατου καί Πάνσοφου Δημιουργοῦ.

#### Η ἐπικράτηση τῆς Εἰρήνης

Μιά άλλη σημαντική προέκταση τῆς ἰδέας τῆς Ένότητας καί τῆς Μοναδικότητας τοῦ Θεοῦ εἶναι ἡ ἀντίληψη γιά τήν ἰσότητα ὅλων τῶν ἀνθρώπων. Μέσα ἀπό τήν ίδια διδασκαλία καί παράδοση ποὐ διακήρυξε τήν ἀντίληψη τοῦ Ἐκλεκτοῦ Λαοῦ, ξεπήδησε κι ἀναπτύχθηκε ἀπό τοὑς Ἐβραίους προφῆτες καί τό Ταλμούδ, ἡ ἰδέα τῆς ἀδελφότητας καί τῆς ἰσότητας ὅλων τῶν λαῶν κι ὅ Λων τῶν ἀνθρώπων. Ἡ ἰδέα αὐτή καθιστā ἀπεχθή κάθε μορφή ἀδελφοκτόνου πολέμου καί προστριβῆς ἀνάμεσα στά ἕθνη. Ὅλα τά ὄνειρα καί τά ἰδανικά γιά τήν παγκόσμια εἰρήνη, πού σήμερα συνταράσσουν τήν ἀνθρωπότητα, ξεπηδοῦν μέσα ἀπό τό περίφημο Μεσσιανικό ὅραμα τοῦ προφήτη Ἡσαῖα, ὅταν μιλᾶ γιά τήν ἐποχή ἐκείνη πού κανένας λαός δέν θά σηκώσει πλέον τά ὅπλα ἐναντίον ἑνός ἅλλου λαοῦ καί ποτἑ πλέον δέν θά διδάξουν τόν πόλεμο:

«'Έν ταῖς ἐσχάταις ἡμέραις τό ὄρος τοῦ οἴκου τοῦ Κυρίου θέλει στηριχθη ἐπί τῆς κορυφης τῶν ὀρέων καί ὑψωθη ὑπεράνω τῶν βουνῶν καί πάντα τά ἕθνη θέλουσι συρρέει εἰς αὐτό καί πολλοί λαοί θέλουσιν ὑπάγει καί εἰπεῖ: "Ελθετε καί ἄς ἀναβῶμεν εἰς τό ὅρος τοῦ Κυρίου, εἰς τόν οἶκον τοῦ Θεοῦ τοῦ 'Ιακώβ' καί θέλει διδάξει ὑμᾶς τάς ὀδούς αὐτοῦ, καί θέλομεν περιπατήσει ἐν ταῖς τρίβοις αὐτοῦ. Διότι ἐκ Σιών θέλει ἐξέλθει νόμος καί λόγος Κυρίου ἐξ 'Ιερουσαλήμ. Καί θέλει κρίνει ἀνάμεσον τῶν ἐθνῶν καί θέλει ἐλέγξει πολλούς λαούς' καί θέλουσι σφυρηλατήσει τάς μαχαίρας αὐτῶν διά ὑνία καί τάς λόγχας ἀὐτῶν διά δρέπανα· δέν θέλει σηκώσει μάχαιραν ἕθνος ἐναντίον ἕθνους, οὐδἑ θέλουσι μάθει πλέον τόν πόλεμον (2:2 - 4).



Ή καταστροφή τοῦ Ναοῦ στήν Ἱερουσαλήμ, τοῦ Nicolas Poussin (1594 — 1665).

#### <sup>•</sup>Η <sup>•</sup>Εβραϊκή Πολιτιστική κληρονομιά

#### Η ἐφαρμογή τῆς κοινωνικῆς δικαιοσύνης

Ομως ό Θεός τοῦ Ἰσραήλ εἶναι ἐπίσης Θεός τῆς δικαιοσύνης. Αὐτό τό παράφορο πάθος γιά τή δικαιοσύνη τονίζεται μέσα στή Βίβλο ἐξίσου, ὅπως καί ἡ ἰδέα τοῦ μονοθεῖσμοῦ. Ἐδῶ δέν ὑπάρχει κάποια θεότητα πού στέκεται ἀδιάφορη γιά τά προβλήματα τοῦ ἀνθρώπου καί δέν ἐπηρεάζεται ἀπό τήν κολακεία καί τή δωροδοκία. Τουναντίον, ἔχουμε ἕναν Θεό πού ἀγαπᾶ τό καλό, ἀπεχθάνεται τήν καταπίεση, ἐπιμένει στήν ἀπόδοση τῆς δικαιοσύνης καί διδάσκει τήν ἡθική.

Τά ίδανικά τῆς κοινωνικῆς δικαιοσύνης, γιά τά ὁποῖα πολλά σήμερον ἀκοῦμε, δέν ἀποτελοῦν παρά τή διατύπωση σέ σύγχρονη γλώσσα τῶν ἀρχῶν πού ἐδῶ καί πολλούς αἰῶνες διακήρυξαν ἐκεῖνοι πού πρῶτοι καθιέρωσαν τήν ἡθική καί τή δικαιοσύνη ὡς τό θεμέλιον τῆς θρησκείας.

Ύπ΄ αὐτή τήν ἕννοια ὀρθῶς ἡ Βίβλος θεωρεῖται ὡς ἕνας θεμέλιος λίθος ἐπί τοῦ ὁποίου στηρίζεται τό οἰκοδόμημα πού λέγεται σύγχρονος πολιτισμός. Βέβαια, ἕνα σημαντικό τμῆμα τῆς θρησκευτικῆς ἑπίδρασης ἀντλεῖται μέσα ἀπό τίς σελίδες τῆς Κ. Διαθήκης. Μήπως, ὅμως, καί ἡ τελευταία δέν είναι ἑβραϊκή στήν καταγωγή της; Είναι ἀδύνατο ἐδῶ ν' ἀγνοήσουμε τό οὐσιαστικά ἑβραϊκό περιεχόμενο τῶν Εὐαγγελίων. 'Ο 'Ιησοῦς ὑπῆρξε 'Εβραῖος ὅχι μόνο ὡς πρός τήν καταγωγή, ἀλλά καί σἑ ὅ,τι ἀφορᾶ τήν ἀνατροφή καί τά βασικότερα τμήματα τῆς διδασκαλίας του. Μερικά ἀπό τά περιφημότερα γνωμικά του ἀποτελοῦν ἀναπόσπαστο τμῆμα τῆς 'Ιουδαϊκῆς καί τῆς ραββινικῆς διδασκαλίας. Πολλά ἀπό αὐτά ἀποτελοῦν



μιά ἐλεύθερη ἀπόδοση κειμένων τοῦ Ταλμούδ. Ὁ «χρυσός κανόνας» του, δέν ἀποτελεῖ παρά μιά παράφραση τῆς προτροπῆς τοῦ συγχρόνου μέ τόν Ἰησοῦ μεγάλου διδασκάλου Χιλλέλ, ὁ ὁποῖος πέθανε ὅταν ὁ ἱδρυτής τοῦ Χριστιανισμοῦ ἦταν δέκα ἐτῶν περίπου. Ὁ Χιλλέλ ὑπῆρξε ἐκεῖνος πού πρῶτος διεκήρυξε τό «ὅ σύ μισεῖς ἑτέρω μή ποιήσεις». Οἱ ραββῖνοι τῆς ἑποχῆς τοῦ Ἰησοῦ ὑπῆρ ξαν ἐκεῖνοι ποὑ πρῶτος διεκήρυξε τό «ὅ σύ μισεῖς ἑτέρω μή ποιήσεις». Οἱ ραββῖνοι τῆς ἑποχῆς τοῦ Ἰησοῦ ὑπῆρξαν ἐκεῖνοι ποὑ πρῶτος διακήρυξαν ὅτι ἡ ἐντολή τῆς Πεντατεύχου «᾿Αγάπα τόν πλησίον σου ὡς σεαυτόν» (Λευ. 19:18), ἀποτελεῖ θεμελιώδη ἀρχή καί τήν οὐσία ὅλης τῆς θρησκείας.

#### Ναός: ὁ χῶρος τῆς προσευχῆς

Εξάλλου, ὅταν ὁ Χριστιανός πιστός εἰσέρχεται γιά νά προσευχηθεῖ στήν ἐκκλησία, ἤ ὅταν ὁ Μουσουλμάνος πιστός εἰσέρχεται στό τέμενος, κάνουν χρήση μιἂς ἑβραϊκῆς καινοτομίας. Κατά τούς ἀρχαίους χρόνους τό βασικό στοιχεῖο τῆς ὅημόσιας λατρείας ἤταν ἡ προσφορά θυσιῶν. Στούς Ἐβραίους ἡ μέθοδος αὐτή ἄρχισε νά περιορίζεται δραστικά μέ τή θέσπιση τῆς προσφορἂς θυσιῶν μόνο σ' ἕναν συγκεκριμένο χῶρο. Ἐκεῖνοι ποὐ δέν μποροῦσαν νά ἐπισκεφθοῦν τόν χῶρο αὐτό, ἀνέπτυξαν ἕνα καινούριο μέσο ἐπικοινωνίας μέ τόν Πλάστη, τόν θεσμό τῆς προσευχῆς. Τόν θεσμό αὐτό ἐνίσχυσαν οἰ προφῆτες μέ τήν ἀπό μέρους τους ἀποκήρυξη τῆς τυπολατρείας. ᾿Αργότερα, κατά τήν περίοδο τῆς Βαβυλωνιακῆς ἑξορίας, ὅταν ἡ Ἱερουσαλήμ κι ὁ Ναός ἤταν ἐρείπια, καταργήθηκαν οἱ θυσίες.

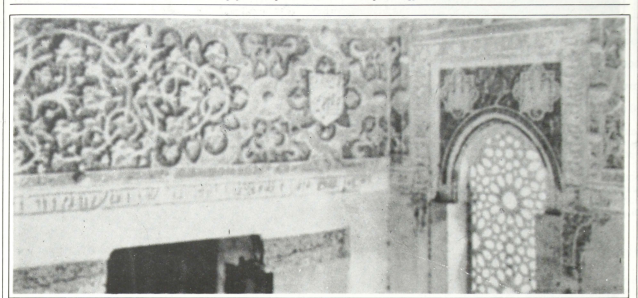
Τήν περίοδο ἐκείνη ξεκίνησε, κατά πασα πιθανότητα, ό θεσμός τῆς Μπέτ 'Ακενέσετ, Συναγωγῆς τοῦ χώρου ἤ τοῦ οἴκου συναθροίσεως τῶν πιστῶν, ὅπου ἡ ἀνάγνωση τοῦ Νόμου τοῦ Θεοῦ καί οἱ προσευχές ἀντικατέστησαν τίς θυσίες. Ἐτσι, κατά τήν περίοδο τοῦ δευτέρου Ναοῦ ὁ θεσμός τῆς συναγωγῆς ἤταν εὐρύτατα διαδεδομένος σ' ὅλο τό χῶρο τῆς Παλαιστίνης καθώς καί τά σημαντικά κέντρα τῆς ἑβραϊκῆς διασπορᾶς.

Όταν, λοιπόν, ό Χριστιανισμός, μέσω τῆς δράσης τοῦ Παύλου καί τῶν συντρόφων του, ἄρχισε νά ἐξαπλώνεται, τά πρῶτα κέντρα τῆς διακονίας τους ὑπῆρξαν οἱ ἑ βραϊκές συναγωγές. Ἡ συναγωγή δὲ ἀπετέλεσε τό πρότυπο πάνω στό ὁποῖο ἀναπτύχθηκε ἡ νέα θρησκεία. Ὅλη ἡ δομή τῆς χριστιανικῆς ἐκκλησίας ἀποτελεῖ ἀντίγραφο τῆς συναγωγῆς καί τῆς λατρείας τοῦ Ναοῦ.

#### <sup>•</sup>Η ἰσότητα ἀπέναντι τοῦ Νόμου

υνηθίζουμε νά περιορίζουμε τήν ἐπίδραση τῆς Βίβλου στόν τομέα τῆς θεολογίας καί τῆς ἡθικῆς. "Ομως, ἡ ἐπίδραση τῆς Βίβλου ἀφορā κι ἄλλους τομεῖς, ὅπως ὁ χῶρος τῆς πολιτικῆς, ὅσο παράξενο κι ἄν αὐτό ἡχεῖ. Ἡ σημασία τῆς ἑβραϊκῆς συνεισφορāς στόν τομέα τῆς πολιτικῆς καί τῆς διακυβερνήσεως μιᾶς πολιτείας ἕγκειται βέβαια, στό πνεῦμα πού ἐνέπνευσε παρά στήν ἀνάπτυξη κάποιας πολιτικῆς θεωρίας. Ώς γνωστόν, ὁ θεσμός τῆς βασιλείας στόν ἑβραϊκό λαό ἐγκαθιδρύθηκε βάσει μιᾶς πρωτόγνωρης ἀντιλήψεως γιά τόν ἀρχαῖο κόσμο. Είναι ἀποτέλεσμα μιᾶς τριμεροῦς — οὕτως εἰπεῖν — συμφωνίας· δηλαδή τοῦ λαοῦ, τοῦ βασιλιά καί τοῦ Θεοῦ. Ὁ Μωσαϊκός Νόμος καθορίζει τίς ἀρχές πού πρέπει ἀ διέπουν τόν ἰδανικό μονάρχη. Ὁ βασιλιάς ἀναγνωρίζεται ὡς ρυθμιστής καί φύλακας τοῦ πολιτεύματος καί ὅ-

#### 'Η 'Εβραϊκή Πολιτιστική κληρονομιά

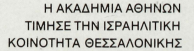


"Αποψις τοῦ ἐσωτερικοῦ τῆς συναγωγῆς Σαμουέλ Ἀλεβή Ἀμπυλάφια στό Τολέδο, χρονολογούμενη ἀπό τό 1357. Ἀργότερα, χρη σιμοποιήθηκε ώς ἐκκλησία μέ τήν ἐπωνυμία Εl Transito. Σήμερα στεγάζει τό 'Εβραϊκό Μουσεῖο.

χι ώς ύπέρτατος δεσπότης ἤ ἄρχοντας. 'Ακόμη καί ὁ βασιλιάς ύπόκειται σέ κριτική και ύποχρεουται στήν τήρηση τῶν ἐντολῶν καί τῶν κανόνων τοῦ Νόμου. Όλη ἡ ίστορία καί. ή δράση των προφητων κατά τήν ἐποχή τῆς μοναρχίας, ἀποτελεῖ ἕνα ἀμείλικτο κατηγορῶ γιά τίς ὑπερβάσεις του βασιλιά, τήν καταπάτηση των νόμων καί τήν καταπίεση του λαου. Αυτή ή άντίληψη ότι ό μονάρχης ή ό άνώτατος άρχων δέν είναι ύπεράνω του νόμου, άλλά ύπόκειται κι αύτός, ὅπως κάθε ἄλλος θνητός, στόν έλεγχο των πράξεών του, αποτέλεσε τόν πρόδρομο της συνταγματικής νομιμότητος καί τής ισότητας όλων των πολιτών ἀπέναντι στούς νόμους, μιά ἀρχή πού σήμερα άποτελεί βασική διακήρυξη κάθε εύνομούμενης καί δημοκρατικής πολιτείας.

ά παραπάνω λιγοστά παραδείγματα δέν καλύπτουν. βέβαια, τό τεράστιο κεφάλαιο της έβραϊκης συνεισφοράς στόν σύγχρονο πολιτισμό. Είναι, ὄμως, ἐνδεικτικά τῆς τεράστιας ἐπίδρασης τῆς ἑβραϊκῆς πολιτιστικῆς κληρονομιας στόν σύγχρονο κόσμο. "Αν έξαιρέσουμε άπό τόν σύγχρονο κόσμο κάθε τι πού ἕχει σχέση μέ τόν Ιουδαϊσμό καί τήν Έβραϊκή παράδοση, τότε ό κόσμος θά παρουσίαζε μιά τελείως διαφορετική εἰκόνα ἀπ' αὐτή πού έχει σήμερα. Αὐτή δέ ή εἰκόνα θά ήταν ἀπείρως φτωχότερη.

H.S.



AKAAHMIA AOHNAN TYXH, AFAOH, EADEE TH. AKAAHMIA. AOHNON ΤΗΝ ΙΣΡΑΗΛΙΤΙΚΗΝ ΚΟΙΝΟΤΗΤΑ ΘΕΣΣΑΛΟΝΙΚΗΣ TO THE AKADHMIAE XPYED METAAAID. TIMHEAL OTI ADEIAOS XOPHTHEAEA TON EN TO DANEDISTHMIO IEPOSOAYMON "OIKON THE EAAAAOE JAPYEATO MELAVOS SAMBAVOWENH EIS THN WEVELHN KAI EPEYNAN THE EAAHNIKHE APXAIOTHTOE ANEINEN DE THN TIMHN EN TH MANHFYPEI OF DOH. ETI EIKADI MHNOS DEKEMBPIOY ETOYE XINIOETOY KAI ENAKOEIOETOY KAI OF DOHKOETOY TETAPTOY Στήν πανηγυρική συνεδρίαση AND THE TOY XPIETOY FENNHEEDE τῆς 'Ακαδημίας 'Αθηνῶν πού ἕγινε στό τέλος τοῦ ἔτους, τιμήθηκε ή 'Ισραηλιτική K.A Terring Marga-Nory Κοινότητα Θεσσαλονίκης.



'Αλεξάνδρεια, πρώτη πόλις τῆς «Διασπορᾶς» τῶν 'Εβραίων. (Παλιά γκραβούρα).

# Οί Έβραῖοι

#### στούς Έλληνιστικούς χρόνους

έσα στά πλαίσια τῆς ἀπέραντης αὐτοκρατορίας, πού δημιούργησε ἡ κατάκτησις τοῦ Μεγάλου 'Αλεξάνδρου, τό ἰουδαϊκό στοιχεῖο ἔπαιξε πρωτεύοντα ρόλο στή διαμόρωση τῆς κοσμοπολίτικης φυσιογνωμίας τῶν ἑλληνιστικῶν κρατῶν. 'Από τίς κοινότητες τῆς ἑβραϊκῆς διασπορᾶς σπουδαιότερη ἤταν ἐκείνη τῆς 'Αλεξάνδρειας. Πολλά μέλη της διακρίθηκαν γιά τἡν ἑπίδοσή τους στή φιλοσοφία καί τἰς ἐπιστῆμες. 'Αλλά ἐνῶ ἡ ἀφομοίωσις τοῦ ἑβραϊκοῦ στοιχείου στήν Αἴγυπτο ἕγινε ὁμαλά, στήν Παλαιστίνη ἐπεβλήθη μέ τή βία.

Κατά τή διάρκεια τῆς 'Ελληνιστικῆς περιόδου, ό έβραϊκός λαός ὑποτάχθηκε στήν κυριαρχία τῶν 'Ελλήνων, ὅπως προηγουμένως εἶχε ὑποταχθῆ στούς Πέρσες. 'Ήταν μιά ἀρκετά παράξενη σχέσις, πού χαρακτηριζόταν ἀπό ἀμοιβαία ἕλξι, ψυχική ἐπαφή, συμφέροντα, μῖσος καί βία καί πού τελικά κατέληξε σέ αἰματηρό χωρισμό. Αὐτός ὁ δεσμός ἄρχισε μέ τήν εἴσοδο τοῦ Μεγάλου 'Αλεξάνδρου στήν 'Ιερουσαλήμ, τό 332 π.Χ. καί ἕληξε τό 140, μετά τόν λεγόμενο «ἀπελευθερωτικό πόλεμο» τῶν Μακκαβαίων. Οἱ σχέσεις τοῦ 'Ισραήλ μέ τούς "Ελληνες μποροῦν νά χαρακτηρισθοῦν σάν «μήνας τοῦ μέλιτος», στήν ἐποχή τοῦ Πτολεμαίου Β', αὐτοῦ τοῦ ἐξαίρετου μονάρχη. 'Αντίθετα, τό ὄνομα τοῦ 'Αντιόχου Δ' τοῦ ἘΕιφανοῦς, ἕμεινε καταραμένο στήν μνήμη τῶν ἘΕβραίων, ὅ πως καί τά ὀνόματα τοῦ 'Ιάσονα καί τοῦ Μενελάου, πού πρόσφεραν τίς ὑπηρεσίες τους στόν 'Αντίοχο.

'Ο 'Αντίοχος Δ' ὁ Ἐπιφανής, διαχείμαζε στήν Τύρο καί ὅχι στήν πρωτεύουσά του, τήν 'Αντιόχεια. Ἐκεῖ δέχθηκε, ὅπως κάθε χρόνο τήν ἴδια ἐποχή, τήν ἐπίσκεψη τοῦ ἰάσονα, πού εἶχε ἔλθει γιά νά τοῦ παραδώση τό ἀντίτιμο τῶν φόρων τῆς Ἱερουσαλήμ. 'Ο ἰάσων, ὀνομαζόταν στήν πραγματικότητα Ἰησοῦς, εἶχε ὅμως ἐξελληνί σει τό ὄνομά του ὅπως πολλοί κάτοικοι τῆς Ἰουδαίας. Ἡταν ἀδελφός τοῦ 'Ωνία Γ' τοῦ μεγάλου ἀρχιερέως,

#### Οι Έβραιοι στούς Έλληνιστικούς χρόνους

πού είχε ἐπωμισθῆ τά καθήκοντα τοῦ «ἐθνάρχη», δηλαδή τοῦ διοικητοῦ τῆς πόλεως.

Ο Αντίοχος κάθε άλλο παρά άντιπροσώπευε τήν έλληνική ίδιοφυία. Αὐτός ὁ βίαιος, ἄσωτος, αὐτάρεσκος καί σκληρός ἄνθρωπος, δέν ζητοῦσε νά ἐπιβληθη μέ τήν γοητεία του, ὅπως ὁ Μέγας ᾿Αλέξανδρος, ἀλλά μέ τήν τρομοκρατία πού ἀσκοῦσε. Εἶχε κακές διαθέσεις ἐναντίον τῶν Ἐβραίων τῆς Παλαιστίνης, γιατί μάντευε τήν πνευματική τους αντίσταση, πού δέν είχε συναντήσει σέ δλους τούς λαούς πού είχε ώς τώρα υποτάξει καί αποτελοῦσαν τήν ἀπέραντη αὐτοκρατορία του, ἀπό τά σύνορα της Ίνδίας ώς τήν Μεσόγειο. Οι σχέσεις του 'Αντιόχου μέ τόν 'Ωνία στάθηκαν ἀπό τήν ἀρχή δύσκολες. Ο ναός τῆς Ἱερουσαλήμ ήταν τόπος ἐχθρικός καί ἀπαγορευμένος, ὅπου κανένας ἕλληνας δέν είχε τολμήσει νά πατή-ση τό πόδι του ὥς τότε. ἕΕπειτα ὁ Ἀντίοχος, ὅπως ὅλοι έξ άλλου στήν ἐποχή του, δέν μποροῦσε νά ὑποφέρη τόν ίσχυρισμό τών Εβραίων, ότι δηλαδή μόνο ο δικός τους Θέός ήταν άληθινός, ούτε ότι θεωρούσαν όλους τούς άλλους θεούς απαίσια «είδωλα». Κυρίως όμως ήταν δύσκολο νά αποσπάση χρυσάφι από αὐτή τή χώρα, πού σύμφωνα μέ τίς διαδόσεις, ἕπρεπε νά είχε ἄφθονο.

Ο 'Ιάσων ἔφθανε πάντοτε στήν Τύρο, ἀκολουθούμενος ἀπό ἕνα ἀμάξι μέ ἰσχυρή συνοδεία, φορτωμένο μέ ἕνα κιβώτιο διπλοκλειδωμένο, πού περιεῖχε τούς φόρους ἑνός ὁλόκληρου χρόνου. Ἐκείνη τήν ἡμέρα ὁ θησαυρός μετρήθηκε καί ζυγίσθηκε κάτω ἀπό τά μάτια τοῦ ίδιου τοῦ βασιλέως. ἘΗταν περίπου 130 τάλαντα.

«Είναι λιγότερα ἀπό τόν περασμένο χρόνο», φώναξε ἄγρια ὁ ᾿Αντίοχος. «Μήπως θά πρέπει νά ἀποφασίσω νά στείλω στήν Ἰουδαία δικούς μου ἐφόρους; Νομίζω πώς ὁ ἀδελφός σου, ὁ ἘΩνίας, δέν δείχνει ἀρκετή καλή θέληση γιά τούς φόρους».

« Άς παραδεχθούμε μαλλον, πώς ό άδελφός μου ἀνή-

κει στό παρελθόν. Δέν μπορεῖ νά ἀπαλλαγῆ ἀπό τόν ἐθνικισμό του. Ἡ ἰδέα ὅτι ἀπό τόν καιρό τοῦ Ἀλεξάνδρου ὁ ὁρίζοντάς μας εὐρύνθηκε, τοῦ εῖναι ξένη».

«Στήν περίπτωση αὐτή θά πρέπει νά φύγη. Είμαι πρόθυμος νά διορίσω διοικητή ἕνα Σῦρο».

«Μήν τό κάνεις αὐτό, 'Αντίοχε. Θά ἔχωμε ἐπανάσταση».

«Ἐπανάσταση; Χαρά στό πρᾶγμα! Χίλιοι ἱππεῖς μου θά ἐπιβάλουν ἀμέσως τήν τάξη».

«Αὐτό πού ὁ ἀδελφός μου δέν μπορεῖ νά κάνη, μήπως τό κατορθώσω ἐγώ; Ὁ Ώνίας εἶναι γέρος καί κουρασμένος. Νομίζω πώς εὐχαρίστως θά δεχθη νά ἀποσυρθη στό ἑξοχικό του σπίτι».

Ο 'Αντίοχος μπῆκε στό νόημα: «Μοῦ εἶναι ἀδιάφορο ἄν τήν θέσι τοῦ κυβερνήτη τήν ἔχη ὁ 'Ωνίας ň ὁ 'Ιάσων. Έστω. Θά γίνης μέγας ἀρχιερεύς τῆς 'Ιουδαίας. Μοῦ χρειάζεται ὅμως μία ἀπόδειξις τῆς ἀφοσιώσεώς σου, μιά χειρονομία, μέ καταλαβαίνεις;»

« Έκατό τάλαντα;»

« Έκατόν πενήντα. Είσαι πλούσιος, Πλούσιοι καί οἱ φίλοι σου. Ἔπειτα ἔχεις τόν θησαυρό τοῦ Ναοῦ».

'Η συμφωνία ἕκλεισε. 'Ο 'Ιάσων γύρισε στήν 'Ιερουσαλήμ μέ τήν συνοδεία μερικῶν φρουρῶν καί ἀξιωματούχων. Τούς είχε όρίσει ὁ 'Αντίοχος, πού δέν ἤθελε νά καθυστερήση ἡ ἀντικατάστασις τοῦ 'Ωνία. Σέ λιγότερο ἀπό δεκαπέντε ἡμέρες ὁ 'Αντίοχος ἕλαβε τά ἐκατόν πενήντα τάλαντα. 'Ο 'Ωνίας παραχώρησε τήν θέση τοῦ ἐθνάρχη καί τά καθήκοντα τοῦ ἀρχιερέως στόν 'Ιάσονα. Φορώντας τήν μίτρα στό κεφάλι, ντυμένος μέ τόν χρυσοκέντητο γαλάζιο μανδύα, ὁ 'Ιάσων πρόσφερε τήν πρώτη του θυσία. 'Από τά ὕψη τοῦ φρουρίου, πού συνόρευε μέ τόν Ναό, οἱ Σῦροι στρατιῶτες παρακολουθοῦσαν ἀπό μακριά τήν τελετουργία, σχολιάζοντας τό γεγονός:



΄Ο Μέγας `Αλέξανδρος στά 'Ιεροσόλυμα, σέ μεσαιωνική γκραβούρα. Ό δεσμός τῶν Ἑβραίων μέ τοὐς Ἔλληνες βρίσκει τήν ἀρχή του στήν εἰσοδο τοῦ Μεγάλου Ἀλεξάνδρου στήν Ἱερουσαλήμ τό ἕτος 332 π.Χ. Μέ τόν Πτολεμαΐο Β`, ὁ δεσμός αὐτός γίνεται πιό στενός.

#### Οι Έβραῖοι στούς Έλληνιστικούς χρόνους

«Φαίνεται πώς είναι ό άδελφός τοῦ γέρου». «Καί πῶς δέν ἔχει περιορισμένες ἰδέες ὅπως ὁ ἘΩνίας;»

«Καλό σημάδι, δέν ἔχει γένεια».

«Βάζω στοίχημα πώς σέ λίγο θά ἀποκτήση». (Οἱ ἐξελληνισμένοι Ἰουδαῖοι δέν ξύριζαν τά γένεια τους».

'Ο 'Ιάσων, ἀφοῦ ἔγινε κύριος τοῦ Ναοῦ, ἐπισκέφθηκε τό βασίλειό του. Γιά πρώτη φορά πατοῦσε τό πόδι του στά "Αγια τῶν 'Αγίων, τό περίφημο ἱερό, πού κινοῦσε τήν περιέργεια ὅλων τῶν ξένων. Δύσκολα μποροῦσαν νά παραδεχθοῦν ὅτι ὁ ἱερός αὐτός χῶρος ἦταν ἄδειος ὅπως ἐπέμεναν νά ἰσχυρίζονται οἱ 'Εβραῖοι. Σέ τί ὅμως μποροῦσε νά χρησιμεύση ἕνα ἄδειο ἱερό; Μερικοί νόμι ζαν ὅτι στά "Αγια τῶν 'Αγίων ἦταν κλεισμένος ἕνας γάϊδαρος (συκοφαντία, πού θῦμα της ἕπεσαν οἱ Χριστιανοί).

Στήν πραγματικότητα, τό ίερό ήταν μιά μικρή τετράγωνη αίθουσα μέ πλευρές 9 μ. καί ΰψος 20 μ. Περιειχε μόνο μιά πέτρα, ἕνα είδος πλάκας ἀπό γρανίτη πού στά έβραϊκά λέγεται σετίγια: βάσις. Ἐπάνω σ' αὐτήν τήν πλάκα ἀπό γρανίτη ὁ ἀρχιερεύς τοποθετοῦσε τό θυμιατήριο τήν ἡμέρα τοῦ «Ἐξιλασμοῦ». Ἡ πέτρα αὐτή ἀντικαθιστοῦσε τήν Κιβωτό, πού είχε ἐξαφανισθῆ μέ τήν κατάληψη καί τήν λεηλασία τῆς Ἱερουσαλήμ ἀπό τόν Ναβουχοδονόσορα. Ἡ ἀλήθεια είναι, ὅτι ὁ τελευταῖος είχε πάρει τήν Κιβωτό μέ τά ἱερά σκεύη ἀπό τόν Ναό τοῦ Σολομῶντος.

Ο 'Ιάσών ὅμως δέν αἰσθάνθηκε καμιά ἰδιαίτερη συγκίνησι σέ αὐτό τόν ἱερό χῶρο. Ό ἐξελληνισμός του, εἰχε σβήσει τήν θρησκευτική του φλόγα. 'Αντίθετα, πρέπει νά ἐντυπωσιάσθηκε καί νά ἔμεινε περισσότερο στήν ὑπόγεια αίθουσα, ὅπου φυλασσόταν ὁ θησαυρός. Αὐτός θησαυρός εἰχε μεταφερθῆ στήν Βαβυλῶνα μαζί μέ τούς 'Εβραίους αἰχμαλώτους μετά τήν καταστροφή τῆς Ἱερουσαλήμ 350 χρόνια πρίν. Σέ ὅλο τό διάστημα τῆς αίχμαλωσίας τῶν 'Εβραίων, ἐβδομήντα χρόνια περίπου, διασώθηκε ὡς ἐκ θαύματος. Κανείς, ἀκόμη καί ὁ τρελός ἀντιβασιλεύς τῆς Βαβυλῶνος, Βαλτάσαρ, δέν τόλμησε νά οἰκειοποιηθῆ τό παραμικρό κύπελλο, τό παραμικρό ίερό σκεῦος. Μετά ἀπό τήν ἀπελευθέρωσή τους ἀπό τόν Κῦρο τόν βασιλέα τῶν Περσῶν, οἱ αἰχμάλωτοι βρῆκαν ἄθικτα τά ἱερά σκεύη τῆς λατρείας τους. Τό «Βιβλίο τοῦ "Εσδρα» μᾶς δίνει λεπτομερή περιγραφή τους.

Πόσα τάλαντα ἀντιπροσώπευε ὁ θησαυρός αὐτός; Πεντακόσια; Έξακόσια; Μπορεῖ καί περισσότερα. Στό φῶς τῶν πυρσῶν, τό ἀσήμι καί τό χρυσάφι ἀκτινοβολοῦσαν καί ἕβαζαν σέ πειρασμό τόν Ἰάσονα, πού ἀμφιταλαντευόταν μεταξύ τῆς ἀπληστίας του καί τοῦ φόβου τῆς ἱεροσυλίας.

« Άν χρειασθεϊ, γιά τήν ἀσφάλεια τῆς Ἱερουσαλήμ, θά πουλήσω ἀν ὀχι ὅλο τόν θησαυρό, τουλάχιστον ἕνα μέρος του. Είναι σκεύη φθαρτά. Ἡ θρησκευτική λατρεία δέν τά χρειάζεται. Ποτέ, κανένας ἱερεύς δέν τά μεταχειρίσθηκε σέ καμιά τελετή».

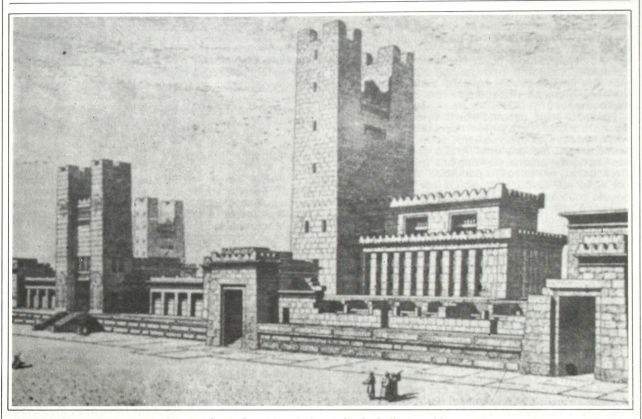
Ο 'Ιάσων είχε τούς όπαδούς του, τούς «ελληνιστάς», δηλαδή τούς έλληνόφωνους 'Ιουδαίους. Οι τελευταΐοι άποτελοῦσαν μιά φατρία στήν 'Ιερουσαλήμ, πού προερχόταν ἀπό τίς μεγάλες ἱερατικές οἰκογένειες. Μερικές ἀπό αὐτές ἦσαν ὀνομαστές, γιατί συνήθιζαν, ἀπό γενεά σέ γενεά, νά συνεργάζονται μέ τούς κατακτητάς, ὅποιοι καί ἀν ἦσαν. "Όπως ἡ οἰκογένεια τοῦ Τωβία.

Στό παρελθόν είχε καλές σχέσεις μέ τούς Βαβυλωνίους, μετά μέ τούς Πέρσες καί τέλος μέ τούς "Ελληνες (αὕριο μέ τούς Ρωμαίους). Κατά τήν διάρκεια τῆς βασιλείας τοῦ Πτολεμαίου Β', κάποιος ἀπό τήν οἰκογένεια τοῦ Τωβία, είχε ἐπικερδεῖς ἐμπορικές συναλλαγές μέ τήν Αίγυπτο. 'Ηταν ὅμως πραγματικά προικισμένος μέ ἐμπορικό δαιμόνιο, ἀλλά είχε καί ἱκανότητες ἀρχηγοῦ συμμορίας. Είχε ἀναλάβει τήν ἀρχηγία ἑνός συντάγματος ἱππικοῦ γιά νά φυλάη τά σύνορα τῆς 'Ιουδαίας (πού ὑπῆρχαν μόνο θεωρητικά. Διέσχιζε ἕφιππος τήν ἔρημο καί ἀκολουθοῦσε τά καραβάνια, πού μετέφεραν ἑμπορεύματα στήν Αίγυπτο. Τό 1920, βρέθηκε κατά τήν διάρκεια ἀνασκαφῶν στήν Υπεριορδανία, ἕνα γράμμα του πρός κάποιον Ζήνωνα, ἑμπορικό ἀντιπρόσωπο τοῦ Πτο-



Ο διωγμός τῶν Ἐβραίων ἀπό τόν ᾿Αντίοχο. Σέ ἀντίθεση μέ τόν Πτολεμαῖο Β΄, ό ᾿Αντίοχος Δ΄, βίαιος, ἅσωτος καί σκληρός, ἐφήρμοσε σκληρή πολιτική ἕναντι τῶν Ἐβραῖων. Φανατικός εἰδωλολάτρης, δέν ἤθελε νά ἀναγνωρίσει τόν ἕνα Θεό τῶν Ἑβραίων.

#### Οι εβραίοι στούς ελληνιστικούς χρόνους



Μιά ὼραία ἀναπαρουσίαση τοῦ Λαοῦ τῆς Ἱερουσαλήμ

λεμαίου. Σέ αὐτό, τοῦ ἀναγγέλλει μιά ἀποστολή ἀλόγων καί τήν ἄφιξη μιᾶς μικρῆς σκλάβας ἐπτά ἐτῶν. 'Ο Έβραῖος ἱστορικός Ἰώσηπος, σύγχρονος τοῦ αὐτοκράτορος Τίτου, περιγράφει τό ἄντρο του πού σώζεται ὥς σήμερα καί ἀποτελεῖ ἀρχαιολογικό ἀξιοθέατο. Πρόκειται γιά ἕνα φρούριο σκαμμένο στόν βράχο, μέ εἰσόδους τόσο στενές ἀνάμεσα σέ τεράστιους ὄγκους βράχων, ὥστε μέ δυσκολία νά μπορῆ νά περάση ἕνας ἄνθρωπος ἤ ἕνα ἀλογο. Τεράστιες μορφές ζώων εἶναι σκαλισμένες στόν γρανίτη. Στήν εἴσοδο τοῦ ὑπογείου αὐτοῦ φρουρίου διαβάζει κανείς τήν ἐπιγραφή: «Tolhiyya», πού σημαίνει: «'O Θεός εἶναι καλός».

Οί «θεοσεβεῖς» καί θρησκόληπτοι 'Ιουδαῖοι, πού λέγονταν «χασσιντίμ», ήσαν ἀντίπαλοι τῶν «ἐλληνιστῶν». Πρέπει ὅμως νά σημειωθῆ, ὅτι κανείς δέν ἀντιτάχθηκε στόν 'Αλέξανδρο τό 322 π.Χ. Φαίνεται ὅτι καί ἐδῶ, ἡ παράξενη γοητεία πού ἀσκοῦσε ὁ κατακτητής ἔπαιξε σημαντικό ρόλο. Διαβάζοντας τόν ἱστορικό 'Ιώσηπο, θυμᾶται κανείς τόν Βοναπάρτη στήν 'Ιταλία ὅπου κάθε του νίκη ἕμοιαζε μέ ἐρωτική κατάκτηση.

Στήν περίπτωση όμως τοῦ 'Αλεξάνδρου δέν χύθηκε αίμα ἐκείνη τήν ἡμέρα. Δυό πομπές μόνο, συναντήθηκαν στά περίχωρα τῆς 'Ιερουσαλήμ. 'Η πομπή τοῦ Μακεδόνα στρατηλάτη τριγυρισμένου ἀπό τό ἐπιτελεῖο του καί ἡ πομπή τοῦ ἀρχιερέως 'Ιαδούα ἀκολουθούμενου ἀπό τόν κλῆρο, ντυμένο στά λευκά. "Εγινε ἀνταλλαγή φιλοφρονήσεων. 'Ο 'Αλέξανδρος «ἐκλινε τό γόνυ» μπροστά στόν ἱερωμένο ἀντιπρόσωπο τοῦ μοναδικοῦ Θεοῦ, ἐνός Θεοῦ, πού, μέ τήν ἰδιότητα τῆς μοναδικότητός Του προσέγγιζε τόν Θεό τῶν φιλοσόφων. Σύμφωνα μέ αὐτή τήν ἐκδοχή, ό 'Αλέξανδρος μπῆκε στήν 'Ιερουσαλήμ, πού οἱ δρόμοι της ἤσαν στρωμένοι μέ ἄνθη, πρόσφερε θυσία στόν 'Ιεχωβᾶ, σάν ἕνδειξη φιλίας πρός τόν περιούσιο λαό καί ἐντυπωσιάσθηκε πού ὁ προφήτης Δανιήλ είχε προβλέψει τόν θρίαμβό του. Γιά νά ἐπισφραγισθῆ αὐτή ἡ συμμαχία ἀποφασίσθηκε, τά παιδιά, πού ἐπρόκειτο νά γεννηθοῦν ἐκεῖνο τόν χρόνο, νά πάρουν τό ὄνομα τοῦ 'Αλεξάνδρου.

Γιά πολλά χρόνια ή ἑλληνική κατοχή πέρασε σχεδόν άπαρατήρητη στήν ἑβραϊκή Παλαιστίνη. Τά μόνα σημεῖα αὐτῆς τῆς κατοχῆς ήταν τό πέρασμα στρατιωτῶν μέ περικεφαλαία καί κοντό χιτώνα, ἤ ἡ ἐμφάνισις εἰρηνικῶν ταξιδιωτῶν, πού μιλοῦσαν ἑλληνικά καί πού εἰχαν ἔλθει γιά νά ἰδρύσουν ἕνα ἐμπορικό σταθμό ἤ ἀκόμη μηχανικοί, πού φρόντιζαν νά κατασκευάζουν δρόμους (χωρίς οἰ κάτοικοι νά φαντάζονται ὅτι αὐτό εἶχε στρατηγική σημασία) ἤ νά ἀνοίγουν πηγάδια. Μιά ἄλλη ἕνδειξις αὐτῆς τῆς κατοχῆς ἤταν τό πλῆθος τῶν ἑλληνικῶν πλοίων σἑ ὅλα

Είναι γνωστό, ὄτι στόν δρόμο του, σέ ὄλο τό διάστημα τῆς ἐκστρατείας του, ὁ ᾿Αλέξανδρος ἴδρυε πόλεις, ποὐ ἀλλες ἔσβησαν ἀπό τήν ἀρχή, ἀλλες ὅμως γνώρισαν μεγάλη ἄνθησι, ὅπως ἡ ᾿Αλεξάνδρεια. Ὁ ᾿Αλέξανδρος ἀπέφυγε ὅμως νά κτίση πόλεις στήν Ἰουδαία. Ἡ πρώτη πόλις πού ἴδρυσε στήν Παλαιστίνη, ἤταν πέρα ἀπό τόν Ἰορδάνη σέ ἕνα πλάτωμα πού δέσποζε στόν ποταμό. Ἡ ἴδια αὐτή πόλις, χρησίμευε ὡς ἄσυλο στούς Χριστιανούς κατά τήν διάρκεια τῆς πολιορκίας τῆς Ἱερουσαλήμ ἀπό τόν Τίτο.

#### Οι Έβραιοι στούς Έλληνιστικούς χρόνους

Μετά τόν θάνατο τοῦ 'Αλεξάνδρου, ἡ δυναστεία τῶν Πτολεμαίων ἐγκαταστάθηκε ἐκεῖ. 'Η 'Ιερουσαλήμ γνώρισε τότε 'Έλληνες στρατιῶτες, πού εἶχαν πάψει νά εἶναι ἀπλῶς αἰνιγματικά πρόσωπα καί εἶχαν γίνει ἐχθροί. 'Έπειτα ὁ αἰγυπτιακός στρατός ἐμφανίσθηκε ξαφνικά μιά ἡμέρα τοῦ Σαββάτου, πρᾶγμα, πού ἐξηγεῖ τό γεγονός γιατί δέν ὑπῆρξε σχεδόν καθόλου ἀντίστασις. Μερικές χιλιάδες 'Έβραῖοι μεταφέρθηκαν τότε στήν Αἴγυπτο, οἰ περισσότεροι στήν 'Αλεξάνδρεια.

Γρήγορα, όμως, μετά τίς σκοτεινές αὐτές ἡμέρες ἡλθαν πάλι οἱ καλές. Ἡ ἑλληνική παρουσία ἕγινε πάλι σιγά - σιγά ἀνώδυνη καί οἱ αἰχμάλωτοι, πού δέν ἄργησαν νά ἑλευθερωθοῦν, ἴδρυσαν στήν ᾿Αλεξάνδρεια τήν λαμπρότερη ἑστία τῆς Διασπορᾶς κάτω ἀπό τήν προστασία τοῦ Πτολεμαίου, τοῦ μεγάλου βασιλέως. Ὁ ἀρχιερεύς, μέ τόν τίτλο τοῦ ἑθνάρχη, διοικοῦσε τήν 'Ιουδαία. Ἡ παρουσία τοῦ κατακτητοῦ ἡταν αἰσθητή στούς Ἑβραίους μόνο ἀπό τούς βαρεῖς φόρους ὑποτελείας.

'Αργότερα οἱ Σελευκίδες διαδέχθηκαν τούς Πτολεμαίους. Τότε ἕγινε ἀντιληπτή στήν 'Ιουδαία μιά ἄλλη πλευρά τῆς ἑλληνικῆς κατοχῆς, στά πρόσωπα τῶν νέων κυρίων τῆς ἀντιόχειας. Οἱ Σελευκίδες ἤσαν καθαρά πολεμισταί. 'Ο 'Αντίοχος Δ' ὑπῆρξε ὁ χειρότερος τῶν τυράννων. Ἡ μνήμη του ἕμεινε καταραμένη στήν ἱστορία τοῦ 'Ισραήλ.

'Από τίς πρῶτες ήμέρες τῆς βασιλείας τοῦ 'Αντιόχου Δ' ἔγινε φανερό γιά τό 'Ισραήλ, ὅτι ὁ κατακτητής δέν ἤταν ὁ φίλος, ὅπως ἄλλοτε ὁ Κῦρος, πού είχε ἀπελευθερώσει τούς αἰχμαλώτους τῆς Βαβυλῶνος καί είχε βοῃθήσει νά ἀνεγερθῆ καί πάλι ὁ Ναός τῆς 'Ιερουσαλήμ. Τό χάσμα μεταξύ «ἑλληνιστῶν» καί «χασσιντίμ» ἕγινε ἀκόμη μεγαλύτερο. Οἱ «ἑλληνισταί» γιά νά ὑποστηρίξουν τόν 'Αντίοχο Δ', χρειάσθηκαν τώρα ἄλλα ἑπιχειρήματα. 'Ηταν φανερό ὅτι ἐπρόκειτο γιά ἕνα κτῆνος, ἕνα μέθυσο, ποὑ λάτρευε μόνο τό χρῆμα. 'Ἐφ' ὅσον ὅμως ἀντιπροσώπευε τήν 'Ελλάδα ἕπρεπε νά τόν ὑποστηρίξουν.

Οι «έλληνισταί» ἐπιδοκίμασαν λοιπόν τόν Ἰάσονα, ὅταν ὁ τελευταῖος ἀποφάσισε νά προικίση τήν Ἱερουσαλήμ μέ ἕνα γυμναστήριο, ἀπαραίτητο στοιχεῖο τοῦ ἑλληνικοῦ πολιτισμοῦ.

Σέ λίγο οἱ νέοι τῶν μεγάλων οἰκογενειῶν ἔδωσαν τό παράδειγμα καί ἑμφανίσθηκαν στό στάδιο ἐντελῶς γυμνοί φορώντας μόνο τό πτερωτό κάλυμμα τῆς κεφαλῆς τοῦ Ἐρμοῦ. Ὁ Ἰάσων εἶχε δώσει ἐντολή νά κατασκευασθοῦν αὐτά τά καλύμματα τῆς κεφαλῆς καί νά ἀνεγερθῆ μαρμάρινο ἅγαλμα τοῦ Θεοῦ.

Αυτοί οι νέοι έμοιαζαν περισσότερο ἐπιπόλαιοι παρά κόλακες. Ό ἀττικισμός ἤταν μιά κενοδοξία, πού εἶχε πολύ διαδοθῆ καί ἐπρόκειτο νά διατηρηθῆ γιά πολύ. Οἱ «ἐλληνισταί», ἀγνοώντας ὅτι ἡ ποίησις τοῦ Βιβλίου τοῦ Ἰώβ καί οἱ Ψαλμοί ἄξιζαν ὅσο καί οἱ στίχοι τοῦ Ὁμήρου, συνήθιζαν νά ἀπαγγέλλουν στίχους τῆς Ὀδύσσειας ἤ τοῦ ᾿Αριστοφάνη. Ἔδιναν στά παιδιά τους ὀνόματα ἑλληνικό, π.χ. Ζήνων, ᾿Αλέξανδρος, Ξανθίας, κ.λπ. Οἱ θεοί τοῦ Ὀλύμπου δέν τούς φόβιζαν, ὅπως τά εἴδωλα τῶν Χαλδαίων μέ τίς τερατώδεις μορφές.

Μέσα στόν ἀτμό τῶν λουτρῶν, οἱ νέοι σαπούνιζαν τό σῶμα τους, ἔτριβαν τήν πλάτη τους, ξεπλένονταν καί τέλος ξάπλωναν στήν σκιά τῶν προπυλαίων καί ἐκεῖ κουβέντιαζαν: «Ξανθία, θά ἔπρεπε νά ὑψωθῆ ἀκόμη λίγο αὐτός ὁ τοῖχος νά μή μᾶς βλέπουν οἱ περαστικοί».

«Πρέπει νά παραδεχθεῖς, Δῆμε, ὅτι ἐδῶ καί λίγο καιρό ἡ πόλις γέμισε ὄχλο».

«Ναί... καί ἀπό ἀναιδεῖς. Δέν τούς ἀκουσες προηγουμένως, ὅταν γυμναζόμαστε στήν παλαίστρα, πού μας ἀποκάλεσαν «περιτετμημένους»;»

«Λένε γιά κάποια αἰσθητική ἐγχείρησι, πού θά καταργοῦσε αὐτό πού μᾶς ξεχωρίζει ἀπό τούς Ἔλληνες». «Τό σκέφθηκα καί ἐγώ, ἀλλά διστάζω. Εἶναι καλό γιά ἕνα Ἐβραῖο νά ἀρνεῖται τήν περιτομή; Ἄ, ξέχασα. Ὁ Ἀγάθων μοῦ στέλνει νέα του. Ἡ ζωή στήν Ἀλεξάνδρεια τόν ἔχει ἐνθουσιάσει. Θέλει νά ἐγκατασταθῆ ἐκεῖ. Φαίνεται ὅτι ἡ Ἱερουσαλήμ, συγκρινόμενη μέ τήν πόλη αὐτή τοῦ φωτός, μοιάζει μέ χωριό».

Ο `Αλέξανδρος, ἀκόμη ἱδρωμένος κάτω ἀπό τήν χλαμύδα του, λέει:

«Μάθετε τά τελευταῖα νέα τοῦ Ἰάσονος; Ἐπέτυχε ἀπό τόν Ἀντίοχο νά γίνωμε ὅλοι ἐμεῖς οἱ κάτοικοι τῆς Ἱερουσαλήμ, πολίτες τῆς Ἀντιόχειας. Ὅπως εἴμαστε λοιπόν ἀπόψε, κάτω ἀπό αὐτά τά προπύλαια, εἴμαστε συγχρόνως Ἑβραῖοι καί Ἑλληνες».

«Αὐτός ὁ Ἰάσων εἶναι πραγματικά κάθαρμα, είναι ὅμως σπουδαῖος».

Ένα κῦμα ἀλλεπαλλήλων μεταναστεύσεων συνέδεε τήν Παλαιστίνη μέ τήν πρωτεύουσα τῶν Πτολεμαίων, τήν 'Αλεξάνδρεια. 'Η 'Αλεξάνδρεια ἤταν νέα πόλις. 'Ο 'Αλέξανδρος τήν εἶχε κτίσει σέ μιά λωρίδα γῆς, πού χώριζε τήν λίμνη Μαρεώτιδα ἀπό τήν θάλασσα. Ποτισμένος μέ τόν ὀρθολογισμό τοῦ 'Αριστοτέλη, τοῦ δασκάλου του, είχε συλλάβει τό σχέδιο μιᾶς πόλεως, μέ δρόμους πού τέμνονταν καθέτως καί ἀνέθεσε στόν ἀρχιτέκτονά του Δεινοκράτη νά τό ἐκπονήση. Αὐτός ὁ νεωτερισμός είχε πολύ συζητηθῆ ἀπό τούς ἀρχιτέκτονες: «Αὐτοί οἰ φαρδεῖς καί ἴσιοι δρόμοι είναι θαυμάσιοι γιά τήν κυκλοφορία μέ ἀμάξι. Ποτέ δέν θά ὑπάρξη ἐκεῖ ὁ συνωστισμός τῶν 'Αθηνῶν. Όμως τί γίνεται μέ τήν ζέστη καί τόν ἤλιο; Στά θερμά αὐτά κλίματα ὅλες οἱ πόλεις ἔχουν στενούς καί μικρούς δρόμους, σωστό λαβύρινθο, γιά νά διατηρεīται κάποια δροσιά. Κοιτάξτε τήν 'Αντιόχεια καί τίς Θῆβες».

«Αὐτό ὅμως, ἀγαπητέ συνάδελφε, ἐξουδετερώνεται μέ τά ρεύματα τοῦ ἀέρος ἀπό τήν λίμνη πρός τήν θάλασσα καί ἀντιστρόφως. ᾿Ανάλογα μέ τήν ὥρα, πάντοτε φυσᾶ ἄνεμος. Ἔπειτα ἡ ὀμορφιά. Σκεφθῆτε τήν ὀμορφιά. Σέ ἕνα δρόμο τῆς ᾿Αντιόχειας — ἤ ἀλλοῦ — τό βλέμμα σταματᾶ πάντοτε ἐπάνω σέ ἕνα τοῖχο, ἤ σέ ἕνα κατάστημα ἤ δέν ξέρω τί ἅλλο. Στήν ᾿Αλεξάνδρεια ὅμως ἀπλώνεται ὥς τό γαλάζιο τῆς θάλασσας, τῆς λίμνης, ἤ τοῦ οὐρανοῦ».

'Η 'Αλεξάνδρεια ήταν μιά νέα πόλις, μιά σύγχρονη πόλις, τό κέντρο τῆς νεότητος τοῦ κόσμου, τήν στιγμή πού ὅλες οἱ ἄλλες ἑδειχναν σημεῖα γεροντισμοῦ: ἡ 'Αθήνα, τά Σοῦσα, ἡ Βαβυλών, ἡ 'Ιερουσαλήμ, οἱ Θῆβες. Ό μετανάστης τῆς Παλαιστίνης, βλέποντας ἀπό τό πλοῖο νά προβάλλη ἀπό μακριά ἡ 'Αλεξάνδρεια, ἔνοιωθε τήν ἴδια συγκίνηση μέ τόν μετανάστη τοῦ 19ου αἰώνα, πού ἀποβιβαζόταν στήν Νέα Ύόρκη.

Αὐτή ἡ ἐντύπωσις ἦταν πραγματικά καταπληκτική, ἄν ό ταξιδιώτης θά ἕφθανε νύχτα στήν 'Αλεξάνδρεια. 'Από μακριά, ἀπό ἀπόσταση τριάντα περίπου μιλίων ἀπό τήν ἀκτή, οἱ ἐπιβάτες τοῦ πλοίου διέκριναν ἕνα φῶς. 'Ένας ναύτης ἕλεγε: «Ό φάρος τῆς 'Αλεξανδρείας». Αὐτό τό ἄστρο μέ τήν σταθερή λάμψη, γινόταν σέ λίγο μιά ζωντανή φλόγα. Στήν κορυφή τοῦ πύργου, ὕψους ἐκατό περίπου μέτρων, ἕκαιγε συνέχεια μιά φωτιά ἀπό τήν δύση τοῦ ἡλίου ὥς τήν αὺγή. 'Άραβες χρονικογράφοι ἀναφέρουν, ὅτι αὺτή ἡ φωτιά ἕκαιγε μπροστά σέ κοῖλα κάτοπτρα, πού ἀντανακλοῦσαν τήν λάμψη της.

<sup>6</sup>Ο φάρος ύψωνόταν στήν ἄκρη τῆς νησίδας Φάρου, πού συνδεόταν μέ τήν ξηρά μέ ἕνα ἐπίχωμα μήκους ἐνός χιλιομέτρου. Δέσποζε στό λιμάνι, τό πιό πολυσύχναστο τῆς Μεσογείου. Μιά διώρυγα συνέδεε τά νερά τῆς λίμνης μέ τήν θάλασσα και τά πλοῖα ἕμοιαζαν νά πλέουν μέσα στήν πόλη.

#### Οί Έβραῖοι στούς Έλληνιστικούς χρόνους

Στήν προκυμαία, τόν Έβραιο μετανάστη περίμενε πάντοτε κάποιος μακρινός συγγενής ή φίλος. Ή πρώτη διαπίστωσις τοῦ μετανάστη ήταν ὅτι σέ αὐτή τήν πόλη δέν μιλοῦσαν παρά μόνο ἑλληνικά. Ἑλληνικά, ἀνάμικτα μέ ἑβραισμούς, πού θά ἔπρεπε πολύ γρήγορα νά μάθη.

"Αρκεσαν τρεῖς γενεές γιά νά ξεχάση ὁ Ἑβραῖος τήν γλώσσα του καί τά ἑβραϊκά νά θεωροῦνται μόνο γλώσσα τῆς Ἐκκλησίας σέ σημεῖο πού χρειάσθηκε νά μεταφρασθῆ ἡ πεντάτευχος στά ἑλληνικά. Αὐτή ἡ μετάφρασις τῶν Ἐβδομήκοντα (ἕγινε ἀπό ἑβδομήντα λογίους κατά διαταγήν τοῦ Πτολεμαίου) ἕκανε γνωστή τήν Βίβλο στούς λαούς, πού ὥς τότε τήν ἀγνοοῦσαν.

"Επειτα ό συγγενής ή ό φίλος όδηγοῦσε τόν μετανάστη στήν έβραϊκή συνοικία, μία ἀπό τίς μεγαλύτερες καί πλουσιότερες τῆς πόλεως. Βρισκόταν στήν ἀνατολική πλευρά της, πρός τόν 'Ιππόδρομο. Δέν διέφερε σέ τίποτε ἀπό τίς ἄλλες συνοικίες, τῆς τεράστιας πόλεως (χρειάζονταν παραπάνω ἀπό τέσσερις ὥρες γιά νά κάνη κανείς τόν γῦρο της) ἐκτός ἀπό τίς συναγωγές της, πού ξεχώριζαν ἀπό ἕνα στύλο (αὐτός ὁ στύλος ἤ ἱστός ἀντικαθιστοῦσε τόν «ὑψηλό τόπο», ὅπου, σύμφωνα μέ τόν Νόμο, ἕπρεπε νά κτίζεται ὁ οἶκος τοῦ Θεοῦ) ἀπό τίς χαραγμένες ἑπτάφωτες λυχνίες, ὅπου πουλοῦσαν ψωμί καί κρέας σύμφωνα μέ τίς 'Εντολές.

Ο νεοφερμένος ἄκουγε προσεκτικά τίς συμβουλές τοῦ «παλιοῦ» σέ ἕνα ἀπό τά νεόκτιστα αὐτά σπίτια, ὅπου τίποτε δέν θύμιζε τήν πατρίδα.

«Ἐδῶ, ἡ εἰδωλολατρία ἐπικρατεῖ παντοῦ. Πρόσεχε τά αὐτιά σου, τά μάτια σου καί τήν καρδιά σου, μήπως ἡ εἰδωλολατρία σέ προσελκύση καί σέ διαφθείρη. Πρόσεχε τούς εὐφραδεῖς ρήτορες. Δέν εἶναι ὅλοι ἘΕλληνες. Πολλοί ἀπό αὐτούς εἶναι Ἐβραῖοι. Τί δέν θά ἕδιναν γιά νά φαίνονται ἘΕλληνες; Μεῖνε σταθερός στήν πίστη σου. Ἀκολούθησε πιστά τήν Πεντάτευχο, τώρα μάλιστα πού βρίσκεσαι σέ ξένη χώρα, μακρά ἀπό τήν πόλη τοῦ Δαβίδ, πού σοῦ μετέδιδε τήν δύναμή του, μακριά ἀπό τόν Ναό καί τίς θυσίες του. Νά προσέχης, ὅμως, στίς ἐκδηλώσεις τῆς πίστώς σου καί στόν ἑβραϊκό τρόπο τῆς ζωῆς σου. Γιατί ἑδῶ, παρά τά φαινόμενα μᾶς «ἔχουν στό μάτι» καί μεταχειρίζονται ὅλα τά μέσα γιὰ νά μᾶς συκοφαντήσουν. Φθάνει μιά σπίθα γιά νά ἀνάψη φωτιά. Φυλάξου ἀπό τήν ἤδονή. Σέ παραμονεύει σέ κάθε γωνιά τοῦ δρόμου».

#### «Φυλάξου ἀπό τήν ήδονή...».

Ένας Έβραῖος ἀπό τήν Ἱερουσαλήμ, ἔστω καί ἐξελληνισμένος, στήν Ἀλεξάνδρεια, ἤταν σάν νά ἔχανε τήν ήθική προστασία τοῦ περιβάλλοντός του. Ἡ ήθική αὐτή κινδύνευε τώρα μέσα σέ μιά κοινωνία, πού θά μποροῦσε νά συγκριθῆ μέ αὐτή πού ὀνομάζομε σήμερα «ἀνεκτική». Ἡταν ὑποταγμένη σέ δυό θεότητες: τόν Ἐρμῆ καί τήν Ἀφροδίτη, τό χρῆμα καί τήν ἡδονή. Μόλις νύχτωνε, ἡ πορνεία ἀπλωνόταν σέ ὅλη τήν πόλη. Θά ἕλεγε κανείς, ὅτι ὅλες οἱ χῶρες πού εἰχε ἄλλοτε κατακτήσει ὁ Ἀλέξανδρος, εἰχαν στείλει στήν Ἀλεξάνδρεια τίς ὡραιότερες, τίς πιό ἐντυπωσιακές γυναϊκες τους. Δέν εἰχε παρά νά διαλέξη κανείς ἀνάμεσα στίς γυναϊκες τῆς Αἰθιοπίας, μέ τό μελαμψό δέρμα, τίς Βαβυλώνιες, ὅπως ἀκριβῶς τίς περιγράφει ὁ προφήτης Ἱεζεκιήλ, μέ τό προκλητικό τους γέλιο, τό μπρούτζινο δέρμα τους, καί τέλος τίς γυναϊκες τοῦ Ἱράν, τίς ὡραιότερες ἀπό ὅλες, μέ τό κατάλευκο δέρμα.

Αὐτές οἱ χαρές ἦσαν ὁ κλῆρος ὅλων τῶν λιμανιῶν, στήν 'Αλεξάνδρεια ὅμως ὅλα ἦσαν ἐκλεκτότερα. Ὁ ταξιδιώτης μποροῦσε εὔκολα νά ἀντιληφθῆ ὅτι βρισκόταν σέ μιά ἐκλεπτυσμένη πόλη, πού εἶχε δεχθῆ — χωρίς νά τό συνειδητοποιῆ — μαθήματα ἀπό τήν 'Αθήνα. Αὐτές τίς ήδονές, αὐτά τά θέλγητρα, τά ἕβλεπε κανείς καί τήν ήμέρα ἀποτυπωμένα στά μαρμάρινα ἀγάλματα, πού ἦσαν τόσα πολλά στήν 'Αλεξάνδρεια, ὅπως περίπου καί στήν 'Αθήνα. 'Ακριβῶς, ὅπως μπροστά στό ἀγαλμα τοῦ 'Ερμῆ στήν 'Ιερουσαλήμ δέν ἕνοιωθε κανείς καμιά διάθεση γιά εἰδωλολατρία, ἀλλά μαλλον ἕνα εἰδος συμπάθειας καί ἑξαιρετικά ἐπικίνδυνης συνενοχῆς. 'Όλα αὐτά τά ἀγάλματα «ἕβαζαν σέ σκέψεις» πού δέν ἦσαν οσβαρές, ἀλλά ἀνεύθυνες καί ἐπιπόλαιες. Αὐτοί οἱ θεοί ἦσαν ἀνδρες καί γυναῖκες ὅμοιοι μέ τούς κοινούς θ∀νητούς, μόνο πού ἦσαν τελειότεροι καί ὡραιότεροι. Αὐτό ἀκριβῶς ἦταν τό θέλγητρο τῆς «λαμπρῆς εἰδωλολατρίας» τῶν 'Ελλήνων, ὅπως λέει ὁ Ρενάν, καί ἀκόμη θελκτικότερο γιατί ἕμοιαζε μέ παιχνίδισμα τῆς σκέψεως. Ποιός ἀλήθεια πίστευε πραγματικά στήν δύναμη τοῦ Διός, τοῦ 'Ερμῆ ἤ τῆς 'Αφροδίτης;

Ύπῆρχαν πειρασμοί ἄλλου εἴδους, πού ἐντυπωσίαζαν πολύ περισσότερο τά καλλιεργημένα πνεύματα τῆς ἑβραϊκῆς παροικίας, ὅπως τά 400.000 ἔργα τῆς περίφημης βιβλιοθήκης. Ὅλο τό ἑλληνικό πνεῦμα συγκεντρωμένο. Μπορεῖ κανείς νά φαντασθῆ ἕνα νεαρό καλλιεργημένο μετανάστη, πού οἱ γνώσεις του ὅμως περιορίζον-



Ο Φάρος της 'Αλεξανδρείας σέ ἕνα παλιό σχέδιο

21

#### Οί Έβραῖοι στούς Έλληνιστικούς χρόνους

ταν στήν μελέτη τῶν Γραφῶν, σέ στοιχειώδεις γνώσεις ίστορίας καί σέ λίγα νομικά, νά ἀνακαλύψη ξαφνικά τόν Πλάτωνα, τόν Ἐπίκουρο, τόν Ἀριστοτέλη. Ἀπορεί καί ἕχει τόσες ἄλλες ἀπορίες — ὅταν ἀνακαλύπτη, ὅτι ἡ ἔννοια ἐνός μοναδικοῦ Θεοῦ δέν εἶναι ἀποκλειστικά ἑβραϊκή, ὅτι οἱ Ἔλληνες δέν κατέκτησαν αὐτή τήν ἕννοια «ἐξ ἀποκαλύψεως», ἀλλά μόνο μέ τήν δύναμη τοῦ πνεύματός τους, μέ αὐτό πού ἀνομάζεται «διαλεκτική». Αὐτή ἡ ἀνακάλυψις, ἀπό τό ἕνα μέρος τόν ταπεινώνει, ἀπό τό ἄλλο τόν κολακεύει, γιατί διαπιστώνει ὅτι τόν μονοθεϊσμό του, πού κρίθηκε τόσες φορές βάρβαρος, τόν συμμερίζονται ὑψηλά πνεύματα. Ἡ ἑβραϊκή θρησκεία εΙναι ἀξιόλογη θρησκεία, γι' αὐτό μπορεῖ νά εἶναι, πρέπει νά εΙναι, θρησκεία παγκόσμια, θρησκεία πού θά ἤταν καί φιλοσοφικό σύστημα. Στό κάτω - κάτω μήπως ὁ Μωυσἦς δἑν ἕζησε πρίν ἀπό τόν Πλάτωνα; Ποιός ξέρει ἄν ὁ Πλάτων προτοῦ συλλάβη τό φιλοσοφικό σύστημά του δέν εἶ-

Μέ τόν τρόπο αὺτό, γεννήθηκε ἡ φιλοδοξία στούς 'Εβραίους τῆς 'Αλεξανδρείας νά ἀνακαλύψουν κάποια σχέση ἀνάμεσα στόν 'Ιουδαϊσμό καί τήν ἑλληνική φιλοσοφία. Αὐτό ἤταν τό ἔργο τῆς ὀνομαζομένης 'Εβραϊκῆς Σχολῆς τῆς 'Αλεξανδρείας, ὅπου διακρίθηκε ἰδιαίτερα τό ὄνομα τοῦ Φίλωνος.

Ένῶ ὁ ἐξελληνισμός ἔγινε δεκτός ἀπό τούς Έ βραίους τῆς ᾿Αλεξανδρείας, μέ τήν πραγματική, οὐσιαστική, πνευματική του ἕννοια, στήν Παλαιστίνη ἐπιβαλλόταν μέ τήν ἐξαπάτηση, τήν βία καί τήν μορφή τῆς τυpavvίας. Ἡ συνεργασία τοῦ Ἰάσονος μέ τόν Ἀντίοχο Δ΄ είχε γίνει σκανδαλιστική, ὄχι μόνο γιά τούς Έβραίους, ἀλλά ἀκόμη καί γιά πολλούς «ἐλληνιστάς». Ὁ ἀρχιερεύς ἔφθασε σέ σημεῖο νά στείλη στήν Τύρο, ὅπου ἐπρόκειτο νά γίνουν ἀγῶνες, ἕνα σημαντικό ποσό γιά νά προσφέρη θυσία στόν Δία. Οἱ ἀπεσταλμένοι του, ὅμως, μετανόησαν τήν τελευταία στιγμή καί φρόντισαν αὐτό τό ποσό νά μή δοθῆ γιά τήν θυσία στόν Δία, ἀλλά νά χρησιμεύση γιά τήν ἐπισκευή τῶν βασιλικῶν τριήρων.

Παρά τόν ζῆλο ὅμως τοῦ ἰΙάσονος ὁ ἀντίοχος ἔβρισκε, ὅτι τό ταμεῖο του δέν εἰχε ἀρκετά ὀφέλη. Τέλος ἐπαναλήφθηκε ἡ ίδια ἐκείνη σκηνή, ὅπως τότε πού ὁ ἰάσων ἀντικατέστησε τόν ἀΩνία. Αὐτή ἡ ἐπανάληψις τῆς σκηνῆς θά μποροῦσε θαυμάσια νά χρησιμεύση γιά θέμα κωμωδίας.

Όπως ὁ 'Ωνίας εἶχε τόν 'Ιάσονα γιά νά συγκεντρώνη τούς φόρους, ὁ 'Ιάσων εἶχε τόν Μενέλαο. Αὐτός λοιπόν ὁ Μενέλαος, ἔφθασε μιά μέρα στήν Τύρο μέ ὅσους φόρους μπόρεσε νά ἀποσπάση ἀπό τήν 'Ιουδαία. 'Ο 'Αντίοχος ὅμως βρῆκε τό ποσό πολύ μικρό.

«Μόνο αὐτά ἔφερες; Τί κάνει λοιπόν ὁ Ἰάσων;» «Αὐτό ἀναρωτιέμαι κι ἐγώ». «Θά σᾶς στείλω δικό μου διοικητή».

«Ύπάρχει κίνδυνος γιά ἐξέγερση. "Όχι, ἔχε μου ἐμπιστοσύνη. Σοῦ εἶμαι ἀφοσιωμένος καί ξέρω ποῦ βρίσκεται τό χρῆμα».

«Ό Μενέλαος ἤ ὁ Ἰάσων; Τί μ' ἐνδιαφέρει; Θέλω, ὅμως μιά ἐγγύηση ἐκ μέρους σου. Ὁ Ἰάσων μοῦ εἶχε δώ σει ἑκατόν πενήντα τάλαντα».

«Θά ἔχεις τά διπλά».

Ο 'Ιάσων παραμερίσθηκε. Χρειάσθηκε νά καταφύγη στήν χώρα τοῦ "Αμμωνος. Ο 'Ωνίας ἔμεινε στήν 'Ιερουσαλήμ καί τριγύριζε στόν Ναό.

Ο Μενέλαος, μέ τή σειρά του, φόρεσε τήν μήτρα. Μποροῦμε νά φαντασθοῦμε τήν ψυχική κατάσταση ένός ἀνθρώπου, πού ὑποσχέθηκε στόν κὐριό του τό τεράστιο ποσό τῶν τριακοσίων ταλάντων, πού ἕπρεπε νά βρη ὁπωσδήποτε στόν καθορισμένο χρόνο. Οἱ φόροι θά τοῦ ἔδιναν ἕνα μέρος τοῦ ποσοῦ. Τό ὑπόλοιπο ὅμως; "Εμενε ὁ θησαυρός. Αὐτός ὁ θησαυρός πού ὁ Ἰάσων δέν εῖχε τολμήσει νά ἀγγίση. Νά λοιπόν ὁ Μενέλαος στό ὑπόγειο ὅπου εἶναι φυλαγμένος ὁ θησαυρός. Ὁ ἀδελφός του Λυσίμαχος τόν ἀκολουθεῖ καί κρατᾶ τήν δάδα.

«Τί λές Λυσίμαχε;»

«Υπάρχει χρυσάφι τουλάχιστον γιά πεντακόσια τάλαντα».

«Ξέρεις κανέναν ἐχέμυθο χύτη;»

«Γιατί νά λυώσωμε τό χρυσάφι; Πάντοτε χάνεται χρυσάφι στό χύσιμο. Ο 'Αντίοχος θά προτιμήση τά σκεύη δπως είναι».

Μιά νύχτα ἐνῶ ο Μενέλαος ὑποκρινόταν ὅτι διαβάζει ήσυχα στό διαμέρισμά του, ὁ ἀδελφός του μέ μερικούς ἐμπίστους ἕβαλε χέρι στόν θησαυρό. Σέ λίγο ὅμως ἄνοιξε ἡ πόρτα τοῦ Μενελάου. <sup>7</sup>Ηταν ὁ Λυσίμαχος:

«Māc εlδav!»

«Ποιός; Ποιός μας είδε, ποιός;»

« 'Ο 'Ωνίας».

«Ναί, αὐτός ἤταν. Μāς καταράσθηκε μάλιστα».

Έπειτα ἀπό λίγες ἡμέρες βρέθηκε τό πτῶμα τοῦ 'Ωνία μαχαιρωμένο στόν πρόναο. Γρήγορα ὅμως κυκλοφόρησε ἡ ἀλήθεια στήν 'Ιερουσαλήμ. 'Ο Μενέλαος ἀναγκάσθηκε νά κλεισθῆ σέ ἕνα ἀπόμερο μέρος τοῦ Ναοῦ. 'Ο ἀδελφός του, ὅμως, ἀναγνωρίσθηκε ἀπό τό πλῆθος στά προπύλαια. Τότε τό πλῆθος ὅρμησε πάνω του καί τόν θανάτωσε. 'Ο 'Αντίοχος ἐπενέβη. 'Ο στρατός του μπῆκε στήν 'Ιερουσαλήμ καί σκόρπισε τόν θάνατο. Κατέλαβε καί τόν Ναό, ὅπου ὁ 'Αντίοχος ἔστησε ἅγαλμα τοῦ Διός.

'Ακολούθησαν ήμέρες τρόμου. Ή 'Ιερουσαλήμ ἐρημώθηκε. Κανένας θόρυβος, ἐκτός ἀπό τά βήματα τῶν στρατιωτῶν καί τίς κραυγές τῶν δυστυχισμένων πού ἕσφαζαν οἱ ἀνδρες τοῦ 'Αντιόχου. Οἱ στρατιῶτες ἐξευτέλιζαν τούς 'Εβραίους, τούς ἀνάγκαζαν νά δοκιμάσουν χοιρινό κρέας, νά προσκυνήσουν ἕνα τολμηρό σύμπλεγμα τοῦ Διονύσου. 'Ακόμη καί οἱ «ἐλληνισταί» κρύβονταν, ἐκτός ἀπό μερικούς πού πήγαιναν ἐδῶ κι ἐκεῖ ἑπαναλαμβάνοντας: «'Άν εἴσαστε λογικοί... 'Άν μᾶς εἴχατε ἀκούσει».

'Ο 'Αντίοχος ήταν τώρα ἀποφασισμένος νά ἐξαλείψη τήν βαθύτερη αἰτία τῆς ἑβραϊκῆς ἀδιαλλαξίας, πού πίστευε ὅτι είναι ἡ θρησκευτική τους πίστις. Δέν ἐπρόκειτο γιά ἕνα γυμναστήριο ἤ γιά μιά ἑλληνική παιδεία, πού πίσω της θά κρυβόταν ἡ ἑβραϊκή νοοτροπία, ἀλλά ἡ ἀνάγκη νά ἑπιβάλλη σέ ὅλους, μἑ τήν βία, τήν ἑλληνική θρησκεία καί διδασκαλία. Γι' αὐτό τόν σκοπό ἕστειλε σέ ὅλη τήν 'Ιουδαία στρατιῶτες καί ἱερεῖς γιά νά θέσουν τήν ἑλληνική σφραγίδα σἑ κάθε πόλη καί σἑ κάθε χωριό. 'Ο 'Αντίοχος νόμιζε, ὅτι γιά νά τό ἐπιτύχη ἀρκοῦσε ἕνας βωμός καί μιά θυσία, πού ὅλος ὁ λαός ἤταν ὑποχρεωμένος νά παρακολουθήση ἐπί ποινῆ θανάτου.

Νά, ὄμως, πού σέ μιά κωμόπολη, ή όποία βρίσκεται μεταξύ 'Ιερουσαλήμ καί θαλάσσης, ἕνας γέρος ἱερεύς, ὁ Ματταθίας ἀρνεῖται νά θυσιάση στόν Δία. Οἱ πέντε γιοί του τόν ἀκολουθοῦν. Ξεσπā μιά σύγκρουσις. Ένας Σῦρος ἀξιωματικός σκοτώνεται, ἕπειτα ἕνας «ἑλληνιστής». Ό Ματταθίας καί οἱ δικοί του καταφεύγουν στά βουνά καί ἀρχίζουν νά συγκεντρώνουν μερικούς ἀνυπότακτους.

Ένας ἀπελευθερωτικός πόλεμος ἄρχισε. Τελείωσε εἴκοσι πέντε χρόνια ἀργότερα μέ τόν ἀφανισμό τῶν διαδόχων τοῦ ἀΑντιόχου Δ΄. Ἡταν ὁ ἡρωϊκός πόλεμος τῶν Μακκαβαίων.

JEAN RIVERAIN



'Απόσπασμα τοῦ πίνακα «'Η ταφή τοῦ κόμητος 'Οργκάθ»

Στό τεῦχος 89 τοῦ περιοδικοῦ «Τομές» δημοσιεύτηκε ἡ ἀπάντηση πού ἀκολουθεῖ, μέ τό παρακάτω εἰσαγωγικό σημείωμα:

Ol «Τ», πιστές στήν ἀρχή τοῦ καλοπροαίρετου διαλόγου, δημοσιεύουν σήμερα τόν ἀντίλογο στό ἄρθρο τοῦ ἘΗλία Πετρόπουλου (βλέπε τεῦχος 87).

`Επ' εὐκαιρία θά θέλαμε νά σημειώσουμε λίγα λόγια γιά τήν ἀντίδραση πού προκάλεσε τό κείμενο. `Από πολλά γράμματα πού λάβαμε καί προφορικές κρίσεις φίλων καί ἀναγνωστῶν, βγαίνει τό συμπέρασμα, ὅτι ὅλοι πῆραν ἀρνητική θέση ἀπέναντι στό ἄρθρο. Τό ἀδύνατο σημεῖο τους, ὅμως, ἤταν ὅτι ὅλοι ἀντέδρασαν συναισθηματικά στό ζήτημα, κανείς ὅμως δέν μᾶς ἔδωσε μιά ἐπιχειρηματολογία κατά τοῦ ἄρθρου καί ὅλοι ἐστρέφοντο κατά τοῦ προσώπου τοῦ συγγραφέα.

Τρία περιοδικά («Ζυγός», «Εἰκαστικά» καί «'Οδός Πανός») δημοσίευσαν σχόλια σύντομα γιά τό ἄρθρο. Τά σχόλια ἤταν μᾶλλον ἀπογοητευτικά — κάτι παραπάνω περιμέναμε, τουλάχιστον ἀπό τά δύο πρῶτα περιοδικά πού τά κείμενα ὑπέγραφαν Ιστορικοί τῆς τέχνης — χωρίς νά περιέχουν ἐπιχειρήματα κατά τοῦ περιεχομένου τοῦ ἄρθρου.

Τελικά ἕφθασε στά χέρια μας τό δημοσιευόμενο κείμενο τοῦ κ. Ίωσήφ Σιακκῆ, πού ἐπιλέξαμε νά ἐκπροσωπήσει τήν ἀντίθετη ἄποψη. Πιστεύουμε ὅτι τό ἄρθρο του (ἔχει δέ ἰδιαίτερη σημασία τό γεγονός, ὅτι ὁ συγγραφέας είναι ἱσραηλίτης στό θρήσκευμα "Ελληνας) περιέχει τεκμηριωμένες ἀπόψεις πάνω στό θέμα καί ἐξετάζει τό ἀντικείμενό του νηφάλια καί ἐπιστημονικά. Δέν θέλουμε νά προσθέσουμε τίποτε ἅλλο καί ἀφήνουμε τούς ἀναγνῶστες μας νά βγάλουν ἀνεπηρέαστα τά συμπεράσματά τους.

έ εύχαρίστηση δέχτηκα τήν πρόταση του περιοδικοῦ ΤΟΜΕΣ νά ἐκφράσω τίς σκέψεις μου πάνω στά θέματα πού θίγει τό ἄρθρο τοῦ κ. Ἡλ. Πετρόπουλου μέ τίτλο «'Ο Γκρέκο ήταν 'Εβραῖος;». Προσωπικά έγώ δέν γνωρίζω τόν άρθρογράφο, άντιλαμβάνομαι öμως από τό κείμενό του ότι μάχεται για καποια ίδανικά στά όποια πιστεύει καί ἐπιθυμία του είναι στήν προκείμενη περίπτωση, ν' άνακαλύψει κρυμμένες άλήθειες, ν' άποκαλύψει «ἕνοχες σιωπές», πού ἀσφαλῶς ὑπῆρξαν, ὑπάρχουν καί θά ύπάρχουν πάντα ὄσο οἱ κοινωνίες θά συντηρούνται από τά κατά συνθήκη ψεύδη καί τά μίση. Ίδιαίτερα τόν άντισημιτισμό, αὐτή τή δισχιλιόχρονη άρρώστια πού δυστυχῶς συνεχίζεται καί στόν αἰώνα μας κάτω ἀπό διάφορα ἐλατήρια, καλύπτρες καί σκοπιμότητες θρησκευτικών, ναζιστοφασιστικών ή άλλων, έμπνεύσεων καί ἐπινεύσεων. Πρίν ξεκινήσω μέ τό θέμα καί ἐπειδή ό κ. Πετρόπουλος βοηθητικά στίς προθέσεις του, àνοίγει μιά σύντομη παρένθεση σχετικά μέ τίς έβραϊκές κοινότητες Μπορντώ, Μπαγιόν καί Ρουέν τῆς Γαλλίας, όφείλω νά παρατηρήσω ὅτι δέν χρειάζεται ἡ προσφυγή στή «σεφαραδική παράδοση» πού ἐπικαλεῖται, δεδομένου ὅτι ὑπάρχουν γραπτά μνημεῖα ἑβραϊκῶν παρουσιῶν στίς πόλεις αὐτές. Γιά τήν πρώτη, ἀπό τό 550 μ.Χ., γιά τή δεύτερη, ἀπό τήν ἐκεῖ ἄφιξη καί ἐγκατάσταση τῶν Μαρράνων ἀπό τίς ἀρχές τοῦ 16ου αἰώνα. Στήν τρίτη, ἔχουμε

κατά τούς 11ο-12ο αὶῶνες διωγμούς καί σφαγές μέ τήν ἀρχή πού κάνει στά 1007 ή 1009 μ.Χ. ὁ Ριχάρδος, Δούκας τῆς Νορμανδίας καί ἐπανεμφάνιση τῆς Ρουέν μέ ὀργανωμένη ἑβραϊκή κοινότητα ἀπό τό 1380 μ.Χ. Ὅσο γιά τήν μετά τố 1492 ἐπικοινωνία τῶν προσφύγων τοῦ Μπορντώ μέ τούς Κονβέρσος ἤ Μαρράνος τῆς Ἰσπανίας, αὐτό εἶναι κάτι ἱστορικά δεδομένο<sup>1</sup>

Ή κατεστραμμένη ἀπό βομβαρδισμούς τοῦ 1940 συναγωγή τῆς Ρουέν, ξαναχτίστηκε δέκα χρόνια μετά, ἀπό τή μικρή ἑβραϊκή κοινότητα. Ποιά εἶναι αὐτή ἡ ἄλλη συναγωγή πού βρέθηκε σέ σκαψίματα καί ποιά ἐφημερίδα ἔγραψε γιά τό «σκάνδαλο» πού «ξέσπασε»; Ἐμεῖς ἐδῶ δέν ἀκούσαμε τίποτα... Ἐπίσης, παράλληλα μέ τό κρίσιμο θέμα, ὑπάρχουν στό κείμενο ἀπορίες καί ἐρωτήματα σέ διάφορα ἄλλα θέματα, μερικά, τῶν ὁποίων συνδέονται ἄμεσα ἤ ἕμμεσα μαζί του καί ἡ λύση τους θά μποροῦσε νά ἔχει πρακτική ἀξία στό θέμα Γκρέκο. Θά προσπαθήσω νά δώσω ἀπάντηση σ' αὐτά συμπτύσσοντάς τα στίς ἀκόλουθες ἕξι κατηγορίες ἐρωτημάτων:

#### Γιατί ο Γκρέκο:

 Έγκαταστάθηκε στήν έβραιούπολη Τολέδου, στήν έβραϊκή συνοικία, σέ έβραϊκό σπίτι, πού βρισκόταν ἀνάμεσα σέ δύο μεγάλες (τέως) συναγωγές;

 "Εζησε μέ τή Χερόνιμα ντέ λάς Κουέβας (πιθανώτατα έβραϊκῆς καταγωγῆς) καί γιατί (καθώς λένε) δέν τήν παντρεύτηκε ποτέ;

3) Τόν ἀντιπάθησε ὁ βασιλιᾶς και τί πληροφορίες εἶχε γι' αὐτόν;

4) Δέν ἕβαζε ἀκάνθινο στεφάνι στόν Ἐσταυρωμένο καί γιατί ή Ἱερή Ἐξέταση τόν κατηγόρησε (τό 1579) γι' αὐτή του τήν παράλειψη;

5) Δέν ζωγράφιζε ποτέ αίμα; Οί ἄγγελοί του ἔχουν φύλο;

6) "Εβαζε στά ἔργα του μερικές περίεργες χειρονομίες καί μήπως, καθώς λέγουν ἔχουν αὐτοί καββαλιστική σημασία καί ἀνῆκε «σέ κάποια σέκτα τῆς Καμπάλα»;

Εκτός ἀπ' αὐτά, ὑπάρχουν στήν εἰσαγωγή τοῦ ἄρθρου απορίες καί για τήν έλληνική ιδιότητα του Γκρέκο, γιά τό θρήσκευμά του, γιά τήν άρπαγή του λειψάνου του. Θά πούμε δύο λόγια καί γι' αὐτά, ἐκτός βέβαια, γιά τό θέμα της καταγωγής, πού δέν γνωρίζω κανένα συγγραφέα ν' ἀμφισβήτησε τήν ἑλληνική καταγωγή τοῦ Γκρέκο, ἀπό τήν Κρήτη, ἀμφέβαλλαν μόνο μερικοί ἄν γεννήθηκε στό Φόδελε ή στήν Κάντια ( Ηράκλειο). "Αν κανείς έχει άντίρρηση θά πει τή γνώμη του, γιατί δυστυχῶς ὁ ἀρθρογράφος στίς ἀπορίες του δέν δίνει ἀπάντηση, δέν τίς έρευνα, ὅπως θά μποροῦσε κάλλιστα ἐκεῖ πού βρίσκεται, προσφέρει μόνο άρκετά ύπονοούμενα, όνομάζοντας «πενιχρά» τά στοιχεία πού διαθέτει, ένῶ δέν πρόκειται περί στοιχείων, άλλά περί ύπονοιῶν πού δέν λύνουν τό πρόβλημα άλλά άπλῶς τό δημιουργοῦν, τό θέτουν. Θά μπορούσε ό κ. Πετρόπουλος άν ἕψαχνε, νά βρεί στήν Έθνική Βιβλιοθήκη του Παρισιου τή βιβλιογραφία γιά τό Γκρέκο, ἐκεῖ καί τή σπανιόλικη, ὅπως γράφει, τήν «ἀπρόσιτη στό έλληνικό κοινό». "Ας σημειωθεί ὅτι ὁ δικός μας Παντελής Πρεβελάκης, πρίν σαράντα χρόνια μέ τά «Βιογραφικά» του στό Γκρέκο, ἔχει κάνει μιά θαυμάσια πρόσβαση στά πιό ἕγκριτα σχετικά ἰσπανικά κείμενα τῶν ἐρευνητών τοῦ Γκρέκο, Μανουέλ Κοσσίο (Manuel Cossio) τοῦ 1908 καί 1914 καί τοῦ Φρανθέσκο ντέ Μπόρχα ντέ Σαν Ρομάν (Francesco De Borja De San Roman) του 1910 καί 1927. Πάντως, ἄς τό πῶ ἀπό τώρα, ὅτι ἀπό τήν πρνή τους, τά βιογραφικά Γκρέκο καί οἰκογένειάς του δέν εἶναι πλούσια, όσο κι άν τά γραπτά μνημεία, τά ύπάρχοντα, έρευνήθηκαν έξαντλητικά από τούς έρευνητές στά Άρχεῖα τοῦ Τολέδου.



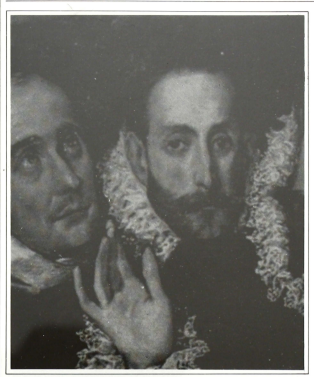
Τό σπίτι τοῦ Γκρέκο στό Τολέδο.

Καί τώρα στά ἐρωτήματα.

#### Στό πρῶτο ἐρώτημα:

Δέν συμφωνῶ ὅτι τό Τολέδο πού πῆγε ὁ Γκρέκο στά 1577 ἦταν μιά ἑβραιούπολη, μολονότι τότε, «ἡ ἐποχή τῶν Καθολικῶν Βασιλέων εἶχε περάσει». Δέν ὑπῆρχαν πιά ἐκεῖ οὕτε συναγωγές, οὕτε ἑβραϊκή συνοικία, οὕτε Ἑβραῖοι.

Τό βασιλικό ζεūγος Φερδινάνδου καί 'Ισαβέλλας είχε ήδη ἀσκήσει μιά πολιτική σοῦπερ καθολική. Μέ αἴτησή τους καί ἕγκριση τοῦ Πάπα (1.1.1478), ἐφάρμοσαν στήν <sup>2</sup>Ισπανία τήν <sup>3</sup>Ιερή <sup>2</sup>Εξέταση (1.1.1481), διόρισαν στά 1483 Γενικό Ίεροεξεταστή τόν έξομολογητή της Ίσαβέλλας, τό Δομινικανό καί φοβερό Θωμα ντέ Τορκουεμάδα, ξεπερνώντας σέ συχνότητα καί ἕνταση δραστηριοτήτων τήν Ίερή Ἐξέταση τῶν πρώτων αἰώνων τῆς δημιουργίας της. Κι ένῶ αὐτή ή 'Οργάνωση εἶχε ξεκινήσει ἀπό γεννησιμιού της ώς Ἐκκλησιαστική, ἐπί βασιλικού ζεύγους, διατηρώντας τήν πρώτη πατέντα της, ἐξελίχτηκε καί σέ όργάνωση πολιτική. Βασική φροντίδα της ή έξορία κάθε Έβραίου ἀπό τό ἱσπανικό ἕδαφος πού δέν δεχόταν νά γίνει Χριστιανός, όπότε καί θά παρέμενε «ἀνενόχλητος» δίπλα στούς ἄλλους, ἀπό προηγούμενους διωγμούς, Conversos ή Νεοχριστιανούς. Βέβαια, ὄσοι ἔφευγαν ἔχαναν τίς περιουσίες τους. Τά πρώην έβραϊκά σπίτια, ίδιωτικά καί κοινοτικά, περιηλθαν στό Ίσπανικό Στέμμα μετά τό Μεγάλο Διωγμό του 1492 ἤδη δέ ἀπό τά 1487. Ἡ Ἱερή Έξέταση περνοῦσε σέ ἀνάκριση καί μετά στά Autodafes δσους Κονβέρσος δέν μαρτυροῦσαν ἐκείνους τούς Κονβέρσος πού έξακολουθοῦσαν νά ζοῦν σάν κρυπτοεβραῖοι, ἐπισήμως ὅμως, μετά τό Μεγ. Διωγμό δέν ὑπῆρχε κανένας Έβραιος στήν έβραϊκή Συνοικία του Τολέ-



Ή ταφή τοῦ Κόμητος ἘΟργκάθ

δου, καί τά έβραϊκά σπίτια τά κατοικοῦσαν πιά Χριστιανοί ἐλλείψει 'Εβραίων ἐνοικιαστῶν<sup>2</sup>.

Είναι άγνωστο σέ ποιό σπίτι πρωτοκάθησε ό Γκρέκο, πάντως ἀπό τό 1583 κατοικεῖ σ' ἕνα συγκρότημα κατοικιῶν ἰδιοκτησίας τοῦ ἀνέκαθεν Χριστιανοῦ Δόν Ἐρρίκου ντέ Ἀραγκόν, γνωστοῦ ὡς Μαρκησίου ντέ Βιλιένα (1384-1434), πού εἰσπράττει τό ἐνοίκιο. Τριγύρω βρίσκονται ἡ ἐνορία τοῦ ʿΑγ. Θωμᾶ, δύο Χριστιανικά νοσοκομεῖα, ἡ «πρώτη» συναγωγή (δηλ. σκέτο τό ἀρχιτεκτόνημα), ἀπέναντι τά σπίτια τά λεγόμενα τῆς γριᾶς Δούκισσας. Ὅλοι, λοιπόν, οἱ περίοικοι εἶναι Χριστιανοί<sup>3</sup>.

#### Στό δεύτερο ἐρώτημα:

πό τά ἀρχαῖα χρόνια μέχρι τήν ἐποχή μας οἱ ἐξώγα-Από τά άρχαια χρονια μεχρι την επολη μες μες σχέσεις μεταξύ τῶν δύο φύλων ὑπῆρξαν κοινός τόπος ανεξαρτήτως θρησκεύματος ή δόγματος, στή δέ Καθολική 'Ισπανία οἱ 'Ορθόδοξοι ἐθεωροῦντο ὡς αἰρετικοί. ή Χερόνιμα ντέ λάς Κουέβας ήταν τουλάχιστον τυπικά καθολική, ἀφοῦ ἔφερε τό θηλυκό ὄνομα τοῦ 'Αγίου Ιερωνύμου, πού, ὅπως γνωρίζουμε, ὑπῆρξε ὁ θεμελιωτής του Χριστιανισμού στή Δύση. Λέω «τυπικά» γιατί, őπως είπα παραπάνω, στήν πρώην έβραιούπολη του Τολέδου, Έβραῖοι πιά δέν ὑπῆρχαν καί πιθανόν νά ἤταν κόρη από Έβραιο γονέα έκχριστιανισθέντα. Άλλα καί τό έπώνυμο «Κουέβας», πού σημαίνει ίσπανικά σπηλιά, ὑπόγεια στοά, κελλάρι (ἰταλ. κάβα) δέν φαίνεται καθόλου ώς έβραϊκό ἐπώνυμο4. Πάντως ήταν Τολεδάνα. Σ' ἕνα ἔγγραφο τοῦ 1607, ὁ γιός τῆς Χερόνιμα ἀπό τόν Γκρέκο, Γιώργης - Μανουήλ Θεοτοκόπουλος, φέρεται ώς κηδεμόνας τοῦ Μανουήλ ντέ Κουέβας, γιοῦ τοῦ Τολεδάνου Χουάν ντέ Κουέβας καί τῆς Πετρολίνας ντέ Μαντρίδ5.

Πιθανώτατα νά πρόκειται γιά συγγενη της Χερόνιμα. Έπομένως κώλυμα ἀπό πλευρᾶς θρησκεύματος δέν ὑπῆρχε, δέν παντρέφτηκαν ὅμως, αὐτό φαίνεται ἀπό τό ᾿Αρχεῖο Συμβολαιογραφικῶν Πρωτοκόλλων τοῦ Τολέδου, ὅπου κατά τή δήλωση τοῦ γεννηθέντος τό 1578 Γιώργου - Μανουήλ, ή Χερόνιμα, μητέρα του, γράφτηκε ὡς En Estado De Soltero, δηλαδή ὡς «ǎγαμος»<sup>6</sup>.

Τό γιατί δέν παντρεύτηκαν μπορεί νά όφείλεται σέ πολλούς καί ἄγνωστους λόγους, ἕνας μάλιστα ίστορικός πιθανολόγησε ὅτι ή Χερόνιμα θά ἤταν ἤδη παντρεμμένη μέ κάποιον ἄλλον καί ὅτι τό διαζύγιό της θά ἤταν μεγάλο καί ἐπίπονο πρόβλημα. Αὐτό χωρίς καμιά τεκμηρίωση<sup>7</sup>.

#### Στό τρίτο ἐρώτημα:

🗖 πειδή ἡ λέξη «ἀντιπάθεια» ἀνάγεται σέ προσωπικούς λόγους τοῦ ἀντιπαθοῦντος, δέν νομίζω ὅτι ταιριάζει νά τή χρησιμοποιήσουμε ὅταν δέν μāς ἀρέσει ἡ δουλειά ένός καλλιτέχνη, ὅπως συμβαίνει στήν προκειμένη περίπτωση. Ἐκτός ἄν μεσολαβήσουν καί προσωπικοί λόγοι, περιστατικά δμως τέτοια δέν φαίνονται πουθενά στά iστορικά τοῦ Γκρέκο καί στίς σχέσεις του μέ Φίλιππο 20. Έγκαταλείποντας ό Γκρέκο τή Βενετία, ὅπου είχε τό ἐργαστήρι του Τισιανου, πηγε στή Ρώμη καί μετά στήν 'Ισπανία καί, φυσικά, στό Τολέδο, ὅπου σέ λίγα χιλιόμετρα ἀπόσταση βρισκόταν ἡ ἕδρα τοῦ Φίλιππου, ἡ Μαδρίτη. Φάρος ἕλξεως καί ἐπαγγελματικῶν ἐπιτυχιῶν ήταν τό γιγάντιο 'Εσκοριάλ τοῦ Βασιλιā, τό γεγονός τῆς ἐποχῆς, σωρεία καλλιτεχνῶν καί δουλευτάδων βρισκόταν ἐκει κι άλλους πρόσμενε ό Φίλιππος, έχοντας παραγγείλει στόν Τισιανό, μέ τόν όποιον συνεργαζόταν, νά του στείλει γιά δουλειά μερικούς μαθητές του. Χωρίς νά τόν κατονομάζει, ή ἀπάντηση Τισιανοῦ στίς 2/2/1567 ἔγραφε ότι «τόν-βοηθούσε στή δουλειά του ένας νεαρός μαθητής του μεγάλης άξίας<sup>8</sup>, συμφωνοῦν δέ οἱ ἱστορικοί ὅτι αὐτός ἤταν ὁ μετά δέκα χρόνια σταλμένος μαθητής τοῦ επιφανούς πορτραιτίστα. Προηγήθηκαν άρκετοί πίνακες του Γκρέκο, μερικοί είδικά γιά τό Βασιλια ὅπως «Πορτραϊτο του Φιλίππου» (1580), ἕργα πού είχαν προκαλέσει αἴσθηση μεγάλη9. Μ' ὅλα αὐτά τ' ἀγαθά προηγούμενα καί ἄλλη πολύτιμη δουλειά του στή διακόσμηση της Έκκλησίας του 'Αγίου Δομίνγκου του Παλαιου καί της Μητρόπολης τοῦ Τολέδου ἀλλά καί μέ τήν συμπαράσταση Ύψηλῶν Ἐκκλησιαστικῶν ἀρχόντων, τῶν ἀδελφῶν Λουΐ καί Διέγο ντέ Καστίλια (μέ τόν δεύτερο είχε γνωριμία άπό τή Ρώμη), τοῦ Μεγάλου 'Αρχιτέκτονα τοῦ 'Εσκοριάλ Χουάν ντέ Χερρέρα καί άλλων, ό Φίλιππος του έδωσε μιά παραγγελία στίς 25/4/1580 νά ζωγραφίσει «Τό μαρτύριο τοῦ 'Αγίου Μαυρικίου καί τῆς Θηβαϊκῆς Λεγεώνας», προορισμένο γιά τό παρεκκλήσιο του όμώνυμου Αγίου στό μοναστήρι του Σάν Λορέντζο του Έσκοριάλ. Ό πίνακας ὅμως δέν ἄρεσε στό Φίλιππο καί τούς ἁρμόδιους κληρικούς καί τόν ἀπέρριψαν, δηλαδή δέν τόν τοποθέτησαν στή θέση πού προοριζόταν, τόν κράτησαν, πλήρωσαν τήν ἀμοιβή στό Γκρέκο καί ἀργότερα τόν τοποθέτησαν στή Συνοδική Αἴθουσα τοῦ Ἐσκοριάλ (Capitular), όπου καί βρίσκεται<sup>10</sup>.

Βέβαια, ή ἀπόρριψη αὐτή δέν σήμαινε καί καταδίκη τοῦ ζωγράφου, πού ἀποκλείστηκε μέν ἀπό τό Μοναστήρι τοῦ Ἐσκοριάλ ή δουλειά του, ἀλλά συνέχισε νά δέχεται παραγγελίες καί νά παράγει ἕργα γιά κληρικούς καί ἀλλους πληροφορημένους στά μυστικά τῆς τέχνης. Εἰναι χαρακτηριστικό ὅτι 18 χρόνια ἀργότερα ὁ Χοσέ ντέ Σιγκουέντσα, χρονικογράφος τοῦ Ἐσκοριάλ, ἐξηγώντας τήν μή εὐαρέσκεια τοῦ Φίλιππου γιά τόν πίνακα καί ἱστορώντας ὅτι πρόκειται περί ἕργου φτιαγμένου μέ «πολλή

25

τέχνη», ἕγραφε: «...Μόνο τά ἕργα πού γίνονται μέ λογική καί ταλέντο καί πού ἐναρμονίζονται μέ ὅλων τίς ψυχές, ἀρέσουν σέ ὅλους, ἐνῶ τά ἀλλα ἀρέσουν μόνο σέ λίγους...». Κατά Σιγκουέντσα, δέν ἤταν θρησκευτικός ὁ πίνακας καί γι' αὐτό δέν ἀρεσε στά βασιλιᾶ καί τήν Ἐπιτροπή τῶν κληρικῶν<sup>11</sup>.

"Ας ποῦμε ἐδῶ ἐπιτροχάδην ὅτι ὁ Μαυρίκιος καί οἰ σύντροφοί του φοροῦν τήν κλασική πάνω ἀπό τό γόνατο βυζαντινή στολή, ὅπως συμβαίνει καί στίς ἀπεικονίσεις τῶν ἀγιογράφων τῆς Κρήτης. Στά πρόσωπά τους κυλάει μιά ὑπερβατική, πέρα ἀπό τ' ἀνθρώπινο, γαλήνη καί ἀταραξία, τίποτα δέν προμηνάει τό μελλούμενο μαρτύριο. Τά πόδια τους είναι γυμνά...

#### Στό τέταρτο ἐρώτημα

두 ψαξα μά δέν βρηκα κατηγορία ἀπό τήν 'Ιερή 'Εξέταση γιά ἕλλειψη ἀκάνθινου στεφανιοῦ στόν Ἐσταυρωμένο. Στόν πίνακα « Ο Χριστός ἐπί τοῦ Σταυροῦ (Λοῦβρο) ύπάρχει ἀκάνθινο στεφάνι (ἔργο 1580). Ἐπίσης καί σ' ἄλλον 'Εσταυρωμένο τοῦ Γκρέκο (Πράδο), καθώς καί σ' άλλον όπου ό Ίησοῦς κουβαλάει τό σταυρό (Πράδο). Προφανώς γίνεται σύγχυση μέ τόν πίνακα Espolio, ὅπου ό Ίησοῦς βρίσκεται ἀκόμα μέ τό χιτώνα του, σύμφωνα δέ μέ τά Εὐαγγέλια οἱ Ρωμαῖοι στρατιῶτες τοποθετοῦν τό ἀκάνθινο στεφάνι ἀκριβῶς πρίν ἀπό τή σταύρωση<sup>12</sup>. Είδικά γιά τόν Ἐσπόλιο ἕγινε μιά δίκη πολιτική πού τήν προκάλεσε ό Γκρέκο γιά νά πάρει τήν ἀμοιβή του ἀπό τούς κληρικούς πού του κάναν παζάρια στήν τιμή, τέτοιες δέ δίκες είχε πολλές καί παιδεύτηκε συχνά. Γιά νά ρίξουν τήν ἀμοιβή τοῦ Ἐσπόλιο, τοῦ πρόβαλαν τήν ἕνσταση ότι είχε τό λάθος νά έμφανίζει τίς τρεις Μαρίες έκει δίπλα στά δρώμενα, ένω τά Εὐαγγέλια τίς ἔχουν νά στέκονται μακρυά. Τελικά, ό Γκρέκο, ὕστερα ἀπό διενέξεις δύο έτῶν δέχτηκε νά πάρει μειωμένη τήν ἀμοιβή του, πρότεινε μάλιστα, άν ήθελαν, νά διαγράψει τίς τρείς Μαρίες από τόν πίνακα, κι αυτό ἐπειδή φοβόταν μήπως ἐπέμβει ή Ἱερή Ἐξέταση μέ ποινικοποίηση τοῦ θέματος. Τό περίεργο είναι ότι σέ κάποια φάση αὐτῆς της δίκης καί ένω στό 'Αρχείο της Μητρόπολης του Τολέδου είχε σημειωθεί ότι «είχε έλθει στό Τολέδο γιά νά ζωγραφίσει τό Άγιο Βήμα του Δομήνικου του Παλαιου», τόν ρώτησε τό Δικαστήριο, μεταξύ άλλων, ποιός ήταν ό σκοπός τοῦ ἐρχομοῦ του στό Τολέδο. Συνετά καί μέ θάρρος ό Γκρέκο απάντησε ότι ή έρώτηση ήταν άσχετη μέ τήν κρινόμενη ύπόθεση καί δέν ήταν ύποχρεωμένος νά δώσει λογαριασμό γιά τό λόγο πού τόν ἕκανε νά ἕλθει στήν πόλη τοῦ Τολέδου13.

Έπίσης περίεργο είναι ότι τελικά τό Ἐκκλησιαστικό Συμβούλιο τῆς Μητρόπολης τοῦ Τολέδου δέν ἕκανε χρήση τής πρότασης τοῦ Γκρέκο γιά τήν ἐξάλειψη τῶν «ἀτελειών» τοῦ Ἐσπόλιο, κι ἔτσι οἱ τρεῖς Μαρίες ἔμειναν στή θέση τους, πρός δόξα τοῦ περίφημου αὐτοῦ ἕργου, πού βγαλμένο σέ 70 ἀντίγραφα ἀπό τό χέρι τοῦ Γκρέκο καί άπ' τό έργαστήριό του, στόλισε μουσεία καί ίδιωτικές συλλογές σ' όλο τόν κόσμο. "Ωστε, λοιπόν, δέν ὑπάρχει έδω καμιά δίκη Ίεροεξεταστών πού πρέπει νά τονίσουμε, δέν ήταν δικαστήριο πολιτικό, άλλά δικαστήριο ποινικής δικαιοδοσίας. Σχετική είναι καί ή κομφούζιο σχετικά μέ τά φτερά τῶν ἀγγέλων, δηλαδή τά δυσανάλογα μέ τά σώματα φτερά, πού ήταν μιά άλλη συνειδητή ίδιορρυθμία τοῦ Γκρέκο. Ὁ Κώστας Οὐράνης ἀφηγήθηκε ἕνα άνέκδοτο σχετικό. Ότι δηλαδή ή 'Ι. Ἐξέταση τόν κάλεσε νά τόν δικάσει γιά τά μεγάλα φτερά καί ὅτι τούς ἀποστόμωσε ό Γκρέκο καλώντας τους νά τοῦ βροῦν ἕναν άγγελο γιά νά μετρήσει τίς διαστάσεις τῶν φτερῶν του κ.λπ. Τό ανέκδοτο αυτό οί διάφοροι καλοθελητές των έν-



"Αποψη τοῦ Toledo. (ἀπόσπασμα). Εἶναι ἡ μιά ἀπό τίς δύο πανοραμικές ἀπόψεις πού ζωγράφισε ὁ Γκρέκο.

τυπώσεων τό ξανασερβίρησαν ώς «ίστορικό γεγονός» σέ μερικούς πρόχειρους καί χωρίς ἕρευνα ἐρανισμούς ἕτοιμου καί ανεύθυνου ύλικου σέ έκδόσεις συλλογικών έργων (έγκυκλοπαίδειες, Συλλογές Μεγάλων 'Ανδρών καί άλλα βιβλία άναφορας). Π.χ. διαβάζω σέ κάποια τέτοια συλλογή καί πληροφορουμαι ότι ή 1. Έξεταση έξαπέλυσε κατά τοῦ Γκρέκο κατηγορία γιά ἔλλειψη ἀκάνθινου στεφάνου καί τοῦ ζήτησαν νά τόν προσθέσει! Τελικά ό Γκρέκο ἀθωώνεται<sup>15</sup>. Σ' ἕνα ἄλλο ἕργο, βιβλιο αὐτό, γραμμένο λογοτεχνικά καί συναισθηματικά, διάβασα ότι ό Γκρέκο δικάστηκε ἀπό τήν Ι.Ε. γιά τά μεγάλα φτερά τῶν ἀγγέλων καί ἀθωώθηκε. Μάλιστα, ἡ συγγραφέας ὑποστηρίζοντας τή θεωρία της ὅτι ὁ Γκρέκο ἤταν ἀνέκαθεν καί ἕμεινε Χριστιανός 'Ορθόδοξος πιστεύει ὅτι αὐτό ήταν τό φταίξιμό του καί γράφει: «"Αν ήταν δικός τους δέν θά τοῦ ἕκαναν πόλεμο». Θέλει νά πει μέ τό «δικός τους»: Καθολικούς<sup>16</sup>! Κάπου ἀλλοῦ ἔχω διαβάσει (αὐτή τή στιγμή δέν μπορώ νά βρώ στοιχεία) γιά δίκες Ίεροεξεταστών κατά τοῦ Γκρέκο, π.χ. στήν παραπάνω δίκη τοῦ 'Εσπόλιο (άκ. στεφάνι) καθώς καί γιά παραβάσεις του Γκρέκο ὅτι σέ μέρα νηστείας ἕφαγε κρέας, ὅτι συμβιοι παρανόμως μέ τή Χερόνιμα ντέ Λάς Κουέβας κ.ά. Μήπως κανένας έρευνητής μπορεί νά βοηθήσει;

#### Στό πέμπτο ἐρώτημα

Γιά τό αίμα. Ναί, ό Γκρέκο ποτέ δέν ἕβαζε αίμα στούς πίνακές του. Οὕτε δάκρυα καί κοπετούς. Κάθε καλλιτέχνης ἔχει όρισμένες εὐαρέσκειες στήν ἐπιλογή τῶν θεμάτων καί στήν παρουσίαστή τους καθώς καί όρισμέ-

νες ἀπαρέσκειες θεμάτων καί τρόπων καί αὐτό μπορεί νά όφείλεται είτε σέ στάση ψυχική είτε σέ μεθόδευση έγκεφαλική. Χωρίς νά είμαι γκρεκολόγος ή τεχνοκρίτης, προσωπικά νομίζω ὅτι ἀντινατουραλίστας καθώς ήταν, ήθελε ό Γκρέκο νά πνευματοποιήσει, νά ξεπεράσει τόν άνθρώπινο πόνο, νά τόν έξαϋλώσει, γι' αὐτό δέν ζωγράφιζε αίμα. Πρέπει νά μήν ξεχάσουμε ότι ήταν ό τελευταΐος τῶν μανιεριστῶν τοῦ 16ου καί 17ου αἰώνων ἄν δέν κάνω λάθος, κυρίως τῆς Ἰταλίας. Αὐτή ἡ ἐπιτήδευση τοῦ ύφους ανάμεσα 'Αναγέννησης καί Μπαρόκ, μέ τίς ίδιοτροπίες της, φτάνει στήν παραδοξολογία, στά φανταστικά θέματα. Γιά τήν Ισπανία ό Μοράλες καί ό Γκρέκο είναι τά ἄνθη του μανιερισμού πού έτοιμάζεται νά ξεψυχήσει... Μικρά κεφάλια, μεγάλα μάτια, έντονο βλέμμα πού τρυπάει τά οὐράνια, πανύψηλα σώματα, ἀπίθανες προεκτάσεις, τεράστια φτερά άγγέλων, γυμνών ή ντυμένων. Γιά φύλο τῶν ἀγγέλων, δέν ξέρω ποιός εἰδικός ἔθεσε τέτοιο «πρόβλημα» καί μέ τό ερέθισμα ποιού πίνακα του Γκρέκο, ξέρω μόνον ὅτι οἱ ἄγγελοι είναι κατά τή Γραφή όντα πνευματικά<sup>17</sup>, δέν υπάρχουν δηλαδή άγγελοι κοί ή θηλυκοί. Η ζωγραφική του ύπακούει στό καλλιτεχνικό του καί μόνο αίσθητήριο καί δέν χειραγωγείται άπό κανένα θρησκευτικό, φιλοσοφικό ή άλλο σεκταρισμό, είχε δέ άρτια πνευματική καί φιλοσοφική συγκρότηση, őπως φαίνεται από τή μαρτυρία του ζωγράφου καί διανοούμενου Φραγκίσκου ντέ Πατσέκο, πού τόν συνάντησε στό Τολέδο στά 1611 καί τόν ἀποκαλεῖ «Μέγα Φιλόσο-ΦO»<sup>18</sup>.

Ή θητεία του στή μελέτη φαίνεται καί ἀπό τά συγγράμματα Ἐλλήνων κλασικῶν (27 τόμοι), Λατίνων καί Ἰταλῶν (67 τόμοι), Ἐκκλ. συγγραφέων, Παλαιᾶς καί Νέας Γραφῆς κ.λπ. πού περιγράφονται στήν ἘΑπογραφή τῆς 12.4.1614 τοῦ γιοῦ του.

#### Στό ἕκτο ἐρώτημα:

Είναι ἀλήθεια ὅτι σέ ἀρκετούς πίνακές του ὁ Γκρέκο ἐμφανίζει αὐτό πού ὁ κ. Πετρόπουλος ὀνομάζει «χειρονομίες», δηλαδή στήν άνοιχτή παλάμη του χεριου βρίσκονται ένωμένα τά δύο δάχτυλα άνάμεσα στό δείκτη καί στό μικρό δάχτυλο, πού μένουν ἐκτός ἐπαφῆς, ἐνῶ, δπως ξέρουμε, αὐτό είναι κάτι πού στό σύνηθες ἅπλωμα της παλάμης δέν συμβαίνει. Αὐτό τό παρατήρησε ό 'Εσπόλιο, ή 'Αντονίνα Βαλεντίν κι έδωσε την έξηγηση ότι πρόκειται «γιά μυστική ύπογραφή του Γκρέκο»<sup>19</sup>. Βλέπω άπό τήν ἕρευνα πού ἕκανα ὅτι ἡ διάταξη αὐτή τῆς παλάμης δέν ύπάρχει στούς πίνακες «Νέα μέ τή γούνα», «'Η άγνωστος», «Ό άνθρωπος μέ τό βιβλίο», «Ό λοχαγός Τζουλιάν Ρομέρο», «Ό "Αγιος Φραγκίσκος», «Ό "Αγιος Λουδοβικος», «Ό Εὐαγγελισμός», «Ό «Αγιος Ἱερώνυμος μέ ἕνδυμα Καρδινάλιου», «Ό Χριστός στό σταυρό». Βλέπω, λοιπόν, τό φαινόμενο σάν γοῦστο καί ἰδιοτροπία τοῦ καλλιτέχνη σέ συνδυασμό καί μέ τά παραπάνω πού είπαμε γιά τό μανιερισμό του κ.λπ.20.

Καί κάτι ἄλλο: Στόν πίνακα τοῦ Γκρέκο ὅπου πορτραιτάρεται ὁ ὡραῖος νέος (ὁ γιός του, ὅπως λένε) μέ παλέτα στό ἀριστερό καί πινέλο στό δεξί χέρι, τό μικρό δάχτυλο καβαλάει ἀπίθανα τό διπλανό δάχτυλο!! 'Επομένως, δέν διακρίνω πουθενά καββαλιστικές ἤ ἄλλες μυστικές ἐπιρροές καί συνθήματα στό Γκρέκο, εἰδικά δέ, δέν βλέπω ἡ ἕνωση τῶν δύο δαχτύλων νά ἀποτελεῖ σύμβολο ἤ σημεῖο ἀναγνωρίσεως εἰτε κατά τήν ἰουδαϊκή εἰτε κατά τή χριστιανική Kabbale,<sup>21</sup> καί τέλος, ὁ Γκρέκο, ὅπως φαίνεται ἀπό τήν ἀνυπαρξία καββαλιστικοῦ συγγράμματος στή βιβλιοθήκη του, δέν εἶναι πιθανό νά εἶχε ἀσχοληθεῖ μέ τόν καββαλισμό.

#### 'Η θρησκεία τοῦ Γκρέκο

άναμφισβήτητα Έλληνας ἀπό τήν Κάντια τῆς Κρήτης καί καθολικός ἐκ γενετῆς Γκρέκο μέ τό βαφτιστικό Ντομένικο (στά ἰταλικά) καί Ντομίνικο ἤ Ντομίνγκο (στά ἰσπανικά), ἕζησε τά μισά χρόνια τῆς ζωῆς του στήν Ίταλία καί Ίσπανία, γράφοντας πάντα στά έλληνικά τ' ὄνομά του χωρίς ποτέ νά χρησιμοποιήσει τό άντίστοιχο «Κυριάκος» πού έχουν οι όρθόδοξοι. Έζησε και πέθανε καθολικός, τό ίδιο κι ό άδελφός του Μανουήλ ή Μανέας ή Μανοῦσος (βενετικῆς καταγώγῆς ὄνομα ὅπως γράφει ὁ Στεφ. Ξανθουδίδης²². Ἄν ἦταν ὀρθόδοξος θά λογιζόταν ώς σχισματικός καί ή 'Ιερή 'Εξέταση στερούσε στούς σχισματικούς τήν ταφή. Σημάδι ότι μπορεί νά ήταν γιός ή έγγονός (καί αὐτός καί ὁ ἀδελφός του) ἀπό γονείς ή πάππους άλλου θρησκεύματος ή δόγματος, δέν ύπάρχει από πουθενά. Ο Ίωάννης Βελούδος, άκάματος... έρευνητής τῆς ίστορίας τῆς Έλληνικῆς ὀρθόδοξης παροικίας Βενετίας, δέν βρηκε τ' όνομά του στά ἕγγραφα τοῦ ναοῦ καί τοῦ 'Αρχείου τῆς παροικίας. Ούτε καί σέ Κρητική 'Ορθόδοξη "Ενωση έμφανίζεται. Αὐτός κι ὁ ἀδελφός του ἤσαν ἐνορίτες τοῦ ΄Αγ. Θωμā τοῦ Τολέδου. Κατέφευγε σάν πιστός καθολικός γιά έπαγγελματική προστασία (ὅταν δέν τόν πλήρωναν τά ἐκκλησιαστικά συμβούλια, στίς ἀνώτερες ἀρχές τοῦ κλήρου καί στήν 'Αγία "Εδρα. Οὐδέποτε παρουσίασε καμιά θρησκευτική παρασπονδία ἤ ἀπιστία. Τά δύο ἀδέρφια, ὁ γιός τοῦ Γκρέκο, Γιώργης - Μανουήλ, οί δύο γυναϊκες πού παντρεύτηκε ('Αλφόνσα ντέ λός Μοράλες καί Γκρεγκόρια ντέ Γκουζμάν από καθολικές οἰκογένειες) καί τά παιδιά τους, θάφτηκαν μετά τό θάνατό τους κατά τό καθολικό τυπικό σέ καθολικά νεκροταφεία.

Ο Γκρέκο καί ή οἰκογένειά του ὑπῆρξαν πολύ τυπικοί καί θρησκοι στά τελετουργικά τους καθήκοντα κατά τό καθολικό τυπικό καί ίδιαίτερα του γιου πρός τόν πατέρα του καί τήν ἀποβιώσασα πρώτη σύζυγό του μέ μνημόσυνα καί ἀφιερώματα γιά τήν ἀνάπαυση τῆς ψυχῆς τους, ὁ δέ γιός τους Γαβριήλ σέ ήλικία 18 χρόνων ἐπέλεξε τό μοναχικό βίο στό Μοναστήρι 'Αγ. Αὐγουστίνου, στό όποιο καί άφιέρωσε ό πατέρας του Γιώργης Μανουήλ ύπέρ τῆς « Αγίας Έβδομάδος»<sup>23</sup>. Στίς 31.3.1614 μέ τήν έντολή τοῦ Γκρέκο καί τή φροντίδα τοῦ γιοῦ του συντάσσεται ή τελευταία του θέληση μέ τήν παρουσία καί τῶν Κρητικών φίλων του Κων/νου Φωκά καί Διογένη Παραμουλή ή Παραμουλιού, ώς μαρτύρων. Ἐκεῖ μέσα ὁ Γκρέκο ἐκφράζει τή συνήθη ὁμολογία πίστεως στήν Αγία Μητέρα Ἐκκλησία τῆς Ρώμης καί τήν Ἁγιωτάτη Τριάδα καί τά ἀκόλουθα: «Βεβαιώνω ὅτι ἕζησα καί πεθαίνω σάν καλός, πιστός καί Καθολικός Χριστιανός»<sup>24</sup>.

Σέ έφτά μέρες (7.4.1614) πέθανε, τήν κηδεία του άκολούθησαν οι ίερεις Άγ. Θωμα μέλη φιλανθρωπικών άδελφοτήτων καί πολλοί φίλοι καί ένταφιάστηκε κάτω άπό το δάπεδο της Ἐκκλησίας τοῦ Ἁγ. Δομηνίκου τοῦ Παλαιού, ὅπως φαίνεται ἀπό τό Βιβλίο Πράξεων Ταφής έτῶν 1601 - 1614 τοῦ ʿΑγ. Θωμā φύλλ. 332, ὅπου σημειώνεται ὅτι μετέλαβε τῶν ἀχράντων μυστηρίων «καί ἄφησε κεριά γιά τήν κηδεία του» ('Ανακάλυψη του Φοραντάντα Καστάν στά 1876). Ο τάφος μέ συμβόλαιο από τίς 26.8.1612 είχε παραχωρηθεί στό Γκρέκο καί τό γιό του γι' αὐτούς καί γιά τήν οἰκογένειά τους καί τούς ἀπογόνους των στό διηνεκές, μέ τόν ὄρο νά φτιάξουν πάνω κι ένα εἰκονοστάσι. Ύστερα ἀπό πέντε περίπου χρόνια, ἐξαιτίας μιᾶς διαφορᾶς μεταξύ τοῦ Γιώργη - Μανουήλ καί τών παραχωρητών πάνω σέ κάποιο άρχιτεκτονικό ἕργο του (Μνημείο της 'Αγίας 'Εβδομάδος), οι παραχωρητές άκύρωσαν τό συμβόλαιο τοῦ ταφικοῦ παραχωρητηρίου

κι ὁ Γιώργης - Μανουήλ) ἀναγκάστηκε στίς 18.2.1619 ν' ἀγοράσει ἄλλο τάφο στό Σάν Τορκουάτο<sup>25</sup>. Ἐδῶ ὁ Γιώργης - Μανουήλ ἔστησε ἕνα βωμό μέσα στήν ἐκκλησία καί έθαψε στά 1629 τή δεύτερη γυναίκα του, πιθανολογεīται δέ ὅτι στό νέο τάφο μεταφέρθηκαν καί τά λείψανα τῶν άλλων μελών της οἰκογενείας, ἀλλά ἡ ἐκκλησία τοῦ Σάν Τορκουάτο πολλά χρόνια ἀργότερα καταστράφηκε καί ἡ ελλειψη στοιχείων δέν επέτρεψε τήν εξακρίβωση εάν καί τά λείψανα τοῦ Γκρέκο μεταφέρθηκαν ἀπό τόν πρῶτο στόν δεύτερο αὐτό τάφο ἤ παρέμειναν ἐκεῖ πού ἤταν. Πιθανολογείται τό πρώτο, κι αὐτό γιατί μέχρι τοῦ θανάτου στά 1631 του γιου του Γκρέκο καί μετά τήν άνατροπή τῆς συμφωνίας του μέ τούς μοναχούς τοῦ Αγ. Δομηνίκ ου (Δομίνγκου) μεσολάβησε άρκετός χρόνος καί είχε εύχέρεια νά πραγματοποιήσει τή μεταφορά των λειψάνων τοῦ πατέρα του στό νέο οἰκογενειακό τάφο<sup>26</sup>

Έτσι, ἀπάντηση σίγουρη σ' αὐτό τό πρόβλημα δέν ὑπάρχει ἀκόμα, μιά καί ἡ ἔρευνα δέν ἔχει φτάσει «ἐπί τόν τύπον των ήλων». Πάντως δέν μπορώ νά καταλάβω πώς καί ἀπό ποιόν βγηκε ή εἴδηση καί πρωτογράφτηκε ὅτι «πέταξαν τό λείψανο τοῦ Γκρέκο ἀπό τό μοναστήρι ὅπου ήταν θαμένο». Κι αὐτό είναι ἁρμόδιος νά μας τό πει ὁ ἀρθρογράφος του ἄρθρου, μέ τό όποιο ἀσχοληθήκαμε, μέ τήν ἐλπίδα ὅτι θά ἐπανέλθει σ' αὐτό καί τά ἄλλα κρίσιμα θέματα, ίδίως τό περί τῆς θρησκείας τοῦ Γκρέκο, πού νομίζω ότι ό καθολικισμός του, σύμφωνα μέ τά παραπάνω στοιχεῖα, είναι ἐξ ὑπαρχῆς δεδομένος. Δέν είναι δυνατόν μέ στοιχεία ύποθετικά νά θεμελιωθεί ή άποψη μερικῶν ὅτι πρόκειται περί ὀρθοδόξου πού ἔγινε καθολικός ή ἀκόμη καί περί ἐκχριστιανισθέντος Ἑβραίου (θέσεις Μωρίς Μπαρρές, Λουί Ἀρακουισταίν, Οὖγκο Κέρερ, κ.ἄ.). "Οσο γιά τό Μάξ Νορντάου, δέν ξέρω ν' ἀσχολήθηκε μέ τόν Γκρέκο. ή κόρη του ΜΑΞΑ Νορντάου, ζωγράφος, (νομίζω σέ ἄρθρο της στό Λονδίνο στά 1953) μέ τόν Γκρέκο καί ύποστήριξε ότι είναι έβραϊκής καταγωγής, χωρίς όμως αποδεικτικά στοιχεία.

#### ΣΗΜΕΙΩΣΕΙΣ

1. Judaica Ἱερουσαλήμ, ἕκδ. 1978, τ.3, στῆλες 387 καί 1243. "Ο.π, τ.8, στηλες 1368, 1381 καί 1382.

3. Manuel Cossio, Lo Que No Se Sabe De La Vida Del Greco, Madrid, 1914, σ. 48, 49, 93 έπ. — Francesco De Boria Y Fernan-dez De San Roman, El Greco En Toledo O Nuevas Investigaciones Acerga De La Vida Y Obras De Dominico Theotocopuli, Madrid, 1910, σ. 93 έπ. 100 - 101, 108 - 109 — Πρεβελάκης Παντελης, Τά βιογραφικά, 'Αθήνα, 1942, σ. 109 -115.

'Ο.π, τ. 1, Index.

5. San Roman ő.π, De La Veda Del Greco, σ. 5 — Emilio Villar, El Greco En Espana, Madrid, 1927, σ.10. 6. Ἀναφορά Ρεβ. Μαυρομιχάλη, Ὁ Γκρέκο καί τό Τολέδο, Ἀ-

θήνα 1975, σ. 140. San Roman ő.π, 1910, σ. 20 - 21 καί 1927, ő.π.

σ. 31. 7. F. Willumsen, La Jeunesse Du Peintre El greco, Paris, 1927. 8. Cossio, ő.π. σ. 55.

9. Raul Lefort, Histoire Des Peintres, Paris, 1893, σ. 8.

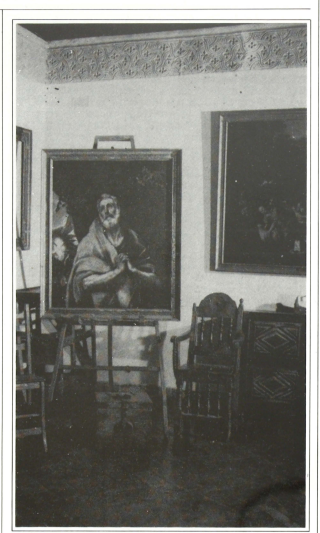
10. Hannah Lynch, "Toledo, The Story of an Old Capital", London 1898, μετάφρ. Κίμ. Μιχαηλίδη στό περ. «Παναθήναια» τεῦ-

ούη 1999, μεταφρ. Ταμ. Μιχαιριση το του του χος 15.6.1903, σ. 518 — Πρεβελάκης ό.π. σ. 65. 11. Willumsen, ö.π, σ. 582 — Πρεβελάκης, ö.π. σ. 68, ἀναφέρον-ται στό Χρονικό τοῦ Χοσέ Σιγκουέντσα σελ. 17.

12. Ματθ. 27, 29 Μάρκ. 15,17. Προηγεῖται ὁ γνωστός «Διαμερισμός τῶν ἱματίων».

13. 'Αναφορά Zarco Del Valle, Documentos Ineditos Para La Historia De Las Bellas Artes en Espana, ἀπό Collecion De Documentos Ineditos, t. IV. (1870), σ. 604 - 605. Πάντως στό δικαστήριο καί ό μάρτυρας Ντιέγκο ντέ 'Ορτένσε βεβαιώνει ώς γνωστό στό Τολέδο ὅτι ἡ παραγγελία τῶν πινάκων τοῦ Σάντο Ντομίνγκο ύπῆρξε ή συμπτωματική ἀφορμή γιά νά ἕρθει ὁ Γκρέκο στήν 'Ισπανία — Σάν Ρομάν ὅ.π, 1910, σ. 27.

14. Ἐφ. Ἐλεύθερον Βήμα, 1.8.1931 καί «Ἱσπανία» ἐκδ. ἄ, 1954. 15. Γίγαντες τοῦ πνεύματος, τ.2, 1968, ἔκδ. Μιχ. Σταφυλā, σ. 67 - 90. Αὐτά γύρω ἀπό τόν ESPOLIO.



Τό ἀτελιέ τοῦ Ζωγράφου στό σπίτι του, στό Τολέδο

16. Ρεβ. Μαυρομιχάλη, ő.π, σ. 125.

17. Mate. 22, 30.

18. El Arte De La Pintura, Σεβίλλη, 1649.

19. Dominico Theotocopoulo, London, 1954, σ. 113.

20. Ὁ καθηγητής Μαν. Χατζηδάκις, πού ρώτησα σχετικά μέ τηλεφώνημά μου στίς 19.10.1983, μέ πληροφόρησε ὅτι αὐτό δέν ἔχει βυζαντινή προέλευση καί ὅτι ὁ Γκρέκο θέλησε μ' αὐτό νά δώσει κομψότητα στό χέρι.

21. E. Muller, Histoire De La Mystique Juive, µET. M. Davy, Paris, 1950

22. Περ. 'Αθηνα, τ. 38 (1926) σ. 131 - 135.

23. Ant. Campo, El Divino Greco, Madrid, 1974, σ. 25 - 26 — San Roman, ö.π. 1910 σ. 203 - 209 — Ρεβ. Μαυρομιχάλη ö.π., σ. 111 -139, ύποστηρίζουσα τήν ἀνέκαθεν ὀρθοδοξία Γκρ. χωρίς ἀποδεικτικά στοιχεία, θετικά ή άρνητικά, πρός ἀντίκρουση ἀντιθέτων ἀπόψεω — Κ. Καλοκύρης, Θεοτοκόπουλος ὁ Γκρέκο, ᾿Αθήνα 1964 σ. 21 γράφει ὅτι ἀπό πουθενά δέν βγαίνει προϋπαρξη όρθοδοξίας.

24. San Roman, ὄ.π, 1910, σ. 185, 189 — Cossio, ὄ.π, 1914, σ. 77. 25. San Roman, ő.π, 1910, σ. 113, 179, 183 — Τοῦ ἴδιου: El Sepulcro De Los Theotocopouli En San Torquato De Toledo στό Archivo De Investigationes Historicos, Madrid, 1912, o. 5 - 31. 26. San Roman, ö.π. 1910, σ. 212 καί 181.

ΕΝΑ ΦΥΛΛΑΔΙΟ ΓΙΑ ΤΟ ΧΙΛΙΑΣΜΟ

# Οἱ Ἐβραῖοι καί ἡ ὀργάνωση «Ορθολοξος τύπος»

Λό ἐτῶν κυκλοφοροῦν διάφορα φυλλάδια πού προσπαθοῦν — χωρίς ἐπιτυχία — νά συνταυτίσουν τήν αίρεση τῶν «Μαρτύρων τοῦ Ίεχωβā» μέ τήν Ίουδαϊκή θρησκεία ἤ τόν Σιωνισμό. Τά φυλλάδια αὐτά προέρχονται ἀπό παραεκκλησιαστικές θρησκευτικές ὀργανώσεις (κυρίως ἀπό μία πού ὅρᾶ μέ διαφορετικές ὀνομασίες). 'Η ἑπίσημη Έλληνική 'Ορθόδοξη 'Εκκλησία, ἔχοντας συναίσθηση τῆς θρησκευτικῆς πραγματικότητος καί τῶν δογματικῶν ἀληθειῶν, δέν ἀσπάζεται αὐτό τόν ἐξωπραγματικό μύθο, ἀλλά δραστηριοποιεῖται στήν ἀντιμετώπιση τοῦ Χιλιασμοῦ μέ τά δικά της ἐπιχειρήματα. (Πρόσφατο παράδειγμα τό ἄρθρο «Πόσο ἐπικίνδυνοι είναι οἱ Χιλιαστές» στή «Φωνή τοῦ Κυρίου», ἀρ. Φ. 48, 25 Νοεμβρίου 1984).

Μεταξύ αὐτῶν τῶν ἀντισημιτικῶν φυλλαδίων είναι κι ἐκεῖνο τοῦ 'Αρχ. Χ. Βασιλόπουλου, μέ τόν πομπώδη ὅσο κι ἐξωφρενικό τίτλο «Ἔξω οἱ Ἱεχωβάδες, είναι πολιτική ὀργάνωση τῶν Ἐβραίων» (Ἔκδοση «'Ορθόδοξου Τύπου»).

Στό φυλλάδιο αυτό ό συγγραφέας του θεώρεϊ σάν ἀποδεδειγμένα θέσφατα τά ὅσα φαντάζεται ἤ ἀρέσκεται νά ὑποστηρίζει (βάσει τῆς ἀρχῆς ὅτι ἀφοῦ αὐτός ἔτσι θεωρεῖ τά πράγματα, ἔτσι καί πρέπει νά εἶναι (!), ὅπότε οἱ σκέψεις ἤ οἱ πόθοι του μεταβάλλονται μέ τό ἕτσι θέλω σέ πραγματικά «γεγονότα»), ὑπάρχουν καί συνθήματα (ὅπως «Ἔξω ιἀπό τή γῆ μας τό ἑβραϊκό φίδι»... «πίσω ἀπό τή μεγάλη συμφορά τῆς μαρτυρικῆς Κύπρου μας κρύβεται ὁ σκοτεινός ἑβραϊσμός») πού εἶναι καί νομικῶς ἀκόμη κολάσιμα.

"Οπως κατ' ἐπανάληψιν ἔχει δοθεῖ ἡ εὐκαιρία στό Κεντρικό 'Ισραηλιτικό Συμβούλιο 'Ελλάδος (ΚΙΣ) νά διευκρινήσει, δέν μᾶς ἐνδιαφέρει καί δέν μᾶς ἀφορᾶ ἡ ὅποια πολεμική κατά τῶν «Μαρτύρων τοῦ 'Ιεχωβά». Ό καθένας μπορεῖ καί πρέπει νά ὑποστηρίζει τή θρησκεία του. "Οχι ὅμως αὐτό νά γίνεται μέ συκοφαντίες καί διαβολές κατά τῶν πιστῶν ἄλλων θρησκειῶν!... Οἱ Χιλιαστές, ὅπως εἶναι παγκοσμίως γνωστό καί παραδεκτό, δέν ἔχουν καμιά ἀπολύτως σχέση οὕτε μέ τόν 'Ιουδαϊσμό, οὕτε μέ τό Σιωνισμό. Μόνο στήν Έλλάδα μερικοί, γιά τοὑς δικοὑς τους σκοπούς, ὑποστηρίζουν αὐτή τήν ἠθελημένη συκοφαντία.

Όπως πρόσφατα γράφει κι ό κ. Ι.Μ. Χατζηφώτης, σύμβουλος Τύπου τῆς 'Αρχιεπισκοπῆς 'Αθηνῶν, «ὁ ἰδρυτής τῆς Βιβλικῆς καί Φυλλαδικῆς 'Εταιρείας «Σκοπιά» Τσάρλς Ταζή Ράσελ (1852 - 1916) ἀνῆκε στήν αἴρεση τῶν ἀντβεντιστῶν καί ὁ διάδοχός του στήν προεδρία τῆς 'Εταιρείας Τζόζεφ Φράνκλιν Ράδεφορντ (1869 - 1914) στήν αἴρεση τῶν βαπτιστῶν». (Περιοδικό «'Ιστορία», Νοέμβριος 1984). Καί οἱ ἴδιοι ὅμως, οἱ Χιλιαστές ἀναφέρουν κατηγορηματικά:

«Οί Μάρτυρες τοῦ Ἰεχωβā τονίζουν ἐπίσης μέ τόν πιό ἕντονο καί κατηγορηματικό τρόπο ὅτι ὡς Χριστιανοί ἀφιερωμένοι στόν Θεό καί Πατέρα διά τοῦ Λυτρωτοῦ καί Σωτῆρος Ἰησοῦ Χριστοῦ, δέν ἔχουν καμιά ἀπολύτως σχέση μέ τούς ἄνευ Χριστοῦ Ἰουδαίους ἡ Ἰουδαίζοντας ἡ Σιωνιστάς ἡ ἄλλους θρησκευτικούς, πολιτικούς ἡ κοινωνικούς ὁμίλους. Είναι μόνον Χριστιανοί καί ἡ θρησκεία τήν όποίαν πρεσβεύουν είναι ή Χριστιανική θρησκεία καί αὐτήν ἀποδέχονται καί ὁμολογοῦν ὡς τή μόνη ὁδό τῆς ἐν Χριστῶ σωτηρίας. ᾿Αντίθετες ἀπόψεις πού ἐπιδιώκουν νά παρουσιάσουν τοὑς Μάρτυρας τοῦ Ἱεχωβā ὅτι ἔχουν πολιτικές ἐπιδιώξεις καί μάλιστα κοσμοκρατορικές, ἐάν δέν είναι ἀφελεῖς ἐπινοήσεις ἀπληροφορήτων μισαλλοδόξων ἀνθρώπων, είναι πάντως καθολοκληρίαν ψευδεῖς καί κακόβουλοι καί δέν ἔχουν καμιά ἀπολύτως σχέση μέ τήν κρυσταλλίνης διαυγείας καί καθαρότητος Χριστιανική θέση πού ἔχουν στόν κόσμο οἱ διάκονοι τοῦ Εὐαγγελίου τοῦ Χριστοῦ, οἱ Χριστιανοί Μάρτυρες τοῦ Ἱεχωβā».

(Περιοδικό «Σκοπιά», 1973, σελ. 15)

Αὐτά ὅλα ὁ ΚΙΣ τά ἔχει φέρει στήν ἐπιφάνεια ἀπό χρόνια. Δέν παραλείπει μάλιστα καμιά εὐκαιρία γιά νά τά ἐπαναλάβει πρός ὅλες τίς κατευθύνσεις καί σ' ὅλους τούς τόνους.

'Επειδή, λοιπόν, τό φυλλάδιο τοῦ Αρχ. Βασιλόπουλου, μέ τά ἄκριτα ἀντισημιτικά συνθήματα πού προτρέπουν σέ διωγμούς κατά τῶν 'Εβραίων (Διωγμούς πού τόσο τούς πλήρωσε ἡ ἀνθρωπότητα καί στό παρελθόν ἀλλά καί πρόσφατα) ἐξακολουθεῖ νά κυκλοφορεῖ καί νά δηλητηριάζει τίς ψυχές ἀνυποψίαστων κι ἀθώων ἀνθρώπων, τό ΚΙΣ ζήτησε ἀπό τήν ἀργάνωση «'Ορθόδοξος Τύπος» νά τό ἀποσύρει ἀπό τήν κυκλοφορία.

\* Η όργάνωση «'Ορθόδοξος Τύπος», μέ ἐξώδικη ἀπάντηση πού ύπογράφει ό πληρεξούσιος δικηγόρος της κ. 'Αθ. Σακαρέλλος, γνώρισε στό ΚΙΣ ὄσα ἀκολουθοῦν. Καί ἡ ἀπάντηση αὐτή περιέχει ἀντισημιτικές νύξεις, ὅπως ἐπίσης, κατά τό γνωστό σύστημα, ἀποφαίνεται μέ κατηγορηματικότητα γιά τή δολοφονία τοῦ μοναχοῦ Φιλούμενου Χασάπη «ἀπό μεμονωμένους Ἐβραίους πολίτες», ὅπως γράφει. 'Ο «'Ορθόδοξος Τύπος» δηλαδή ἕγινε ἀνακριτής. είσαγγελέας καί δικαστής κι ἕβγαλε τήν τελεσίδικη ἀπόφαση νιά τό ποιοί δολοφόνησαν τόν μοναχό Φιλούμενο. Έκεινο πού ἀπέτυχαν νά ἐντοπίσουν οἱ ἀνακριτικές ἀρχές τοῦ Ἰσραήλ καί τό ἴδιο τό Χριστιανικό Πατριαρχεῖο τῶν Ἱεροσολύμων, τό βρηκε (κι ἐξέδωσε μάλιστα καί καταδικαστική ἀπόφαση!) ὁ «ἘΟρθόδοξος Τύπος» ἀπό τήν πλατεία Κάνιγγος των 'Αθηνών. 'Αγία άθωότητα, άλλά κι άστειότητα ή μήπως ένσυνείδητη άντισημιτική προπαγάνδα

'Εκείνο, πάντως, πού σημειώνουμε στήν ἀπάντηση τῆς ὀργανώσεως «'Ορθόδοξος Τύπος» είναι ὅτι:

 Παραδέχεται τήν ἀναγκαιότητα ἀναδιατυπώσεως τῶν σχετικῶν ἀπόψεων σέ περίπτωση τυχόν ἐπανεκδόσεως τοῦ φυλλαδίου, καί

 Τήν κατηγορηματική διαβεβαίωση ότι τό ἐπιλήψιμο αὐτό φυλλάδιο «δέν κυκλοφορεῖ πλέον διότι ἔχει ἐξαντληθεῖ πρό ὀκτάετίας».

Αὐτά τά δύο σημεῖα, τό ΚΙΣ εἶναι ἀποφασισμένο νά τά παρακολουθήσει μέ κάθε νόμιμο μέσο.

#### \* Τό κείμενο τῆς ἀπαντήσεως:

«Εἰς ἀπάντησιν τοῦ ἀπό 8.11.84 καί κοινοποιηθέντος ἡμῖν τήν 15.11.84 ὑμετέρου Ἐξωδίκου, ἔχομεν τήν τιμήν νά σᾶς πληροφορήσωμεν ὅτι τό μνημονευόμενον φυλλάδιον «Ἔξω οἰ Ἱεχωβάδες...» ἔργον τοῦ ἀειμνήστου ἀρχιμ. Χαραλάμπους Βασιλοπούλου, δέν κυκλοφορεῖ πλέον, διότι ἔχει ἐξαντληθεῖ πρό ὀκταετίας. Εἰς περίπτωσιν τυχόν ἐπανεκδόσεώς του καί ἐπειδή δέν εὐρίσκεται ἐν ζωῆ ὁ συγγραφεύς του, θά ἐξετάσωμεν τό περιεχόμενόν του, διά νά ἴδωμεν ἐάν τοῦτο ἐμπίπτει ἤ ὅχι εἰς ἀπαγορευτικάς διατάξεις τῆς ἰσχυούσης νομοθεσίας τῆς Ἑλλάδος.

Προσέτι διάβεβαιούμεν ότι δέν θέλουμε νά θίξουμε καvévav λαό, ίδιαιτέρως τόν έβραϊκόν, ό όποῖος ἄλλωστε δέν μπορεῖ νά εὐθύνεται διά μεμονωμένας ἐνεργείας πολιτῶν του, ὅπως διά τήν στυγεράν δολοφονίαν τοῦ μάρτυρος ἀρχιμ. Φιλομένου Χασάπη ἤ ἄλλων σιωνιστικῶν ἐνεργειῶν».

# « Ελληνοεβραία»

#### Τῆς ΒΙΚΤΩΡΙΑΣ ΝΤΑΓΚΟΥΝΑΚΗ

Μ ιά ἐφημερίδα, πού περηφανεύεται νά «ἀποκαλύπτει» σκάνδαλα, ἔγραψε ἕνα σχόλιο γιά τή Μαρία Ρεζάν. "Οχι. Δέν πρόκειται νά μιλήσω γιά τή Μαρία. Στό σχόλιο θά σταθῶ. Κι ὄχι σ' ὅλο. Διότι τά «ἀπόκρυφα» πού φέρνει στό φῶς, δέν τά γνωρίζω καί δέν μπορῶ νά πάρω θέση. Σέ μιά λέξη μόνον θά μείνω. Σέ μιά λέξη, πού μέ τρόμαξε...

Έγραφε ή ἐφημερίδα: «Ἡ γνωστή ΕΛΛΗΝΟΕΒΡΑΙΑ δημοσιογράφος». Ἔτσι τό ἀγραφε. Μέ κεφαλαῖα. Μέ ἐπισήμανση. Μέ νόημα. Σάν νά μᾶς παρουσιάζει τό μεγάλο «μυστικό». Τό «κλειδί» τῆς ὑπόθεσης. Τήν αἰτία τῆς «συνωμοσίας» τῆς Μαρίας.

Έλληνοεβραία... Μέ τό ἴδιο πνεῦμα, σάν νά λέμε «φόνισσα», «πρακτόρισσα», «ἐπικίνδυνη», τέλος πάντων Ἑλληνοεβραία... Σάν νά πρόκειται γιά βρισιά... Σάν νά 'nρεπε νά ντρέπεται κανείς γι' αὐτό. Νά ντρέπεται γιά τό θρησκευτικό του «πιστεύω»... Στό ἔτος 2.000...

Γι' αὐτό τρόμαξα. Γιατί θυμήθηκα τό αἶμα πού ἔχει χυθεῖ ἀπό τέτοιους διαχωρισμούς καί συνάμα τέτοιες ὑμαδοποιήσεις: Αὐτός εἶναι Γερμανός. Καί οἱ Γερμανοί ΚΑΠΟΤΕ ἤθελαν νά κυριεύσουν τόν κόσμο. 'Απομονῶστε τον. Αὐτός εἶναι Νέγρος. Καί οἱ Νέγροι ἔχουν ἄλλο χρῶμα δέρματος ἀπό τό δικό μας. Σκοτῶστε τον. Αὐτός εἶναι 'Ισραηλίτης. Καί τό 'Ισραήλ πολεμᾶ τούς Παλαιστίνιους. Κυνηγῆστε τον. Αὐτός εἶναι Θεσσαλονικιός. Καί κάποτε, ἕνας Θεσσαλονικιός μᾶς φέρθηκε ἅσχημα. "Αρα κι αὐτός εἶναι κακός. "Ολοι οἱ Κρητικοί εἶναι ἐκδικητικοί. "Ολοι οἱ Λευκαδίτες τρελλοί. "Ολοι οἱ...

Έλληνοεβραία... Γι' αὐτό τρόμαξα. Γιατί θυμήθηκα πώς τοῦτο τό δεύτερο συνθετικό τῆς λέξης, στάθηκε ἀφορμή νά δολοφονηθοῦν 6.000.000 ἄνθρωποι. Καί ἡ ντροπή, ἀκόμη μᾶς κυνηγᾶ.

Έλληνοεβραία... Γι' αὐτό τρόμαξα. Γιατί, ὅσο κι ἄν ἔψαξα, δέν κατάφερα νά βρῶ τό τρομερό «μυστικό» πού κρύβεται πίσω ἀπ' αὐτή τή λέξη. Ἑλληνοεβραία. Καί λοιπόν; Τί σημαίνει αὐτό; "Αν οί Ἑβραῖοι κάποιοι — κάποιοι Ἑβραῖοι — ἕκαναν ἕνα λάθος, σημαίνει ὅτι εὐθύνονται ὅλοι οί Ἐβραῖοι σέ κάθε γωνιά τῆς Γῆς; "Αν ἕνας Ἐβραῖος, εῖναι «πράκτορας», κακός, ἤ κεφαλαιοκράτης, ἤ δεξιός (ἄν τό θεωρήσουμε κι αὐτό κακό), σημαίνει ὅτι ὅλοι παντοῦ εἶναι τό ἴδιο; Κι ἄλλωστε μοναχά αὐτοί κάνουν κακό; Κανείς ἄλλος, κανένας λαός, κανένα σύστημα, καμιά κυβέρνηση, κανείς, ἀπ' τά δισεκατομμύρια τῶν ἀνθρώπων δέν μᾶς ἐνοχλεῖ καί σπεύδουμε νά μιλᾶμε συνέχεια γιά τούς 'Εβραίους; "Ετσι. Μέ περιφρόνηση καί «ρετσινιά»; «Αὐτός εἶναι 'Εβραῖος...».

Έλληνοεβραία... Γι' αὐτό τρόμαξα. Γιατί θυμήθηκα τούς ἀγκυλωτούς σταυρούς πού ἔχουν ζωγραφίσει κάποιοι στίς γωνιές καί στούς δρόμους. Γιατί θυμήθηκα κάποιες «παράξενες» προκηρύξεις πού κυκλοφοροῦν ἀπό πόρτα σέ πόρτα καί μᾶς προτρέπουν νά... σκοτώσουμε τούς Ἑβραίους. Γι' αὐτό τρόμαξα. Γιατί — στό ὄνομα τοῦ Θεοῦ — φτάνει πιά τό μίσος, ἡ διαστροφή, τό ὁμαδικό ἀνάθεμα σέ λαούς καί πίστεις. Φτάνει πιά νά πατᾶμε στά ἴδια λάθη. Φτάνει πιά, νά στρώνουμε «κόκκινο χαλί» γιά τήν ὑποδοχή τῶν ὅποιων ἑπίδοξων... «Χίτλερ».

'Ελληνοεβραία... Τρόμαξα γιατί, μέ τοῦτα καί μέ τ' ἄλλα, εἶναι ἀλήθεια πώς πολλοί 'Εβραῖοι φοβοῦνται, ναί, ἀκόμη φοβοῦνται, νά ποῦν ὅτι εἶναι 'Εβραῖοι. Σήμερα. Στίς μέρες μας. Στό ἔτος 2000...

Έλληνοεβραία. Γι' αὐτό τρόμαξα. Διότι, ὅταν τίς προάλλες, μιά ὁμάδα φασιστῶν πῆγε μόνη της νά γιορτάσει τήν ἐπέτειο τοῦ Μακρυγιάννη, μέ μπότες, πέτσινο καί χιτλερικούς χαιρετισμούς, ὅταν φώναξαν τά συνθήματα: «Έβραῖοι γουρούνια θά γίνεται σαπούνια», ἕπεσαν ὅλες οἱ... σοσιαλιστικές ἐφημερίδες νά τούς φāνε. Τούς τά ἕσουραν καί ΠΟΛΥ ΚΑΛΑ ΕΚΑΝΑΝ. "Ομως, τώρα μιά... σοσιαλιστική, ἐπίσης, ἐφημερίδα, κρατᾶ τήν ίδια θέση. Γράφει τό «ὑβριστικό», ἡ... Έλληνοεβραία. Καί κανείς δέν ἐνοχλήθηκε. 'Αντίθετα. 'Υπάρχουν ἄνθρωποι πού τήν διαβάζουν, δεῖγμα ὅτι πολλοί είναι οί... συνυπεύθυνοι.

Γι' αὐτό τρόμαξα. Γιατί ράβουμε καί κόβουμε τόν φασισμό στά μέτρα μας. Γιατί φασίστας εἶναι πάντα ὁ ἄλλος. Γιατί, ὄχι. Δέν μᾶς πειράζει ὁ φασισμός. Μᾶς πειράζει μόνο ἕνα συγκεκριμένο εἶδος φασισμοῦ, πού δέν συμπίπτει μέ τά δικά μας συμφέροντα.

Ναί. Γι' αὐτό τρόμαξα. Γι' αὐτό...

(Δημοσιεύθηκε στήν «'Ακρόπολη» 13.12.1984. 'Η ἐφημερίδα πού ἀναφέρεται στό κείμενο εἶναι ἡ ἀντισημιτική «Αὐριανή»).

#### ΒΙΒΛΙΑ

## «Τό "Αουσβιτς μέ τά μάτια τῶν ES-ES»

\*«Τό "Αουσβιτς μέ τά μάτια τῶν ΕΣ-ΕΣ» (Ἐκδ. Γνώση) είναι μιά διαφορετική μαρτυρία.

Γνωστοί βασανιστές τοῦ χιτλερικοῦ όλοκληρωτισμοῦ διηγοῦνται τήν πιό ἀπάνθρωπη ἱστορία τῶν στρατοπέδων συγκεντρώσεως καί τῶν «μοντέρνων» μεθόδων ἐξόντωσης ἑκατομμυρίων ἀθώων ἀνθρώπων.

Δίνω ἕνα ἀπόσπασμα τοῦ βιβλίου καί ἰδιαίτερα ἀπό τήν «διαδικασία θανατώσεως» μέ τό παρασκεύασμα τοῦ κυανυδρικοῦ ὀξέως «κυκλώνιο Β» πού ἔφερε σίγουρο καί γρήγορο θάνατο.

«Ή διαδικασία θανατώσεως γινόταν στό "Αουσβιτς μέ τόν έξῆς τρόπο: Οἱ Ἑβραῖοι πού προορίζονταν νά πεθάνουν, βάδιζαν πρός τά κρεματόρια χωριστά οἱ ἄνδρες ἀπό τίς γυναικες καί κατά τό δυνατόν ἀθορύβως. Εἰς τά ἀποδυτήρια οἱ κρατούμενοι - μέλη τοῦ εἰδικοῦ τμήματος τούς ἔλεγαν στήν ἴδια τή γλώσσα πώς εἶχαν ἔλθει γιά νά πλυθοῦν καί νά ἀπολυμανθοῦν. Τούς συνιστοῦσαν νά τακτοποιήσουν ὅμορφα τά ροῦχα τους καί κυρίως νά θυμοῦνται τή θέση τους, ὥστε νά μπορέσουν νά τά βροῦν γρήγορα μέ τήν ἀπολύμανση. Τούς κρατουμένους τοῦ εἰδικοῦ τμήματος τούς συνέφερε περισσότερο νά γίνει ὅλη ἡ ἐπιχείρησις ταχέως καί ἀπροσκόπτως. ᾿Αμέσως με τά τό γδύσιμο, οἱ Ἐβραῖοι ἕμπαιναν στό θάλαμο ἀερίων πού ἦτο ἑξοπλισμένος μέ καταιωνιστῆρες καί σωλῆνες νεροῦ, ὥστε νά δίδει πλήρως τήν ἐντύπωση λουτροῦ. Οἱ γυναῖκες ἕμπαιναν πρῶτες μαζί μέ τά παιδιά τους. ᾿Ακο

#### ΔΡΑΣΗ ΓΙΑ ΤΗΝ ΕΠΑΝΑΣΥΜΦΙΛΙΩΣΗ

ΑΜΒΟΥΡΓΟ: Τό 1960 ίδρύθηκε στή Δυτική Γερμανία ή ὀργάνωση μέ τήν ἐπωνυμία: «Δράση γιά τήν ἐπανασυμφιλίωση καί ὑ πηρεσία ὑπέρ τῆς Εἰρήνης». Τά μέλη τῆς ὀργανώσεως ἔχουν σάν στόχο τήν ἐξιλέωση τῶν ἀμαρτημάτων πού διαπράχθηκαν ἐδῶ καί 40 χρόνια ἀπό τή Γερμανία, μέσω τῆς προσφορᾶς ἐθελοντικῆς ἐργασίας. Νέοι ἀπό τή Γερμανία πού συμμετέχουν στά προγράμματα, ἐθελοντικῆς προσφορᾶς τῆς ὀργανώσεως ἐργάζονται ἐπί 18 μῆνες στό Ἱσραήλ, τήν Ὁλλανδία, τό Βέλγιο ἤ τή Γαλλία, πού ἐπίσης ὑπέφεραν ἀπό τή θηριωδία τοῦ πολέμου.

Από τῆς συστάσεως της ἡ «Δράση γιά τήν ἐπανασυμφιλίωση» δραστηριοποιήθηκε στό 'Ισραήλ, ὅπου νέοι Γερμανοί προσέφεραν ἐργασία σέ ὁποιοδήποτε τομέα τούς ζητοῦσαν. Σήμερα, τά προγράμματα ἐθελοντικῆς ἐργασίας ἀφοροῦν κυρίως κοινωνικούς τομεῖς, καί πολλοί Γερμανοί ἐθελοντές ἐργάζονται μέ ἡλικιωμένα ἀτομα καί ἀναπήρους. Πολλοί εἶναι ἐπίσης ἐκεῖνοι πού προτιμοῦν νά ἐργασθοῦν γιά τό Γιαντ - Βασέμ, τό ϊδρυμα πού είναι ἀφιερωμένο στό τμῆμα τῶν 6 ἐκατομμυρίων θυμάτων, σέ προγράμματα ἔρευνας γιά τίς Ἑβραϊκές κοινότητες στή Γερμανία πού κατεστράφησαν κατά τή διάρκεια τοῦ Β΄ Παγκοσμίου Πολέμου.

Πολλοί ἀπό τούς νέους ἔχουν τή δυνατότητα νά συναντήσουν καί νά συνομιλήσουν μέ διασωθέντες ἀπό τό Όλοκαύτωμα, ἀκούγοντας ἔτσι ἀπό πρῶτο χέρι τί ἀκριβῶς συνέβη στή διάρκεια τοῦ πολέμου στόν Εὐρωπαϊκό Ἑβραϊσμό. «Είναι σημαντικό γιά μᾶς — λέει ἕνας ἀπό τούς ἐθελοντές — νά γνωρίσουμε τί πέρασαν αὐτοί οἱ ἀνθρωποι, καί εἶναι ἐπίσης

#### Συνέχεια ἀπό τή σελ. 30

λουθοῦσαν οἱ πάντοτε ὀλιγότεροι ἄνδρες. Αὐτό γινόταν κάθε σχεδόν φορά ἡρέμως, γιατί οἱ κρατούμενοι τοῦ εἰδικοῦ τμήματος καθησύχαζαν ὅσους φοβόντουσαν ἤ ἀμφέβαλλαν διά τήν τύχην των. Ἄλλωστε, οἱ κρατούμενοι αὐτοί καί ἕνας ΕΣ - ΕΣ ἔμεναν πάντοτε μέχρι τήν τελευταίαν στιγμήν στό θάλαμο.

Ύστερα ἐκλειναν καί βίδωναν τήν πόρτα ἀστραπιαίως. Οἱ «ἀπολυμανταί», ἔτοιμοι ἤδη, ἔριχναν ἀπό τούς φεγγίτες τῆς ὁροφῆς τό κυκλώνιο πού ἔφθανε μέχρι κάτω. Χάρις στίς σωληνώσεις, τά ἀέρια ἐξαπλώνοντο ἀμέσως. ᾿Από τό παραθυράκι τῆς πόρτας μποροῦσε κανείς νά δεῖ πώς ὅσοι βρίσκονταν πλησιέστερον τῶν σωλήνων καθόδου τῶν ἀερίων ἐπεφταν ἀμέσως νεκροί. Μποροῦμε νά ποῦμε μέ βεβαιότητα γιά τό 1/3 τῶν ὑποψηφίων ὁ θάνατος ἤταν ἀκαριαῖος. Οἱ ἄλλοι τρέκλιζαν, φώναζαν, ζητοῦσαν ἀέρα. Οἱ κραυγές των γρήγορα μεταβάλλονταν σέ ρόγχο καί μετά ἀπό 20 τό πολύ λεπτά δέν κουνιόταν πλέον κανένας.

Τό ἀέριο ἐπιδροῦσε σέ 5-10 λεπτά. Αὐτό ἐξαρτιόταν ἀ πό τόν καιρό, ἄν δηλαδή ἤτο ὑγρός ἤ ξηρός, ζεστός ἤ κρύος, ἀπό τήν σύνθεσιν τοῦ ἀερίου πού δέν ἤτο πάντα ἡ ἴδια, ἀπό τήν σύνθεσιν τῆς ἀποστολῆς, ἄν δηλαδή περιελάμβανε περισσότερους ἤ ὀλιγότερους ἀρρώστους ἤ ὑγιεῖς, ἐνήλικες ἤ παιδιά. Οἱ ἀνθρωποι ἔχαναν τίς αἰσθήσεις μέ τήν ἀπόστασιν πού τούς χώριζε ἀπό τόν σωλήνα καθόδου τοῦ ἀερίου. Οἱ γέροντες, οἱ ἄρρωστοι, οἱ ἀδύναμοι, τά παιδιά καί ὅσοι φώναζαν, ἔπεφταν γρηγορότερον τῶν ὑγιῶν ἀτόμων καί τῶν νέων.

Μισήν ώρα μετά τήν διοχέτευσιν του ἀερίου, ἡ πόρτα ἀνοιγε καί ἕμπαινε σέ λειτουργία ὁ ἐξαεριστήρας. Ἄρχιζε ἀμέσως ἡ ἐξαγωγή τῶν πτωμάτων.

('Απομνημονεύματα Ρούντολφ "Ες)

Κώστας Κοβάνης Πολιτικά Θέματα 14.12.84 σημαντικό γι' αὐτούς νά γνωρίσουν ἄν ή Γερμανία ἔχει ἀλλάξει».

Γιά πολλούς ἀπό τούς νέους ἡ ἐμπειρία αὐτή εἶναι ἡ πρώτη ἐπαφή πού ἕχουν ποτέ μέ τούς Ἐβραίους, καθόσον ὁ Ἐβραϊκός πληθυσμός σήμερα στή Γερμανία εἶναι συγκριτικά μικρός. Ὑπάρχουν 30.000 περίπου Ἐβραῖοι, μέσα σ᾽ ἕναν πληθυσμό 70 ἐκατομμυρίων.

(«Τζούϊς Γουήκ» — 2.11.1984)

#### Η κ. ΣΑΝΤΑΤ ΓΙΑ ΤΗ ΣΥΝΘΗΚΗ ΕΙΡΗΝΗΣ ΜΕ ΤΟ ΙΣΡΑΗΛ

ΓΕΝΕΥΗ: «Είμαι ἕτοιμη νά πληρώσω ἀκόμη καί μέ τή ζωή μου γιά τή διαφύλαξη τῆς εἰρήνη μέ τό 'Ισραήλ, ὅπως ἕκανε καί ὁ σύζυγός μου». Ή παραπάνω δήλωση συμπεριλαμβάνεται σέ πρόσφατη συνέντευξη τῆς κ. Τζιχάν Σαντάτ, χήρας τοῦ δολοφονηθέντος προέδρου τῆς Αἰγύπτου 'Ανουάρ Σαντάτ, πρός τό 'Ελβετικό γυναικεῖο περιοδικό «Μπουκέτ».

Ή κ. Σαντάτ ἀνέφερε ἐπίσης: «Τή μέρα πού σκοτώθηκε ὁ ἀνδρας μου, ἔχασα ὅ,τι πολυτιμότερο εἶχα στόν κόσμο. Συμφωνῶ, ὅμως, μέ τή θυσία του ὑπέρ τῆς εἰρήνης...».

'Ως γνωστόν ό πρόεδρος Σαντάτ δολοφονήθηκε στίς 6 'Οκτωβρίου 1981.

(«Νιούς Σέρβις» — 21.11.1984)

#### ΕΛΛΗΝΙΚΗ ΒΙΒΛΙΟΓΡΑΦΙΑ ΠΕΡΙ ΕΒΡΑΊ ΣΜΟΥ

Τό Κεντρικό Ίσραηλιτικό Συμβούλιο ἀνέλαβε τήν προσπάθεια συντάξεως καταλόγου βιβλίων σέ ἑλληνική γλώσσα, πού ἀναφέρονται στούς Ἑβραίους καί σέ ἑβραϊκά θέματα.

"Οποιος θά ἤθελε νά βοηθήσει στήν προσπάθεια αὐτή, παρακαλοῦμε νά ἀπευθυνθεῖ στό Κ.Ι.Σ. γιά νά τοῦ δοθοῦν περισσότερα στοιχεῖα.

Εύχαριστοῦμε

31

#### ΤΟ ΕΒΡΑΊ ΚΟ ΜΟΥΣΕΙΟ ΕΛΛΑΔΟΣ

Τό Έβραϊκό Μουσεῖο Έλλάδος στεγάζεται στή Λεωφ. Βασιλίσσης 'Αμαλίας 36, τηλ. 3231.577 κι εἶναι ἀνοικτό γιά τό κοινό κάθε μέρα 9 - 13, ἐκτός Σαββάτου.

### זכרונות XPONIKA

ΟΡΓΑΝΟ ΤΟΥ ΚΕΝΤΡΙΚΟΥ ΙΣΡΑΗΛΙΤΙΚΟΥ ΣΥΜΒΟΥΛΙΟΥ ΤΗΣ ΕΛΛΑΔΟΣ

Σουρμελή 2-104 39 ΑΘΗΝΑ τηλ.: 88.39.951 Ύπεύθυνος σύμφωνα μέ τό Νόμο: Ό Πρόεδρος τοῦ Κ.Ι.Σ. **Ίωσήφ Λόβιγγερ** Σουρμελή 2

ΔΙΑΝΕΜΕΤΑΙ ΔΩΡΕΑΝ

