# XPONIKA JIIIJI

ΟΡΓΑΝΌ ΤΟΥ ΚΕΝΤΡΙΚΟΥ ΙΣΡΑΗΛΙΤΙΚΟΥ ΣΥΜΒΟΥΛΙΟΥ ΤΗΣ ΕΛΛΑΔΟΣ

**ΕΤΟΣ Ζ' • ΤΕΥΧΟΣ 62 • ΟΚΤΩΒΡΙΟΣ 1983 • ΧΕΣΒΑΝ 5744** 



«"Ανοιξαν τούς ὀφθαλμούς μου, καί θέλω βλέπει τά θαυμάσια τα ἐκ τοῦ νόμου Σου», (Ψαλ. 119:18)

זַּלַ-תַּנֵּי וְאַבִּיטָּה וִפְלָאוֹת מִתּוֹרָתֶּךְ

# Η διδαχή τῆς Ιστορίας

«Ἐμεῖς οἱ ἄνθρωποι, εἴτε διδασκόμαστε ἀπό τήν ἱστορία εἴτε τήν ἀγνοοῦμε, ἐπαναλαμβάνοντας ἔτσι τίς τρέλλες της»

Α ΓΕΓΟΝΟΤΑ τοῦ πολέμου στό Λίβανο, τό καλοκαίρι τοῦ 1982, ἔχουν πάρει πιά τίς διευκρινιστικές ἐξελίξεις τους καί τήν καθοριστική πορεία τους κι ἀρχίζουν νά μποροῦν νά κριθοῦν χωρίς προπαγανδιστικές ἐξάρσεις, πρόωρους συναισθηματισμούς κι ἐπικίνδυνες ἐθελοτυφλώσεις.

ΤΑ ΤΟΤΕ ΣΥΜΒΑΝΤΑ, μποροῦν σήμερα νά κριθοῦν ὑπό τό φῶς τῶν ὅσων τώρα ἐξελιχτικά συμβαίνουν στό χῶρο αὐτό, ἀλλά καί γενικώτερα στίς χῶρες πού ἔχουν ἀνάμιξη.

ΠΑΡΟΛΟ ΟΤΙ είναι ἀκόμη ἐντελῶς πρόωρο — καί συνεπῶς παρακινδυνευμένο — νά μιλήσει κανείς γιά ἀντικειμενική ἀντιμετώπιση καί τεκμηριωμένη ἱστορική μελέτη τῶν ὅσων πέρισυ συνέβησαν στό Λίβανο, μπορεῖ ὅμως νά ἰσχυρισθεῖ ὅτι ἡ ἐλληνική κοινή γνώμη ἀρχίζει νά καταλαβαίνει ὅτι ἔπεσε καλοπροαίρετα θύμα τῶν γνήσιων ἑλληνικῶν ἰδεωδῶν γιά ἐλευθερία, γιά ἀνθρωπιά, γιά προστασία τῶν ἀδυνάμων θυμάτων κ.ἄ. παρόμοια ὑψηλά ἰδανικά πού χαρακτηρίζουν τήν ἑλληνική φυλή.

ΕΜΕΙΣ ΟΙ ΕΛΛΗΝΕΣ ΕΒΡΑΙΟΙ βλέπουμε καθημερινά αὐτή τή μεταστροφή τῆς κοινῆς γνώμης πού ἀποδεικνύεται μέ χειροπιαστές ἐκδηλώσεις κι ἐνέργειες: τή βλέπουμε στή στάση τῶν ἐπισήμων παραγόντων, τῶν δημοσίων ὀργάνων. Τή διαβάζουμε σέ ἄρθρα στόν Τύπο. Τή διαπιστώνουμε στίς σχέσεις τῶν καθημερινῶν μας ἐπικοινωνιῶν. Τήν «ὀσφραινόμαστε» στόν ἀέρα. Τήν ἀντιλαμβανόμαστε παντοῦ κι ἀντί νά εἴμαστε εὐχαριστημένοι... ἀνησυχοῦμε!

ΑΣ ΜΗ ΦΑΝΕΙ ΣΑΝ ΠΑΡΑΛΟΓΙΣΜΟΣ ή παραπάνω διατύπωση. Είναι δυστυχῶς ή πραγματικότητα. "Όπως δηλαδή πέρισυ, χωρίς νά ἔχουμε καμμία ἀνάμιξη καί κανενός εἴδους συσχετισμό μέ τά γεγονότα τοῦ Λιβάνου, βρεθήκαμε ἀναίτια σέ κατάσταση κάποιου εἴδους «κρίσεως καί διωγμοῦ» στήν πατρίδα μας τήν 'Ελλάδα, τό ἴδιο καί σήμερα δέν μᾶς ἰκανοποιεῖ αὐτή '«ἀποκατάστασή» μας, πού γίνεται τόσο ἐμφαντικά ἀπ' ὅλες τίς πλευρές, μετά τήν ἐξέλιξη τῆς κρίσεως στό Λίβανο. 'Εμεῖς οἱ "Ελληνες, 'Εβραῖοι τό θρήσκευμα, τούς ὁποίους ἐκφράζει αὐτό τό περιοδικό, οὐτε πέρισυ ἀλλά οὐτε καί φέτος ἔχουμε ὁποιαδήποτε θετική ἤ ἀρνητική σχέση μέ τά ὅσα ἔγιναν ἤ γίνονται σέ ὁποιαδήποτε περιοχή τῆς γῆς.

Η ΣΥΜΒΟΛΗ ΜΑΣ στά θέματα αὐτά εἴναι στόν ἴ· διο βαθμό μέ ἐκείνη τοῦ κάθε πολίτη τῆς χώρας μας.

ΕΚΕΙΝΟ, ΛΟΙΠΟΝ, ΠΟΥ ΖΗΤΑΜΕ από ὅσους βιαστηκαν πέρισυ νά μᾶς καταδικάσουν, εἴναι μέ καλή πίστη καί μέ μελέτη τῶν δεδομένων τῆς ἰστορίας (τῆς παλαιότερης ἀλλά καί τῆς πρόσφατης), νά προβληματισθοῦν πάνω στό θέμα τῆς ἐβραϊκῆς θρησκευτικῆς μειονότητος πού ζεῖ στήν 'Ελλάδα. Νά δοῦν τό θέμα χωρίς διαχωριστικές παρωπίδες, προπαγανδιστικές ψευδολογίες, κατάλοιπα παλιῶν διδασκαλιῶν καί δοξασιῶν, στιγμιαῖες παρορμήσεις, προσωπικά πιστεύω, ψυχικές ἀμφιταλαντεύσεις. Νά ἐρευνήσουν ἀντικειμενικά καί θαρραλέα τά ὅσα οἰ ἴδιοι γνωρίζουν γιά τούς 'Έβραίους τῆς 'Ελλάδος (κι ὅχι ὅσα ἄλλοι τούς ἔμαθαν ἤ τούς εἴπαν).

ΚΑΙ ΤΟΤΕ ΕΙΜΑΣΤΕ ΒΕΒΑΙΟΙ ὅτι ἔντιμα θά ἀναγνωρίσουν πώς πολλές φορές μᾶς ἔχουν ἀδικήσει. "Αν αὐτός ὁ προσωπικός τοῦ καθένα αὐτοέλεγχος κι αὐτοκριτική ἐπιτευχθεῖ, τότε ἡ κρίση καί οἱ στεναχώριες πού περάσαμε πέρυσι οἱ "Ελληνες 'Εβραῖοι θά ἔχουν ἴσως ὑπηρετήσει κάποιο σκοπό... Καί γιά σήμερα καί γιά τό μέλλον.

# Ίουδαϊσμός καί Τέχνη



### ΜΑ Ι'ΚΛ ΚΑΝΙΕΛ\*

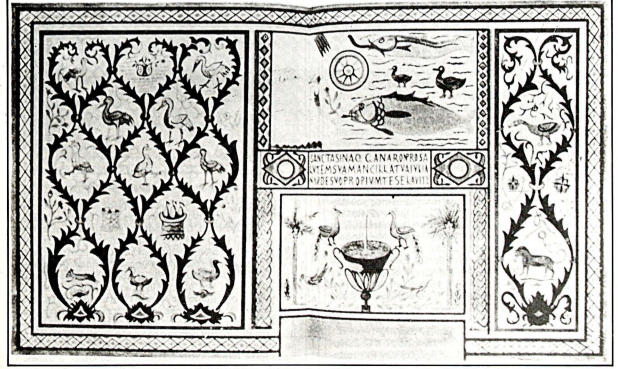
ιά πολλούς αἰῶνες κανείς δέ δεχόταν τήν ὕπαρξη ἰουδαϊκῆς τέχνης, οὕτε ἀκόμα κι ἐκεῖνοι πού ἐνδιαφέρονταν γιά τόν ἰουδαϊσμό καί τήν ἐβραϊκή κουλτούρα. Ύπῆρχε ἡ πλατιά διαδομένη ἀντίληψη ὅτι τό δημιουργικό πνεῦμα τοῦ λαοῦ ὁ ὁποῖος ἔδωσε στόν κόσμο τή Βίβλο, τό μονοθεϊσμό, καί τίς βάσεις τῆς δυτικῆς ἠθικῆς καί τοῦ νόμου, περιοριζόταν στή λογοτεχνία καί τή μουσική. Ύπῆρχε ἐπίσης ἡ πεποίθηση ὅτι ἡ Δεύτερη Ἐντολή ἀποκλείει κατηγορηματικά κάθε εἰδος ζωγραφικῆς τέχνης ἡ γλυπτικῆς: «οὐ ποιήσεις σεαυτῶ είδωλον, οὐδέ παντός ὁμοίωμα, ὅσα ἐν τῶ οὐρανῶ ἀνω, καί ὅσα ἐν τῆ γῆ κάτω, καί ὅσα ἐν τοῖς ὕδασιν ὑποκάτω τῆς γῆς. οὐ προσκυνήσεις αὐτοῖς, οὐδέ μή λατρεύσεις αὐτοῖς...» ("Ε-ἔοδος Κ΄: 4.5).

Μόνο στό δεύτερο μισό τοῦ 19ου αἰώνα, ὅταν οἱ θησαυροί τῶν ἔξοχα διακοσμημένων ἐβραϊκῶν χειρογράφων—

καταχωνιασμένων γιά πολλά χρόνια σέ βιβλιοθηκες της Εὐρώπης — ἀποκαλύφθηκαν, ἄρχισε ή ὕπαρξη έβρα κης τέχνης νά γίνεται γνωστή. Στή συνέχεια, τίς πρώτες δεκαετίες τοῦ 20οῦ αἰώνα, ήρθαν στό φῶς μωσαϊκά ἀρχαίων συναγωγῶν (κυρίως της Μπέτ Ἄλφα στό βόρειο Ἰοραήλ, τό 1928) κι ἔτσι ἐπιβεβαιώθηκε ή ὕπαρξη πλούσιας ἐβραϊκῆς παράδοσης.

Τό 1932, ή συναρπαστική ἀνακάλυψη τῶν νωπογραφῶν τῆς συναγωγῆς τοῦ 3ου αἰώνα μ.Χ., στά Δοῦρα - Εὐρωπό τῆς Συρίας, διέλυσε κάθε ἀμφιβολία. Πράγματι, οἱ νωπογραφίες αὐτές ἔχουν ἀντιστρέψει ἐντελῶς τἡν ὑπόθεση, γιατί ὁδήγησαν τούς ἐπιστήμονες στό συμπέρασμα ὅτι ἡ χριστιανική τέχνη, καί ἐπομένως, τά ἴδια τά θεμέλια τῆς δυτικῆς τέχνης, ἔχει τίς πηγές της στήν τέχνη τοῦ ἰουδαϊσμοῦ.

Ή ὅπαρξη τῆς ἐβραϊκῆς τέχνης, πάντως, δέ λύνει ἀπό



Μωσαϊκό τῆς ἀρχαίας Συναγωγῆς στό Hamam τῆς Τυνισίας (4ος αἰ. κ.π.).

μόνη της τό βασικό ἐρώτημα: πῶς μπορεῖ ἡ ἐβραϊκή τέχνη νά συμβιβαστεῖ μέ τή Δεύτερη Ἐντολή; Πρέπει αὐτή ἡ Ἐντολή νά ἐρμηνευτεῖ κατά γράμμα; Καί ἄν ὄχι, ποιός εἰναι ὁ βαθύτερος σκοπός αὐτῆς τῆς ἐπιταγῆς, καθώς καί τῶν πάμπολλων βιβλικῶν ἀπαγορεύσεων τῆς παραστατικῆς τέχνης; Καί ἀκόμη, γιατί ἡ Τορά ἡ ἐβραϊκή Βίβλος, εἰναι γεμάτη ἀποκηρύξεις τῆς δημιουργίας καί τῆς λατρείας εἰδώλων;

Ή ίδιαίτερη συγγένεια πού ή Τορά διακρίνει ἀνάμεσα στήν εἰδωλολατρεία καί τήν παραστατική τέχνη μᾶς όδηγεῖ στήν ἀπάντηση. Ἡ θρησκεῖα ὑπῆρξε ἀνέκαθεν ἡ πηγή ὅλων τῶν ἐκφράσεων τῆς τέχνης, καί τό κύριο θεματολόγιο τῆς καλλιτεχνικῆς παραγωγῆς. Σε κάθε ἀρχαῖο πολιτισμό ἡ παραστατική τέχνη ἡταν στήν οὐσία θρησκευτική τέχνη, καί οἱ πιό πολλές μορφές τέχνης — μουσική, χορός, θέατρο, ποίηση, ἀρχιτεκτονική — ξεκίνησαν ἀπό δραστηριότητες καί ἀντικείμενα ἐπινοημένα ἀρχικά γιά τόν ἔλεγχο τῶν θεοτήτων.

### 'Η δημιουργία τῶν συμβόλων

Κατά τόν ἱουδαϊσμό, ὁ Θεός, ὡς Δημιουργός τῆς φύσης, ὑπερβαίνει τό δημιούργημά του, καί ἡ ἄυλη ὑπόστασή του μένει ἀκατανόητη γιά τόν ἄνθρωπο. ᾿Αφοῦ ὁ ἄνθρωπος δέν μπορεῖ νά συλλάβει τό ἀκατανόητο, κάθε προσπάθεια γιά καλλιτεχνική ἀπεικόνιση τοῦ Θεοῦ όδηγεῖ σέ παρεξηγήσεις καί διαστρεβλώσεις. Γιά τό λόγο αὐτό, τέτοιες ἀπεικονίσεις ἀπαγορεύονται αὐστηρά. Τήν πρώτη, λοιπόν, ἀπό τίς Δέκα Ὑεντολές, τήν προκήρυξη τοῦ μονοθεϊσμοῦ, τὴν ἀκολουθεῖ ἀμέσως μιά δεύτερη ἐντολή πού περιορίζει τίς εἰκαστικές τέχνες καί πού σκοπό ἔχει νά προστατεύσει καί νά προφυλάξει ἀπό τή διαφθορά τήν κεντρική ἰδέα τοῦ μονοθεϊσμοῦ.

'Ο πολυθεισμός συνδέεται άρρηκτα μέ τή δημιουργία συμβόλων πού έκφράζουν τόν άνθρώπινο σεβασμό γιά τίς στοιχειώδεις δυνάμεις τῆς φύσης, οἱ όποῖες καί τελικά θεοποιοῦνται. Σ' αὐτά τά σύμβολα, πού τά βρίσκουμε ζωγραφισμένα στούς τοίχους σπηλαίων, ἤ μέ μορφή ἀντικειμένων, ὁ πρωτόγονος ἄνθρωπος είχε προσδώσει μαγικές δυνάμεις, καί τά χρησιμοποιοῦσε ὅχι μόνο σάν ἀντικείμενα λατρείας ἀλλά καί σάν μέσα ἐλέγχου τῶν φυσικῶν δυνάμεων. 'Αργότερα, ὁ ῆλιος, τό φεγγάρι καί τ' ἀστέρια ἐξυμνοῦνται καί λατρεύονται, ἐνῶ ὁ ἄνεμος, ἡ βροχή, τά δέντρα, ἀκόμα καί τά βράχια καί ἡ ἀνάζωογονητική γῆ θεωροῦνται ἱερά καί ἐμπνέουν τἡ δημιουργία παραστατικῶν συμβόλων καί ἀντικειμένων.

Σύμφωνα μέ τόν ἰουδαϊσμό, οἱ παραστάσεις τοῦ εἴδους αὐτοῦ ἔπλαθαν τό Θεό κατ' εἰκόνα τοῦ ἀνθρώπου. "Ολοι άνεξαιρέτως οἱ θεοί ἦταν ἀνθρωπόμορφοι — προικισμένοι μέ ἀπεριόριστες δυνάμεις άλλά καί ἀνθρώπινες άδυναμίες — πού ζοῦσαν, άγαποῦσαν καί πέθαιναν ἀκριβῶς όπως καί οἱ ἄνθρωποι. Ἡ Βίβλος διδάσκει ὅτι ὁ Θεός ἔπλασε τόν ἄνθρωπο κατ' εἰκόνα καί καθ' ὁμοίωσίν Του (Γένεσις Α: 26,27). ή Ερμηνεία τοῦ ἰουδαϊσμοῦ είναι ὅτι ό ἄνθρωπος ἀπέκτησε τίς πνευματικές ἰδιότητες τοῦ Δημιουργού του, καί ὀφείλει νά τίς χρησιμοποιεί γιά τήν πνευματική του πρόοδο, ώστε νά φτάσει, μέ τήν έλεύθερη βούλησή του, σέ μιά κατάσταση άγιότητας. Μιά βασική έντολή τῆς Τορά ἀποκαλύπτει τόν κατ' ἐξοχήν ὑψηλό στόχο τοῦ ἰουδαϊσμοῦ, γιά τόν Ἑβραῖο: «άγιασθήσετε καί άγιοι ἔσεσθε, ὅτι ἄγιος εἰμί ἐγώ Κύριος ὁ Θεός ὑμῶν...» (Λευιτικόν ΙΑ: 44). Κατά τήν έβραϊκή ἄποψη, ἀντί νά συμμορφώνεται στό ίδεῶδες αὐτό, νά ἐξυψώνει δηλαδή τόν έαυτό του πρός τό Θεό, ὁ εἰδωλολάτρης ὑποβιβάζει τό Θεό στό δικό του έλάχιστο μέγεθος, άφοῦ λατρεύει τά δημιουργήματα τῶν ἴδιων τῶν χεριῶν του.

Ο ἰουδαϊσμός κατηγοροῦσε τόν ἄνθρωπο ὅτι δημιουργοῦσε θεούς γιά νά ἱκανοποιεῖ τίς ὀρέξεις τῶν πιό ταπεινῶν του ἐνστίκτων καί ὅτι, ἀποδίδοντας θεϊκές ἰδιότητες

στίς εἰκόνες πού ἔφτιαχνε πρόσδιδε στίς χυδαῖες πράξεις του τή σφραγίδα τῆς ἀγιότητας. Ἔτσι, λάτρευε καί τιμοῦσε τό θεό Μολόχ, καίγοντας μικρά παιδιά ζωντανά. Ἡ ᾿Αστάρτη, ἐξάλλου, δέν ἦταν «θεά ἀγάπης» ἀλλά μιά μορφή πού ὑποβίβαζε τή φύση τοῦ ἀνθρώπου, καθαγιάζοντας τήν ὑποταγή του στή ζωώδη λαγνεία. Ἡ «λατρεία» τῆς θεᾶς αὐτῆς γινόταν μέ τή συμμετοχή σέ δργια σεξουαλικῆς ἀκολασίας. Ἐπίσης, ἡ πορνεία ἦταν τό μέσο λατρείας τοῦ Βάαλ Πεόρ. Οἱ εἰδωλολάτρες ὑποστήριζαν ὅτι ἄν ὁ Δίας εἰναι Θεός, ἡ ἀκολασία δέν εἰναι ἀμαρτία, καί ἄν ἡ ᾿Αφροδίτη εἰναι θεά, ἡ ἀγνότητα δέν μπορεῖ νά εἰναι ἀρετή.

Η άδιαλλαξία καί ή άνεπανάληπτη σφοδρότητα μέ τήν όποία καταφέρεται κατά τῆς εἰδωλολατρείας ἡ Τορά -- «φλέγων θυμός», «πρόκληση» καί «ζῆλος» είναι δρισμένοι ἀπό τούς ὅρους πού χρησιμοποιεῖ — ὀφείλονται, όπως έξηγοῦν οἱ ραβίνοι, στό ὅτι ἡ εἰδωλολατρεία, ἡ σεξουαλική ἀνηθικότητα καί τό χύσιμο αἵματος συνιστοῦν τίς τρεῖς κυριότερες ἀπαγορεύσεις πού περιέγονται στόν ιουδαϊκό νόμο (Βαβ. Ταλμούδ Σανχεντρίν LXXIV: A). Τήν είδωλολατρεία ἀκολουθοῦσε ἡ κατάργηση ὅλων τῶν ήθικῶν ἀναστολῶν καί κανόνων, ἀφοῦ ἡ τελετουργία της περιλάμβανε πράξεις διαστροφής, σεξουαλικής άκολασίας, καί αἰματοχυσίας. Σήμαινε, ἐπομένως, τή διαφθορά τοῦ ἀνθρώπου, καί τήν ἐξάλειψη τῆς πνευματικότητας μέ τήν ὁποία σφράγισε τόν ἄνθρωπο ὁ Θεός, ὅταν τόν ἔπλασε κατ' εἰκόνα καί καθ' ὁμοίωσίν Του. Οἱ σοφοί τοῦ ξβραϊκοῦ ἔθνους δήλωναν ὅτι, ὅποιος παραβιάζει τούς νόμους πού αναφέρονται στήν είδωλολατρεία παραβαίνει τό σύνολο τῶν ἐντολῶν τῆς Τορά (σχόλιο τοῦ "Ιμπν "Εσδρα γιά τό ἀπόσπασμα "Εξοδος ΚΓ": 24).



'Από τήν ἔκδοση τῆς Μπρέσια τοῦ Meshal ha · Kadmoni (1491)

Ή έβραϊκή ἔννοια τῆς εἰδωλολατρείας περιλαμβάνει ὁποιαδήποτε ὑλική ἀναπαράσταση τοῦ Θεοῦ, τήν ἀπόδοση θεἰκῆς δύναμης σ' ὁποιονδήποτε ἐνδιάμεσο, καί τή θεοποίηση τοῦ ἀνθρώπου. Ό ἰουδαϊσμός ἀναγνωρίζει ἔνα Θεό πού «δέν ἔχει οὕτε σῶμα, οὕτε φυσικές ἰδιότητες, καί ὁ ὁποῖος παίρνει ὁποιαδήποτε μορφή θελήσει» (Μαϊμονίδης, Οἱ Δεκατρεῖς Ἡρχές τῆς Πίστης). Ἡν καί ἔζησαν μιά μακραίωνη καί συνεχή ἱστορία γεμάτη δοκιμασίες καί πόνους, οἱ Ἑβραῖοι παρέμειναν πιστοί στήν ἀγνή, ἀρχική ἀντίληψη τοῦ μονοθεϊστικοῦ ἱδεώδους. Ἡ ἐμμονή τοῦ ἰουδαϊσμοῦ στό ἱδεῶδες αὐτό ὀφείλεται κυρίως στήν αὐστηρή καί ἀνυποχώρητη στάση τῆς Τορά ἀπέναντι στή λατρεία εἰδώλων. Φαίνεται λοιπόν καθαρά γιατί ἡ Τορά ἀπαγόρευε ὁποιαδήποτε ἀπεικόνιση τοῦ Θεοῦ, ὁ ὁποῖος ἔπρεπε ν' ἀποκαλύπτεται μόνο μὲ τίς πράξεις του. 'Αν-

θρωπομορφικές ἐκφράσεις πού ἀναφέρονται σέ «μέλη» καί «ἰδιότητες» τοῦ Θεοῦ δέν ἔπρεπε νά ἑρμηνεύονται κατά γράμμα, καί σκοπό τους εἶχαν νά ἐξηγοῦν μέ ἀνθρώπινους ὅρους ἀφηρημένες ἐκφράσεις θείων ἐνεργειῶν. Ἡ ταλμουδική ἀρχή εἶναι ὅτι «ἡ Τορά μιλᾶ μέ ἀνθρώπινη γλώσσα». Ἡ ἄυλη ὑπόσταση τοῦ Θεοῦ τονίζεται στήν Τορά: «καί ἐλάλησε Κύριος πρός ὑμᾶς ἐκ μέσου τοῦ πυρός φωνήν ρημάτων, ἢν ὑμεῖς ἡκούσατε, καί ὀμοίωμα οὐκ εἶδετε, ἀλλ' ἤ φωνήν » (Δευτερονόμιον Δ΄: 12).



'Εξώφυλλο τῆς εἰκονογραφημένης 'Αγκαδά τοῦ "Αμστερνταμ (1695).

Οἱ Ἑβραῖοι ἀντιμετώπισαν τά φυσικά φαινόμενα σάν ἐξωτερικές ἐκδηλώσεις τῆς δόξας καί τῆς μεγαλοσύνης τοῦ Θεοῦ. Σύμφωνα μέ τά λόγια τοῦ βασιλιά Δαβίδ: «Οί οὐρανοί διηγοῦνται δόξαν Θεοῦ, ποίησιν δέ χειρῶν αὐτοῦ άναγγέλλει τό στερέωμα» (Ψαλμοί ΙΗ: 2). 'Ο ἰουδαϊσμός άπαιτούσε ἀπό τόν Έβραῖο ἁγιότητα, καί μέσο αὐτῆς, ξναν άδιάκοπο άγώνα γιά εὐσεβή ζωή. ή έλληνική λατρεία τῆς ὀμορφιᾶς, τῆς φόρμας, καί τῆς γλυπτικῆς ἀντιπροσώπευε γιά τόν ἰουδαϊσμό μιά μορφή εἰδωλολατρείας τό σεβασμό τοῦ ἀνθρώπου γιά τά δημιουργήματα τοῦ Θεοῦ ή γιά τά δημιουργήματα τῶν ἴδιων του τῶν χεριῶν. 'Ο μεγάλος σοφός τοῦ ἐνδέκατου αἰώνα, Μαϊμονίδης, συμπέρανε στόν μνημειώδη του Κώδικα τοῦ Έβραϊκοῦ Νόμου ὅτι ἡ άμαρτία τῆς εἰδολολατρείας διαπράττεται ὅχι ὅταν θαυμάζουμε τήν ὀμορφιά τῶν εἰκόνων ἀλλά ὅταν τούς ἀποδίδουμε θεϊκά χαρακτηριστικά (Κώδικας, Νόμοι Είδωλολατρείας, κεφ, ΙΙΙ, μέρος 6). "Όταν έχει γίνει σαφές ὅτι ἕνα ἔργο τέχνης δέ θά λατρεύεται καθεαυτό, οἱ ἀπαγορεύσεις ἀμέσως χαλαρώνουν. Αὐτό ἀποδεικνύεται καὶ ἀπό τά χερουβείμ, τά χάλκινα βόδια καί τή «χυτή θάλασσα» πού κοσμοῦσαν τό Ναό στήν Ἱερουσαλήμ.

Ετσι, ὁ ἰουδαϊσμός δέν ἔχει ἀντίρρηση γιά τήν τέχνη per se, άλλά γιά τήν τέχνη πού θά μποροῦσε νά ἐξυπηρετήσει είδωλολατρικούς σκοπούς. Ἡ αὐστηρότητα ή ὁ φιλελευθερισμός, αντίστοιχα, τῶν ταλμουδικῶν αναφορῶν στήν είδωλολατρεία έξαρτήθηκε από τήν αντίδραση τῶν ραβίνων ἀπέναντι στίς διάφορες ἀπειλές τῆς εἰδωλολατρείας πού άντιμετώπισε κατά καιρούς ὁ έβραϊκός λαός. Σέ περιόδους κατά τίς ὁποῖες τό ἔδαφος δέν ἦταν πρόσφόρο γιά τήν καλλιέργεια των είδολολατρικών ίδεων. κυριαρχοῦσε φιλελευθερισμός στή χρήση διακοσμητικῶν εἰκόνων, ἀκόμα καί σέ συναγωγές. Ὁ ραβίνος τοῦ 1ου αίώνα μ.Χ., Ἰωνάθαν Μπέν Οὐτζιήλ, ἐξήγησε τή βιβλική περικοπή πού ἀπαγορεύει τή δημιουργία εἰδώλων καί λαξευτῶν δμοιωμάτων, ὡς ἐξῆς: «Δέν θ' ἀκουμπήσετε πέτρινο εἴδωλο στό ἔδαφος γιά νά τό λατρεύσετε. Μπορεῖτε νά ἔχετε στή συναγωγή σας κιονοστοιχίες μέ ἀνάγλυφες εἰκόνες καί δμοιώματα — ὅχι ὅμως γιά νά τά λατρεύετε...». Πάντως, ὅταν, μετά τή βαβυλωνιακή ἐξορία, ὁ "Εσδρας καί ὁ Νεεμίας ἔχτισαν τόν Δεύτερο Ναό, δέν αντικατέστησαν τά χερουβείμ — τίς γλυπτές απεικονίσεις τῶν φτερωτῶν ἀγγέλων πάνω ἀπό τήν Κιβωτό τῆς Διαθήκης — γιατί, μετά τήν καταστροφή του Πρώτου Ναοῦ, οἱ στρατιῶτες τοῦ Ναβουχοδονόσορα ἔβγαλαν τά χερουβείμ καί τά παρουσίασαν σάν τόν Θεό τῶν Εβραίων.

'Αφοῦ είχαν χάσει πιά τήν άρχική τους σημασία, ἀκόμα καί παγανιστικές εἰκόνες καί σύμβολα ἐμφανίζονται στίς άρχαῖες συναγωγές. "Ετσι, ὁ σοφός ραβίνος Γκαμλιήλ, πού ξζησε στήν "Ακρα τόν 1ο αιώνα μ.Χ., δέ δίστασε νά χρησιμοποιήσει τό λουτρό τῆς θεᾶς 'Αφροδίτης, διευκρινίζοντας προηγουμένως, βέβαια, δτι τό λουτρό δέν εἶχε γίνει γιά τή λατρεία τῆς 'Αφροδίτης ἀφοῦ τό ἄγαλμά της χρησίμευε μόνο σάν διακόσμηση τοῦ μπάνιου (Βαβ. Ταλμούδ: 'Αβοντά Ζαρά ΙΙ LV:Β), Τόν 3ο αἰώνα, οἱ ταλμουδιστές σοφοί Σαμουήλ καί Ράβ — ὁ δεύτερος ήταν κι ό ίδιος, ἀναγνωρισμένος καλλιτέχνης — προσευχήθηκαν στή βαβυλωνιακή πόλη Νεαρντεά σέ μιά συναγωγή δπου βρισκόταν ένα βασιλικό ρωμαϊκό άγαλμα (Βαβ. Ταλμούδ Ρός 'Ασανά ΧΧΙΝ:Β). Πράγματι οἱ βυζαντινές συναγωγές είχαν μωσαϊκά δάπεδα πού άπεικόνιζαν θεές τῆς παγανιστικής λατρείας.

Ή εμφάνιση διακόσμησης συναγωγών με μωσαϊκά δάπεδα καί τοιχογραφίες συμφωνεῖ μέ τά γεγονότα πού περιγράφονται σ' ένα χειρόγραφο τοῦ Ταλμούδ τῆς 'Ιερουσαλήμ: «Στίς μέρες τοῦ ραβίνου Γιοχανάν, ἄρχισαν νά ζωγραφίζουν στούς τοίχους, καί δέν τό ἀπαγόρευσε. Στίς μέρες τοῦ ραβίνου 'Αμπούν, ἄρχισαν νά φτιάχνουν σχέδια σέ μωσαϊκά, καί δέν τούς ἐμπόδισε». (Ἐπστάιν, Τζ. Ν. Πρόσθετα 'Αποσπάσματα τοῦ Ταλμούδ τῆς Ίερουσαλήμ, Ταρμπίζ, βιβλ. ΙΙΙ, 193, σ. 20). Ό ραβίνος Γιοχανάν Μπέν Ναπαά (τέλος 2ου αἰώνα - 279 μ.Χ.) ήταν ή κεφαλή τῆς ἑβραϊκῆς κοινότητας τῆς χώρας τοῦ Ἰσραήλ στή διάρκεια μεγάλου μέρους τοῦ 3ου αἰώνα. "Εζησε ἐπομένως τήν ἐποχή πού φτιάχτηκαν οἱ ὑπέροχες τοιχογραφίες τῆς συναγωγῆς στά Δοῦρα - Εὐρωπό, καί ἡ ταλμουδική άναφορά ἐπιβεβαιώνει ὅτι ἔδωσε τή ραβινική συγκατάθεση γιά τήν ἐκτέλεσή τους. 'Ο ραβίνος 'Αμπούν ἔζησε στίς άρχές τοῦ 4ου αἰώνα κι ἔτσι, ὅπως ἔγινε καί μέ τίς τοιχογραφίες, ξέρουμε πότε ἄρχισαν νά ἐμφανίζονται μωσαϊκά δάπεδα στή συναγωγή. Αὐτό τό ἐπιβεβαιώνουν καί οἱ ἀρχαιολογικές άνακαλύψεις, καθώς ἀπό τόν 4ο αἰώνα καί μετά βρίσκουμε μωσαϊκά δάπεδα μέ παραστατική τέχνη σέ συναγωγές καί στό Ίσραήλ καί άλλοῦ στόν άρχαῖο κόσμο.

Σέ σύγκριση μέ τήν έλληνική στάση ἀπέναντι στήν τέχνη καί τήν ὀμορφιά, ἡ στάση τοῦ ἰουδαϊσμοῦ ἐκφράζεται μέ τήν ταλμουδική ἐρμηνεία τῆς βιβλικῆς εὐλογίας τοῦ Ἰάφεθ, ἐνός ἀπό τούς γιούς τοῦ Νῶε. Ὁ Ἰάφεθ, πού τό ὄνομά του σημαίνει ὀμορφιά, θεωρεῖται πρόγονος τοῦ ἐλληνικοῦ πολιτισμοῦ καί πνευματικός πρόγονος τῆς τέχνης καί τῆς αἰσθητικῆς στό κόσμο. Στή Βίβλο εἰναι Εὐλογημένος: «πλατύναι ὁ Θεός τῶ Ἰάφεθ, καί κατοικησάτω ἐν τοῖς οἰκοις τοῦ Σήμ» (Γένεσις Θ΄: 27). Ὁ Σιμεόν Μπέν Γκαμλιήλ, ὁ προεδρεύων στό Μεγάλο Συνέδριο (Σανχεντρίν) τοῦ 1ου μ.Χ. αἰώνα, ἐρμηνεύει ὡς ἐξῆς τήν εὐλογία: «ἡ ὀμορφιά τοῦ Ἰάφεθ νά βρεθεῖ μέσα στίς σκηνές τῶν Σπιμτών» (Βαβ. Ταλμούδ Μεγκιλλά ΙΧ: Β).

Οἱ ραβίνοι λοιπόν δίδασκαν, ὅτι ὅταν τό πνεῦμα τοῦ ἰουδαϊσμοῦ ἐπικρατεῖ πάνω στό ἑλληνικό, ἡ ὀμορφιά ἐ-λευθερώνεται ἀπό τόν παγανιστικό της αἰσθησιασμό καί ἀποκαλύπτεται στήν ἀρχική της δόξα. Ἡ ὁμιλητική ἐρμηνεία ἤταν ὅτι ἡ τέχνη καί ἡ αἰσθητική δέν μποροῦν νά ἀποτελοῦν αὐτοσκοπό, ἀλλά πρέπει νά ὑπακούουν στήν ἡθική καί στή χρηστότητα. Κατά τόν ἰουδαϊσμό, ἡ τέχνη, ὡς Θεῖο δῶρο, πρέπει νά χρησιμοποιεῖται μέ Θεῖο τρόπο. Ἡ αἰσθητική καί ἡ τέχνη συμβαδίζουν, ἀλλά ἄν ποτέ συγκρουστοῦν μέ τήν ἡθική καί τή χρηστότητα δέν ὑπάρχει ἀμφιβολία ὅτι οἱ δύο τελευταῖες ὑπερισχύουν. Ἡ τέχνη δέ θά μποροῦσε ποτέ νά διεκδικήσει σοβαρά κεντρικό ρόλο

στό ἰουδαϊκό σύστημα άξιῶν.

Ένῶ ἡ τέχνη καί ἡ αἰσθητική δέν ἀποτελοῦν αὐτοσκοπό, θεωροῦνται σημαντικά μέσα βοήθειας τοῦ ἀτόμου γιά νά πετύχει πνευματική τελείωση. "Όπως λέει ὁ ψαλμωδός, «Φωνή Κυρίου εν ισχύι, φωνή Κυρίου εν μεγαλοπρεπεία» (Ψαλμοί ΚΗ: 4). 'Ο ραβίνος 'Ισραήλ Μπάαλ Σέμ Τόβ, ὁ ίδρυτής τοῦ χασσιδισμοῦ τό 18ο αἰώνα — ἐνός κινήματος πού ἀπέδιδε σημασία στήν ἄμεση ἐπικοινωνία μέ τό Θεό στή διάρκεια τῆς προσευχῆς μέσο χαρᾶς καί πνευματικής έξαρσης, χοροῦ καί τραγουδιοῦ — διέκρινε ίδιότητες τοῦ Θεοῦ σέ ὅλα τά δημιουργήματά Του, ἔμψυχα καί ἄψυχα. « Αν τό ὅραμα μιᾶς ὅμορφης γυναίκας, ἤ ένός ώραίου πράγματος προβάλλει ξαφνικά στά μάτια σας, τότε άς διερωτηθεῖτε ἀπό ποῦ ξεπήδησε αὐτή ἡ όμορφιά, ἄν ὄχι ἀπό τή θεϊκή δύναμη πού διαπερνᾶ τόν κόσμο. Καί γιατί νά σᾶς θέλξει τό ἐπιμέρους; Καλύτερα νά σᾶς προσελκύσει τό όλο... Μιά τέτοια ἀντίληψη τῆς ὀμορφιᾶς είναι ἐμπειρία τοῦ αἰώνιου» (Τσαβαάτ Ριμπάς, 1797, 18).

'Ο Ιουδαϊσμός ἐπίσης ἀπαιτεῖ νά ἀπαγγέλλὲται μιά εἰδική εὐχή ὅταν κάποιος ἀντικρίζει κάτι ὅμορφο — ἔναν ἄνθρωπο, ἔνα δέντρο, τό πρῶτο ἄνθισμα τῆς ἄνοιξης κτλ. Τόσο σπουδαία εἰναι αὐτή ἡ αἰσθητική ἰδέα ὥστε θεωρεῖται ἡ πρώτη ἀπό τίς ἐφτά ραβινικές ἐπιταγές πού προστίθενται στίς ἐξακόσιες δεκατρεῖς μιτσβότ, τίς βιβλικά καθορισμένες ἐντολές πού δεσμεύουν τόν Έβραῖο. Ἡ αἰσθητική γίνεται ἔτσι μιά ζωτική θεώρηση πού ἐκφράζεται μέ τήν χιντούρ μιτσβά, τόν καλλωπισμό ἡ τήν ώραιοποίηση τῆς ἐντολῆς. Ἡ σημασία τῆς τέχνης στή ζωή τοῦ Έρραίου ὑπερτονίζεται μέ τήν συνομολόγηση τοῦ ὄρου, ὅτι ὅταν ἀγοράζει κανείς τελετουργικά ἀντικείμενα, ὀφείλει νά πληρώνει ἔως ἔνα τρίτο ἐπιπλέον τῆς ἀγοραστικῆς τους τιμῆς γιά νά ἐκπληρώσει τήν μιτσβά.

«Οὐτος μου ὁ Θεός, καί δοξάσω ( κυριολ. λαμπρύνω, προσδίδω αἴγλη) αὐτόν», ψάλλει ὁ Μωυσῆς ("Εξοδος ΙΕ΄: 2). Τό Ταλμούδ ἐξηγεῖ ὅτι ἡ αἴγλη τοῦ Θεοῦ προσδίδεται μέ μιτσβότ. 'Ο Έβραῖος πρέπει νά σχεδιάζει, νά κατασκευάζει καί νά χρησιμοποιεῖ ὄμορφα τελετουργικά ἀντικείμενα, ἐκπληρώνοντας τίς ἐντολές. Τό Ταλμούδ συνεχίζει μ' ἔναν κατάλογο ὁρισμένων ἀπό τά τελετουργικά ἀντικείμενα πού ἡ κατασκευή του πρέπει νά ὑπακούει σέ αἰσθητικούς νόμους (Βαβ. Ταλμούδ - Σαμπάτ CXXXIII:b). 'Η περικοπή αὐτή τοῦ 2ου αἰώνα τονίζει τήν ἀρχαιότητα τῆς ἐβραϊκῆς παράδοσης δημιουργίας καλλι-

τεχνικῶν λειτουργικῶν ἀντικειμένων καί ἀποτελεῖ ἀναμφίβολα σημαντικό παράγοντα στήν ἀνάπτυξη τῆς ἑβραϊκῆς τελετουργικῆς τέχνης. Οἱ συχνές σφαγές, τά πογκρόμ, οἱ διαρκεῖς ἐκδιώξεις καί ἀναγκαστικές περιπλανήσεις τῶν Ἑβραίων εἶχαν σάν ἀποτέλεσμα τήν καταστροφή ἀναρίθμητων θησαυρῶν τῆς ἑβραϊκῆς τέχνης. Τά ἑβραϊκά ἀντικείμενα τέχνης σπανίζουν σήμερα, ἰδιαίτερα ἑκεῖνα πρίν ἀπο τό 180 αἰώνα.

Ο ἰουδαϊσμός, σάν τρόπος ζωῆς όλοκληρωτικά προσανατολισμένος στό Θεό καί κατευθυνόμενος ἀπό τό Θεό, περικλείει τό σύνολο τῆς ζωῆς τοῦ ἀτόμου. "Ολες οί πράξεις καί οἱ ἀποφάσεις ἐνός προσώπου πρέπει νά τείνουν πρός τήν πνευματική του έξύψωση, πρός μιά κατάσταση άγνότητας καί εὐσέβειας ὅπως τήν καθορίζει ἡ Τορά. Ἡ ἴδια αὐτή ἀρχή ἔχει προσδιορίσει καί τήν παραδοσιακή στάση τοῦ ἰουδαϊσμοῦ ἀπέναντι στήν τέχνη. 'Αναγνωρίζοντας τήν ανθρώπινη ανάγκη γιά οπτικές εἰκόνες στήν πρακτική μιᾶς θρησκείας, ὁ ἰουδαϊσμός δέν καταπίεσε τήν τέχνη, άλλά τήν προσδιόρισε. Ή Σκηνή τοῦ Μαρτυρίου στήν Έρημο καί τό τελετουργικό της φανέρωναν ἐπίγνωση τῆς ἀνάγκης γιά τέτοιες εἰκόνες. ή Μενορά, ἡ ξωτάφωτη λυγνία πού προοριζόταν νά γίνει τό πιό διαδομένο ξμβλημα τοῦ ἰουδαϊσμοῦ, ἡ τράπεζα μέ τόν ἄρτο τῆς πρόθεσης, οἱ κουρτίνες καί τό θυσιαστήριο — ὅλα αὐτά ἦταν λειτουργικά, τελετουργικά ἀντικείμενα πού χρησίμευσαν καί σάν θρησκευτικά σύμβολα γιά ξμπνευση καί πνευματική έξαρση.

Ή αἰσθητική ἄποψη τῶν τελετουργικῶν ἀντικειμένων δέν παραμελήθηκε. ᾿Από τίς δύο κορωνίδες (κορνίζες) τοῦ θυσιαστηρίου, ἡ μία εἰχε καθαρά πρακτικό σκοπό (νά μή γλιστρήσει καί πέσει ὁ ἱερέας), ἐνῶ ἡ ἄλλη ἐξυπηρετοῦσε ἐξωραϊστικές ἀνάγκες (Βαβ. Ταλμούδ Ζεβαχι ŁΧΙΙ: Α). Τά παραπετάσματα τῆς Σκηνῆς εἰχαν ἐπίσης καλλωπιστικό σκοπό (Ρασί, σχόλιο γιά τό ἀπόσπασμα Ἔξοδος ΚΣΤ: 12), καί τονίζεται δυό φορές ὅτι ἡ ἱερατική ἀμφίεση εἰχε καί δοξαστικό καί καλλωπιστικό σκοπό (Ἔξοδος ΚΗ: 2,40). Τά τελετουργικά σκεὑη τῆς Σκηνῆς τοῦ Μαρτυρίου ἤταν οἱ πρόδρομοι τῶν ἀντικειμένων τῆς ἐβραϊκῆς τελετουργικῆς τέχνης, καί ἐπρόκειτο νά συνοδεύσουν τόν Ἑβραῖο στό σπίτι του καί στή συναγωγή, σ᾽ δλες τίς κατοπινές γενιές.

Ή Σκηνή τοῦ Μαρτυρίου καί τά ἀντικείμενα τῆς τελετουργίας της ἔγιναν σημαντική διέξοδος γιά τίς καλλιτεχνικές καί δημιουργικές φύσεις. Ό Μωυσῆς κάλεσε ὅλους ὅσοι ἦταν ἱκανοί νά φτιάξουν διακοσμητικά σχέδια γιά τή Σκηνή καί τά ἐξαρτήματά της ("Εξοδος ΛΣΤ"). Ἡ ἀνταπόκριση ἦταν τόσο ἐκπληκτική, πού ὁ Μωυσῆς ἀνάγγειλε ὅτι παρουσιάστηκαν περισσότεροι ἀπ' ὅσους χρειάζονταν!

Ή περιγραφη στήν Παλαιά Διαθήκη τοῦ ἰδεώδους καλλιτέχνη, τοῦ Βεσελεήλ, είναι μιά ἀκόμα ἀπόδειξη τῆς θετικής στάσης τοῦ ἰουδαϊσμοῦ ἀπέναντι στίς τέχνες. Τό δνομα «Βεσελεήλ» σημαίνει «στή σκιά τοῦ Θεοῦ», καί δείχνει τό στόχο τῆς τέχνης του καί τή χρήση τῶν ταλέντων τοῦ καλλιτέχνη σάν μέσων ἐκπλήρωσης τοῦ πνευματικοῦ προορισμοῦ τοῦ Ἑβραίου. Ὁ Βεσελεήλ, μᾶς λέει ἡ Βίβλος, ήταν γεμάτος «πνεῦμα θεῖον σοφίας καί συνέσεως καί ἐπιστήμης πάντων ἀρχιτεκτονεῖν κατά πάντα τά ἔργα τῆς ἀρχιτεκτονίας, ποιεῖν τό χρυσίον καί τό ἀργύριον καί τόν χαλκόν καί λιθουργήσαι τόν λίθον καί κατεργάζεσθαι τά ξύλα καί ποιεῖν ἐν παντί ἔργω σοφίας καί προβιβάσαι γε ἔδωκεν ἐν τῆ διανοία αὐτῶ τε καί τῶ Ἐλιάβ τῶ τοῦ Αχισαμάχ, ἐκ φυλῆς Δάν, καί ἐνέπλησεν αὐτούς σοφίας, συνέσεως, διανοίας, πάντα συνιέναι ποιῆσαι τά ἔργα τοῦ άγίου, καί τά ύφαντά καί ποικιλτά ύφάναι τῷ κοκκίνω καί τῆ βύσσω, ποιεῖν πᾶν ἔργον ἀρχιτεκτονίας ποικιλίας.» ("Εξοδος ΛΕ": 30-35).

Στήν έβραϊκή παράδοση, γίνεται ἀναφορά στόν ίδιο τό Θεό ώς τόν 'Ανώτατο Καλλιτέχνη πού πρῶτα ἔφτιαξε τόν κόσμο καί μετά, ἀπό τά ὑλικά του, ἔφτιαξε τόν ἄνθρωπο (Μιντράς Σιφρί). Οἱ ραβίνοι ὀνομάζουν τό Θεό γλύπτη (Βαβ. Ταλμούδ Μπεραχότ Χ:Α). Καί πράγματι, διάφοροι γλύπτες συγκρίνονται μέ τό Θεῖο Γλύπτη (Μεχιλτά τοῦ Ραβίνου Σιμόν Μπάρ Γιοχάι). 'Η δημιουργία ὀμορφίας θεωροῦνταν στόν ἰουδαϊσμό ἀπό τίς μεγαλύτερες προκλήσεις πού ἀντιμετώπιζε ὁ ἄνθρωπος, γιατί σήμαινε τή συμμετοχή του στό δημιουργικό χαρακτήρα τοῦ Θείου. "Εχει ἐνδιαφέρον νά προσέξουμε ὅτι αὐτή ἡ κατάσταση ἀνατρέπεται στό 'Ισλάμ ὅπου οἱ καλλιτέχνες καταδικάζονται μέ τόν πιό αὐστηρό τρόπο. 'Ο Προφήτης φέρεται ὅτι εἰχε πεῖ πώς ἐκεῖνοι τούς ὁποίους ὁ Θεός θά τιμωρήσει πιό

αὐστηρά τήν Ἡμέρα τῆς Κρίσεως θά είναι οἱ ζωγράφοι, γιατί σφετερίζονται τή δημιουργική λειτουργία τοῦ Δημιουργοῦ (Σέρ Τόμας Γ. "Αρνολτ, Ή Ζωγραφική στό Ίσλάμ, σελ. 7). "Όταν ἕνας Ρωμαΐος άξιωματούχος είρωνεύτηκε τό ραβίνο 'Ακιβά, τόν μεγάλο Ταλμουδιστή τοῦ 2ου αἰώνα, ὅτι ἡ ξβραϊκή τελετή τῆς περιτομῆς είναι ἀπόδειξη ὅτι ὁ Θεός δημιούργησε τόν ἄνθρωπο άτελή, ἐκεῖνος ἀμέσως παραδέχτηκε ὅτι σύμφωνα μέ τήν έβραϊκή παράδοση ήταν μιά θεόσταλτη εὐκαιρία στόν ἄνθρωπο νά συμπληρώσει τό ἔργο τοῦ Θεοῦ. Κατόπιν ξβαλε ξνα σακκί στάρι καί μιά σειρά γλυκίσματα μπροστά στό Ρωμαῖο άξιωματούχο καί τόν κάλεσε νά διαλέξει.

Βλέπουμε λοιπόν ὅτι δέν ὑπάρχει βασική ἀντίθεση μεταξή ἰουδαϊσμοῦ καί τέχνης. Οἱ λαθεμένες ἀντιλήψεις γιά έβραϊκή ἐχθρότητα ἀπέναντι στήν τέχνη πήγασαν εἴτε ἀπό παρανόηση τῆς Δεύτερης Ἐντολῆς ἤ ἀπό ἀδιαφορία γιά τό βαθύτερο νόημά της πού συνδέει καθαρά τήν ἀπαγόρευση καλλιτεχνικῆς δημιουργίας μέ τή λατρεία εἰδώλων. Ἰσως ἀκόμα οἱ λαθεμένες αὐτές ἰδέες νά προέρχον-

ται ἀπό ἄγνοια τῶν ταλμουδικῶν καί τῶν ἄλλων παραδοσιακῶν ἑρμηνειῶν τῆς ἀπαγόρευσης, μέ παράλληλη ἄγνοια τῶν ὑλικῶν ἀποδείξεων πού μαρτυροῦν μιά πλούσια παράδοση ἑβραϊκῆς δημιουργικῆς δραστηριότητας. Οἱ βιβλικοί περιορισμοί κατάφεραν, ὡς ἔνα βαθμό, νά ἐμποδίσουν τήν ἐλεύθερη καλλιτεχνική δραστηριότητα τῶν Ἑβραίων καί νά στρέψουν τήν ἀνάπτυξη τῆς ἑβραϊκῆς τέχνης σέ μιά ἠθική κατεύθυνση, 'Ο ἰουδαϊσμός δμως δέν ἀντιμάχεται τήν ἰδέα τῆς παραστασιακῆς τέχνης πού τή βρίσκουμε ἀκόμα καί σέ ἀρχαίους ἐβραϊκούς οἴκους λα-



'Απόσπασμα είκονογραφημένης σελίδας τῆς Βίβλου τοῦ Λένινγκραντ τοῦ Solomon ha - Levi bar Bouya'a (Αἴγυπτος, 929).

τρείας. Ἡ καλλιτεχνική δρατηριότητα ἐνθαρρυνόταν, μέ τόν ὅρο νά μήν ὁδηγήσει σέ εἰδωλολατρεία ἤ νά μήν ἐξασθενίσει τήν ἀμόλυντη πίστη σ' ἔναν ἄυλο Δημιουργό. Ἡ ἐνθάρρυνση αὐτή ἀφοροῦσε κυρίως τήν αἰσθητική τῆς ἑβραϊκῆς τελετουργικῆς τέχνης.

Ή τέχνη δέν άντιμετωπιζόταν σάν κάτι ἀνεξάρτητο καί στεγανοποιημένο, ἀλλά σάν ζωτικό τμήμα τής ἴδιας τής ζωής. Ό ἰουδαϊσμός ἀρνιόταν νά δεχτεῖ τήν ὑπακοή σέ καθαρά ἀνθρώπινες άξιες πού ἐκφράζονταν μέ τά φαινομενικά ἀθώα ἰδέα «ἡ τέχνη γιά τήν τέχνη» γιατί αὐτό πλησίαζε στήν εἰδαλολατρεία. Ἡ παραδοσιακή ἐβραϊκή στάση ἀπέναντι στήν τέχνη ἡταν ὅτι, ὡς οὐσιῶδες μέρος τής ζωής, ἡ τέχνη πρέπει νά ἔχει ἡθικό περιεχόμενο καί νά μεταφέρει ἔνα ἡθικοπλαστικό μήνυμα. Ἡ λειτουργία τῆς τέχνης στήν ἑβραϊκή παράδοση εἰναι νά ἀνυψώσει καί νά ἐξευγενίσει τόν ἄνθρωπο.

(Εἰσαγωγικό κεφάλαιο ἀπό τό βιβλίο τοῦ Μ. Κανιέλ. Ἡ Τέχνη τοῦ Ἰουδαϊσμοῦ, (Ἐκδόσεις Γ. Ντουντούμης καί Σια, ᾿Αθήνα, 1982, μετάφραση Π. Παπαδούλης). Τό βιβλίο ἀνήκει στή σειρά «Ἡ Τέχνη τῶν Θρησκειῶν» καί συνιστᾶται στούς ἀναγνῶστες μας).

## זכרונות XPONIKA

### ΟΡΓΑΝΟ ΤΟΥ ΚΕΝΤΡΙΚΟΥ ΙΣΡΑΗΛΙΤΙΚΟΥ ΣΥΜΒΟΥΛΙΟΥ ΤΗΣ ΕΛΛΑΔΟΣ

Σουρμελῆ 2-104 39 ΑΘΗΝΑ τηλ.: 88.39.951 Ύπεύθυνος σύμφωνα μέ τό Νόμο; 'Ο Πρόεδρος τοῦ Κ.Ι.Σ. 'Ιωσήφ Λόβιγγερ Σουρμελῆ 2

ΔΙΑΝΕΜΕΤΑΙ ΔΩΡΕΑΝ



ΟΙ παραδοσιακές όνομασίες 'Ιουδαία καί Σαμάρεια χρησιμοποιούντο σέ διεθνή ξγγραφα μέχρι καί πρόσφατα. 'Αριστερά, ἀπόσπασμα ἐκθέσεως τῆς 'Αγγλοαμερικανικῆς 'Επιτροπῆς 'Ερεύνης, Δεκέμβριος 1945. Δεξιά, κείμενο τῆς 181 (111) 'Αποφάσεως τῆς Γεν. Συνελεύσεως τοῦ ΟΗΕ, 29.11.1947.

# ΙΟΥΔΑΙΑ -ΣΑΜΑΡΕΙΑ ΚΑΙ ΔΥΤΙΚΗ ΟΧΘΗ

Η ΣΗΜΑΣΙΑ ΜΙΑΣ ΟΝΟΜΑΣΙΑΣ ΤΟΥ ΜΑ ΊΚΛ Α. ΖΙΜΜΕΡΜΑΝ

ύο διαφορετιχοί ὅροι ἔχουν ἐπιχρατήσει ἀναφοριχά μέ τά αὐτά διαφιλονιχούμενα ἐδάφη ἀπό Ἑβραίους χαί Ἄραβες: Ἰουδαία - Σαμάρεια χαι Δυτιχή Ἦχος ᾿Ανεξάρτητα ἄν τοῦτο γίνεται σχοπίμως ἤ ὅχι, οἱ πολιτιχές προεχτάσεις τῶν χρησιμοποιουμένων ὅρων ὑπονοοῦν συνήθως ἕναν Ἑβραϊχό ἐν ἀντιθέσει πρός ἕναν ᾿Αραβιχό προσανατολισμό.

Ἰουδαία χαί Σαμάρεια (Γεουντά βέ - Σομρόν στά έβραϊχά) είναι οί παραδοσιαχές όνομασίες των όρεινων αὐτων περιοχων δυτιχά τῆς Νεχράς Θαλάσσης χαί τοῦ χατωτέρω τμήματος τοῦ Ἰορδάνη ποταμοῦ. Ἡ παράδοση αὐτή ἀνάγεται στούς βιβλιχούς χρόνους μέχρι χαί τά μέσα τοῦ 20οῦ αἰώνα. Μόνο σχετιχά πρόσφατα, ἀπό τοῦ Ἰοραβλ τοῦ 1948 - 49, ἄρχισαν οἱ Ἄραβες νά χρησιμοποιοῦν τἡν ὀνομασία Δυτιχή Τοχθη γιά τόν προσδιορισμό τοῦ ἐδάφους πού χαταχτήθηκε ἀπό τἡν Ὑπεριορδανία (δυτιχά τοῦ Ἰορδάνη ποταμοῦ), ἐν ἀντιθέσει μέ τἡν χαθαυτή Ὑπεριορδανία πού βρίσκεται ἀνατολιχά τοῦ ποταμοῦ.

Πρός ἀποφυγή χάθε γλωσσικῆς ὑπενθύμισης τοῦ ἰμπεριαλισμοῦ τους, οἱ Ἄραβες ἡγέτες τῆς Ύπεριορδανίας μετονόμασαν τό 1950 τό κράτος τους σέ Ἰορδανία. Ἡ ἸΑραβική Ὑπεριορδανία, ἢ Ἰορδανία σήμερα, ἱδρύθηκε τό 1922 ἐπί τῆς ἸΑνατολικῆς Παλαιστίνης, καλύπτουσα τό 76,9 τοῖς ἐκατό τοῦ ἐδάφους τῆς Παλαιστίνης πού μέ Ἐντολή τῆς Κοινωνίας τῶν Ἐθνῶν τελοῦσε ὑπό βρετανική χηδεμονία.

Ή Δυτική Όχθη, ὅπως εὐρύτατα ἐννοεῖται, προσδιορίζει μιάν ἔκταση πού ἀπό γεωγραφική ἄποψη ἰσοδυναμεῖ, σχεδόν, μέ τήν Ἰουδαία καί τή Σαμάρεια. Σήμερα, ὡς Ἰουδαία ἐννοεῖται ἡ περιοχή πέριξ τῆς Ἱερουσαλήμ καί τοῦ ὀρεινοῦ νότου, ἐνῶ ἡ Σαμάρεια εἶναι βόρεια τῆς Ἱερουσαλήμ.

Οἱ ἀρχαιολόγοι ἔχουν ἀναχαλύψει μαρτυρίες γιά τήν ὕπαρξη Ἑβραϊχῶν χοινοτήτων στήν Ἰουδαία χαί τή Σαμάρεια ἀπό τούς ἀρχαίους χρόνους μέχρι καί τό 1948. Κατά τή διάρκεια τῆς Βρετανικῆς Ἐντολῆς, ἀπό τίς ἀρχές τοῦ 1920 μέχρι τῆς καταλήψεως τῆς περιοχῆς ἀπό τούς "Αραβες τῆς 'Υπεριορδανίας (ἀνατολική Παλαιστίνη), οἱ 'Εβραῖοι ἄσκησαν τό δικαίωμα τῆς ἐγκαταστάσεώς τους στήν περιοχή. Τουλάχιστον ὀχτώ καινούργιες κοινότητες ἱδρύθηκαν, συμπεριλαμβανομένων δύο στά βόρεια τῆς 'Ιερουσαλήμ, ἰσάριθμες ἄλλες ἐπί τῆς ἐκβολῆς τοῦ 'Ιορδάνη ποταμοῦ ἐπί τῆς Νεκρᾶς Θαλάσσης, καί τέσσερις στά ὑψώματα τῆς Χεβρών. Τό 1948 τὰ 'Αραβικά στρατεύματα ἐξεδίωξαν ἀπό τήν περιοχή ὅλους τούς 'Εβραίους. 'Εκτοτε ἡ περιοχή μετενομάσθη ἀπό τούς 'Αραβες σὲ Δυτική 'Όχθη καθιστώντας την ἀπό τοῦ ἔτους ἐκείνου μέχρι τό 1967 Iudenrein (κενή ἀπό ἐβραίους).

Ή γεωγραφική ταύτιση τῆς Ἰουδαίας - Σαμάρειας μέ τή Δυτική "Οχθη δέν είναι άκριβής

Της εωγραφική ταύτιση τῆς Ἰουδαίας - Σαμάρειας μέ τή Δυτική "Οχθη δέν εἶναι ἀκριβής. ἸΑκόμα καί μετά τό 1948 ἡ δυτική Ἰερουσαλήμ καί ὁ διάδρομος ἐδάφους ἀπό τήν πρωτεύουσα πρός τήν ἀκτή τῆς Μεσογείου δέν ἀποτέλεσαν τμῆμα τῆς Δυτικῆς "Οχθης ἀλλά τοῦ Κράτους τοῦ Ἰσραήλ. Ἡ Ἱερουσαλήμ καί ὁ διάδρομος ἐδάφους ἀποτέλεσαν μιά σφήνα πού πάντοτε ἀνῆκε στό χῶρο τῆς Ἰουδαίας - Σαμάρειας.

Ο ὅρος Δυτική ϶Οχθη περιέχει μιά ἐπιτήδεια διφορούμενη ἔννοια. Παρόλον ὅτι στή λαϊκή ἀντίληψη ἡ Δυτική ϶Οχθη ἀφορᾶ τήν περιοχή Δυτικά τοῦ Ἰορδάνη ποταμοῦ, πού ἀπό τό 1948 μέχρι τό 1967 κατείχετο ἀπό τήν Ἰορδανία καί ἔκτοτε διοικεῖται ἀπό τό Ἰσραήλ, ἀπό καθαρά γεωγραφική ἄποψη, ὅχι πολιτική, ὁ ὅρος μπορεῖ νά ἀποδοθεῖ σέ ὀλόκληρη τήν περιοχή δυτικά τοῦ Ἰορδάνη ποταμοῦ, ἐπεκτεινομένη σέ ὅλη τή δυτική προέκταση της μέχρι τοῦ ἐπόμενου θαλασσίου συνόρου, τή Μεσόγειο θάλασσα.

### ΤΟ ΣΤΕΝΟ ΓΙΛΕΚΟ ΤΟΥ ΙΣΡΑΗΛ

Ή Δυτική "Οχθη (πλάτος 40 μίλια περίπου) ὅταν τελοῦσε ὑπό Ἰορδανικό ἔλεγχο ἐπεκτεινόταν μέχρι ἀποστάσεως 11 μιλίων ἀπό τή Μεσόγειο Θάλασσα. Τό παράκτιο αὐτό στενό τῶν 11 μιλίων συχνά ἀποκαλεῖται τό «στενό γιλέκο τοῦ Ἰσραήλ».

Ή γεωγραφική δυτική ὄχθη τοῦ Ἰορδάνη ποταμοῦ συμπεριλαμβάνει ὅλη τήν περιοχή μεταξύ τοῦ ποταμοῦ χαί τῆς Μεσογείου Θαλάσσης. Ὑπό τήν εὐρύτερη αὐτή ἔννοια, ἡ δυτική ὅχθη περιλαμβάνει τήν ὁριοθετημένη «Δυτική ε΄Οχθη» χαί, οὐσιαστικά, ὁλόκληρο τό χράτος τοῦ Ἰσραήλ, ἐκτός τῆς περιοχῆς τοῦ Νέγκεβ.

Σήμερα, οι "Αραβες ίδεολόγοι, χατανοοῦν βέβαια χαί έχμεταλλεύονται αὐτή τή διφορούμενη ἔννοια: ἡ μέν περιορισμένη ἔρμηνεία προορίζεται γιά εὐρεία χατανάλωση, ίδίως στήν 'Αμερική χαί τήν Εὐρώπη ἡ δέ εὐρύτερη ἀπευθύνεται πρός διανοητικά ὑψηλά 'Αραβικά ἀχροατήρια. Οἱ πολιτικές προεχτάσεις είναι σαφεῖς. Τό αἴτημα γιά ἕνα 'Αραβικό χράτος στή Δυτική "Όχθη ἐπιδέχεται τήν ἐρμηνεία τοῦ φαινομενικά περιορισμένου χαί μετριοπαθοῦς αἰτήματος, ἐφόσον τό ὄριο των 'Αραβικών φιλοδοξιών νοεῖται ὅτι σταματᾶ στήν ὁριοθετημένη περιοχή. Οἱ ἡγέτες τῆς Ο.Α.Π. ὅμως, τῆς Συρίας,

τοῦ Ἰράχ, τῆς Λιβύης, τοῦ Ἰράν χαί Ἰσλαμιστῶν τοῦ ἀντιισραηλινοῦ στρατοπέδου συχνά γίνονται σαφεῖς ὅτι οἱ φιλοδοξίες τους δέν εξναι τόσο περιορισμένες.

Όρισμένοι παρατηρητές τῆς Μέσης `Ανατολῆς κατανοοῦν ὅτι ἡ διάχυτη `Αραβική φιλοδοξία σχετικά μέ τήν όριοθετημένη Δυτική Ὁχθη ή ἡ δυτική ὅχθη μέ τήν έρμηνεία τῆς ἀπροσδιορίστου ἐκτάσεως, μπορεῖ νά εἶναι πλήρης καί ἀκραία, πού θά συνεπάγεται τήν καταστροφή τοῦ 'Ισραήλ. Παρόμοια πολιτικολογία συχνά περιγράφεται ἀπό τούς 'Άραβες προγανδιστές κατ' εὐφημισμόν ὡς ἡ «ἀντικάσταση τῆς Σιωνιστικῆς ὀντότητας μέ ἕνα ἀνεξίθρησκο - δημοκρατικό κράτος», διοικούμενο ἀπό 'Άραβες. Ἡ εἰρωνεία τῆς ὑποθεσεως εἶναι ὅτι τό μόνο ἀνεξίθρησκο - δημοκρατικό κράτος στή Μέση 'Ανατολή εἶναι τό 'Ισραήλ, ἀφοῦ ὁ Λίβανος διαμελίσθηκε ἀπό τή Συρία καί τούς προστατευμένους της τῆς Ο.Α.Π.

Δυτιχά ἀχροατήρια σχεδόν πάντοτε ἐννοοῦν τήν ὀνομασία Δυτική "Οχθη ὑπό τήν περιορισμένη σημασία της. Πολλοί "Αραβες ἐχτιμοῦν δεόντος τόσο τήν περιορισμένη ἐρμηνεία τοῦ ὅρου ὅσο χαί τίς προεχτάσεις τῆς ἀχραίας ἐρμηνείας δηλ. τῶν πολιτιχῶν φιλοδοξιῶν.

### Ή ονομασία Ἰουδαία είναι γνωστή έδῶ καί 3.500 χρόνια

νῶ ἡ ὀνομασία Δυτιχή "Οχθη ἄρχισε νά χρησιμοποιεῖται μόνο ἐδῶ καί 30 χρόνια περίπου, ἡ ὀνομασία Ἰουδαία ἀνάγεται στήν ἀρχαιότητα, ἐδῶ καί 3.500 χρόνια περίπου. Στή Γένεση 29:35 ἀναφέρεται ὅτι ἡ Λεά γέννησε τέσσερα ἀγόρια στόν Ἰακώβ (τό ὄνομα τοῦ ὁποίου ἐπρόχειτο νά ἀλλάξει σέ Ἰσραήλ):

«Καί συνέλαβε πάλιν καί έγεννησεν υίόν καί είπε, Ταύτη τή φορά θέλω δοξολογήσει τόν κύριον διά τοῦτο ἐκάλεσε τό ὄνομα αὐτοῦ Ἰούδαν καί ἔπαυσε νά γεννᾶ.

Ή Έβραϊχή ρίζα τοῦ ρήματος «δοξολογῶ» χαί τοῦ οὐσιαστιχοῦ ὀνόματος «Ἰούδα» εἶναι ἡ ίδια. Τό ὄνομα Ἰούδα, Ἰουδαία ἡ Γεσυντά στήν ἑβραϊχή, παράγεται ἀπό τήν ἱδια γλωσσιχή ρίζα ὅπως καί ἡ λέξη σντέ πού σημαίνει «θέλω δοξολογήσει». Ἐπίσης, ἡ λέξη τοντά πού σημαίνει «εὐχαριστῶ» ἔχει τήν ίδια ρίζα. Συνεπῶς, ἡ ρίζα τῆς ὀνομασίας τῆς γῆς τῆς Ἰουδαΐας καί τοῦ λαοῦ της, Ἰουδαΐοι, συγγενεύει ἐννοιολογιχά μέ τό «δοξολογία» ἡ «εὐχαριστία» χαί, ἀναφέρεται στή γέννεση τοῦ τέταρτου γιοῦ τοῦ Ἰαχώβ ἀπό τή Λεά, ὅπως ἀπό πολύ παλιά περιγράφεται στό βιβλιχό θρύλο τῆς ἱστορίας τοῦ Ἰσραήλ.

'Ο γιός τοῦ 'Ιαχώβ καί τῆς Λεά κατέστη ἡγέτης μιᾶς ἀπό τίς 12 ψυχές τοῦ 'Ισραήλ, ἡ δέ φυλετική ἐπικράτεια τοῦ 'Ιούδα, 'Ιουδαία, (οἱ λόφοι καί ἡ ἔρημος περιοχή πού περικλείει τή Χεβρώνα, τή Βηθλεέμ καί τήν 'Ιερουσαλήμ) παραχωρήθηκε τἡν ἐποχή τοῦ 'Ιησοῦ τοῦ Ναυῆ στούς ἀπογόνους καί τούς ἀκολούθους τοῦ 'Ιούδα. 'Ο βασιλιάς Δαβίδ ἤταν ἀπόγονος τοῦ 'Ιούδα. 'Η ίδια ἡ λέξη 'Ιουδαῖος,

είναι παράγωγος τῆς λέξης Ἰουδαία.

Αργότερα, ή γεωγραφική ονομασία τῆς φυλετικῆς ἐπικράτειας ποῦ ἀποτέλεσε τήν κληρονομία τοῦ Ἰούδα, κατέστη ἡ ὀνομασία τοῦ κράτους ὅλου. Αὐτό ἔγινε μετά τή βασιλεία τοῦ Σολομώντα, ὅταν τό μέχρι τότε ἐνιαῖο βασιλειο διαιρεθηκε σέ δύο τμήματα: τό βασίλειο τοῦ Ἰούδα καί τό βασίλειο τοῦ Ἰσραήλ. Ἡ ὀνομασία Ἰουδαία, ἐκτοτε, κατέστη τό σημεῖο ἀναφορᾶς τῆς πολιτικῆς ὀντότητος πού ἀποτελεῖται ἀπό τίς δύο φυλές τοῦ Ἰούδα καί τοῦ Βενιαμίν.

"Όταν τό βασίλειο τοῦ Ἰσραήλ ἔπεσε στούς ᾿Ασσυρίους χατά τόν ὅγδοο αἰώνα Π.Κ.Π., ὁ ὅρος Ἰουδαία χατέστη ἡ πολιτιχή ὀνομασία πού χρησιμοποιεῖτο ἔχτοτε γιά ὁλόχληρο τό "Ερετς Γισραέλ, τήν ὑπεσχημένη Γῆ τοῦ Ἰσραήλ. Κατά τήν περίοδο τοῦ Β΄ Ναοῦ, τῶν Μαχχαβαίων, τῶν Χασμοναίων χαί τῶν Ἡρώδων ὅλη ἡ χώρα

ήταν γνωστή ώς Ἰουδαία.

### Ή Σαμάρεια ήταν πρωτεύουσα τοῦ Ἰσραήλ πρό 2.800 χρόνων

Σαμάρεια, στήν όνομασία, ἔχει ἕνα ἐπίσης ξεχωριστό χαί ενδοξο ξεχίνημα. Περίπου τόν ἔννατο αἰώνα Π.Κ.Π., πρίν δηλαδή 2.800 χαί πλέον χρόνια ὁ βασιλιάς 'Ομρί βασίλεψε γιά 12 χρόνια στό βασίλειο τοῦ 'Ισραήλ. 'Η Βίβλος ἀναφέρει ὅτι ἡ πρώτη πρωτεύουσα τοῦ βασιλείου ἡταν ἡ Τιρτσά, μιά τοποθεσία μεταξύ τῆς ἀρχαίας Σηχέμ (ὅπου ἡ σημερινή Ναμπλούς) καί τοῦ 'Ιορόδνη ποταμοῦ. Δέν ταίριαζε ὅμως γιά πρωτεύουσα διότι ἀπεῖχε ἀπό τήν χεντριχή ἐμποριχή ἀρτηρία πού διέσχιζε τή χώρα ἀπό βορρᾶ πρός νότο. 'Ως ἐχ τούτου ὁ βασιλιάς 'Ομρί ἀναζήτησε χαινούργια τοποθεσία γιά τήν πρωτεύουσά του.

«Καί ἡγόρασε τό ὅρος τῆς Σαμάρειας παρά τοῦ Σέμερ διά δύο τάλαντα ἀργυρείου, καί ἔκτισε πόλιν ἐπί τοῦ ὅρους καί ἐκάλεσε τό ὅνομα τῆς πόλεως, τήν ὁποίαν ἔκτισε, κατά τό ὄνομα τοῦ Σέμερ, κυρίου τοῦ ὅρους, Σαμάρειαν».

(A' Bas. 16:24)

Ή Σαμάρεια κατέστη πρωτεύουσα τοῦ Ἰσραήλ, ὅπως ἡ Ἱερουσαλήμ ἡταν τῆς Ἰουδαίας. ᾿Αργότερα, ὁ ՝Ομρί ἐτάφη στή Σαμάρεια, τήν πόλη πού ὁ ίδιος ἔκτισε καί ἐκεῖ ἐπίσης βασίλευε ὁ γιός του Βασιλιάς ᾿Αχάβ. Πότε ἄλλοτε στήν ἱστορία ἔνας βασιλιάς ἔδωσε στήν πρωτεύουσά του τό ὄνομα τοῦ ἀνδρός ἀπό τόν ὁποῖο ἀγόρασε τή γῆ; Συνήθως ὁ ἱδιος ὁ βασιλιάς δοξάζεται μέσα ἀπό τήν πρωτεύουσά του.

'Αργότερα, ἡ ὀνομασία Σαμάρεια Σομρόν χρησιμοποιεῖται ὄχι μόνο γιά τήν πρωτεύουσα ἀλλά ἀναφοριχά μέ ὅλη τήν πέριξ περιοχή, ὅπως ἰσχύει μέχρι τῶν ἡμερῶν μας. Περίπου ὀχτώ ἤ ἐννιά αἰῶνες ἀργότερα ἡ πρωτεύουσα Σαμάρεια μετονομάσθη σέ Σεβάστια ἀπό τό Βασιλιά Ἡρώδη. Στήν περιοχή ἔχουν διεξαχθεῖ εὐρύτατες ἀνασκαφές, οἱ δέ ἐπισκέπτες μποροῦν νά περιφέρονται σήμερα μέσα

ἀπό τά περίφημα εύρήματα.

Τά ὅρη τῆς Σαμάρειας εἶναι τά ὑψηλότερα στή χώρα, δυτικά τοῦ Ἰορδάνη ποταμοῦ· ψηλότερα ἀπό τά ὑψώματα της Ἱερουσαλήμ, τῆς Ἰουδαίας ἢ τῆς Γαλλιλαίας. ᾿Από τό λόφο τῆς ἀρχαίας Σαμάρειας εἶναι ὁρατή ἡ Μεσόγειος, τό ὅρος Καρμέλ πάνω ἀπό τή Χάϊφα, καί οἱ παραλιακές πόλεις τῆς Καισάρειας Νατάνια, Ἐρτσελία καί Τέλ ᾿Αβίβ. Ἡ ἐκλογή τοῦ χώρου τῆς πρωτεύουσας ἀπό τόν βασιλιά Ὁμρί ἡταν λόγω τῆς στρατηγικῆς τοποθεσίας της. Τό ίδιο ἰσχύει καί σήμερα.

Κατά τόν α΄ παγχόσμιο πόλεμο οι 'Οθωμανοί Τοῦρχοι μέ τή βοήθεια τῶν Γερμανῶν, ἔχαναν τή Σαμάρεια χεντριχό σταθμό τῆς σιδηροδρομιχῆς γραμμῆς πού ἔχτισαν ἀπό τή Δαμασχό πρός τό Νέγχεβ. Τό 1918 ἡ τελιχή βρετανιχή ἐχστρατεία στήν "Αγια Γῆ ξεχίνησε ἀπό τά παράλια, πλησίον τοῦ Τέλ 'Αβίβ, μέ ἀντιχειμενιχό σχοπό τήν χατάληψη τῆς στρατηγιχῆς όδοῦ, τοῦ σιδηροδρομιχοῦ σταθμοῦ χαί τῶν ὑψωμάτων τῆς Σαμάρειας. Τό βρετανιχό ἱππιχό χατόρθωσε νά φθάσει στή Σαμάρεια σέ μιά μέρα χαί στήν Τιβεριάδα σέ τρεῖς. Τό 'Ισραήλ είναι μιά μιχρή χώρα οἱ δέ στρατηγιχές τοποθεσίες είχαν ἀνέχαθεν ἱδιαίτερη σημασία.

'Από τά ὑψώματα τῆς Σαμάρειας ἦταν πού τό 1918 οἱ Ίραχινές δυνάμεις χατόρθωσαν σχεδόν νά χόψουν τό νεοσύστατο χράτος τοῦ

'Ισραήλ στά δύο.

Ήταν ἀπλῶς σύμπτωση πού τό ὄνομα τοῦ ἀνδρός πού πούλησε τή τῆ στόν Βασιλιά 'Ομρί γιά τήν πρωτεύουσα τοῦ 'Ισραήλ, ἤταν Σέμερ; 'Η γλωσσική ρίζα τῆς λέξης σέμερ στά έβραϊκά σημαίνει «φυλάω», «περισώζω» ἤ «φρουρῶ». 'Η Σαμάρεια, πού ἀπό γεωγραφική ἄποψη κυριαρχεῖ στήν περιοχή, «φρουρεῖ», οὐτως εἰπεῖν, τό δυτικό Έρετς Γισραέλ. 'Η Σαμάρεια, ἀπό γεωγραφική ἄπο-

ψη, ἀποτελεῖ τήν χαρδιά τῆς ἐβραϊχῆς ἐνδοχώρας.

Πράγματι, στά ὑψώματα τῆς Σαμάρειας, στό 'Αλόν Μορέ καί τή Σηχέμ, περιπλανήθηκε ἀρχικά ὁ 'Αβραάμ, πού ἀποτελεῖ τήν ἀφετηρία τῆς 'Εβραϊκῆς ἱστορίας. Σ' αὐτή τήν περιοχή συναθροίθησαν οἱ 'Ισραηλίτες ὑπό τόν 'Ιησοῦ τοῦ Ναυῆ μετά τή νίκη τους ἐπί τῶν Χαναναίων. 'Ιουδαῖοι είναι ὁ λαός τῆς 'Ιουδαίας, καταγόμενοι ἀπό τόν 'Ιούδα, καί ἡ Σαμάρεια ἡ καρδιά τοῦ 'Ισραήλ. "Ετσι ἡταν ἐπί τρεῖς χιλιετηρίδες.

#### Ή συμπερασματική άλήθεια

υνεπῶς, οἱ ὀνομασίες Ἰουδαία — Σαμάρεια καὶ Δυτική Ὅχθη ὑπονοοῦν πολύ περισσότερα ἀπό ὅσα συνήθως εἶναι γνωστά. Ἐάν ἀληθεύει τό Γαλλικό ρητό ὅτι ἡ «ἀναζήτηση τῆς ἀλήθειας ἔγκειται στή διάκριση ὅλων τῶν ἀποχρώσεών της», ὁπωσδήποτε ἐνδείκνυται στ εὐσυνείδητους ἀνθρώπους νά ἀναζητοῦν τήν ἀλήθεια ἐκτιμώντας ὅλες τίς ἀποχρώσεις της, ἐφόσον, βέβαια, ἕνα τόσο σημαντικό πολιτικό ζήτημα μπορεῖ νά χαρακτηρισθεῖ σάν μιά «ἀπόχρωση».

('Αναδημοσίευση ἀπό τό μηνιαῖο περιοδικό) «Midstream», Νοέμβριος 1982

#### ΒΡΑΒΕΙΟ ΤΩΝ ΔΙΚΑΙΩΜΑΤΩΝ ΤΟΥ ΕΒΡΑΊ ΚΟΥ ΛΑΟΥ

ΝΕΑ ΥΟΡΚΗ: Σέ πρόσφατη συνέντευξη τύπου ἀνακοινώθηκε ή καθιέρωση ένός μεγάλου διεθνοῦς βραβείου πού ἀποσκοπεῖ νά καταστεῖ τό «βραβεῖο Νόμπελ τοῦ Ἑβραϊκοῦ κόσμου». Τό βραβεῖο θά εἴναι γνωστό ὡς «βραβεῖο Ζαμποτίν-

σκυ — 'Ασπίς τῆς 'Ιερουσαλήμ».

Ό πρόεδρος τοῦ ἐκπαιδευτικοῦ ἱδρύματος Ζαμποτίνσκυ τῆς Νέας Ύόρκης, ὁ κ. "Ερικ Σπέκτορ ἀνακοίνωσε ὅτι τό βραβεῖο ἀξίας 66.500 στερλινῶν θά ἀπονέμεται ἐτησίως σέ ἄνδρα ἤ γυναίκα, 'Εβραῖο ἤ μή 'Εβραῖο πού κατά τά τελευταία δύο χρόνια διακρίθηκε στήν «ὑπεράσπιση τῶν δικαιωμάτων τοῦ 'Εβραϊκοῦ λαοῦ».

Γιά φέτος ὁ ἀποδέκτης τοῦ βραβείου θά ἐκλεγεῖ μεταξύ τῶν ὑποψηφίων πού θά ὑποβάλλουν ἐκπρόσωποι μεγάλων

Έβραϊκῶν ὀργανώσεων καί ίδρυμάτων.

Ή ἀπονομή τοῦ βραβείου θά γίνει στό Κέντρο Λίνκολν τῆς Νέας Ύόρκης στίς 14 Νοεμβρίου 1983.

(«Νιούς Σέρβις» — 25.8.1983)

### I∑TOPIKH EPEYNA

# Ή ἐξόντωση τῶν Ἑβραίων της Καστοριάς

'Αναδημοσίευση ἀπό τήν «Ν. Καστοριά» 1.7.1983

∎ήν νύχτα τῆς 23ης πρός τήν 24η Μαρτίου 1944 ή Καστοριά σκεπάστηκε ἀπό μισό μέτρο χιόνι... "Ενα χιόνι μπούχραβο, μαλακό πού δέν κράτησε ούτε μιά μέρα! Μόλις ξημέρωσε ή 24η Μαρτίου όλοι ξαφνιαστήκαμε μέ άρκετά περίεργα καί ἀπρόσμενα φαινόμενα! Τό δψιμο χιόνι (πού ή ἐπιφάνειά του μαύριζε ἐλαφρά ἐξ αἰτίας τῆς στάχτης τοῦ ήφαιστείου τοῦ Βεζουβίου πού ἔφερε ὥς ἐδὧ ὁ ἀέρας καί τήν ἀφύσικη παρουσία ἐδῶ ἐκατοντάδων Γερμανῶν φαντάρων ΕΣ - ΕΣ). Ἐκτός ἀπ' αὐτά, ἡ ἀτμόσφαιρα τῆς χιονισμένης Καστοριάς άντηχοῦσε ἀπό τό πρωί ἀπό τούς θρήνους καί όδυρμούς τῶν φιλήσυχων πολιτῶν 'Εβραίων, πού κάτω ἀπό ἀπειλές καί ἀγριοφωνάρες τῶν χιτλερικῶν κτηνῶν ὁδηγοῦνταν μέ κλωτσιές καί ξυλοδαρμούς στόν τόπο συγκεντρώσεώς τους — τό κτίριο τοῦ Κιαζίμ Μπέη, ὅπου ἄλλοτε στεγάζονταν τό Γυμνάσιο Θηλέων δίπλα στό σπίτι Βαλαλά στό τζαμί.

Έκει σ' αὐτό τό παλιό ἐγκαταλελειμμένο κτίριο στοιβάχτηκαν άνηλεῶς 950 - 1000 ἄτυχοι συμπολίτες μας, πού τό μόνο φταίξιμό τους ήταν πώς δέν ἄρεσαν στόν μανιακό 'Αδόλφο Χίτλερ. Οἱ συνθῆκες κάτω ἀπό τίς ὁποῖες συγκεντρώθηκαν στά σβέλτα, όδηγήθηκαν καί στοιβάχτηκαν βάναυσα ήταν κάτι παραπάνω ἀπό τραγικές. Σεβάσμιοι παπούδες καί γερόντισσες, ἄρρωστοι, ἀλλόφρονες πατέρες καί μητέρες ἀδύναμα νήπια καί δυστυχισμένοι ἀνάπηροι δέχονταν στούς δρόμους μας ἄγρια χτυπήματα μέ τούς ὑποκόπανους

άπό τά άφιονισμένα κτήνη τοῦ Χίτλερ. Καί οἱ κλεισμένοι στή θλιβερή ἐκείνη φυλακή πού φρουρουνταν νυχθημερόν από βλοσυρούς «πεταλάδες», καταδι-

κάσθηκαν στόν θάνατο ἐκ πείνης.

Τότε, παρά τή στυγνή τρομοκρατία, ἔγινεν ἕνα θαρραλέο διάβημα ἀπό Καστοριανούς μέ ἐπί κεφαλῆς τόν Δεσπότη μας — τόν ἀείμνηστο ἄγιο Νικηφόρο — στόν ζαβοφρούραρχο Χίλντεμπραν: Νά δεχθεῖ γιά νά παρέχεται ἔνα τουλάχιστο φτωχικό γεύμα τήν ήμέρα άπό δσπρια ή πατάτες έκ μέρους τοῦ ΕΟΧΑ τῆς Μητροπόλεως. Τό θηρίο — παράξενο πράγμα — ἴσως εἶχε καί σχετικές διαταγές ἀπό τούς ἀνωτέρους του, εστρεξε! Κι άρχισε γιά μέρες άρκετές ή παροχή αὐτοῦ τοῦ πενιχροῦ σισσιτίου, πού στή διαγομή του επέβλεπε ό άλησμόνητος «πατέρας» μακαρίτης τώρα Βασίλης Παπαμιχαήλ.

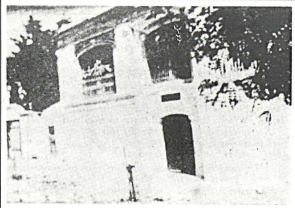
'Αλλά τί νά σοῦ κάνει ἕνα φτωχικό πιάτο ὄσπρια μέ ἐλάχιστο λάδι δίχως ἄλλο τίποτε ὅλη μέρα! "Ολοι λιμοκτονοῦσαν καί εύλογα οί δυστυχισμένοι διαμαρτύρονταν.

Στίς διαμαρτυρίες καί τίς ίκεσίες τους μία ήταν ή στερεό-

τυπη ἀπάντηση:

Πρότειναν, ἄν τούς ἀποκάλυπταν ποῦ εἶχαν κρυμένες τίς λίρες νά τούς ἄφηναν νά πάρουν λίγα τρόφιμα ἀπό τά σπίτια τους μέ συνοδεία βέβαια. Πολλοί πού είχαν πράγματι, λύγισαν καί κουβάλησαν λίγα ἀπό τό ἔχει τους πού τά διανέμονταν κατόπιν άδελφικά στό στρατόπεδο. Τόν ἐκβιασμό αὐτό «λίρες» τόν χρησιμοποίησαν δύο τρεῖς φορές στό διάστημα της μηνιαίας έδω κρατήσεώς τους.

Στό διάστημα τῶν ἐφιαλτίκῶν αὐτῶν τελευταίων ἡμερῶν τους στή γενέτειρα όχι λίγοι άτυχοι συμπολίτες μας Ίσραηλίτες είδαν μέ ἀπόγνωση καί ἀπελπισία νά ἀπάγονται τή νύχτα κορίτσια καί γυναϊκές τους πρός ίκανοποίηση των ένστίκτων των αποκτηνωμένων αξιωματικών καί φαντάρων... Καί τά δυστυχισμένα αὐτά πλάσματα κατατσαλακωμένα ά-



Καστοριά

"Οψη τῆς Συναγωγῆς πού δέν ὑπάρχει πιά

πό τά νυχτερινά δργια πού ὑφίσταντο ἀπό τούς βάναυσους κι άγριους βιαστάς τους, ἐπέστρεφαν τό πρωί συνοδευόμενα πίσω στή θλιβερή τους φυλακή.

Τραγικές ήταν ἐκεῖνες οἱ μέρες... Τραγικές καί δραματικές άνεξήγητες γιά κάθε ἄνθρωπο πού δέν στεροῦνταν άνθρωπιάς... Μά πῶς θά μποροῦσε κανείς νά ἀντιδράση, ὅταν ό κρυφός φόβος όλα τά τύλιγε στή φριχτή κι' άνήλεη σιωπή; Ποιά πραγματικά χριστιανική καρδιά δέν πόνεσε γιά τόν άδικο κατατρεγμό τόσων συμπαθών — άλλοθρήσκων ἔστω φίλων καί συμπολιτών μας;

Κι ήρθεν ή δραματική μέρα πού στοιβαγμένα ἀνάκατα στά γκρίζα φορτηγά τῶν Γερμανῶν ἀπήχθησαν οἱ ἄτυχοι Καστοριανοί Έβραῖοι γιά νά όδηγηθοῦν τελικά στά άνθρωποβόρα κρεματόρια. 'Απ' αὐτούς ζήτημα 3-4 δεκάδες νά γλύτωσαν. Κι' αὐτοί, γιά νά μήν ἀντικρύζουν τά ρημάδια ὅπου ζούσαν ἄλλοτε εὐτυχισμένοι μέ τούς ἄμοιρους άδικοχαμένους δικούς τους, σκόρπισαν σ' όλα τά μήκη καί πλάτη

τῆς γῆς. "Όμως πλάϊ στή μεγαγχολική ἀναπόληση τόσων μορφῶν καί περιστατικών συνανθρώπων ἀπό τό πέρασμά τους στήν κοινή μας γενέτειρα, μένει ένα καταστάλαγμα πικρό... Πώς ὁ «πολιτισμός» καί ἡ 'Ανθρωπότης πολύ ἀκόμα ἀπέχει ἀπ' τό ἀρχαῖο ἐλληνικό οὑμονιστικό πρότυπο πού συνοψίζεται στό άθάνατο ρητό: 'Ως χαρίεν ἔστ' ἄνθρωπος ὅταν ἄνθρω-

πος ή!
Ο Χίτλερ καί τά ἄλλη κτήνη του, οἱ σύγχρονοι μιμηταί καί
Αλλα μέσα θαυμασταί του κι' οἱ ἐφαρμόζοντες μέ διάφορα «ἄλλα μέσα (προπαγάνδας καί ἐξόντωσης) τίς μεθόδους του, είναι γεννήματα τῆς ἐποχῆς μας δυστυχώς. Θ' ἀνατέλλη καί θά δύη γιά πολύ ἀκόμη ὁ ἥλιος ὥσπου νά ἐξανθρωπισθοῦμε!

(Γιά τήν Ιστορία τῶν Ἑβραίων τῆς Καστοριᾶς βλ. ἀναλυτική μελέτη τοῦ ἴδιου στά **Χρονικ**ά (τ. 41, Σεπτέμβριος 1981)



Μετά τόν πόλεμο

Όμάδα 'Εβραίων νέων στήν Καστοριά

# Φταῖνε οἱ Ἑβραῖοι:



Οί λιτανεῖες γιά τὴν ἀποτροπή τοῦ κακοῦ διαρκοῦσαν πολλές φορές τρεῖς μέρες.

# Θάνατος!

### ΟΤΑΝ Η ΠΑΝΟΥΚΛΑ ΘΕΡΙΖΕ ΤΗΝ ΕΥΡΩΠΗ

Τόν Ἰανουάριο τοῦ 1348 ἡ ἐπιδημία τῆς πανούκλας (πού ξεκίνησε ἀπό τήν Κίνα καί προχώρησε πρός τήν Μικρά ᾿Ασία διά μέσου τῆς χώρας τῶν Τατάρων — Κεντρική ᾿Ασία, τῆς Ἰνδίας, τῆς Περσίας, τῆς Μεσοποταμίας, ἄρχισε τό καταστροφικό της ἔργο στή Γαλλία. ᾿Από τή Μασσαλία μεταδόθηκε δυτικά ὡς τήν Ἰσπανία καί πρός τά βόρεια ὡς τήν ᾿Αβινιόν, ὅπου ἔφτασε τόν Μάρτιο.

Μεταξύ Ἰουνίου καί Αυγούστου προσβλήθηκαν τό Μπορντώ, ή Λυών καί τό Παρίσι, ή Βουργουνδία, ή Νορμανδία καί ἀπό αὐτήν ή Νότια ᾿Αγγλία. Τό Ίδιο καλοκαίρι ή ἐπιδημία πέρασε τίς "Αλπεις γιά νά προσβάλει τήν Ἐλβετία καί προχώ-

ρησε πρός τά άνατολικά ὥς τήν Οὐγγαρία.

Σέ όρισμένη περιοχή ἔσπερνε τόν θάνατο σε τέσσερις ὡς ἔξι μήνες. Ἐπειτα ἐξαφανιζόταν ἐκτός ἀπό τίς μεγάλες πόλεις, στίς όποῖες ἔβρισκε πρόσφορο ἔδαφος στόν πυκνό πληθυσμό. Τό χειμώνα ή ἔντασή της λιγόστευε, γιά νά αὐξηθεϊ καί πάλι τήν ἀνοιξη καί νά διαρκέσει ἀκόμη ἔξι μῆνες.

Τό 1939, ή πανούκλα προσβάλλει καί πάλι τό Παρίσι, τήν Πικαρδία, τή Φλάνδρα καί τήν 'Ολλανδία. "Επειτα μεταδίδεται ἀπό τήν 'Αγγλία στή Σκωτία καί τήν 'Ισλανδία, καθώς επίσης καί τή Νορβηγία, ὅπου ἐξώκειλε ἔνα καράβι, φορτωμένο μαλλί. 'Ολόκληρο τό πλήρωμά του ἤταν νεκρό καί τό καράβι είχε μείνει ἀκυβέρνητο.

Από ἐκεῖ, ἡ πανούκλα μεταδίδεται στή Σουηδία, τή Δανία, τήν Πρωσία, τήν Ἰσλανδία ὥς τή Γροιλανδία — ἀφήνοντας περιέργως ἄθικτη μιά μικρή νισίδα — στή Βοημία καί τή Ρωσία ὥς τό 1351. Στά μέσα περίπου τοῦ 1350 εἴχε σχεδόν ἐξα-

λειφθεί ἀπό τήν ἡπειρωτική Εὐρώπη.

Παρά τό γεγονός ὅτι ἡ θνησιμότητα ἡταν ἀπρόβλεπτη — ἀπό τό 1/5 τοῦ πληθυσμοῦ σέ ὁρισμένες περιοχές μέχρι τά 9/10 σ' ἄλλες, ὁλοκληρωτικός δηλαδή ἀφανισμός — ἡ συνολική ἐκτίμηση τῶν δημογράφων σήμερα συμπίπτει περίπου μέ τή διαπίστωση ἐνός Γάλλου τῆς ἐποχῆς, ὅτι «ἡ μισή ἀνθρωπότητα ἀφανίστηκε». Ἡ σύμπτωση αὐτή βέβαια ἰσχύει γιά τήν περιοχή ἀπό τήν Ἰσλανδία ὡς τίς Ἰνδίες.

Ή διαπίστωση αὐτή στηρίζεται στόν άριθμό πού δίνει ό Εὐαγγελιστής 'Ιωάννης στήν «'Αποκάλυψη», ή όποία τόν Μεσαίωνα ἀποτελοῦσε τόν ἀγαπημένο όδηγό γιά τίς ἀν-

θρώπινες ύποθέσεις.

Ό μισός πληθυσμός τῆς Εὐρώπης θά σήμαινε, μεταφραζόμενος σε ἀριθμούς, εἴκοσι ἐκατομμύρια νεκρούς. Στήν πραγματικότητα κανείς δέν γνωρίζει τόν ἀκριβή ἀριθμό τῶν θυμάτων. Τά γραπτά κείμενα τῆς ἐποχῆς περιέχουν περιγραφές πού προξενοῦν φρίκη, δέν δίνουν ὅμως ἀκριβή στοιχεῖα.

### Τό... τρυφερό κακό

Τό μυστήριο τῆς μόλυνσης ἤταν τό «πιό τρυφερό ἀπό ὅλα τά κακά», ὅπως ἔγραφε ἔνας ἀνώνυμος Φλαμανδός κληρικός. Ἐπειδή ἐκείνη τήν ἐποχή ἀγνοοῦσαν φυσικά τήν παρξη τῶν μικροβίων, ἀπέδιδαν τήν ἐπιδημία σέ ἀστρικές ἐπιδράσεις (!), στήν ὀργή τοῦ Θεοῦ, σέ ὑπερφυσικές δυνάμεις κ.ἄ. σχετικά. Οἱ ἰατρικές μέθοδοι γιά τήν ἀντιμετώπιση τῆς πανούκλας (ὅπως καὶ τῶν ἄλλων ἀσθενειῶν) κυμαίνονταν τόν 14ο αἰώνα μεταξύ τοῦ ἐμπειρικοῦ, τοῦ λογικοῦ καί τοῦ μαγικοῦ, χωρίς σαφή διάκριση μεταξύ τῶν τριῶν.

Σάν νά μήν ἔφθαναν οἱ καταστροφές, ἦλθε νά προστεθεῖ σέ αὐτές καἱ ἡ ἀνθρώπινη σκληρότητα. Ἐκδηλώθηκε βασικά ἐναντίον τῶν Ἑβραίων, τούς ὁποίους κατηγοροῦσαν ὅτο δηλητηρίαζαν τά πηγάδια γιά νά «σκοτώσουν» καὶ νά καταστρέψουν τή Χριστιανοσύνη καὶ νά κυριεύσουν τόν κόσμο».

Οι δολοφονίες αρχίζουν τήν ἄνοιξη τοῦ 1348, αμέσως μετά τούς πρώτους θανάτους ἀπό πανούκλα. Τά πρῶτα λυντσαρίσματα Έβραίων ἔγιναν στή Ναρμπόν καί τήν Καρκασόν τῆς Γαλλίας. Οι Έβραῖοι σύρθηκαν ἔξω ἀπο τά σπίτια τους καί παραδόθηκαν στίς φλόγες ἀπό τό φρενιασμένο πλῆθος.

#### Στόχος οἱ Ἑβραῖοι

Εφόσον οἱ ἄνθρωποι πίστευαν ὅτι ἡ θεία ὀργή προκάλεσε τή μάστιγα, ἔπρεπε νά βροῦν ἔναν ἀνθρώπινο παράγοντα στόν ὁποῖο νά ξεσπάσουν τήν ὀργή τους πού δέν μποροῦσαν νά ἐκδηλώσουν στό Θεό. Οἱ 'Εβραῖοι' ἡταν ὁ ἀμεσότερος στόχος. Ήταν εὕκολο νά τούς διακρίνει κανείς: Ζοῦσαν σέ ὀρισμένες συνοικίες καί δρόμους καὶ ἀποτελοῦσαν μιά συμπαγή ἀλλόφυλη ὁμάδα.

Μέ τήν αναστάτωση πού έφερε ή πανούκλα, ήταν εὔκολο νά κατηγορηθοῦν οἱ Ἑβραῖοι ὅτι δηλητηρίαζαν τή πηγάδια. Τό 1348, ὁ Κλήμης ΣΤ΄ εξέδωσε ἐγκύκλιο μέ τήν ὁποία ἀπαγόρευε τή δολοφονία, τή λεηλασία ἡ τόν βίαιο προσηλυτισμό τῶν Ἑβραίων. Ἡ ἐγκύκλιος αὐτή ἔβαλε τέλος στούς διωγμούς στήν ᾿Αβινιόν καί τά παπικά κράτη, παρέμεινε δμως γράμμα νεκρό στόν Βορρᾶ, ὅταν ἐξαπλώθηκε ἡ φρενί-

τιδα τῆς ἀναταραχῆς.

Στά περισσότερα μέρη, οι `Αρχές προσπάθησαν άρχικά νά προστατεύσουν τούς Έβραίους, ὑπέκυψαν ὅμως ἀργότερα στή λαϊκή πίεση. Πάντως ἐπαγρυπνοῦσαν γιὰ νά προλάβουν τυχόν δημεύσεις περιουσιῶν, γεγονός συνηθισμένο σὲ ἐποχή βίαιων διωγμῶν.

Ό πάπας προσπάθησε νά καταπραΰνει τήν ύστερία μέ νέα ἐγκύκλιο μέ τήν ὁποία δήλωνε ὅτι οἱ χριστιανοί, πού ἀπέδιδαν τήν πανούκλα στούς Έβραίους, εῖχαν παρασυρθεῖ ἀπό τόν ψεύτη τόν Σατανά καί ὅτι ἡ κατηγορία τοῦ δηλητηριασμοῦ τῶν πηγαδιῶν καί οἱ διωγμοί πού τήν ἀκολούθησαν, ἡταν «ἐπαίσχυντη πράξη». Ὁ πάπας τόνιζε ἐπίσης, ὅτι τό κακό ἡταν γενικό σ' "ολους τούς λαούς, περιλαμβανομέων καί τῶν Έβραίων καί ὅτι μάστιζε καί τίς περιοχές ὅπου κατοικοῦσαν καί αὐτοί.

Στήν ἴδια ἐγκύκλιο, προέτρεπε τόν κλῆρο νά πάρει ὑπό τήν προστασία του τούς 'Εβραίους. 'Αλλά οἱ προτροπές αὐτές δέν εἰσακούσθηκαν μέσα στόν κυκεώνα πού εἴχαν δη-

μιουργήσει τά τοπικά μίση.

Στίς 9 'Ιανουαρίου 1349, ή έβραϊκή κοινότητα τῆς Βασιλείας πού ὰριθμοῦσε πολλές έκατοντάδες ψυχές, πυρπολήθηκε σ' ἔνα ξύλινο ἰκρίωμα πού κατασκεύασθηκε εἰδικά σ' ἔνα νησάκι τοῦ Ρήνου. Ἐπίσης μία ἐγκύκλιος τῶν Δημοτικῶν ᾿Αρχῶν ἀπαγόρευσε τήν ἐγκατάσταση τῶν Ἑβραίων στήν

πόλη γιά διακόσια χρόνια.

Στό Στρασβοῦργο, τό συμβούλιο τῶν δημοτικῶν δικαστῶν, πού ἀποδοκίμαζε τούς διωγμούς, ἐξαναγκάστηκε σέ παραίτηση καί ἀντικαταστάθηκε ἀπό ἄλλο, πού ἡταν διατεθειμένο νά συμμορφωθεῖ μέ τή λαϊκή θέληση. Τόν Φεβρουάριο τοῦ 1349, πρίν ἀκόμα ἡ ἐπιδημία προσβάλει τήν πόλη, δύο χιλιάδες 'Εβραῖοι μεταφέρθηκαν στό νεκροταφεῖο καί ὅλοι, ἐκτός ἀπό ὅσους δέχθηκαν νά προσηλυτισθοῦν, δέθηκαν σέ πασάλους καί ἔγιναν παραγάλωμα τῆς φωτιᾶς.

Τήν ίδια ἐποχή μιά ἄλλη φωνή καλοῦσε τοὖς χριστιάνούς νά ἐξοντώσουν τούς Ἐβραίους: Οἱ «μαστιγούμενοι». Τό κίνημά τους ἐκηλώθηκε μέ τρομακτική φρενίτιδα καί διαδόθηκε σάν τή φωτιά σ' δλη τήν Εὐρώπη, ὅπως ἀκριβῶς ἡ πανούκλα. Ἡ μαστίγωση εῖχε σκοπό νά ἐκφράσει τίς τύψεις καί νά ἐξαγνίσει ἀπό τά ἀμαρτήματα. Μ' αὐτή τή μορφή εῖχε

έμφανισθεί πολύ πρίν τήν έπιδημία.

Όργανωμένες όμάδες ἀπό διακόσια ὡς τριακόσια ἄτομα πήγαιναν ἀπό πόλη σέ πόλη γυμνοί ἀπό τή μέση καί πάνω καί αὐτομαστιγώνονταν. Τά μαστίγια ἤταν «λωρίδες μέ σκληρούς δερμάτινους κόμπους καί μικρά κομμάτια σίδερο στήν ἄκρη». Μέ δυνατές κραυγές οὶ «μαστιγούμενοι» ἐκλιπαροῦσαν τό ἔλεος τοῦ Χριστοῦ καί τῆς Παναγίας, ἐνῶ τό πλῆθος τῶν θεατῶν ἔτρεμε καί ξεσποῦσε σέ λυγμούς.

Τό κίνημα, ἐκφράζοντας μιά δυσπιστία στούς κληρικούς, ἡταν στήν οὐσία ἀντικληρικαλιστικό. Οἱ «μαστιγούμενοι» πίστευαν ὅτι μεσίτευαν στόν Θεό γιά λογαριασμό ὅλη τῆς ἀν-

θρωπότητας.

Ή νέα αὐτή ἐπιδημία ἐκδηλώθηκε στά Γερμανικά Κράτη καί διαδόθηκε σύντομα στήν 'Ολλανδία, τή Φλάνδρα, τήν Πικαρδία καί τή Ρένς. 'Εκατοντάδες συμμορίες «μαστιγουμένων» ἐμφανιζόταν κάθε βδομάδα σέ ἄλλη πόλη, ὑποδαυλίζοντας τά ἤδη ἐξημμένα πάθη τῶν κατοίκων καί ἰσχυριζόμενοι ὅτι χωρίς αὐτούς ἡ « χριστιανοσύνη θά χανόταν». Οἱ κάτοικοι τούς ὑποδέχονταν χτυπώντας τίς καμπάνες τῶν ἐκκλησιῶν, τούς ἔδειχναν μεγάλο σεβαμό καί τούς φιλοξενοῦσαν στά σπίτια τους, ὅπου τούς ἔφερναν τά παιδιά τους γιά νά τά θεραπεύσουν.

Τό κίνημα ξεκίνησε σάν μιά προσπάθεια σωτηρίας τοῦ κόσμου ἀπό τήν καταστροφή μέσω τῆς θυσίας. Σιγά σιγά ὅμως κυριαρχήθηκε ἀπό τό πάθος τῆς ἐξουσίας καί προσπάθησε νά παραγκωνίσει τίς ἐκκλησιαστικές ἀρχές πού διέβλεψαν σ' αὐτό ἔναν πυρήνα ἐπαναστατικής ἀναταραχῆς. Ήταν μιά ἀπειλή γιά τήν ἄρχουσα τάξη, λαϊκή καί ἐκκλησιαστική. Ό αὐτοκράτορας Κάρολος Δ΄ ζήτησε ἀπό τόν πάπα νά κε

Ό αὐτοκράτορας Κάρολος Δ΄ ζήτησε από τον παπά να καταδικάσει τό κίνημα. "Όμως, σέ μιά έποχή πού ό κόσμος βρισκόταν στό χείλος τῆς άβύσσου, ή τιμωρία τῶν «μαστιγουμένων», οἱ ὁποῖοι ἰσχυρίζονταν ὅτι ἐνεργοῦσαν κατ' ἐντολήν τοῦ Θεοῦ, δέν ἤταν εὕκολη. Πολλοί καρδινάλιοι ἀποδο

κίμαζαν τή δίωξή τους.

Στό μεταξύ οί «μαστιγούμενοι» είχαν βρεῖ ἔνα εὐκολότερο θύμα. Έμπαιναν στίς πόλεις καί ἔτρεχαν, ἀκολουθούμενοι ἀπό τούς κατοίκους, πρός τίς ἑβραϊκές συνοικίες, οὐρλιάζοντας: «ἐκδίκηση στούς δηλητηριαστές τῶν πηγαδιῶν».

Οί Έβραῖοι τοῦ Φράιμπουργκ, τοῦ "Αουξμπουργκ, τῆς Νυρεμβέργης, τῆς Ρατισβόνης, ἐξοντώθηκαν συστηματικά. Το Μάρτιο τοῦ 1349 οί Έβραῖοι τῆς Βόρμς, τετρακόσια ἄ-

Τό Μάρτιο τοῦ 1349 οἱ Ἑβραῖοι της Βόρμς, τετρακοσία ατομα, κατέφυγαν, ὅπως καί στήν Ύόρκη, σέ μιά πανάρχαια λύση. Προτίμησαν νά αὐτοπυρποληθοῦν στά σπίτια τους παρά νά δολοφονηθοῦν ἀπό τούς διῶκτες τους. Στήν Κολωνία τό δημοτικό συμβούλὶο, ἀκολουθώντας τό παράδειγμα

τοῦ πάπα, θεώρησε ἀναγκαῖο νά δηλώσει ὅτι οἱ Ἑβραῖοι πέθαιναν καί αὐτοἱ ἀπό πανούκλα, ὅπως ὅλοι οἱ ἀλλοι. Οἱ «μαστιγούμενοι» ὅμως, ἀγνοώντας τή δήλωση αὐτή, συγκέντρωσαν ἕνα «πλῆθος ἀπό προλετάριους ποὐ δέν εῖχαν τίποτα νά χάσουν», γιά νέες δολοφονίες καί λεηλασίες. Στή Μαγεντία ὅπου ὑπῆρχε ἡ πιό μεγάλη σημαντική ἐβραϊκή κοινότητα τῆς Εὐρώπης, τά μέλη της ἀποφάσισαν ἐπιτέλους νά ἀμυθοῦν. Ἐφοδιασμένα μέ ὅπλα, πού εῖχαν συγκεντρώσει πρίν ξεσπασουν οἱ ταραχές, σκότωσαν διακόσιους ἀπό τούς διώκτες τους. Αὐτό προκάλεσε μιά λυσαλέα ἐπίθεση τῶν κατοίκων, πού ἤταν ἀποφασισμένοι «νά ἐκδικηθοῦν τό θάνατο τῶν χριστιανῶν».

Οἱ Ἑβραῖοι πολέμησαν, ὁ συντριπτικός ὅμως ἀριθμός τῶν ἐπιτιθεμένων τούς ἀνάγκασε νά ὑποχωρήσουν. Κλείστηκαν τότε στά σπίτια τους καί αὐτοπυρπολήθηκαν. Είναι βέβαιο, ὅτι ὁ ἀριθμός τῶν θυμάτων ἀνῆλθε στίς 14 Αὐγούστου 1349,

στίς 6.000.

"Όταν πέρασε ή ἐπιδημία, ή Ἐκκλησία καί τό κράτος ἀποφάσισαν νά «τολμήσουν» νά καταδιώξουν τούς «μαστιγούμενους». Οἱ δικαστές διέταξαν νά κλείσουν τίς πύλες τῶν πόλεων.

Ό πάπας Κλήμης ΣΤ΄ κάλεσε τό λαό μέ έγκύκλιο τόν 'Οκτώβριο τοῦ 1349, νά τούς διασκορπίσει καί νά τούς συλλάβει. Τό Πανεπιστήμιο τοῦ Παρισιοῦ δήλωσε μέ ἔμφαση, τοι «μαστιγούμενοι» δέν ήταν ἀπεσταλεμένοι τοῦ Θεοῦ. 'Ο Φίλιππος ΣΤ΄ ἀπαγόρευσε τίς δημόσιες μαστιγώσεις «ἐπίποινή θανάτου». Οἱ τοπικές ἀρχές τούς καταδίωκαν. "Ετσι οἱ «μαστιγούμενοι» διασκορπίστηκαν άτακτα καί «ἔξαφανίστηκαν τόσο γρήγορα, ὄσο εῖχαν ἔμφανισθεῖ σάν φαντάσματα τῆς νύχτας ἡ πονηρά πνεύματα».

Οι Έβραῖοι, φαντάσματα τοῦ ἴδιου τοῦ ἐαυτοῦ τους, ἄρχισαν σιγά σιγά νά ἐπιστρέφουν ἀπό τήν ᾿Ανατολική Εὐρώπη ὅπου είχαν καταφύγει. Τό 1354 δύο ἀπ' αὐτούς ἔκαναν τήν ἐμφάνισή τους στήν Ἐρφούρτη. Ἔπειτα, ἀκολουθούμενοι καὶ ἀπό ἄλλους, ἐπανίδρυσαν τήν ἐβραϊκή κοινότητα, τρία

χρόνια άργότερα.

Ποιά ήταν λοιπόν ή κατάσταση τῆς ἀνθρώπινης κοινωνίας μετά τήν πανούκλα; 'Η ἀνθρωπότητα, βαθιά σημαδεμένη ἀπό τούς θανάτους, τούς πόνους καί τίς νοσηρές ὑπερβολές μίσους καί φόβου, θά ἔπρεπε νά παρουσιάζει μιά εικόνα ριζικῶν μεταβολῶν. Οἱ μεταβολές ὅμως αυτές δέν ἔγιναν ἀντιληπτές ἀμέσως.

Πάντως, τό πιό άμεσο καί φανερό ἀποτέλεσμα τῆς μεγάλης ἐπιδημίας ἤταν ή μείωση τοῦ πληθυσμοῦ. Οἱ μάχες, οἱ ληστεῖες καί ἡ ἐπιστροφή τῆς ἐπιδημίας τόν ἐλάττωσαν ἀ-

κόμα περισσότερο ώς τά τέλη του αίώνα.

Περιληπτική ἀπόδοση ἄρθρων τῆς Barbara Tuchman, ἀπό τό περιοδικό «'Ιστορία» ('Ιούλιος 1983), ἀπ' ὅπου καί ἡ εἰκονογράφηση.



'Η ἐπιδημία τοῦ 14ου al. ἀποδεκάτισε τό μεγαλύτερο τμῆμα τοῦ πληθυσμοῦ τῆς Εὐρώπης.

# "Αρθουρ ΚΑΙΣΤΛΕΡ:



«"Ενα ἀπό τά πιό θλιβερά φαινόμενα τῆς ἐποχῆς μας, είναι κάτω ἀπό τή λέξη άριστερά, νά στεγάζονται ἄνθρωποι πού λατρεύουν τίς πιό ἀποτελεσματικές καί Βίαιες τυραννίες τοῦ αἰώνα μας...». Α. ΚΑΙΣΤΛΕΡ

'Ο ἀνατόμος τοῦ ὁλοκληρωτισμοῦ

ΙΜΑΙ ἄξιος τῆς κρεμάλας. Ἡ μόνη ὑπηρεσία πού **μ**πορῶ ἀκόμα νά προσφέρω εἶναι νά γίνω προειδοποίηση γιά όλους αὐτούς πού λόγω χαρακτήρα ή καταβολῶν, εἶναι προορισμένοι στό νά ἀκολουθήσουν τόν ἴδιο δρόμο πρός τήν κόλαση. 'Αξίζω τήν πιό αὐστηρή τιμωρία...».

Δέν χωράει καμμιά άμφιβολία, ὅτι οἱ παραπάνω φράσεις, γιά τρεῖς κυρίως λόγους, ἔμειναν στήν ἱστορία σάν μιά πολύ

αὐστηρή προειδοποίηση.

Γιά πρώτη φορά, τά λόγια πού προηγούνται, εἰπώθηκαν ἀπό τόν Μπουχάριν, ἐξέχοντα πατέρα τῆς μπολσεβίκικης ἐπανάστασης (;), στό τέλος τῆς δίκης του στή Μόσχα τό 1938.

Καί αὐτός πού τά εἴπε, ἐκτελέσθηκε. Τά ἴδια λόγια, ἐπαναλήφθηκαν, στό πολύκροτο βιβλίο τοῦ Ἄρθουρ Καῖστλερ, «Μηδέν καί Ἄπειρο», ἀπό τόν ἤρωά του Ρουμπάσωφ, πού καί αὐτός ἐκτελέστηκε. Τέλος, γιά τρίτη φορά, οί αθάνατες φράσεις τοῦ Μπουχάριν, στερεότυπα, επαναλήφθηκαν ἀπό τόν Ὅτο Κάτζ, λαμπρό προπαγανδιστῆ τῆς Κομμουνιστικῆς Διεθνοῦς, τό 1952. Λίγως ὧρες πρίν κρεμαστεῖ στήν Πράγα, μαζί μέ τόν Σλάνσκυ καί τούς ἄλ-

λους συντρόφους του. Καί όλες αὐτές οἱ ἐπαναλήψεις, δέν ὑπῆρξαν συμπτωμα-στλερ ότι ήταν «δργανο τοῦ διεθνοῦς καπιταλισμοῦ». "Οταν, τά πράγματα ἄλλαξαν καί ό προπαγανδιστής μπροστά στούς δικαστές του έγινε «προδότης», σίγουρα τότε, ό Κάτζ, καταλάβαινε ποιό ήταν τό ἀπώτερο μήνυμα τῶν Ρουμπάσωφ, Καϊστλερ καί ἄλλων Μπουχάριν. Τότε μόνο κατανοοῦσε γιατί τό «Μηδέν καί τό "Απειρο» ήταν ένα μήνυμα τραγικό καί πειστικό. "Ενα μήνυμα πού δυστυχώς, βρισκόταν μέσα σ' ἕνα μπουκάλι στή μέση τοῦ ὼκεανοῦ. Καί ώσότου, τό μπουκάλι αὐτό νά φτάσει στόν προορισμό του, πόσοι Κάτζ, Ρουμπάσωφ καί ἄλλοι ἀνώνυμοι δέν ἔχασαν τή ζωή τους; Πόσοι δέν τή χάνουν ἀκόμη... Γιά ποιό λόγο ὅμως; Διότι ἀπλούστατα, ὅπως μᾶς δείχνει ὁ Καῖστλερ, χωρίς νά έρμηνεύει όμως, οί έπαναστάσεις, είναι καταδικασμένες νά καταλήγουν στήν τρομοκρατία. Είναι καταδικασμένες νά σημαίνουν τό τέλος γιά κάθε άνθρώπινη ἡθική καί γιά κάθε άνθρωπισμό.

Μέ τόν Καῖστλερ, ἔγραψε ὁ Ραιημόν ᾿Αρόν, ἐκατομμύρια άνθρωποι στόν πλανήτη μας κατάλαβαν τό ἀκατανόητο. Κατάλαβαν τή διαβολική φύση τοῦ κομμουνισμοῦ, πού μέσα ἀπό μιά όλοκληρωτική καί μεταφυσική ἐνόραση τῆς ίστορίας, μπορεί, τούς σημερινούς συντρόφους νά τούς μετατρέπει σέ αὐριανούς «προδότες» καί ἀντίστροφα. Ὁ ἤρωας του Καϊστλερ στό «Μηδέν καί τό "Απειρο» περνάει τέτοια διανοητικά καί ψυχικά βασανιστήρια, ώστε νά καταλήγει μπροστά στό δικαστήριο νά παίξει τήν άρρωστημένη κωμωδία πού τό τελευταΐο ήθελε νά τοῦ ἐπιβάλει: αὐτήν μιᾶς ἀνύπαρκτης ἐνοχῆς πού όδηγεῖ στήν ἀγχόνη... 'Ο θαυμασμός μου γιά τόν Καῖστλερ εἴναι μεγάλος. 'Η διαδρομή αὐτοῦ τοῦ νεαρου Έβραίου, πού ἀπό τή Βιέννη στό κιμπούτζ καί ἀπό κεῖ στίς χιτλερικές καί φρανκικές φυλακές, ὑπῆρξε ἀποκα-

Γιά άρκετά χρόνια, ήταν στρατευμένος στήν ύπόθεση τοῦ κομμουνισμου, "Όταν, όμως άνακάλυψε τήν άλήθεια, μέ τό ἴδιο πάθος, στρατεύθηκε στήν αντίσταση κατά του κομμουνισμού... Ὁ τελευταῖος, γιά τόν Καῖστλερ μαζί μέ τόν χιτλερικό φασισμό, ἤταν καί εἴναι μιά ἀπό τίς μεγαλύτερες διαστροφές τῆς ίστορίας. Χάνοντας, λοιπόν, τόν "Αρθουρ Καϊστλερ, ή ἀνθρωπότητα, ἀποστερεῖται μιά σημαντική πηγή σκέψης γύρω ἀπό τό πεπρωμένο τοῦ ἀνθρώπου...».

### Ήταν μεγάλος

■εννημένος τό 1905 στή Βουδαπέστη, ἀπό μιά έβραϊκή οἰκογένεια, ὁ "Αρθουρ Καῖστλερ, εἶχε μιά ήσυχη παιδική καί εφηβική ήλικία γύρω από τήν όποία δέν γνωρίζουμε πολλά πράγματα. 'Αντίθετα, ἀπό τό 1922 μέχρι τό 1941, συσσωρεύει ἄφθονες πολιτικές καί κοινωνικές ζωντανές ὲμπειρίες, πού ἀποτελοῦν καί τά πιό καίρια ίστορικά κομμάτια της σύγχρονης εὐρωπαϊκής ίστορίας.

#### Η ΜΟΙΡΑ ΤΩΝ ΛΕΞΕΩΝ

«Πρέπει κανείς να λάβει ύπόψη του τή δύναμη πού ὰσκεῖ ή λέξη πάνω στό πνεῦμα. Ἡ σημασιολογία κάνει αύστηρή διάκριση άνάμεσα στή χρήση τῶν λέξεων ὡς ἐ-νοιολογικῶν συμβόλων καί τή χρήση ὡς ἐξορκιστικῶν σημάτων, φορτωμένων μέ συναισθηματική δύναμη. "Όταν ἔχει κανείς υπόψη του τή μοίρα λέξεων, όπως «άριστερά», «εἰρήνη», «ἐλευθερία» ἤ «δημοκρατία», δηλαδή λέξεων πού ἐπηρεάζουν ἀποτελεσματικά τά συναισθήματα χωρίς νά ἔχουν ένα συγκεκριμένο καί παραδεκτό ὰπό ὅλους νόημα, μπορεῖ δικαιολογημένα νά ύποθέσει, ὅτι ἐδῶ δρᾶ κάποιος νόμος, σύμφωνα μέ τόν όποιο, στή σφαίρα της πολιτικής, οι λέξεις σύμφωνα με τον στίσιο, στη σφαιρά της ποιτικής, στο σχύνονται τόσο πιό Ισχυρές, όσο περισσότερο έχουν χάσει τήν έννοιά τους. 'Ακριβώς όπως στή ραδιενέργεια τό φαινόμενο της διάσπασης συνοδεύεται ἀπό τή μεταβολή της μάζας σέ ενέργεια, ετσι καί στήν πολιτική ψυχολογία τῶν λέξεων μεταβάλλεται σέ άκτινοβόλο ἐνέργεια ἐξαιρετικά βλαβερής μορφής. Καί κάτω ἀπό ὁρισμένες συνθήκες τό φαινόμενο αὐτό παίρνει ἀναγκαστικά τή μορφή μιᾶς αἰφνίδιας ἔ-. κρηξης»

Αὐτά ἔγραφε ὁ "Αρθουρ Καῖστλερ σ' ἔνα ἄρθρο του σχετικά μέ τήν ἔννοια τῆς λέξης «ἀριστερός» καί «ἀριστερά». Καί παρά τό γεγονός ὅτι πέρασαν πολλά χρόνια ἀπό τότε, τά παραπάνω λόγια διατηροῦν μιά πικρή φρεσκάδα.

А.П

Είναι μόλις 17 χρονῶν, ὅταν ὁ Καῖστλερ πηγαίνει στήν Παλαιστίνη καί ἀνακατεύεται μὲ τό σιωνιστικό κίνημα. Τό 1926, γίνεται ἀνταποκριτής ἐνός ἰσχυροῦ γερμανικοῦ πρακτορείου, τό ὁποῖο τό 1931 τόν καλεῖ στό Βερολίνο. Ἐκεῖ, βλέποντας τήν ἄνοδο τοῦ ναζισμοῦ, ὁ Οῦγγρος δημοσιογράφος καί διανοούμενος γράφεται στό Κομμουνιστικό Κόμμα καί ζητάει νά πάει στή Σοβιετική Ἔνωση. Πράγματι, τό Κ.Κ. Γερμανίας τόν στέλνει στήν κοιτίδα τοῦ κομμουνισμοῦ καὶ ὁ νεαρός Καῖστλερ, γιὰ ἐνα χρόνο, χωρίς ὰμοιβή, ἐργάζεται στό Ἰνστιτοῦτο γιὰ τή Μελέτη τοῦ Φασισμοῦ. Ὠστόσο, κὰτι δέν πάει καλά. Στίς ἐπαφές του μέ τή σοβιετική πραγματικότητα, ὁ Καῖστλερ, καθημερινά ἀνακαλύπτει πόσο μεγάλο εἶναι τό χάσμα μεταξύ τῆς μαρξιστικῆς θεωρίας καὶ τῆς πρακτικῆς της ὑλοποίησης.

Κάνει ὅμως τό λάθος — ἐλεύθερο πνεῦμα ὅπως εῖναι — τίς ἀνησυχίες του αὐτές, νά τίς ἐκμυστηρευτεῖ σέ φίλους καί συνεργάτες. Μοιραῖα, λοιπόν, καταλήγει στίς φυλακές, ενῶ ἀρκετοί φίλοι του διώκονται ἀπό τή σταλινική ἀστυνομία. Χάρη, ὅμως, σέ ἀρκετές ἐξωτερικές παρεμβάσεις, ὁ Καῖστλερ φεύγει ἀπό τήν Ε.Σ.Σ.Δ. καί σάν ἀνταποκριτής τῆς λονδρέζικης «Νιούς Κρόνικλ» πηγαίνει στήν Ίσπανία, ὕστερα ἀπό μιά σύντομη παραμονή στή Γαλλία. Φθάνοντας ὅμως στό ἱσπανικό ἔδαφος, γιά μιά ἀκόμη φορά συλλαμβάνεται ἀπό τούς φρανκικούς, ρίχνεται στίς φυλακές καί καταδικάζεται σέ θάνατο. "Υστερα ὅμως ἀπό πολλές πιεστικές αἰτήσεις. "Αγγλων λόρδων καί Γάλλων διανοουμένων, ὁ Καϊστλερ διώχνεται στή Γαλλία, ὅπου ἀμέσως μπαίνει στή φυλακή σάν «ἀνεπιθύμητος».

Στά τέλη τοῦ 1940 ὅμως, δραπετεύει στή Βόρεια ᾿Αφρική, μπαίνει στή Λεγεώνα τῶν Ξένων καί τελικά καταλήγει στήν ᾿Αγγλία, ὅπου καί ἐπιστρατεύεται. Στή χώρα αὐτή, ὁ Καῖστλερ θά μείνει μέχρι τήν τελευταία μέρα τῆς ζωῆς του, τήν 3η Μαρτίου 1983.

Τό ἔργο του

ρη τῶν πολιτικῶν στόχων, καταλήγει στό συμπέρασμα ὅτι στό τέλος τοῦ δρόμου, περιμένει πάντα ἡ τυραννία. Στήν πιό μισητή καί βάρβαρη μορφή της.

Ή πρόγευση γιά τό τί θ' ἀκολουθήσει ἔχει δοθεῖ. "Ετσι, ὅταν τό γραμμένο τό 1938 «Μηδέν καί τό "Απειρο» κυκλοφορεῖ στήν Εὐρώπη τό 1948, προκαλεῖ πάταγο. 'Εκεῖ πού είχαν ἀποτύχει οἱ Σουβάριν, Κραβτσένκο καί Βίκτωρ Σέρζ, πετύχαινε ὁ Καῖστλερ. Χάρη στό ταλέντο του καί τό σενάριό του, παρουσίαζε όλοζώντανη τήν παρανοϊκή φύση τοῦ σταλινισμοῦ καί ἰσοπέδωσε καί τίς τελευταῖες ἀντιστάσεις αὐτῶν πού δὲν ἤθελαν νά γνωρίσουν.

`Ακολουθεῖ τό δοκίμιο «'Ο κομισάριος καί ὁ Γιόγκι», στό ὁποῖο, ἑνῶ ὁ Καῖστλερ κάνει φανερή τήν πίστη του πρός τόν σοσιαλισμό, ὑπογραμμίζει, ὅτι κάτι τέτοιο εῖναι ἀνύπαρκτο στήν Ε.Σ.Σ.Δ. Μπροστά δέ στή σταλινική φρικαλεότητα, ὁ Ούγγρο - Έβραῖος διανοούμενος, τονίζει ὅτι «ἐπανάσταση χωρίς τρομοκρατία, θά ὑπάρξει μόνον ὅταν ὁ ἄγιος θά συναντήσει τόν ἐπαναστάτη». Γιά τόν Καῖστλερ, ὁ κομισάριος, θυσιάζει τό ἄτομο (πού εἶναι τό μηδέν) στήν κοινωνία πού εἶναι τό «ἄπειρο». Ό Γιόγκι, πού ἔχει ἀγιωσύνη, θεωρεῖ τό ἄτομο σάν ἄπειρο, ἀλλά θυσιάζει τά μέσα. Νά λοιπόν, ποῦ βρίσκεται ὁ δρόμος γιά τό σοσιαλισμό, ἀλλά ποιός τόν ἀκολουθεῖ, ἀναρωτιέται ὁ Καῖστλερ.

Στή συνέχεια τῆς καρριέρας του, ό συγγραφέας, ἀπογοητευμένος ἴσως ἀπό τή χυδαιότητα τῶν ἀντιπάλων του καί τήν τύφλωση τῶν «πιστῶν» στό «ὄραμα», ἀπομακρύνεται ἀπό τήν ἄμεση πολιτική καί στρέφεται πρός τήν ἐπιστήμη καί της ἀκλειστήμος αξόν παύει ώστόσο νά καταγγέλνει τά «κλειστά ἰδεολογικά συστήματα» καί τήν ἐγκληματική του ὑφή.

"Ετσι, «'Η φωνή τοῦ 'Αρχιμήδη», ἀποτελεῖ πραγματικό γιορτασμό τῆς έλευθερίας τοῦ πνεύματος καί τοῦ μεγαλείου τῆς ἐπιστημονικῆς ἀνακάλυψης πού συνεπάγεται. Στά «ἴχνη τῆς ὀχιᾶς» ἐπικαλεῖται τό τραγικό τέλος ἐνός ἐπιστήμονα, πού αὐτοκτονεῖ γιατί ἐπηρεάζεται ἀπό τίς βίαιες ἀντιθέσεις πού προκαλοῦν οἱ ἀνακαλύψεις του. Τό «'Άλογο στήν ἀτμομηχανή» καταγγέλλει μιά ὁρισμένη ἀμερικανική διδασκαλία τῆς ψυχολογίας, ἡ ὁποία τείνει ν' ἀποκλείει τίς ἔννοιες τῆς συνείδησης καί τοῦ πνεύματος γιατί δέν μποροῦν ν' ἀναλυθοῦν ἐπιστημονικά.

#### ΠΑΓΚΟΣΜΙΟΣ ΕΒΡΑΊΣΜΟΣ

### ΑΠΟΤΙΣΗ ΦΟΡΟΥ ΤΙΜΗΣ ΣΤΑ ΘΥΜΑΤΑ ΤΟΥ ΠΑΡΙΣΙΝΟΥ ΕΣΤΙΑΤΟΡΙΟΥ

ΠΑΡΙΣΙ: 'Ακριβῶς ἔνα χρόνο μετά τήν τρομοκρατική ἐπίθεση ἐναντίον τοῦ 'Εβραϊκοῦ ἐστιατορίου «Γκόλντενμπεργκ» στό Παρίσι, ὁ Πρόεδρος τῆς Γαλλίας Φρ. Μιττεράν συνοδευόμενος ἀπό τόν προεδρικό σύμβουλο κ. Ζάκ 'Αττάλι καί μέλη τῆς 'Εβραϊκῆς κοινότητας, τίμησαν, σέ εἰδική συγκέντρωση ἔξω ἀπό τόν χῶρο τοῦ ἐστιατορίου, τά θύματα τῆς ἐπιθέσεως. Τήν ἐκδήλωση τίμησε μέ τήν παρουσία του καί ὁ 'Ιμάμης τοῦ τεμένους τοῦ Παρισιοῦ.

ΤΗτάν 1.15 μ.μ. στίς 9 Αὐγούστου 1982 ὅταν δύο πάνοπλοι τρομοκράτες εἰσήλθαν στό ἐστιατόριο πυροβολώντας μέ αὐτόματα ὅπλα καί ρίχνοντας μιά χειροβομβίδα. Συνολικά ἔξι ἄτομα σκοτώθηκαν καί 22 τραυματίστηκαν.

Ό Πρόεδρος Μιττεράν συνομίλησε μέ τόν ίδιοκτήτη τοῦ έστιατορίου κ. Τζό Γκόλντεμπεργκ τόν πρόεδρο τοῦ «Κρίφ» (Κ.Ι.Σ. Γαλλίας) κ. Τ. Κλάϊν καί τόν 'Αρχιραββίνο τῆς Γαλλίας κ. Ρενέ Σιράτ.

'Απευθυνόμενος πρός τούς συγκεντρωμένους ό Πρόεδρος Μιττεράν τόνι-



'Ο Πρόεδρος Μιττεράν συνομιλεῖ με τόν Ιδιοκτήτη του έστιατορίου Εξω άπ' σύτό

σε τήν ἀνάγκη γιά συνεχή ἐπαγρύπνηση καί συνέχισε: «Πολεμάμε τήν τρομοκρατία. Είναι ἕνας δύσκολος ἀγώνας, ἀλλά οί προσπάθειές μας δέν θά ἀτονίσουν.»

Τήν προηγουμένη μέρα ό πρωθυπουργός κ. Πιέρ Μω-

ρουά, μαζί μέ ἕξι στενούς συνεργάτες του, ὲπισκέφθηκαν καί γευμάτισαν στό έστιατόριο «Γκόλντενμπεργκ».

'Ο κ. Μωρουά δήλωσε ότι ή ἐπίσκεψή του δέν ἦταν άπλῶς γαστρονομικῆς φύσεως ἀλλά ἀπέβλεπε νά τονίσει τό γεγονός ὅτι ἡ τρομοκρατία δέν πρόκειται νά σταματήσει τίς παραδοσιακές ἐβραϊκές δραστηριότητες καί ὅτι ἡ ἐβραϊκή ζωή στήν περιοχή θά συνεχισθεῖ ἀνεμπόδιστα.»

(«Τζουϊς Κρόνικαλ» — 12.8.83)

#### ΤΙΜΩΡΙΑ ΓΙΑ ΑΝΤΙΣΗΜΙΤΙΚΑ ΣΥΝΟΗΜΑΤΑ

ΑΜΣΤΕΡΔΑΜ: Ἡ δικαστής Λένσικ Μπόσμαν ἀπό τό Ρότερδαμ τιμώρησε δύο 20 χρονους νέους πού φώναζαν ἀντισημιτικά συνθήματα σέ ποδοσφαιρικό ἀγώνα, ὑποχρεώνοντας τόν μέν ἕναν νά ἐπισκεφθεῖ τό Μουσεῖο τῆς "Αννας Φράνκ στό "Αμστερδάμ, τόν δέ ἀλλο νά ἐπισκεφθεῖ τό μνημεῖο στό πρώην στρατόπεδο συγκεντρώσεως στό Γουέστερμποργκ.

Ή δικαστής κατέληξε στήν απόφαση αὐτή ὅταν μετά ἀπό ἐρωτήσεις πού ὑπέβαλε στούς δύο νέους ἀνακάλυψε ὅτι γνώριζαν πολύ λίγα σχετικά μέ τήν ἐκτόπιση 100.000 'Ολλανδῶν 'Εβραίων στά στρατόπεδα τοῦ θανάτου, κατά τή διάρκεια τῆς Ναζιστικῆς κατοχῆς τῆς χώρας, στό δεύτερο παγκόσμιο πόλεμο.

Υποχρέωσε ἐπίσης τούς δύο νέους νά γράψουν ἀπό μιά ἔκθεση σχετικά μέ τίς ἐπισκέψεις αὐτές πού θά πρέπει νά τίς παρουσιάσουν.

"Ως γνωστόν ή "Αννα Φράνκ κατέγραψε τό όμώνυμο ήμερολόγιό της ὅταν κρυβόταν μέ τήν οἰκογένεια της στό "Αμστερδαμ. Τελικά συνελήφθη σέ ἡλικία 15 ἐτῶν καί ἐκτοπίσθηκε τό 1944 στό Μπέργκεν Μπέλσεν.

Τό στρατόπεδο Γουέστερμποργκ χρησιμοποιήθηκε σάν διαμετακομιστικό κέντρο τῶν 'Ολλανδῶν 'Εβραίων πρός τά στρατόπεδα τοῦ θανάτου στήν 'Ανατολική Εὐρῶπη. Στίς ἀρχές τοῦ 1983 ἡ Βασίλισσα Βεατρίκη ἐγκαινίασε στό στρατόπεδο είδικό μνημεῖο στή μνήμη τῶν θυμάτων.

(«Νιούς Σέρβις» — 21.7.83)

Οἱ χάλκινοι κύλινδροι καί τό κείμενό τους. Τί ἀναφέρεται στήν Καινή Διαθήκη. Οἱ κεραμιστές

# NOMIΣMATA ΤΟΥ ΙΣΡΑΗΛ

ολύς λόγος γιά τά έβραϊκά νομίσματα ἔγινε ὅταν πρίν ἀπό περίπου τριάντα χρόνια ἀνακαλύφθηκαν οί περίφημοι κύλινδροι στή δυτική δχθη τῆς Νεκρᾶς Θάλασσας στό 'Ισραήλ. Τότε ἀνάλόγα με τά νομίσματα πού βρίσκονταν από στρώμα σέ στρώμα κάτω ἀπό τήν ἐπιφάνεια τοῦ ἐδάφους κατά τήν ἔρευνα ἔγινε καί ἡ χρονολόγηση τῶν χάλκινων κυλίνδρων πού τό κείμενό τους έφερε πραγματική αναταραχή στούς θεολόγους καί τούς ερμηνευτές

Τότε φάνηκε γιά πρώτη φορά πόσο πολύτιμη γιά τόν ίστορικό, τόν θεολόγο καί τούς άλλους επιστήμονες είναι ή γνώση γιά τήν Ιστορία καί τήν κυκλοφορία τῶν νομισμάτων τοῦ Ἰσραήλ, καθώς καί τοῦ ξένου χρήματος πού κυκλοφορούσε στή χώρα αὐτή τήν πρώτη έκατονταετία π.Χ. μέχρι τή δεύτερη έκατονταετία μ.Χ. Μέ τήν ἀκριβή χρονολόγηση πολλών ἀπό τούς κυλίνδρους αὐτούς χάρη στή συσχέτιση μέ τά νομίσματα πού βρέθηκαν σέ κάθε ἐποχή διευκολύνθηκε σημαντικά ή μελέτη τους. "Ετσι πολλοί έρευνητές ἀσχολήθηκαν ἀπό τότε, ίδιαίτερα κατά τήν τελευταία εἰκοσαετία μέ τό νομισματικό σύστημα τοῦ άρχαίου Ίσραήλ. Μιά παρόμοια μελέτη γιά τό σύστημα τούτο έγραψε καί δημοσίευσε ο άρχιμανδρίτης Μακάριος Βαρλάς γιά νά ἀποκαλύψει πολλά στοιχεῖα γιά τό νομισματικό σύστημα τῶν ἀρχαίων 'Εβραίων κυρίως δέ κατά τήν ἐποχή πού ἀναφέρεται ή Κοινή Διαθήκη.

Θά πρέπει ἴσως νά τονισθεῖ ὅτι ὁ συγγραφέας ἔχει έρευνήσει γιά νά έντοπίσει τήν λέξη νόμισμα, σάν μέσο προώθησης τῶν συναλλαγῶν, στήν 'Αγία Γραφή, τόσο στήν Παλαιά όσο καί στήν Καινή Διαθήκη. Ύπογραμμίζει ὅτι ἡ λέξη «νόμισμα» ὑπάρχει ἀρκετές φορές στήν Παλαιά Διαθήκη, ένω στήν Καινή Διαθήκη βρίσκεται μόνο μία. 'Αλλά στήν Παλαιά Διαθήκη, τήν μιά φορά ή λέξη αὐτή σημαίνει «βασιλική διαταγή». Τουλάχιστον αὐτό τό νόημα ἀφήνει νά ἀντιληφθεῖ ὁ μελετητής στήν μετάφραση των 70. Στίς άλλες φορές τό νόημα της λέξης αὐτης ἔχει καί τήν σημερινή του έννοια, δηλαδή τήν του χρήματος. Ένδιαφέρουσα είναι ή άναφορά τῆς λέξης νόμισμα στήν Καινή Διαθήκη. 'Αναφέρεται στήν ὑπόψη ἐργασία ὅτι ὁ Ἰησοῦς

Χριστός όμιλεῖ γιά «νόμισμα τοῦ Κήνσου».



Ρωμαϊκό νόμισμα μέ τήν ἐπιγραφή «Judaea Capta». 'Απεικονίζει Ρωμαΐο λεγεωνάριο καί Έβραία αἰχμάλωτη κάτω ἀπό ἕνα φοινικόδεντρο

Ό συγγραφέας τονίζει ὅτι μέ τήν φράση αὐτή ἐξυπονοείται τό χρηματικό ποσό τοῦ φόρου πού πλήρωσαν οί Έβραιοι στούς Ρωμαίους. «Ό φόρος ἐπληρώνετο τότε εἰς ρωμαϊκόν νόμισμα», γράφει, «διά τοῦτο καλεῖται τοῦ Κήνσου. Τοιοῦτον δέ δέν ἐκυκλοφόρει έν των ναω (παρά μόνον ὁ ἱερός σίκλος)».

### Ή ἐξέλιξη τῶν νομισμάτων

Στήν συνέχεια ἀναφέρεται ἡ ἐξέλιξη τῶν νομισμάτων στούς ἀρχαίους Ἑβραίους, ὅπως π.χ. ὅτι στά πανάρχαια χρόνια κυκλοφοροῦσαν γιά νόμισμα, άμορφοι δγκοι ἀπό πολύτιμα μέταλλα. «Ούτω κατά τήν ἐποχήν τοῦ ᾿Αβραάμ καί τοῦ Μωυσέως ὑπῆρχεν τό τοιούτον χρήμα κυκλοφορούν μεταξύ των έμπόρων, τό οποῖον πρωτίστως ἐζυγίζετο καί ἐδίδετο. Εἰς έκείνην, ὅμως τήν ἐποχήν, ὅτε δέν εἶχε πιθανόν νομισματοποιηθεί ἀκόμη, δέν γνωρίζομεν τήν ἀκριβή ά-

Μέ ἐνδιαφέρον παρατηρεῖται ὅτι κατά τήν ἐποχή ἐκείνη καί μέχρι της αίχμαλωσίας των Ίσραηλιτων ύπηρχαν τίτλοι νομισμάτων, ὅπως σίκλος, τάλαντο, μνά, άλλά θεωρούνταν άπλές μεταλλικές ποσότητες ή δγκοι χρυσου, ἀσημιου καί χαλκου. Μετά τήν αἰχμαλωσία κυκλοφόρησαν τά πρώτα ἐπίσημα νομίσματα του Ίσραήλ, χωρίς όμως νά ἀποδίδεται ή πρώτη έμφάνιση του νομίσματος στούς Έβραίους, άφου τά πρώτα νομίσματα στόν κόσμο ἐμφανίστηκαν στούς 'Ασσυρίους καί ἀπό αὐτούς τά πῆραν ὅλοι οἱ ἄλλοι λαοί. Πάντως ἀξίζει νά σημειωθεῖ τό γεγονός ὅτι τό πρώτο έβραϊκό νόμισμα κόπηκε μέ τήν ἔγκριση ένός βασιλιά τῶν Μακεδονικῶν δυναστειῶν, τοῦ 'Αντίοχου τοῦ 7ου βασιλιά τῆς Συρίας, τοῦ Σελευκίδη, τό 139 π.χ. ἀπό τόν Σίμωνα τόν Μακκαβαῖο. Ἡ διαταγή τοῦ Μακεδόνα βασιλιά, ὅπως ὑπογραμμίζει ὁ συγγραφέας άναφέρει: «Καί ἐπέτρεψά σοι ποιῆσαι κόμμα ἴδιον νόμισμα τη χώρα σου». 'Από τότε, ἴσως καί ἀπό λίγα χρόνια πιό πρίν ἀπό τή διαταγή αὐτή οἱ 'Εβραῖοι ἔκοβάν χρυσά, ἀσημένια καί χάλκινα νομίσματα. Τά πρώτα αὐτά νομίσματα ἔφεραν στή μιά πλευρά λεκάνη μέ ἕνα πόδι, στή δέ ἄλλη ἕνα κλαδί ἀνθισμένης άμυγδαλιάς. 'Ο συγγραφέας τονίζει ὅτι ἡ μιά ὄψη παριστάνει τήν στάμνα του μάννα, ένω ή ἄλλη τήν άνθισμένη ράβδο του 'Ααρών.

### Οἱ κεραμιστές

πό τά πρῶτα αὐτά νομίσματα τῶν Ἑβραίων κυκλοφόρησαν καί πολλά ἄλλα καί κατόπιν πολλά ξένα, κυρίως δέ ρωμαϊκά καί έλληνικά πού τά ἄλλαζαν μέ έβραϊκά οί πρῶτοι ἀργυρομοιβοί στόν κόσμο πού τούς έλεγαν κεραμιστές. Ό συγγραφέας κλείνει τήν ἐργασία του μέ κατάλογο καί περιγραφές τῶν ἑβραϊκών καί τών ξένων νομισμάτων πού κυκλοφορούσαν στό Ίσραήλ κατά τά χρόνια τῆς Καινῆς Διαθήκης καί ὑπογραμμίζει τή συμβολή τῶν ἱερῶν κειμένων στήν ἐπιστημονική ἐξέταση τοῦ νομισματικοῦ συστήματος των άρχαίων Έβραιων.

('Από τήν «Μακεδονία» 6.5.82)



עץ חיים היא

Δένδρον ζωῆς εἴναι ἡ Τορά... (Παροιμ. 3:18)