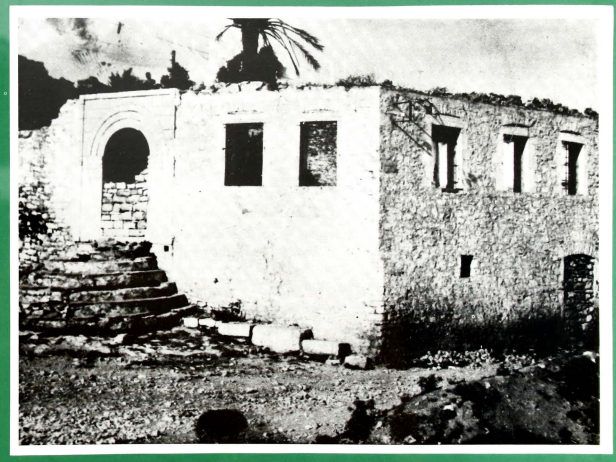
# XPONIKA 711777

# ΟΡΓΑΊΝΟΝ ΤΟΥ ΚΕΝΤΡΙΚΟΥ ΙΣΡΑΗΛΙΤΙΚΟΥ ΣΥΜΒΟΥΛΙΟΥ ΤΗΣ ΕΛΛΑΔΟΣ

## ΕΤΟΣ ΣΤ΄ • ΤΕΥΧΟΣ 54 • ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 1982 • ΚΙΣΛΕΒ 5743



«Ἐπίστρεψον ἡμᾶς, Κύριε, πρός σέ καί θέλομεν ἐπιστραφῆ. ᾿Ανανέωσον τάς ἡμέρας ἡμῶν ὡς τό πρότερον», (Θρησκ. 5:4).

השיבנו ה' אליך ונשובה חדש ימינו כקדם

# ΑΠΟ ΤΗ ΣΥΜΒΙΩΣΙ Η ΑΠΟΔΕΙΞΙΣ

ΜΕΤΑΞΥ τῶν ἄρ9ρων τοῦ τεύχους αὐτοῦ περιλαμβάνονται καί μερικά στοιχεῖα γιά τήν Ἰσραηλιτική Κοινότητα Ἄρτας. Μιά Κοινότητα πού σήμερα ὄχι μόνο δέν ὑπάρχει σάν ἀνθρώπινη παρουσία, ἀλλά καί πού τά στοιχεῖα πού τήν ἀφοροῦν ἔχουν ἐντελῶς καταστραφῆ, ἔχουν ἀμετάκλητα χαθῆ. (Γι΄ αὐτόν, ἄλλωστε, τό λόγο τά ὅσα γράφουμε εἶναι καί λιγοστά καί ἀτελῆ).

Σ' ΕΝΑ ΜΟΝΟΝ ΣΗΜΕΙΟ αὐτῆς τῆς παλιᾶς ἑβραϊκῆς παρουσίας στήν Ἄρτα θέλουμε νά σταθοῦμε: στό πόσο ἀδελφικά, στό πόσο ἀγαθά οἱ ὁμόθρησκοί μας ζοῦσαν μέ τούς Χριστιανούς τῆς πόλεως αὐτῆς. Ὅλοι μαζί δούλευαν καί δημιουργοῦσαν γιά τό ἀτομικό συμφέρον ἀλλά καί γιά τήν κοινή πρόοδο.

Η ΖΩΗ ΣΤΗΝ ΑΡΤΑ, ὅπως – ἄλλωστε – καί στίς ἄλλες πόλεις τῆς Ἑλλάδος, κυλοῦσε χωρίς προβλήματα. Ἑβραῖοι καί Χριστιανοί εἶχαν ἁρμονική συμβίωσι. Μιά συμβίωσι πού στήν Ἄρτα ἄρχισε ἀπό τόν 11ο περίπου αἰώνα, μέχρις ὅτου βάναυσα διεκόπη ἀπό τή χιτλερική θηριωδία.

ΑΥΤΗ Η ΟΜΑΛΗ ΣΥΜΒΙΩΣΙΣ, πού συνεχίζεται καί σήμερα σ΄ ὅσες πόλεις τῆς χώρας ὑπάρχουν ἰσραηλιτικές Κοινότητες, ἀποτελεῖ τήν καλύτερη ἀπάντησι σ΄ ὅλους ἐκείνους πού γιά σκοπούς ὕποπτους καί ἰδιοτελεῖς προσπαθοῦν νά δημιουργήσουν προβλήματα ἤ νά φέρουν στήν ἐπιφάνεια θέματα πού δέν ὑπάρχουν. Ἡ ἔμπρακτη συμβίωσις δίνει τήν καλύτερη ἀπάντησι σ΄ ὅσους ἀποτολμοῦν ἀπρέπειες...

ΕΙΚΟΝΑ ΕΞΩΦΥΛΛΟΥ: Τά ἐρείπια τῆς καταστραφείσης ἀπό τούς Γερμανούς Συναγωγῆς «Γκρέκα» στήν Άρτα, ὅπως ἦταν τό 1946. Σήμερα δέν ὑπάρχει πιά τίποτα. Καθηγητού THOMAS A. IDINOPOULOS

# Θρησκεία καί Πολιτική στήν Ἱερουσαλήμ

Θρησκευτικά, πολιτικά καί γεωγραφικά προθλή– ματα τῆς ʿΑγίας Πόλεως τοῦ ᾽Ιουδαϊσμοῦ, τοῦ Χρι-———— στιανισμοῦ καί τοῦ Μωαμεθανισμοῦ ————

Κάθε σοθαρή συζήτηση περί τῆς Ἱερουσαλήμ, ἰδιαίτερα σέ ö,τι ἀφορὰ τή σπουδαιότητα τῆς πόλεως γιά τίς τρεῖς μονοθεϊστικές θρησκεῖες (Χριστιανισμό, Μωαμεθανισμό, Ἰουδαϊσμό), εἶναι θέθαιον ὅτι θά προκαλέσει διαμάχες. Τοῦτο διαφάνηκε μέ σαφήνεια σέ μιά σειρά διαλέξεων πού ἕδωσε τόν Μάρτιο τοῦ 1981 ὁ καθηγητής κ. Thomas A. Idinopoulos στό Οἰκουμενκό Ἰνστιτοῦτο Θεολογικῶν Ἐρευνῶν στήν Tantur, στά νότια προάστια τῆς πόλεως.

Κατά τή διάρκεια σεμιναρίου μέ θέμα: «Μορφές θρησκευτικοπολιτικῆς διαμάχης καί ἀποφασιστικότητας μεταξύ Έθραίων, Χριστιανῶν καί Μουσουλμάνων στήν Ἱερουσαλήμ -Μιά ἱστορική καί φαινομενολογική ἕρευνα», ὁ καθηγητής ldinopoulos, ὁ ἀποῖος διδάσκει θρησκευτικά στό Miami University τοῦ Oxford, Ohio, ἀφιέρωσε πέντε διαλέξεις ἐπί τῶν διεκδικήσεων τῶν διαφόρων ὑμάδων στήν ᾿Αγία Πόλη καί πῶς αὐτές ἑκφράζονται μέσω τῆς θρησκευτικῆς καί πολιτικῆς συμπεριφορᾶς τους. Τήν κάθε διάλεξη ἀκολούθησε συζήτηση μέ τή συμμετοχή τοῦ ἀκροατηρίου πού ἀπαρτιζόταν ἀπό ἑκκλησιαστικούς ἐκπροσώπους, θεολόγους καί Ἱσραηλίτες καί Χριστιανούς - Εὐρωπαίους καί ¨Αραβες - λαϊκούς.

Μιά βασική ὑπόθεση τῶν διαλέξεων ἤταν ἡ ἀδυναμία, öταν ἀσχολούμαστε μέ τήν Ἱερουσαλήμ, τοῦ διαχωρισμοῦ τῆς θρησκείας καί τῆς πολιτικῆς. Γιά τήν ἐδραίωση αὐτῆς τῆς θέσεως ὁ κ. Ιdinopoulos συνάθροισε ἕνα πλουσιότατο ὑλικό ἀπό στοιχεῖα καί μαρτυρίες γεγονότων. Ἀκόμη καί τά προφητικά ὀράματα τοῦ Ἡσαια, παρατήρησε, συνδυάζουν τήν πνευματική καί τήν πολιτική ἐπανασυμφιλίωση τοῦ Ἐβραίου καί τοῦ Ἐθνικοῦ, ὡς καί τοῦ δημιουργήματος μέ τὸ Δημιουργό. Καί παρόλον ὅτι ἡ ταραχώδης ἱστορία τῆς πόλεως φαίνεται νά διαψεύδει αὐτό τὸ ὅραμα, ἔχει, ἐν πάση περιπτώσει, ἀνακουφίσει ἐπί αιῶνες τούς πιστούς ὅλων τῶν θρησκειῶν.

#### Ή σημασία τῆς Ἱερουσαλήμ γιά τούς Έβραίους

Η έβραϊκή προσήλωση στήν Ίερουσαλήμ ἐκφράζει ἐξίσου, αν öχι περισσότερο, τήν ὀδύνη γιά τήν ἀπώλεια τῆς πόλεως, ὅπως ἐπίσης ἀποτελεῖ ἕνα μνημεῖο τῆς ἐνότητας ἤ τῆς ἐλπίδας γιά τήν ἀποκατάστασή της. Ή καταστροφή τῆς Ἱερουσαλήμ, τό 70 κ.π., ὑπῆρξε μιά τραυματική ἐμπειρία γιά τοὑς ἹΕβραίους. Ἐπινόησαν, παρά ταῦτα, τήν ἐνσωμάτωση τῆς ἀπώλειας αὐτῆς στό καθημερινό θρησκευτικό τελετουργικό καί τίς προσευχές, ὥστε ποτέ νά μή ξεχάσουν τήν κεντρικότατη θέση τῆς πόλεως σάν ἕνα σύμβολο ἤ μιά πραγματικότητα. Ἀναφερόμενος στόν καθηγητή Werblowsky, τοῦ Ἐβραϊκοῦ Πανεπιστημίου, ὁ ὀμιλητής τόνισε ὅτι ἡ Ἱερουσαλήμ κατέστη τό κύριο σύμβολο γιά τή διεσπαρμένη ἑβραϊκή κοινότητα, ἡ δἑ ἀναμενόμενη ἀποκατάστασή της θεωρεῖται ἀπό τά ἀπό μακροῦ διωχθέντα τέκνα της ὡς σύμθολο τῆς παλιννοστήσεὡς τους. Τόσο θαθιά ἑμποτίσθηκαν ἀπό αὐτό τό δεσμό ὥστε σήμερα θρησκευόμενοι καί μή θρησκευόμενοι Ίσραηλίτες ἕλκονται θαθύτατα ἀπό τήν ιδέα αὐτῆς τῆς πόλεως καί ἑνδιαφέρονται γιά τήν Ἱερουσαλήμ.

#### Ή σημασία τῆς Ἱερουσαλήμ γιά τούς Χριστιανούς

Γιά τούς Χριστιανούς ή πόλη ἐμπνέει, κυρίως, θεολογικούς δεσμούς, πού ἕχουν σάν ἐπίκεντρο τή ζωή, τήν ἀποστολή, τή σταύρωση καί τήν ἀνάσταση τοῦ Ἰησοῦ. Κατά τή διάρκεια τῶν αἰώνων ἀναπτύχθηκαν στή χώρα ποικίλες χριστιανικές κοινότητες πού ἐξυπηρετοῦσαν σάν κέντρα προσευχῆς καί συλλογισμού, ὅπως ἐπίσης καί σάν καταλύματα καί ἄλλες μορφές συμπαραστάσεως πρός τούς προσκυνητές πού έπισκέπτονταν τούς Αγίους Τόπους, τούς σχετιζόμενους μέ τόν ίδρυτή τῆς πίστεώς τους. Περίπου πενήντα ἐκκλησίες καί ἱερά ὑπάρχουν σήμερα στήν Ιερουσαλήμ, συμπεριλαμβανομένων τῶν Σταθμῶν κατά μῆκος τῆς Via Dolorosa καί τῶν παραδοσιακῶν χώρων τοῦ τάφου καί τῆς ἀναστάσεως τοῦ Χριστοῦ. Δυτικοί Χριστιανοί, 'Ανατολικοί 'Ορθόδοξοι, προ-Χαλκηδονικές Έκκλησίες καί σύγχρονες όμάδες Διαμαρτυρομένων, öλοι διατηρούν κάποια παρουσία στήν πόλη καί μοιράζονται τήν εύθύνη γιά συγκεκριμένους χώρους καί ίερά.

Παρόλη αὐτή τήν παρουσία, παρατήρησε ὁ καθηγητής Idinopoulos, ἡ προσήλωση τῆς Χριστιανοσύνης πρός τήν πόλη είναι ἀσαφής. Ἡ παράδοση μιλάει ἐναντίον αὐτῆς. Ὁ ἰησοῦς ἕκλαιγε γιά τήν ἐπερχόμενη καταστροφή τῆς πόλεως, ὁ Ἀπόστολος Μᾶρκος ἀναφέρθηκε σ' αὐτήν σάν μιά «πόλη ἀμαρτίας, δυστυχίας καί θανάτου» καί, πολύ ἀργότερα, ὁ ̈Άγ. Ἱερώνυμος μίλησε γι' αὐτήν σάν ἕνα «χῶρο ἡθοποιῶν, πορνῶν καί γελωτοποιῶν». Ὁ Λούθηρος, μεταξύ ἄλλων, δέν πίστευε ὅτι ἀπαιτεῖται τό προσκύνημα ἐκεῖ γιά νά κερδίσει κανείς τή χάρη. Τό χριστιανικό ὅραμα περί τῆς Νέας Ἱερουσαλήμ εἶναι τελείως πνευματικό, χωρίς καμιά ἀναφορά στήν ἐγκόσμια πραγματικότητα.

Αὐτό πού διατήρησε τήν πόλη ἄγια γιά τούς Χριστιανούς είναι τό δράμα τοῦ θανάτου τοῦ 'Ιησοῦ καί ή ἀνάσταση, (ἀπό κοινοῦ μέ τή γέννησή του στήν παρακείμενη Βηθλεέμ). Όμως, παρά ταῦτα, ὀρισμένοι σύγχρονοι θεολόγοι, ὅπως ὁ αἰδ. Δρ. G. Douglas Young, πιστεύουν ὅτι τά γεγονότα αὐτά ἀπό μόνα τους δέν καθιστοῦν τήν πόλη ἀγία γιά τούς Χριστιανούς. Ό καθηγ. Ιdinopoulos διαχώρισε τή θέση του ἀπό αὐτή τήν ἄποψη, λέγοντας ὅτι δέν ἀνταποκρίνεται στά ἱστορικά δεδομένα, καθόσον ἐπί σειρά αἰώνων ὅχι λίγο χριστιανικό αίμα χύθηκε γιά τή διαφύλαξη τῆς ἱερότητας τῆς πόλεως.

## Η σημασία τῆς Ἱερουσαλήμ γιά τούς Μουσουλμάνους

Οἱ Μουσουλμάνοι, ἀπό τήν πλευρά τους, εἶχαν τό πλέον δύσκολο ἕργο, νά ἀποδείξουν ὄντως ὅτι ἡ πόλις εἶναι γι' αὐτούς ἰεpή. Παρόλον ὅτι πρωτοαναφέρθηκαν στήν πόλι ὡς Al - Quds («ὴ 'Aγία»), ἀπό τόν ἕβδομο αἰώνα, τοῦτο ἕγινε μόνο ἀναδρομικά, ὅταν ἄρχισαν νά ἐξιστοροῦν τό θρύλο περί τοῦ Νυχτερινοῦ Ταξειδίου τοῦ Μωάμεθ στήν συγκεκριμένη τοποθεσία τῆς 'Ιερουααλήμ. 'Η Dome of the Rock, χτίσθηκε στά 691, ἀποβλέπει νά δείξει τό σημεῖο ὅπου ἔφθασε ὁ Μωάμεθ κι ἀπό ὅπου ἀνῆλθε στούς οὐρανούς. Τό ταξείδι αὐτό ἦταν ἀπαραίτητο διότι ὁ Μωάμεθ, ὡς διάδοχος τῶν προφητικῶν μορφῶν τῆς Βίβλου, ἔπρεπε νά ἐπανακτήσει τό λόγο τοῦ Θεοῦ στό σημεῖο ἀπό ὅπου, παραδοσιακά, εἶχε ἀρχικά παραληφθεῖ.

Έξάλλου ή Dome of the Rock κτίσθηκε ἐπίσης καί γιά πολιτικούς λόγους εἰς ἀντιπερισπασμό τῆς σημασίας τῆς Μέκκας. Ἡ ἀνοικοδόμηση τῆς Dome καί τοῦ παραπλήσιου Τέμενους Al - Aqsa, ὄντως πολλαπλασίασε τήν Ιερότητα τῆς πόλεως γιά τούς Μουσουλμάνους, ἄσχετα, ἄν αὐτή ἡ διεκδίκησις περί τῆς Ιερότητάς της πηγάζει ἀπό μιά μάλλον ἀσαφή παράγραφο τοῦ Κορανίου (Σουρά, 17:1) ὅπου γίνεται ἀναφορά γιά κάποιο «ἀπομακρυσμένο Τέμενος», ἀπό ὅπου ὁ θυμοειδής ἵππος τοῦ Μωάμεθ, Al - Burag, ἀνῆλθε στούς οὐρανούς.

### Ένταση καί διαμάχη

Κατά τή διάρκεια τῶν αἰώνων οἱ σχέσεις μεταξύ Ἐβραίων, Χριστιανῶν καί Μουσουλμάνων ἀναφορικά μέ τήν πόλη, μέ τὴν ὁποία πνευματικά ὅλοι σχετίζονται, ἐποίκιλλαν ἀνάλογα μέ τούς χρόνους καί τίς περιστάσεις. Σήμερα, ἐπί παραδείγματι, οἱ Ἐβραῖαι ἐλέγχουν ὅλη τήν πόλη, ἀφοῦ ἐπί ἕέκα ἐννέα χρόνια οἱ Ἱορδανοί τούς ἀρνοῦντο τή διέλευση στά ἱερότερα μέρη τους. Αὐτή ἡ ἄρνηση διελεύσεως ἤταν μιά ἀπό πολλές ἅλλες ἀπαγορεύσεις πού ἀνάγονται πίσω στή ἑποχή τῶν Βαθυλωνίων.

Οί Μουσουλμάνοι, ἀντιθέτως, αἰσθάνονται προδομένοι ἀπό τήν ἱστορία, δίνοντας διέξοδο σ' αὐτό τό συναίσθημα μέ τήν ἀποχώρηση ἀπό τήν Ἱερουσαλήμ τό 1967 τῆς ἀφρόκρεμας τοῦ ἀραβικοῦ πληθυσμοῦ. Οἱ Χριστιανοί σήμερα, ἐκτός τοῦ πολιτικοῦ προσκηνίου, ἐνδιαφέρονται κυρίως γιά τήν περιφρούρηση τῶν δικαιωμάτων τους καί τῶν ἀγίων τόπων τους.

Εκείνος ό όποιος έλέγχει τήν πόλη, αντιμετωπίζει ένα βασικό πρόβλημα: δεδομένου ὅτι πολλές ἀπό τίς ἅγιες τοποθεσίες ἀλληλοκαλύπτονται, ἡ κάθε δέ κοινότητα προβάλλει τίς ίδιαίτερες διεκδικήσεις της, είναι έπόμενο νά δημιουργουνται ἐντάσεις καί διαμάχες. Τό γεγονός ὅτι ἡ θρησκεία καί ἡ πολιτική παραμένουν στενά συνδεδεμένες, άνεξάρτητα ἀπό τοῦ ποιός κρατā τά ήνία τῆς ἐξουσίας, οἱ διαμάχες καθίστανται ἀναπόφευκτες. Έτσι, ὁ Ἰσλαμισμός θεώρησε ὅτι είχε ύποσκελισθεί τόσο ἀπό τόν Ἰουδαϊσμό ὅσο κι ἀπό τό Χριστιανισμό.Τουτο δέ τό γεγονός ἐπέδρασε ἄμεσα ἐπί τῆς συμπεριφοράς τῶν Μουσουλμάνων ἀπέναντι στά μέλη τῶν δύο αὐτῶν θρησκειῶν. Παρόλον ὅτι κάποιος βαθμός ἀνεκτικότητας έπιδείχθηκε ἀπέναντι στούς Έβραίους κατά τήν περίοδο τῆς άραβικής κυριαρχίας στήν Παλαιστίνη, μόνον κατά τή διάρκεια τῶν τετρακοσίων χρόνων τῆς ὀθωμανικῆς ἡγεμονίας οί Έβραῖοι μπόρεσαν νά ἐπιστρέψουν στήν Άγία Γῆ, ὑπό σχετική ασφάλεια. Σέ κάθε περίπτωση οί Μουσουλμάνοι διαισθάνθηκαν μιάν αὐξανόμενη φοβία ἀπό τήν ἑβραική παρουσία, ιδιαίτερα ἀπό τά μέσα τοῦ 19ου αἰώνα καί μετά. Αὐτή ἡ άνησυχία ήταν ίδιαίτερααίσθητή άναφορικά μέ τό χῶρο τοῦ Δυτικοῦ Τείχους πού συμπίπτει, στό νότιο ἄκρο του, μέ τό Δυτικό Τειχος πού ὑποστηρίζει τό Τέμενος τοῦ Al - Aqsa. Τό 1840 καί τό 1911 οἱ Μουσουλμάνοι πέτυχαν τήν ἕκδοση διαταγμάτων ἀπό τίς ὀθωμανικές ἀρχές πού ἀπαγόρευαν στούς Έβραίους νά φέρουν ἕδρανα, καθίσματα ἤ θρησκευτικά ἀντικείμενα στό χῶρο τοῦ Τείχους. Ταυτόχρονα οἱ Μουσουλμάνοι κάτοικοι τῆς παραπλήσιας συνοικίας Mograbi όδηγούσαν τά ζώα τους μέσω του στενού διαδρόμου πού χρησίμευε ώς χώρος προσευχής των Έβραίων παρά τό Τείχος,

καθώς ἐπίσης ἄδειαζαν ἐκεῖ τά ἀπορρίμματά τους καί θεθήλωναν ποικιλοτρόπως τό χῶρο, ὅπως κάποτε ἕκαναν καί οἰ Σταυροφόροι.

Μετά τό 1917, μέ τόν ἐνθουσιασμό πού ἐνέπνευσε στό Σιωνισμό ή Διακήρυξη Μπάλφουρ καί τήν ἐπακολουθήσασα άναγέννηση τοῦ ἀραβικοῦ ἐθνικισμοῦ, πολλαπλασιάσθηκε ἡ ἕνταση ἀνάμεσα σέ Μουσουλμάνους καί Ἐβραίους. Ἡ διαμάχη ἀποκρυσταλλώθηκε τό 1922, μετά τήν ἐκλογή τοῦ Hai Amin Housseini, Μεγάλου Μουφτη της Ίερουσαλήμ, ώς προέδρου τοῦ Ἀνωτάτου Μουσουλμανικοῦ Συμβουλίου. Ὑπό τή διπλή ἰδιότητα τοῦ πνευματικοῦ καί πολιτικοῦ ἡγέτη τῶν ἐντοπίων Μουσουλμάνων, ό Haj Amin προσπάθησε νά έξασφαλίσει τίς καλύτερες θέσεις γιά τούς "Αραβες έθνικιστές καί τούς Μουσουλμάνους ἀγωνιστές. Ένας τρόπος μέ τόν ὁποῖο έδραίωσε τήν ἰσχύ του ήταν ήἀνακήρυξη τοῦ Δυτικοῦ Τείχους σέ ίσλαμικό ίερό. Τά άντιεβραϊκά συναισθήματα πού έτσι ξύπνησαν άνάμεσα στόν άραβικό πληθυσμό, άποκορυφώθηκαν μέ τήν καταστροφή 27 συναγωγών καί έβραϊκών σχολείων στήν Παλιά Πόλη κατά τή διάρκεια του πολέμου της 'Ανεξαρτησίας τό 1948 καί τή βεβήλωση χιλιάδων ἑβραϊκῶν τάφων στό άρχαιο νεκροταφείο ἐπί τοῦ Όρους τῶν Ἑλαιῶν, κατά τή μετέπειτα 19αετή περίοδο τῆς ἰορδανικῆς κυριαρχίας ἐπί τῆς Παλιᾶς Πόλης, ἀπό τό 1948 μέχρι τό 1967

Όταν τό 1967 ή Παλιά Πόλη περιῆλθε ὑπό ἰσραηλινό ἕλεγχο, τό συναίσθημα ἑκδικήσεως ἦταν ἕντονο. Στό μεγαλύτερο μέρος αὐτό τό συναίσθημα περιορίσθηκε. Ό Μωσέ Νταγιάν παρέδωσε τό Όρος τοῦ Ναοῦ στίς μουσουλμανικές ἀρχές ένῶ οἱ ραββινικές ἀρχές ἀπαγόρευσαν στούς Έβραίους τήν προσπέλαση σ' αὐτόν τόν ἱερότατο ἑβραϊκό χῶρο. Αὐτό δέν παρεμπόδισε διάφορες όμάδες ἀπό τήν προσπάθεια νά προσευχηθοῦν ἐπί τοῦ Ὅρους, ἤ κάποιον εἰρηνοδίκη νά ἀποφανθει τό 1978 ὅτι κάτι παρόμοιο ήταν, νομικά, ἐπιτρεπτό. Αὐτή ή απόφαση του δικαστή Ruth Orr ανανέωσε τούς φόβους των Αράθων γιά κάποια έθραϊκή κατάληψη των ίερων χώρων τους. Προκάλεσε έντονότατες άντιδράσεις, ὅπως νωρίτερα είχαν προκαλέσει οί ισραηλινές άρχαιολογικές άνασκαφές πλησίον τοῦ χώρου τοῦ Ναοῦ, οἱ ὁποῖες προκάλεσαν τήν καταδίκη (ἄν καί ἀργότερα μετατράπηκε σέ ἐπίπληξη) ἀπό μέρους τῆς ΟΥΝΕΣΚΟ.

### Άραθες καί μή Άραθες Χριστιανοί

"Αν οί "Αραθες Μουσουλμάνοι θρίσκονταν σέ διένεξη μέ τούς 'Εθραίους, οι "Αραθες Χριστιανοί ἀντιμετώπιζαν ἕνα ἐπιπλέον πρόθλημα, τῆς διαμάχης μέ τούς συντρόφους τους, 'τούς μή "Αραθες Χριστιανούς. Η διένεξη αὐτή ἤταν καί οὐδίας καί ῦφους. Οἱ μή "Αραθες Χριστιανοί τόσο ἀπό τήν 'Ανατολή ὅσο καί ἀπό τή Δύση, ἔχουν τίς δικές τουζς ἰδιότυπες λατρευτικές μορφές καί τίς δικές τους παραδόσεις. Οἱ περισσότεροι ἀπό τούς 120.000 Χριστιανούς τῆς "Αγιας Γῆς είναι ἐλληνορθόδοξοι, Λατίνοι (ρωμαιοκαθολικοί) εἴτε ἑλληνοκαθολικοί τῆς αἰρέσεως τῶν 'Αρμενίων 'Ορθοδόξων, τούς Μαρωνίτες, τούς 'Αγγλικανούς, τούς Κόπτες καί ἅλλες.

Οί "Αραδες Χριστιανοί δέν δίνουν ιδιαίτερη σημασία στίς δογματικές διαφορές καί θεωροῦν τούς ἑαυτούς τους πρῶτα "Αραδες, πού συνδέονται μεταξύ τους μέσω τῆς κοινῆς χώρας, γλώσσας καί Ιστορίας. `Από τήν ἐποχή τοῦ 19ου αἰώνα προσπάθησαν, μέ μερική ἐπιτυχία, νά ἀποσπάσουν τόν ἕλεγχο τῶν Ἐκκλησιῶν ἀπό τήν μή ἀραδική ἐκκλησιαστική ἡγεσία.

Αὐτές οἱ ἐσωτερικές διενέξεις δέν καθιστοῦν εὕκολη, γιά τίς ἐξωτερικές δυνάμεις, τή δημιουργία στέρεων σχέσεων μέ τίς ἘΚκλησίες,διότι, öσο πολύ κι ἄν οἱ ἘΚκλησίες ἐπιθυμοῦν τή μεσολάθηση τοῦ ἐκάστοτε ἰσχυροῦ γιά τή διευθέτηση τῶν ἐσωτερικῶν διαφωνιῶν τους, ἄλλο τόσο ἀπεχθάνονται τήν ἐξωτερική ἀνάμιξη. ᾿Από αὐτή τήν ἄποψη τόσο οἱ ἰορδανικές öσο καί οἱ ἰσραηλινές ἀρχές ἔχουν παρόμοιες ἐμπειρίες ἀναφορικά μέ τά ἐσωτερικά προθλήματα τῶν ἘΚκλησιῶ, ἰδίως στήν Ἱερουσαλήμ.

Ο καθηγ. Idinopoulos πιστεύει ότι οι ντόπιοι Άραβες Χριστιανοί ἕχουν περισσότερα κοινά σημεῖα μέ τούς Άραβες Μουσουλμάνους παρά μέ τούς ὁμοθρήσκους τους. «Θρησκεία καί πολιτική γιά τούς "Αραθες ἀποτελοῦν ἀπλῶς δύο ἐκφράσεις τῆς αὐτῆς ἐμπειρίας. Σύμφωνα μέ τήν πίστη τους, ὁ ἀραθικός λαός ἐνσωματώνει τό θεῖο στήν ἱστορία» 'Ο καθηγ. Idinopoulos θλέπει σ' αὐτό ἕναν παραλληλισμό κάποιας ἑβραϊκῆς αὐτοκατανοήσεως. 'Απ' αὐτή τήν ἄποψη πιστεύει ὅτι, σέ ὅ,τι ἀφορᾶ τήν 'Αγία Γῆ, κάποια συμθιθαστική λύση θά μποροῦσε νὰ θρεθεῖ μεταξύ τῶν 'Εθραίων, τῶν Μουσουλμάνων καί τῶν 'Αράθων Χριστιανῶν, ἴσως δέ καὶ μὲ τίς ὑπόλοιπες ἀρχαιότερες χριστιανικές κοινότητες.

### Ή Ἱερουσαλήμ σήμερα

Στήν τελευταία του διάλεξη ὁ καθηγ. Idinopoulos ἀναφέρθηκε στό Νόμο τῆς Ἱερουσαλήμ, ὁ ὁποῖος ξεσήκωσε τήν ὀργή ἀκόμη καί μεταξύ φίλων τοῦ Ἱσραήλ. Ὁ καθηγ. Idinopoulos πιστεύει ὅτι τόσο ὁ Νόμος ὅσο καί οἱ ἀντιδράσεις ἐπ' ἀὐτοῦ, μεγαλοποιήθηκαν. Ἐπιπλέον πιστεύει ὅτι κατέστησε τήν ὑπόθεση αὐτή ἐπίκεντρο τῆς ἀραθο-ισραηλινῆς διανέξεως, ἐνῶ παλαιότερα ἤταν κάτι τό περιφερειακό.

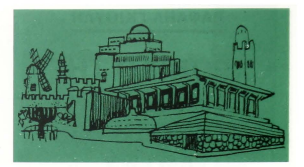
Γιά νά ἐπέλθει κάποια κατανόηση ἐπί τοῦ θέματος τῆς 'lερουσαλήμ, ὅλες οἱ πλευρές πρέπει νά εὐαισθητοποιηθοῦν πρόςὀρισμένα δεδομένα. Οἱ 'lσραηλινοί πρέπει νά ἀναγνωρίσουν ὅτι ἡ πόλη εἶναι ἱερή γιά τούς Μουσουλμάνους. Οἱ 'Άραδες πρέπει νά παραδεχθοῦν ὅτι, καίτοι οἱ βασιλεῖς Σαούντ καί Φεὒζάλ διακήρυξαν τήν 'lερουσαλήμ ὡςδική τους, ποτέ κατά τή δεκαεννεαετή περίοδο τῆς ἀραβικης ἱορδανικῆς κατοχῆς δέν τήν ἐπισκέφθηκαν.

Άφοῦ ἀνέτρεξε στήν ἱστορία καί τά προβλήματα τῆς πόλεως, ό καθηγ. Idinopoulos στράφηκε τελικά στίς σαράντα περίπου λύσεις πού έχουν παρουσιασθεί σχετικά μέ τήν κυριαρχία τῆς Άγίας Πόλεως. Οἱ περισσότερες ἀπό αὐτές τίς προτάσεις ἀφοροῦν τούς τρόπους μέ τούς ὑποίους οἱ ἰσραηλινές άρχές μποροῦν νά διατηρήσουν τόν ἕλεγχο όλοκλήρου τῆς πόλεως, ἐπιτρέποντας ταυτόχρονα τήν αὐτονομία στούς Άραβες. Τό κακό μέ öλες αὐτές τίς προτάσεις, τόνισε ὁ κ. Idinopoulos, είναι τό γεγονός ὅτι ὑπερεκτιμοῦν τό βαθμό τῆς πολιτικής ένοποιήσεως τής πόλεως. Παρόλον ὅτι ἀληθεύει τό στι οί Άραβες έχουν δικαίωμα ψήφου γιά τίς δημοτικές άρχές καί ὅτι θά εἶναι πρός ὄφελός τους ή χρησιμοποίησή του, πολλοί λίγοι ἀπό αὐτούς ψηφίζουν στίς δημοτικές ἐκλογές. Τοῦτο ὀφείλεται ἐν μέρει στό φόβο ἀντιποίνων ἀπό μέρους Αράβων ἐξτρεμιστῶν, ἀλλά, ἀποτελεῖ ἐπίσης μιάν ἀντίδραση τῆς ἀνεπίλυτης ἀκόμη ἐντάσεως, πού ἐπικρατεῖ σχετικά μέ τήν κυριαρχία καί τήν ύπηκοότητα.

### Οἱ συζητήσεις πού ἀκολούθησαν τίς διαλέξεις

Οί διαλέξεις τοῦ καθηγ. Idinopoulos προκάλεσαν εὐρύτατες συζητήσεις άνάμεσα στό ίκανοποιημένο άλλά καί μέ κριτική διάθεση ἀκροατήριο. Μιά ἀπό τίς κύριες κριτικές πού ἀπευθύνθηκαν ήταν ή ἕλλειψη σαφῶν όρισμῶν ὄσυν ἀφορā τή φύση τῆς «ἁγιότητας» ἤ τούς « Άγόυς Τόπους», ἰδίως σέ ὅ,τι άφορā τή θρησκεία, τόσο θεωρητικά ὄσο καί πρακτικά. Τοῦτο έχει ίδιαίτερη σημασία όταν συγκρίνεται ή άνεκτική στάση τῶν ἰσραηλινῶν ἀρχῶν ἀπό τό 1967, σέ ὅ,τι ἀφορā τούς Άγίους Τόπους τῶν ἄλλων, μέ τήν ἀπαράδεχτη τακτική τῶν 'lopδανῶν, οἱ ὁποῖοι, κατά παράβαση τοῦ διεθνοῦς νόμου καί κάθε θρησκευτική εὐαισθησίας, ἀρνοῦντανστούς Έβραίους τή διέλευσή τους πρός τίς ιουδαϊκές άγιες τοποθεσίες. Στήν ἀπάντησή του ὁ καθηγ. Idinopoulos παρατήρησε ὅτι, ἐπειδή τά ίερά μιας θρησκείας συχνά έχουν κτισθει έπί των ίερων κάποιας ἄλλης, τό πρόβλημα τοῦ «άγίου χώρου» είναι ἀφ' ἑαυτοῦ ἄλυτο. Μιά παρόμοια κατάσταση παρατηρήθηκε ἀπό τόν καθηγητή David Burell, πρύτανη τοῦ Οἰκουμενικοῦ Ἰνστιτούτου, ἀναφορικά μέ τίς διάφορες θρησκεῖες πού ἑορτάζουν τίς γιορτές τους δίπλα - δίπλα ή μία ἀπό τήν ἄλλη καί πού τό πνεῦμα τῆς μιᾶς ἀκούγεται σάν μιά κακοφωνία γιά τήν ἄλλη. Όλα αὐτά ἀποτελοῦν μέρος τοῦ προβλήματος «χώρου» τῆς Ιερουσαλήμ

Ένας ἀριθμός ζητημάτων τονίσθηκαν ἀπό τούς Ἄραβες τοῦ Ἰσραήλ ἤ τῶν διοικούμενων ἀπό τό Ἰσραήλ περιοχῶν. Αὐτή ή διαφοροποίηση στήν ἐπεξήγηση τῶν βασικῶν στοι-



χείων ἀποτελεῖ ἀπό μόνη της, είπε ὁ καθηγ. ldinopoulos, μιά ἐνδειξη τῆς ἀμοιθαίας παρανοήσεως πού ὀδήγησε στήν παροῦσα διένεξη. "Όταν ὁ αρχιδιάκονος τῆς Οξφόρδης: Witton Davies παρατήρησε ὅτι ὁ Καταστατικός Χάρτης τῆς ΟΑΠ, ὅπου διακηρύσσεται ὡς στόχος ἡ καταστροφή τοῦ 'Ισραήλ, ἀποτελεῖ ἕνα μέγιστο ἑμπόδιο γιά τήν εἰρήνη, ὁ κ. ldinopoulos συμφώνησε ὅτι ὁ Χάρτης κατέστη ἕνα θρησκευτικό λαϊκό σύνθημα καί, ὡς ἐκ τούτου, ἕχει καταστεῖ μεγαλύτερος κίνδυνος καί ἀπό μιά ἀπλή πολιτική πραγματεία.

Πολλές φορές οἱ παρατηρήσεις τοῦ ὁμιλητῆ ἀπαίτησαν διευκρινήσεις. "Εθιξε τό πρόθλημα τῆς καταστάσεως τῆς συνοικίας Mograbi, προτοῦ οἱ 'Ισραηλινοί τήν κατεδαφίσουν. Ήταν πράγματι ἀπαραίτητη ἡ κατεδάφιση; Δύο μέλη τοῦ ἀκρατηρίου, ἕνας συνταξιοῦχος Οὐαλλός 'Εθραῖος, ὁ ὁποῖος ὑπηρέτησε μέ τό βρετανικό στρατό στήν 'Ιερουσαλήμ τό 1944, καί ἡ δεύτερη, ἡ ἀδελφή 'Αβραάμ τῆς Αἰθιοπικῆς 'Εκκλησία, πού ἐπισκέφθηκε τήν περιοχή τό 1966, κατέθεσαν γιά τίς ἀπαράδεχτες συνθῆκες τῆς συνοικίας Mograbi, πού παρεμπόδιζε τήν προσπέλαση στό Τεῖχος.

Ένα ἄλλο θέμα πού διαίρεσε τίς ἀπόψεις τοῦ ἀκροατηρίου ύπῆρξε ὁ ὑπαινιγμός τοῦ κ. Idinopoulos ὅτι ἡ παρουσία τῆς Δυτικής Ἐκκλησίας στό Ἰσραήλ δέν ἕχει κανένα νόημα. Όταν πιέσθηκε να έξηνήσει τι έγγοοῦσε είπε ὅτι τό Βατικανό θά έξυπηρετεῖτο καλύτερα ἄν δέν ἀναμινγυότανστίς ὑποθέσεις της πόλεως καί δέν προέβαινε σέ δημόσιες δηλώσεις σέ ὄ,τι άφορā τό μέλλον της. Ἐπικρινόμενος ἀπό τόν καθηγ. David Burrell, ὁ ὁποῖοςτόνισε ὅτι ἡ Ρωμαιοκαθολική Ἐκκλησία ἐνδιαφέρεται ἄμεσα γιά τίς ὑποθέσεις τῆς ἡΑγίας Γῆς, ὁ κ. Idinopoulos παρατήρησε πώς ἕνας βασικός τρόπος μέ τόν ὁποῖο ἐκφράζεται αὐτή ἡ προσήλωση τῆς Ἐκκλησίας ἀπέναντι στήν Αγία Γῆ εἶναι ἡ ὑπ' αὐτῆς χρηματική ἐνίσχυση τῶν ἐκεῖ μελῶν της καί τῶν ἐκκλησιῶν τους. Τοῦτο ἀποδεικνύει, συνέχισε, ὅτι ή Άγία Γη δέν βρίσκεται στό ἐπίκεντρο τῶν ἐνδιαφερόντων τῆς Ἐκκλησίας. Ἐπίσης ἀκόμη μέσα στό Ἰσραήλ πολύ λίγο άπό τό οἰκουμενικό πνεῦμα ἐπιδεικνύεται μεταξύ τῶν ᾿Αράθων Χριστιανῶν, πού θρίσκονται ἑκατέρωθεν τῆς «πράσινης γραμμής».

Σέ ἀπἀντηση παρατηρήσεως τῆς ἀδελφῆς Mary Goldstein ὅτι ὁ Ἰησοῦς διεθνοποίησε τόν Ἰουδαϊσμό καί αὐτός εἶναι ὁ τρόπος γιά τήν ἐπίλυση τῶν προθλημάτων τῆς Ἱερουσαλήμ, ὁ κ. Ιdinopoulos ὑπογράμμισε τόν θασικά ἐθνικιστικό χαρακτήρα τῶν ἀνά τόν κόσμο Ἐκκλησιῶν. Χωρίς τό ἐθνικιστικό ὑπόθαθρο, ἡ Ἐκκλησία δέν μπορεῖ νά ὑπάρξει. Τοῦτο, ὅμως, δέν πρέπει νά παρεμποδζει τούς Χριστιανούς νά ἐπιζητοῦν λύσεις σέ μεγάλα προθλήματα μέ οἰκουμενικά κριτήρια. Ἀκόμη καί οἱ Εὐαγγελικές Ἐκκλησίες τῆς Ἀμερικῆς, πού ἐνθουσι ἀστηκαν μέ τήν ἐπιστροφή τῶν Ἐβραίων στήν ἀποτελεῖ παρά ἕνα προοίμιο τῆς ἀλλαξοπιστήσεως τῶν Ἐβραίων.

Σύμφωνα μέ τόν καθηγ. Idinopoulos οί περισσότερες ἐκκλησιαστικές καί λοιπές ἀρχές δέχονται ὅτι τό Ίσραήλ κάνει, μέ συγκεκριμένα μέτρα, ὅ,τι εἶναι δυνατόν, ὥστε νά καταστεῖ ἡ Ίερουσαλήμ μιά ἀνοιχτή πόλη γιά ὅλους, ὅσοιἐπιθυμοῦν νά ζήσουν εἰρηνικά ἐντός τῶν πυλῶν της. Πιστεύει δέ ὅτι, γενικά, οἱ διαφωνίες πού ἀφοροῦν τήν Ἱερουσαλήμ, εἶναι τυπικά θέματα, πού θά πρέπει νά ἀφεθοῦν στούς ἐντόπιους γιά τήν ἑπίλυσή τους.

5

## ΡΑΦΑΗΛ ΓΚΙΟΥΛΗ

# ΧΡΟΝΙΚΟ ΤΗΣ ΙΣΡΑΗΛΙΤΙΚΗΣ ΚΟΙΝΟΤΗΤΟΣ ΑΡΤΗΣ

Είναι ζωντανή άκόμα ή άνάμνησις τῶν τελευταίων φρικτῶν διωγμῶν τῶν ἘΒραίων ὑπό τοῦ Ναζισμοῦ καί δέν εἶναι δυνατόν νά μή ἐνθυμῆται κανείς μέ πόνον καί ὀδύνην τάς ἀκμαζούσας πρό τοῦ τελευταίου πολέμου εἰς τό φιλόξενον ἕδαφος τῆς Ἑλλάδος ἰσραηλιτικάς Κοινότητα.

Μία ἀπό τάς ἀρχαιοτέρας καί πλέον ἱστορικάς ἐβραϊκάς Κοινότητας τῆς Ἐλλάδος εἶναι καί τῆς Ἄρτης, μέ ζωήν 800 ἐτῶν καί πλέον.

Ή Ισραηλιτική Κοινότης Άρτης φαίνεται νά ἔχη ἰδρυθῆ πρό τοῦ 1173 καί εἶναι ἄγνωστον πότε καί ἕπειτα ἀπό ποῖον μεγάλον διωγμόν τό πρῶτον ἐγκατεστάθησαν οἱ ἰσραηλῖται εἰς Ἄρταν.

Πρῶτος ἀναφέρει τήν ἰσραηλιτικήν Κοινότητα Ἄρτης ὁ Ραμπί Μπεγιαμίν ἐκ Τονδέζης, ὁ ὁποῖος περιώδευσε τό 1173 ὁλόκληρον τήν Εὐρώπην καί συνέλεξε στοιχεῖα διά τήν ζωήν καί τήν δρᾶσιν τῶν Ἐβραίων τῆς Εὐρώπης. Μεταξὑ ἄλλων ἰσραηλιτικῶν Κοινοτήτων ἀναφέρει καί τήν Κοινότητα τῆς Ἄρτης, ἀριθμοῦσαν 100 οἰκογενείας καί μέ πλουσίαν πνευματικήν καί θρησκευτικήν δρᾶσιν.

Κατά τήν περίοδον τοῦ Δεσποτάτου τῆς Ἡπείρου, χάρις εἰς τήν ἐργατικότητα τῆς φυλῆς καί τήν ὑποστήριξιν τῶν Δεσποτῶν καί ἰδίως τοῦ Μιχαήλ ἀγγέλου Κομνηνοῦ, ἡ ἰσραηλιτική παροικία τῆς Ἄρτης κατέστη ἀξιόλογος καί ἐπέδειξε σπουδαίαν ἐκπολιτιστικήν καί οἰκονομικήν δραστηριότητα. Τότε ἰδρύθη καί ἡ πρώτη συναγωγή, ἡ παρά τό φρούριον τῆς Ἄρτης, μέ σχολήν διδασκαλίας τῆς ἐβραϊκῆς (μιντράς)), ἐκ τῆς ὁποίας ἀπεφοίτησαν πολλοί σπουδαῖοι διδάσκαλοι (ραμπανίμ).

Τήν Ιδίαν ἐποχήν Ιδρύθη καί τό Ισραηλιτικόν νεκροταφεῖον παρά τό Πετροβούνιον, ἐπί χώρου τόν ὀποῖον ἐδώρησε εἰς τήν Ισραηλιτικήν παροικίαν ἡ ᾿Αγία Θεοδώρα, σύζυγος τοῦ Μιχαήλ ᾿Αγγέλου Κομνηνοῦ, διά χρυσοβούλου τό ἀποῖον ἐσώζετο εἰς τά ἀρχεῖα τῆς Κοινότητος μέχρι τοῦ 1944. ᾿Ακολουθεῖ μία περίοδος οἰκονομικῆς ἀναπτύξεως διά τούς Ἐβραίους τῆς Ἅρτης μέχρι τό 1346, ὅτε ὑπέστησαν τόν πρῶτον διωγμόν ὑπό τοῦ Κράλη Σέρβου κατακτητοῦ Στεφάνου Δουσά.

Μετά τήν κατάκτησιν τῆς Βυζαντινῆς Αὐτοκρατορίας ὑπό τῶν Τούρκων καί τήν ὑποταγήν τῆς Ἄρτης εἰς τόν κατακτητήν, τό 1449, οἱ Ἐβραῖοι τῆς Ἄρτης ἕζησαν ἀρμονικῶς μέ τούς Τούρκους, οἱ ὀποῖοι τούς παρεχώρησαν μεγάλην θρησκευτικήν καί οἰκονομικήν ἑλευθερίαν. Πολλοί τῶν Ἐβραίων ἀπέκτησαν κατά τήν περίοδον ταύτην μεγάλας περιουσίας καί καθ' ὅλον τό διάστημα τῆς τουρκοκρατίας, χάρις εἰς τά προνόμιά των, ἐκράτουν τό ἑμπόριον τῆς περιοχῆς τῆς Ἄρτης εἰς χεῖρας των. Κατά τό 1472, ὅτε ὁ Φερδινάνδος καί ἡ Ἰσαθέλα τῆς Ἱσπανίας ἑξεδίωξαν 200 χιλ. Ἐβραίων ἐκ τῆς χώρας των, μικρόν τμῆμα αὐτῶν εὖρε καταφύγιον εἰς τήν ἰσραηλιτικήν παροικίαν τῆς Ἄρτης, ἡ ὀποία περιέθαλψε τούς φυγάδας καί τούς ἀποκατέστησεν ὁριστικῶς εἰς τήν Ἄρταν.

Τό 1480 - 1494 διώκονται οἱ Έβραῖοι τῆς ᾿Απουλίας, τῆς Καλαβρίας καί τῆς Σαρδηνίας καί πάλιν εἰς τήν ἰσραηλιτικήν παροικίαν τῆς Ἄρτης κατέφυγον ἀρκεταί οἰκογένειαι ἐκ τῶν προσφύγων τούτων καί ἐγκατεστάθησαν καί αὐταί εἰς τήν αὐτήν παρά τό φρούριον συνοικίαν τῆς Ἄρτης γνωστήν ὡς «Ἐβραϊκά».

Οί κατά τήν δευτέραν ταύτην περίοδον έγκατασταθέντες Εβραΐοι άπετέλεσαν ίδιατό τον θρησκευτικήν Κοινότητα,



Άποψις τῆς στέγης τῆς Συναγωγῆς «Πουλιέζα» **τῆς** Ἄρτας, ὅπως ἦταν τό 1946. Σήμερα δέν ὑπάρ**χει πιά** τίποτα.

ίδρυσαν δέ καί ίδιαιτέραν συναγωγήν, τήν ἐπί τῆς όδοῦ Κουμουνδούρου σωζομένην καί σήμερον, τήν ἀποίαν ὼνόμασαν «Πουλιέζα» εἰς ἀνάμνησιν τῆς πατρίδος των Ἀπουλίας, ἐνῶ οἰ ἂλλοι, οἱ παρά τό φρούριον, ἐχρησιμοποίουν τήν παλαιάν συναγωγήν ἤτις ἀνομάζεται μέχρι καί σήμερον «Γκρέκα», δηλαδή ἐκ παλαιῶν Ρωμανιωτῶν «Γραίκων» Ἐβραίων.

Έξ ἀφορμῆς τοῦ διαχωρισμοῦ τῶν Ἐβραίων εἰς δύο συναγωγάς μέ ἰδιαιτέρους ραθθίνους ἐπακολουθεῖ μεταξύ τῶν δύο παρατάξεων εὐγενής ἀνταγωνισμός μέ ἀποτέλεσμα νά ἰδρυθοῦν δύο σχολεῖα διά τήν διδασκαλίαν τῆς ἑβραϊκῆς γλώσσης καί διάφοροι φιλανθρωπικοί σύλλογοι. Τότε ἰδρύθησαν οἱ σύλλογοι «Χεθρά τσεδακά» (φιλόπτωχον) Χεθρά μπεκούρ χολίμ (Ἐπισκεπτῶν ἀσθενῶν), «Χεθρά ἀκαντάθ ἀχίμ» (Ἀδελφότητος), «Χεθρά ταλμούδ-τορά» (Σχολικῆς Ἐπιτροπῆς) καί πολύ ἀργότερον ὑπό τοῦ ἀγωνιστοῦ τῆς σιωνιστικῆς ἰδέας Χαῖμ Δανιήλ ὁ Σιωνιστικός Σύλλογος Ἄρτης.

Τό 1881 ήλευθερώθη ή Άρτα ἀπό τόν τουρκικόν ζυγόν καί όλος ὁ ἑβραϊκός πληθυσμός τῆς Ἄρτης μαζί μέ τούς Χριστιανούς ύποδέχθησαν τά έλληνικά στρατεύματα. Υπό τήν έλληνικήν διοίκησιν ὁ ἑβραϊσμός τῆς Ἄρτης διετήρησε πλήρη θρησκευτικήν καί οἰκονομικήν ἀνεξαρτησίαν, ἔγιναν δέ ὅλοι οί Ισραηλίται, πολίται του έλληνικου κράτους. Λόγω των νέων συνθηκών αί όποιαι έδημιουργήθησαν μετά τήν ἀπελευθέρωσιν της Άρτης ήρχισε άνταγωνισμός μεταξύ διαφόρων χριστιανικών καί έβραϊκών έπιχειρήσεων καί πολλαί οἰκογένειαι ἰσραηλιτικαί ἔφυγαν τότε ἐξ Ἄρτης διά νά ἐγκατασταθοῦν εἰς τήν βόρειον καί νότιον 'Αμερικήν χωρίς ποτέ νά παύσουν νά είναι μέλη της κοινότητός των καί νά θεωρουν τήν Άρταν ώς ίδιαιτέραν των πατρίδα. Ώς νομικόν πρόσωπον ή ίσραηλιτική Κοινότης "Αρτης άνεγνωρίσθη τό 1920 δι' άποφάσεως τοῦ Πρωτοδικείου "Αρτης καί ἕκτοτε ἐλάμβανε μέρος ἐπισήμως εἰς ὅλας τάς κοινωνικάς καί πνευματικάς ἐκδηλώσεις τῆς Ἄρτης καί κατά διαφόρους περιόδους πολλά ἐπίλεκτα μέλη αὐτῆς διετέλεσαν δημοτικοί σύμβουλοι τοῦ Δήμου 'Αρταίων.

Η ίστορία ἀναφέρει πολλούς διωγμούς τῶν Ἑθραίων εἰς τά διάφορα κράτη τῆς Εὐρώπης κατά τήν τελευταίαν χιλιετίαν μέ πρόσχημα πάντοτε τήν διάδοσιν τοῦ Χριστιανισμοῦ. Ὅλοι ὅμως οἱ διωγμοί αὐτοί ἀχριοῦν πρό τοῦ μεγάλου διωγμοῦ τοῦ



'**Αριστερά:** Τό Ίσραηλιτικό Σχολεῖο Ἄρτας, ὅπως ἦταν μετά τή γερμανική κατοχή, τό 1946. **Δεξιά:** Κατεστραμμένα ἀπό τούς Γερμανούς «Σεφαραδείμ» τῆς Συναγωγῆς Ἄρτας.

έβραϊσμοῦ ὑπό τοῦ Χίτλερ, ὁ ὁποῖος μέ ἐπιστημονικά πλέον μέσα εἰς διάστημα ἑνός ἕτους ἑξώντωσε 6 ἑκ. Ἐβραίους. Τήν τύχην τῶν ἄλλων Έβραίων τῆς Εὐρώπης ἡκολούθησαν καί οἱ Εβραΐοι τῆς Ἄρτης. Τήν νύκτα τῆς 24ης Μαρτίου 1944 περιεκυκλώθη ἀπό γερμανικά στρατεύματα ἡ ἑβραϊκή παροικία τῆς Ἄρτης καί συνελήφθησαν 480 μέλη αὐτῆς. Όλοι οἱ συλληφθέντες ώδηγήθησαν γυμνοί καί άνυπόδητοι χωρίς νά τούς ἐπιτραπῆ νά πάρουν μαζί των οὕτε χρήματα οὕτε τρόφιμα είς τόν κινηματογράφον της "Αρτης «'Ορφεύς». Τήν έπομένην ήρχισε ή δι' αὐτοκινήτων πορεία πρός τά στρατόπεδα συγκεντρώσεως τῆς Πολωνίας καί τῆς Γερμανίας. Ἐκεῖ έγένετο ή σχετική διαλογή καί οἱ μέν ἱκανοί πρός ἐργασίαν μετεφέρθησαν είς διάφορα στρατόπεδα έργασίας, ένῶ οἱ ἄλλοι 430 περίπου έθανατώθησαν τήν 11ην 'Απριλίου 1944 ριφθέντες όμαδικῶς εἰς θαλάμους ἀσφυξιογόνων ἀερίων. Ἀπό τά 480 μέλη τῆς Κοινότητός μας, πού ἀπήχθησαν εἰς τήν Γερμανίαν, ἐπέστρεψαν μόνον 30 καί αὐτοί μαζί μέ ἄλλους 40 περίπου πού είχον διαφύγει τήν όμηρίαν απετέλεσαν τήν νέαν ἰσραηλιτικήν Κοινότητα Άρτης. Αί νέαι συνθηκαι πού έδημιουργήθησαν ἐν Ἄρτη μετά τόν πόλεμον καί ἡ δημιουργία ἀνεξαρτήτου κράτους ὑπό τῆς ἑβραϊκῆς φυλῆς, τοῦ κράτους τοῦ Ισραήλ, συνετέλεσαν εἰς τήν ἀποχώρησιν καί τῶν τελευταίων οἰκογενειῶν ἐκ τῆς πόλεως Ἄρτης καί οὕτω δέν έχομεν απομείνει πλέον από τήν άλλοτε ακμάζουσαν ίσραηλιτικήν Κοινότητα παρά 18 άτομα, μάρτυρες της τραγικης καταστροφής πού ύπέστη ό έβραϊσμός ύπό του Χίτλερ. Είς τάς νέας ἑστίας μας πάντοτε θά ἐνθυμούμεθα τήν Ἄρταν καί θά θεωρῶμεν ταύτην ώς ἰδιαιτέραν μας πατρίδα.

Ο **Ραφαήλ Γκιούλης** (1909 - 1979) γεννήθηκε στήν "Αρτα καί πέθανε στήν 'Αθήνα. Διετέλεσε ἐπί σειρά ἐτῶν πρόεδρος τῆς ἰσραηλιτικῆς Κοινότητος "Αρτας καί μέχρι τῆς διαλύσεως τῆς Κοινότητος.

Τό παραπάνω ἄρθρο δημοσιεύθηκε στό περιοδικό «Σκουφας» τῆς Ἄρτας (1957 ἕτος 7 τόμος 7).



ΑΡΤΑ: Έλληνική πόλις στή νοτιοανατολική "Ηπειρο. Έβραῖοι ζοῦσαν ἐκεῖ ἀπό τόν 11ο αἰώνα, ὅταν ἡ περιοχή ἦταν ὑπό βυζαντινή κυριαρχία. Αὐτή ἡ ἀρχαία Κοινότητα ἀργότερα ἀναπτύχθηκε πέριξ τῆς Συναγωγῆς, γνωστῆς ὡς Κεϊλάτ Κόντες Τοσσαβίμ («Συνάθροισις τῶν κατοίκων»). Εἰκάζεται ὅτι ὁ Βενιαμίν ἀπό τήν Τουδέλα συνάντησε στήν "Αρτα τόν 12ο αἰώνα, 100 Ἑβραίους, (πιθανόν 100 οἰκογένειες). Τοῦτο τό στοιχεῖο προκύπτει ἀπό τό «΄Οδοιπορικό» τοῦ Βενιαμίν, ἀμφισβητεῖται ὅμως ἀπό ἅλλους (Starr, 22 - 29).

Τόν 16ο αἰώνα, μετά τήν ἄφιξι τῶν ἐξορίστων ἀπό τή νότιο Ίταλία, ἰδρύθησαν στήν "Αρτα ἀρκετές Συναγωγές, ἀπό Έβραίους προερχομένους ἀπό ποικίλες περιοχές - Κέρκυρα, Σικελία, Καλαβρία, `Απουλία. Ἡ κάθε μιά ἀπ' αὐτές τίς Συναγωγές ζηλότυπα τηροῦσε τήν θρησκευτική της αὐτονομία. Ή ἀντιπαράθεσις τόσων διαφορετικῶν πολιτιστικῶν στοιχείων προκάλεσε τήν ἐμφάνισι ἀντικρουσμένων ἀντιλήψεων, ἀναφορικά μέ τό ἡθικό καί τό ἑθιμικό δίκαιο, διαφωνίες πού ἀντικατοπτρίζονται στίς διαμάχες καί στούς συναγωγικούς κανονισμους πού ἑξεδόθησαν κατά τόν 16ο καί τόν 17ο αἰώνα. Ένα ζήτημα πού ἀπετέλεσε ἀντικείμενο ἕντονης διαμάχης ἤταν τό θέμα ἄν ὁ γαμπρός ἐπετρέπετο νά ἐπισκεφθεῖ τήν οἰκία τῆς ἀρραθωνιαστικιᾶς του.

Οἱ Ἐβραῖοι τῆς Ἄρτας συμφωνοῦσαν στήν ἀναγνώρισι τῶν ραθδίνων τῆς Θεσσαλονίκης ὡς τήν ὑπέρτατη θρησκευτική ᾿Αρχή, οἱ δέ νέοι πήγαιναν ἐκεῖ γιά σπουδές. Πολλοί Ἐβραῖοι ἔφυγαν ἀπό τήν Ἄρτα τόν 17ο αἰώνα. Οἱ Ἐβραῖοι τῆς Ἄρτας ἦσαν κυρίως ἕμποροι ἤ πραματευτάδες, πού ἑμπορεύοντο στά χωριά. Τό 1869 ὁ ἀριθμός τους ὑπελογίζετο σέ 800. Τό 1940 ὑπῆρχαν ἐκεῖ 389 Ἐβραῖοι κάτοικοι. Κατά τή διάρκεια τῆς ἱταλικῆς κατοχῆς οἱ σχέσεις μέ τίς Ἀρχές ἦταν καλές καί ἡ ζωή συνεχίσθηκε ἐπί τρία χρόνια σχεδόν ὁμαλά. Ὅμως, στίς 24 Μαρτίου τοῦ 1944 ἀφίχθη στήν Ἄρτα μιά ἀποστολή τῆς Γκεστάπο· προμηθεύτηκε ἀπό τό Δημαρχεῖο ὀνομαστική κατάστασι τῶν Ἐβραίους. Μόνο λίγοι κατώρθωσαν νά διαφύγουν.

Μεταφέρθηκαν στήν `Αθήνα (2 `Απριλίου 1944) καί μετά λίγες ήμέρες ἐστάλησαν στό "Αουσβιτς, ὅπου καί θανατώθηκαν. Μετά τήν ἀπελευθέρωσι λίγες ἑβραϊκές οἰκογένειες ἐπέ-



Κατάθεσις στεφάνου ἀπό τόν πρόεδρο τῆς Κοινότητας Ἄρτας, ἀείμνηστο Ρ. Γκιούλη.

# Ο ΡΑΒΒΙΝΟΣ ΒΕΝΙΑΜΙΝ ΜΠΕΝ ΜΑΤΑΘΙΑΣ ΑΠΟ ΤΗΝ ΑΡΤΑ

Ο Βενιαμίν Ζεέβ μπεν Ματαθίας - ἀρχές 16 αἰῶνος ὑπῆρξε Νταγιάν καί ᾿Αλαχιστής, (θρησκευτικός δικαστής καί νομομαθής). ᾿Αρχικά ἀσχολήθηκε μέ τό ἐμπόριο καί ἀργότερα κατέστη μέλος τοῦ Μπέτ Ντίν (θρησκευτικοῦ δικαστηρίου) τῆς Ἄρτας. ᾿Αφοῦ ἔζησε γιά ἕνα μικρό διάστημα στή Λάρισα (1528) καί στήν Κέρκυρα (1530), ὁ Βενιαμίν μπεν Ματαθίας ἐγκαταστάθηκε στή Βενετία πρός τά τέλη τοῦ θίου του ὅμως ἐπέστρεψε στήν Ἅρτα (1538).

Έξαιτίας μιᾶς ἐπιεικοῦς ἀποφάσεώς του, σχετικά μέ τήν περίπτωση κάποιας ἀγκουνά, ὁ Βενιαμίν μπεν Ματαθίας ἐπικρίθηκε αὐστηρά ἀπό τούς συγχρόνους του Δαυίδ Ακοέν, Γιοσέφ Ταϊτάτζεκ καί ἀλλους. Στίς ἐπικρίσεις ἀπάντησε στό ἕργο του «Βενιαμίν Ζεέθ», πού περιεῖχε 450 ἀποφάσεις καί ἐρωταποκρίσεις (responsa), τό ὁποῖο ὁλοκλήρωσε στή Βενετία τό 1534, ὅπου καί πρωτοεκδόθηκε μετά πέντε χρόνια. Τό ἕργο αὐτό ἀποτελεῖ μιά σπουδαία πηγή πληροφοριῶν, ἀναφορικά μέ τἰς οἰκονομικές συνθῆκες καί τῆ θρησκευτική ζωή τῶν Ἱσραηλιτῶν τῆς Ἐλλάδος, τῆς Τουρκίας καί τῆς Μικρᾶς Ἀσίας.

Οἱ νομικές ἀποφάσεις τοῦ Βενιαμίν μπεν Ματαθία ἀντικατοπτρίζουν τήν ἀνεξαρτησία τοῦ πνεύματός του πάνω σέ θέματα τῆς ἰουδαϊκῆς δικονομίας, γεγονός πού ἐπέσυρε τήν ἀντίδραση τῶν Γερμανῶν καί τῶν Ἰταλῶν ραθθίνων ἀπέναντι στό θιθλίο του. Τήρησε ἐχθρική στάση ἀπέναντι στούς Μαράνος, οἱ ὁποῖοι ἐκουσίως «ἀκολουθοῦν τούς νόμους τῶν Ἐθνικῶν καί παραθαίνουν ὅλες τίς ἐντολές τῆς Τορά». Τούς θεωροῦσε δέ ὡς «κατώτερους κι ἀπό τούς Ἐθνικούς», (Βενιαμίν Ζεέθ, 203).

"Αλλοι σύγχρονοί του, ὅπως ὁ Ἰσαεκ΄ Γκερσών ἀπό τή Βενετία καί ὁ Δαυίδ ᾿Ακοέν, ἀμφισθήτησαν τήν κρίση του ἐπί τῶν νομικῶν ὑποθέσεων, ἐνῶ ὁ Σολομών Λούρια («Γιάμ σελ Σελομό», ΒΚ 78) δηλώνει ἀπερίφραστα ὅτι «κανείς δέν ἐπιτρέπεται νά ἀκολουθήσει τόν Βενιαμίν μπεν Ματαθία, παρά μόνον ἐφόσον μελετήσει προσεχτικά ὅλα τά σχετικά ταλμουδικά κείμενα καί συμβουλευθεῖ τίς ἀλαχικές αὐθεντίες».

Αρκετοί ἐπιφανεῖς ραθθίνοι τῆς Θεσσαλονίκης συμφωνοῦσαν μέ τόν Βενιαμίν. Ἐξαιτίας τῆς σφοδρό-

Τό Κεντρικό Ίσραηλιτικό Συμβούλιο τιμώντας τή μνήμη τοῦ

ΔΑΥΪΔ Χ. ΛΕΒΗ έξέχοντος μέλους τῆς Ἱσραηλιτικῆς Κοινότητος Βόλου καί διατελέσαντος στό παρελθόν ἀντιπροέδρου τοῦ Διοικητικοῦ Συμβουλίου του, προσέφερε ὑπέρ τοῦ Γηροκομείου Βόλου τό ποσό Δρχ. 10.000.

ΧΡΟΝΙΚΑ ΣΕΛ. 5 ΛΕΞ. 41 β διόρθ.

στρεψαν στήν "Αρτα. Τό 1948 ὑπῆρξε κάποια προσπάθεια ἀνασυγκροτήσεως τῆς Κοινότητος, ἀλλά ὁ ἀριθμός τῶν Ἐβραίων μειώθηκε ἤδη τό 1958 σέ 20 ἄτομα.

(Στοιχεία ἀπό τήν ἐγκυκλοπαίδεια Judaica, τόμος 3, σελ. 645)

## Ο ΜΟΥΣΙΚΟΦΙΛΟΛΟΓΙΚΟΣ ΣΥΛΛΟΓΟΣ ΑΓΤΑΣ «ΣΚΟΥΦΑΣ»

`Απο ἕγγραφο τοῦ Μουσικοφιλολογικοῦ Συλλόγου "Αρτας «Σκουφᾶς», ὁ ὀποῖος ἰδρύθηκε τό 1896 καί ἕχει βραβευθεῖ ἀπό τήν `Ακαδημία `Αθηνῶν τό 1975 γιά τή δράση του, ἀναδημοσιεύουμε τά παρακάτω:

« Ο Σύλλογός μας ἕχει πρῶτον Μέγαν Εὐεργέτην τήν Ίσραηλιτική Κοινότητα "Αρτης, ἡ όποία τοῦ ἑδώρησε τό οἰκόπεδον τῆς παλαιᾶς Συναγωγῆς της, γιά τήν κατασκευή τῆς Πνευματικῆς Στέγης τοῦ Συλλόγου μας.

'Ατυχῶς τό οἰκόπεδον ἀπαλλοτριώθηκε ἀπ' τόν ΕΟΤ καί πήραμε ἀποζημίωση (τό 1962) 170.000 δρχ. πού χρησιμοποιήθηκαν γιὰ τήν οἰκοδόμηση τῆς Στέγης μας σέ οἰκόπεδο πού μᾶς ἕδωσε ὁ Δῆμος. Γι' αὐτό στά Κεντρικά Γραφεῖα μας ἔχουμε χάλκινη ἐπιγραφή πού γράφει: «Μεγάλοι Εὐεργέτες, Ίσραηλιτική Κοινότης ¨Αρτης, Δῆμος 'Αρταίων».

'Επίσης στήν προθήκη τοῦ Συλλόγου μας διασώζεται μεταλλική σφραγίδα πού γράφει: « Ἐθραϊκή Ἐκπαιδευτική Ἐταιρεία ¨Αρταν χωρίς χοργολογία. Πρέπει νά είναι τοῦ 1900-

– "Αρτα» χωρίς χρονολογία. Πρέπει νά εἶναι τοῦ 1900».

τατης διαμάχης τοῦ Βενιαμίν καί τῶν ἀντιπάλων του στήν Ἄρτα (1530), ἀμφότερες οἱ πλευρές ἐπεζήτησαν τήν παρέμβαση τῶν Ἰταλῶν ραθδίνων γιά τή διευθέτηση τῆς διαμάχης. Όρισμένοι, συμπεριλαμβανομένου τοῦ Αζριέλ Ντιένα, ὑποστήριζαν τήν ἀπομάκρυνση τοῦ Βενιαμίν μπεν Ματαθία ἀπό τή ραθδινεία. Ἡ διαμάχη συνεχίσθηκε μέχρι τό 1532, ὁ Βενιαμίν ὅμως ἐξακολούθησε νά ὑπηρετεῖ ὡς ραθδίνος στήν Ἄρτα. Ὁ γιός του Ματαθίας, πού πέθανε τό 1541, ἕγραψε μιά ὑμνολογία γιά νά χαιρετίσει τήν ἕκδοση τοῦ βιβλίου τοῦ πατέρα του.

> (ἘΥκυκλοπαίδεια Judaica, τόμος 4, σελ. 538).

'Αγκουνά: γυναίκα ή όποία στερειται ἀποδείξεων γιά τό θάνατο τοῦ ἐξαφανισθέντος συζύγου της καί ή όποία ἀπαγορεύεται νά ξαναπαντρευτει μέχρι προσκομίσεως τέτοιας ἀποδείξεως. Τό πρόβλημα αὐτό παρουσιάσθηκε ἔντονα ἐξαιτίας τοῦ β΄ παγκοσμίου πολέμου, ὅταν ἀπασχόλησε σοβαρά ὅλες τίς ραββινικές ᾿Αρχές.

Μαράνος: κρυπτο - Έβραῖοι, οἱ ὁποῖοι εἶχαν ἐξαναγκασθεῖ νά προσηλυτισθοῦν στό Χριστιανισμό, ἀλλά κρυφά ἐξακολουθοῦσαν νά τηροῦν τόν Ἰουδαϊσμό. Πολλοί ἐξ αὐτῶν, ὑπέστησαν διωγμούς καί θανατώθηκαν, κυρίως κατά τήν ἐποχή της ἱσπανικής Ἱερᾶς Ἐξετάσεως.

# Συμμετοχή τοῦ ἑλληνικοῦ Ἐβραϊσμοῦ στίς ἑορτές τῆς Ἐθνικῆς ἘΑντιστάσεως

Τό Κεντρικό Ίσραηλιτικό Συμβούλιο γιά νά τιμήσει τήν Έθνική Άντίσταση, χάρις στήν όποία σώθηκαν πολλοί Έβραῖοι τῆς Ἑλλάδος καί στήν ὁποία ἕλαβαν μέρος πολλοί ὁμόθρησκοι, ἀπεφάσισε καί οἱ Ἱσραηλιτικές Κοινότητες τῆς Ἑλλάδος κατέθεσαν στεφάνια κατά τίς σχετικές ἑορτές.

'Αντιπροσωπεία τοῦ Κεντρικοῦ Ίσραηλιτικοῦ Συμβουλίου, ἀποτελουμένη ἀπό Ἑβραίους - μέλη ἀντιστασιακῶν ὀργανώσεων, κατέθεσε στεφάνι στόν Γοργοπόταμο.

## ΓΙΑΝΝΗ ΣΚΑΡΙΜΠΑ

# ΑΡΑΜΑΪΚΗ (Ἡ γλώσσα τοῦ Χριστοῦ)

Η μητρική γλώσσα τοῦ Χριστοῦ, ἡ ἀραμαϊκή, εἶναι γλώσσα πεθαμένη;

Δαύτη ή πλάνη στράφτει καί βροντάει σέ öλους μας τοῦ χριστεπώνυμου λαοῦ μας Χριστιανούς καί ἀκόμη σέ πάμπολλους Ἐβραίους τῆς καί νῦν διασπορᾶς τους.

Ίδιαίτερα ἐμεῖς οἱ ἕΑληνες εἴμαστε πάντα οἱ ἴδιοι πού πιστεύουμε ὅτι ὁ Μέγας ἀλέξανδρος ἤταν ἕΑληνας καί ἡ ἀρχαία Ἀθηναϊκή Δημοκρατία ἤταν πράγματι Δημοκρατία ἐλευθέρων ἀνθρώπων καί ὄχι «Δημοκρατία» ῶν 900.000 (χιλιάδων) δούλων, τῶν μόνων 6.000 Ἀθηναίων δημοτῶν τοῦ εὐγενολο-

γίου τῆς πόλεως αὐτῆς... 'Ο παιδικός μου, ἑβραιολεθάντικης καταγωγῆς 'Αθακούμ Πανόζα, μοῦ γράφει ἀπό τή Μαδρίτη στά «ἰσπανοελληνικά, ὅτι τοῦτο ἢ ἐκεῖνο καί ὅτι (λέει)» γιά νά σοῦ μιλήσω στή μουσειακή πιά ἀραμαϊκή γλώσσα τοῦ Χριστοῦ κατά τό ἐπί τοῦ σταυροῦ τοῦ ἀραμαϊκή γλώσσα τοῦ Χριστοῦ κατά τό ἐπί τοῦ σταυροῦ τοῦ ἀραμαϊκοῦ ἐπιφώνημά του: 'Ηλί, 'Ηλί λαμά σαβαχθανί! = «Θεέ μου, Θεέ μου γιατί μέ ἐγκατέλειψες;» σέ ρωτῶ... ὅχι θέθαια στήν ἀραμαϊκή ἀλλά στά ἐλληνικά, πού μοῦ είναι καί μητρική μου γλώσσα, σέ ρωτῶ νά μοῦ πεῖς ποῦ πάμε; Γιατί ὁ Θεός μᾶς ἑγκατέλειψε... Τζοθάνη;»

\*

Τό τί ἀπάντησα στό φίλο μου τόν 'Αθακούμ δέν ἐνδιαφέρει τούς ἀναγνῶστες μου. Θά πῶ ὅμως γιά τήν «ταμπου-ἴκήν αὐτήν πλάνη τῆς τάχα πεθαμένης γλώσσας τοῦ Χριστοῦ (καί στούς πεθαμεναντζηδολόγους της) ὅτι ἡ ἀραμαϊκή δέν εἶναι ντίπ-καταντίπ γλώσσα μουσειακή καί πεθαμένη! Ἐξ ἐναντίας είναι πλούσια καί νευρώδης σάν οἱ στηλαιογραφίες τῶν πρωτόγονων νεμρώντ, οἱ τοιχογραφίες τῆς Κνωσοῦ, καί παρθένος ὡς ἡ "Αρτεμις.

Καί μιλιέται σέ έκτεταμένες περιοχές τῆς Συρίας, ὡς γλώσσα τῶν «κρατῶν» τους.

Γλωσσολογικώς είναι ή άριστοκρατία τῶν γλωσσῶν, ἕνα είδος Μανδαρίνης, πού (ώς οἱ ποτε Κινέζοι Μανδαρίνοι), πάραξ νά «μιλάει»,...σκέπτεται μεγαλοφώνως!

Οὐ μήν ἀλλά τήν ἀραμαϊκή, μιά γλώσσα 3.000 ἐτῶν, τή μιλᾶν ὄχι μόνον οἱ Βεδουΐνοι τῆς Συρίας, ἀλλά καί τινα φύλα Κούρδων τῆς παραλιακῆς Εὐρασίας καί μιά ἀπειροελάχιστη μειονότητα «πούρων» Ἀραμαίων, διάσπαρτων σ' ὅλο τόν κόσμο.

Ή σοφή τῆς Ἀλεξάνδρειας νεοελληνίδα τοῦ καιροῦ Ὑπατία ἦταν Ἀραμαία. Μεταξύ τῶν λιθοθολησάντων αὐτήν, ἦσαν καί γυναῖκες Ἀραμαῖες.

Στό Θιθέτ, οί Λάμες τῶν θουδικῶν μοναστηρίων, διαλεγόντουσαν στά ἀραμαϊκά, ὅταν ἤθελαν, προπάντων γιά νά κάνουν ἐντύπωση στούς τυχόν ἐπισκέπτες τους. Ντόπια θιθετιανή γλώσσα (ἐκτός ἀπό ἀσήμαντες ἰδιωματικές «γλωσσολογίες») δέν ὑπάρχει. Μόνον ὁ Δαλαϊλάμας, ἐφθέγγετο στούς γονατιστούς ξένους πρεσθευτές στά ἀραμαϊκά στήν «Πρωτεύουσα» Λάσσα (ὅπου τό... Βατικανό του) καί μόνον μονολογικῶς (ἤ γραφτά μέ κόκκινο μελάνι, ὅπως οἱ Κινέζοι αὐτοκράτορες) – οἱ ἑρωτήσεις ἀπαγορεύονταν! 'Ο διαθόητος Ρασπούτιν, μίλαε σέ «παλαιοχριστιανους»... στά άραμαϊκά! Έκείνη τήν κατεπληγμένην καί δυστυχή αὐτοκράτειρα «Πασῶν τῶν Ρωσιῶν» γυναίκα τοῦ Ρομανώφ Νικολάου τοῦ Β΄, τήν δίδασκε τήν ἀραμαϊκή, ὡς μόνη γλώσσαν τοῦ Κυρίου 'Ημῶν 'Ιησοῦ Χριστοῦ καί συνεπῶς γλώσσα ἄγιαν - ἤς ἡ Χάρις καί τό μέγα Ἐλεος ἐπιφυτήτω ἐπ' ἐμέ καί εἰς πάντες ὑμᾶς - AMHN!

Τό ἑλληνικό Πατριαρχεῖο τῆς Ἱερουσαλήμ, βομβεῖ ἀπό τήν ἀραμαϊκή. Τό ἶδιο, τό ἑλληνικό Πατριαρχεῖο τῆς Ἀντιοχείας.

Στούς θόλους τῶν Φράγκικων μοναστηριῶν, πέτονται ἀνάεροι ψαλμοί καί δοξαστικά ἀραμαϊκά... Στά Εὐαγγέλια ὅλου τοῦ κόσμου ἀραμαϊκοί φθόγγοι στόν ἀέρα, στράφτουν σάν ἄξαφνα σπίρτα στό σκοτάδι!

Τό «in memoriam» τῶν μνημοσύνων (μακάβριος μακαρισμός) ψέλνεται στήν ἀραμαϊκή ἀπ' τούς παπάδες. (δέν θυμαμαι τήν αὐτολεξία του στα ἀραμαϊκά, νά τήν παρέθετα δωδά).

Στίς βραχώδεις κοιλάδες Μαμούλα τῆς βορειανατολικῆς Συρίας, οἱ γάμοι, τά βαφτίσια καί οἱ νεκρικές ψαλμωδίες, γίνονται μέ ἀραμαϊκά «γράμματα». Ἐκεῖ...ξυπολητοι σάν τό Χριστό, οἱ «ἑκκλησιαζόμενοι» Σύροι, καταπίνουν ἑπιτόπου τά ρακιά (ἐγχώρια «βιομηχανικά» παρασκευάσματα) τούς μεζέδες (συνήθως...νεογνῶν ἀγριογούρουνων ἤ σκαντζοχοίρων ἤ ποτάμιων χελωνῶν - τίς ἀποῖες πολύ νοστιμεύονται!) συγχαιρούμενοι τούς νονούς καί τούς γονεῖς τῶν νεοφωτίστων ἤ τούς νεονύμφους ἤ τούς συγγενεῖς τῶν τεθνεώντων, μέ δάκρυα, ἑγχώριας παραγωγῆς ...γλυκερίνης!

Ένῶ (εἶδος...εὐγενείας!) τό δικό μας «Κυριελέησον, Κυριελέησον», στά ἑλληνικά, ἀκούγεται καί στίς ἱεροτελεστίες τῶν Ἀραμαίων, ὅπως καί στίς ἱεροτελεστίες τῶν λαῶν ὅλου τοῦ κόσμου.

Στά ἀραμαϊκά εἶναι γραμμένα δεκάδες εὐαγγέλια στήν `Ασία – (ἕχω ἕνα τέτοιο στό ἀρχεῖο μου).

'Αλλά καί στίχοι Ισάξιοι τῶν στίχων τοῦ Σααντῆ καί τοῦ 'Ομάρ Καγιάμ. Στό ναυάγιο τοῦ Τιτανικοῦ, χαθήκανε ἐξι πλήρεις συλλογές τέτοιων ποιημάτων, ἐκ τῶν ὁποίων συλλογῶ·· ἡ μία: τά «Ρουμπαγιάτ» τοῦ 'Ομάρ Καγιάμ, ἤταν ἀδαμαντοκόλλητη - ἀμύθητης ἀξίας. Στή μεγάλη πυρκαϊά τῆς 'Αλεξανδρειας (ἐπί Κλεοπάτρας καί 'Ιουλίου Καίσαρα) κάηκαν πολλά εὐαγγέλια στά ἀραμαϊκά, ὡς τό κατά Ματθαῖον Εὐαγγέλιον καί θιθλία τοῦ Δανιήλ, τοῦ 'Ιερεμία καί τοῦ "Εσδρα.

Αὐτά τά σημαντικά φύλα τῆς παραμεσοποταμίας καί τῆς Συρίας, πού κατέκλυσαν τή μέση Εὐρασία καί «ἐκτόπισε» τούς παρόχθιους Μικρασιατικούς πολιτισμούς... καί τούς Έβραίους τῆς Παλαιστίνης, ὑπεχώρησε ἐμπάντας στό λεγόμενο «καφοῦκι» ὅταν κατά τούς ἐλληνιστικούς χρόνους μεταλαμπιάστηκε ἡ ἐλληνική γλώσσα σ' ὅλη τήν ἀκροαριστερή περιοχή τῆς Ἀσίας μέχρι τῆς Αἰγύπτου.

"Ετσι, πρίν ἀκόμη ἐμφανισθεῖ ὁ Χριστός, ἡ ἀραμαϊκή γλώσσα καί οἱ λαοί της θεωρήθηκαν ἕκτοτε πεθαμένοι καί μουσειακοί! Άλλά «οῦς ἀπεδοκίμασαν οἱ οἰκοδομοῦντες, οὖτοι ἀνεφάνησαν εἰς κεφαλήν γωνίας!» - κατά τόν ψαλμόν τοῦ προφητάνακτος Δαυίδ.

Ό κ. Γ. Σκαρίμπας (1897) είναι γνωστός πεζογράφος καί ποιητής πού ζεϊ μόνιμα στή Χαλκίδα. Μέ τόν προσωπικό του Ιδιάζοντα τρόπο γραφῆς ἔχει γράψει πολλά βιθλία («Καῦμοί στό Γριπονῆσι», «Τό θεῖο τραγί», «Μαριάμπας», «Οὐλαλούμ», «Ό ἦχος τοῦ κώδωνος», « Εαυτούληδες» κ.ά

Τό παραπάνω ἄρθρο του ἀναδημοσιεύεται ἀπό τήν ἐφημερίδα «Εὐβοϊκός Χρόνος».



# ΑΙΓΥΠΤΙΑΚΟΣ ΠΑΠΥΡΟΣ ΜΕ ΕΒΡΑΪΚΟΥΣ ΨΑΛΜΟΥΣ Στήν ἀραμαϊκή γλώσσα

Ο καθηγητής τῆς Γλωσσολογίας τοῦ Πανεπιστημίου Ύέτσιβα Ρίτσαρδ Στάϊνερ, έλυσε τό αινιγμα ένός αιγυπτιακού παπύρου ήλικίας 2.000 ἐτῶν, τό ὁποῖον ἀπησχόλησε πολλούς γλωσσολόγους, διότι δέν είχε καταστή δυνατόν νά άναγνωσθή. Ο Άμερικανός καθηγητής άνεκάλυψεν ότι ό πάπυρος περιέχει ἀποσπάσματα ἑβραϊκῶν ψαλμῶν, οἰ όποιοι άποτείνονται είς Αίγυπτίους θεούς, λέγει δέ ότι παρέχει τήν παλαιοτέραν συγκεκριμένην ἀπόδειξιν ὅτι οἱ ψαλμοί ἐχρησιμοποιούντο καί ἐκτός τῆς Ἱερουσαλήμ Ο πάπυρος ἀποτελεῖ σπάνιον καί πρώιμον παράδειγμα του πως ή μία θρησκεία ἐδανείζετο τελετουργικά στοιχεία ἀπό τήν ἄλλην. Ό Στάϊνερ προσθέτει ὅτι ἡ πλήρης μετάφρασις τοῦ παπύρου θά συμβάλη σημαντικῶς εἰς τήν γνῶσιν τοῦ πῶς ώμιλεῖτο ή «ἀραμακή», μία σημιτική, ὡς πιστεύεται, γλῶσσα μέ ὡρισμένας άναλογίας πρός τήν άρχαίαν έβραϊκήν, ή όποία ἐπί πολλούς αίῶνας ήτο ή «διεθνής γλῶσσα» τῆς Μέσης 'Ανατολῆς. Ό καθ. Στάϊνερ καί ὁ Τσάρλς Νίμς, ἐπίτιμος καθηγητής τοῦ Ἰνστιτούτου Ἀνατολικῶν Σπουδών τοῦ Πανεπιστημίου τοῦ Σικάγου, θά δημοσιεύσουν τήν ἀνάλυσιν τοῦ «μυστηριώδους παπύρου» εἰς τό ὑπό ἕκδοσιν τεῦχος τῆς «Τζόρναλ ὄφ δή 'Αμέρικαν 'Οριένταλ Σοσάϊετυ».

#### ΠΩΣ ΔΙΕΓΝΩΣΘΗ

Τό χειρόγραφον περιέχει κείμενον ἐκ 422 σειρῶν, θεωρεῖται δέ ὅτι έγράφη τόν 2ον αίῶνα π.Χ. είς τό Λοῦξορ, τάς ἀρχαίας Θήβας τῆς Αίγύπτου, εύρίσκεται δέ είς τήν Βιβλιοθήκην Πιερπόν Μόργκαν τῆς Νέας Υόρκης. Είναι γεγραμμένον είς τήν άπλουστευμένην αίγυπτιακήν γραφήν, τήν λεγομένην δημοτικήν, ἐπί πολλάς δέ δεκαετίαςύπῆρξεν ἕν γλωσσολογικόν μυστήριον, διότι ἀκόμη καί οί ἐξοικειωμένοι μέ τήν δημοτικήν γλωσσολόγοι δέν είχαν διαγνώσει ότι έχρησιμοποιεϊτο διά τήν μεταγραφήν τῆς καθομιλουμένης ἀραμαϊκῆς. Ἡ λύσις τοῦ αίνιγματος ήλθε τό θέρος του 1951, όταν ό καθ. Νίμς ἐπέδειξεν εἰς τόν καθ. Στάϊνερ, ό όποῖος ἐμελέτα ἕτερον γλωσσολογικόν πρόθλημα τῆς άραμαϊκής, φωτογραφίας του παπύρου. Άφου έμελέτησε τό χειρόγραφον, ό καθ. Στάϊνερ συνεπέρανεν ότι ό γραφεύς τοῦ παπύρου δέν έγνώριζε τήν άραμαϊκήν, οϋτω δέ ἕγραφε φωνητικῶς, ἳσως δέ καί καθ' ύπαγόρευσιν, χωρίς νά γνωρίζη τήν ἕννοιαν τῶν γραφομένων. Τό κείμενον βρίθει όρθογραφικών καί ἄλλλων σφαλμάτων. Κατά τήν μελέτην τοῦ παπύρου, ὁ Στάινερ ἀνεγνώρισε λέξεις συνήθεις εἰς τούς ἑβραϊκούς ψαλμούς. Μέ βάσιν τάς λέξεις αὐτάς, ἀνέλυσε καί τά λοιπά τμήματα του παπύρου.

#### ΑΝΑΜΕΙΞΙΣ ΘΡΗΣΚΕΙΩΝ

«Πολλαί φράσεις, τάς όποίας μετέφρασα, μοῦ ἐνεθύμισαν τήν ἐβραϊκήν λειτουργικήν», λέγει, «μόνον, öμως ἀφοῦ ἐμελέτησα ἐπί ἕν ὁλöκληρον θέρος τό κείμενον, διέγνωσα ὅτι ὁ αίγυπτιακός αὐτός ὑμνος ὑμοίαζε πολύ μέ τόν 20όν Ψαλμόν, ἀλλά ἕφερε τό ὄνομα τοῦ θεοῦ Ὅρου, ὡς καί τά ὀνόματα ἄλλων Αίγυπτίων θεῶν. Βεθαίως, δέν είναι δυνατόν νά γνωρίζωμεν ποῖος μετέφερε τό κεἴμενον τῶν ψαλμῶν εἰς τήν αἰγυπτιακήν λειτουργικήν. Είναι ὅμως πιθανόν ἤ νά οἰκειοποιήθησαν οἱ λάτρεις τοῦ Ὅρου προσευχάς τῆς ἐβραϊκῆς κοινότητος τῆς Αἰγύπτου ἢ νά τό μετέφεραν συγκρητισταί Ἐθραϊκῆς κοινότητος τῆς ξαν τήν θρησκείαν των μέ ἐκείνην τῶν γειτόνων των».

Η άλληλεπίδρασις τών θρησκειών ήτο κάτι τό σύνηθες κατά τήν άρχαιότητα. Άλλ' αι πλεϊσται τών άποδείξεων περί τούτου εύρίσκονται είς πηγάς κατά πολύ μεταγενεστέρας. Οί καθ. Στάϊνερ καί Νίμς πιστεύουν ὅτι ἡ προσευχή είναι δυνατόν νά ἐλήφθη ὑπό τῶν Αἰγυπτίων ἀπό τήν ἐβραϊκήν κοινότητα τῆς Ἐδφοῦ, εἰς ἀπόστασιν 96 χιλιομέτρν νοτιοανατολικῶς τῶν Θηθῶν. Ἡ Ἐδφοῦ ἦτο ἕν ἐκ τῶν μεγαλυτέρων κέντρων λατρείας τοῦ Ώρου, τοῦ «θεοῦ - ἰέρακος».

(« Έστία, 25/10/1982»).

# Έβραϊκά στοιχεῖα ὑπῆρχαν ἐδῶ ἀπό αἰῶνες

# 'Ισραηλιτική Κοινότητα Βόλου

# Μέ τήν παλιά καί ἐνδιαφέ ρουσα ἱστορία

ΟΙ ΕΒΡΑΙΟΙ τοῦ Βόλου, λιγοστοί πιά, σέ σύγκριση μέ παλιότερες ἐποχές, δέν μπορεῖ νά πεϊ κανένας öτι δέν είναι Βολιῶτες, ἀφοῦ οἱ περισσότεροι ἐδῶ ἔχουν γεννηθεῖ. Ώστόσο κάποτε, στά παλιά χρόνια, ἀπό κάπου είχαν ἔρθει, μόνο πού δέν είναι εὕκολο πιά νά πληροφορηθοῦμε λεπτομέρειες, διότι θά ἀκούσουμε γιά Ἐβραίους ἐγκατεστημένους αἰῶνες πρίν καί θά δοῦμε ἀκόμη ὅτι ἡ πρώτη συναγωγή τοῦ Βόλου ἰδρύθηκε τό 1870, ἐπί Τουρκοκρατίας δηλαδή. Ας ἀρυστοῦμε ὅμως μερικά ἰστορικά στοιχεῖα γιά τήν παλιά καί ἐνδιαφέρουσα ἰστορία τῆς Ἱσραηλιτικῆς Κοινότητας Βόλου.

Έβραϊκά στοιχεῖα φαίνεται νά ὑπῆρχαν στή Δημητριάδα ἀπό τοὑς ἀρχαίους χρόνους καί μάλιστα στήν ἐποχή τοῦ Φιλίππου τοῦ πέμπτου ἐπί Ρωμαιοκρατίας. Συναντᾶμε ἀργότερα Ἐβραίους τό 1587 ἐπί Τουρκοκρατίας, ἀφοῦ σέ ἐκθέσεις Βενετσιάνων διπλωματικῶνπρακτόρων τοῦ ἔτους αὐτοῦ ἀναφέρεται μεταξύ ἄλλων ὅτι ἀπό πειρατές στό Βόλο κατά τήν περίοδο αὐτή συνελήφθησαν καί Ἐβραίοι πού ἐργάζονταν στό λιμάνι. Ἐπί Τουρκοκρατίας ἑπίσης καί στά μέσα τοῦ 18ου αἰώνα βρίσκουμε καί πάλι Ἐβραίους στό Βόλο μέ κοινοτική ὀργάνωση.

ΣΤΙΣ ΑΡΧΕΣ τοῦ 19ου αἰώνα, στά χρόνια 1821 καί 1826, οἰ Εθραΐοι είναι πολλοί καί μέ μεγάλη ἐμπορική ἐπίδοση.

Όσο μεγάλωνε ό πληθυσμός καί ή ἐμπορική κίνηση τῆς νέας πόλης, μεγάλωνε καί ὁ ἀριθμός τῶν μελῶν τῆς ἑθραϊκῆς παροικίας, ἡ ὁποία θοηθοῦνταν ἀπό τίς ἰσραηλιτικές κοινότητες Θεσσαλονίκης καί Λαρίσης. ᾿Από τήν κοινότητα Λαρίσης προέρχονταν τά περισσότερα μέλη τῆς ἰσραηλιτικῆς κοινότητας Βόλου.

Έπίσης κατά τά ἕτη 1860, 1878 καί 1880 (ἐπί Τουρκοκρατίας) βρίσκουμε ἐγκατεστημένους στό Βόλο Έβραίους μέ κοινοτική ὀργάνωση.

Κατά τήν ἐποχή τῆς προσάρτησης τῆς Θεσσαλίας στό ἐλληνικό κράτος καί ἀργότερα βρίσκουμε πάλι ἐγκατεστημένους στό Βόλο ἀρκετούς Έβραίους νά ζοῦν καί νά ἐργάζονται ἑδῶ.

ΦΘΑΝΟΥΜΕ στήν πρώτη εἰκοσαετία τοῦ αἰώνα μας (1900 -1920) κατά τήν ὁποία ἡ ἰσραηλιτική κοινότητα τοῦ Βόλου εἶναι πολυάριθμη καί θρίσκεται σέ ἀκμή.

Τό 1870 κτίστηκε στήν όδό Μωυσέως ή πρώτη Συναγωγή, άρκετά εὐρύχωρη, μέ τά παραρτήματά της, μέ χρηματοδότηση ἀπό τό μεγάλο τραπεζίτη τοῦ Λονδίνου Ἐδμόνδο Ντέ Ρότσιλδ. Τά μέλη τῆς κοινότητας ἀνέρχονταν τότε σέ διακόσια περίπου ἄτομα καί προέρχονταν κατά τό πλεῖστον ἀπό τή Λάρισα. Ἡ κοινότητα διοικοῦνταν ἀπό μία θρησκευτική γεροντία. Σέ ἀνώγειο τμῆμα τῆς Συναγωγῆς στεγαζόταν τό κοινοτικό σχολεῖο καί ἀργότερα τά γραφεῖα τῆς κοινότητας καί τῶν συλλόγων.

Τό 1938, ἐπί προεδρίας τοῦ μακαρίτη βιομηχάνου Άνσέλ-

10



Αριστερά: Αναμνηστική φωτογραφία τής Ιερατικής Σχολής τής Ισραηλιτικής Κοινότητας Βόλου τό 1894. Στή μέση τών νεαρών σπουδαστών ο διευθυντής τής Σχολής αρχιρραβίνος Μωυσής Πέσαχ. Δεξιά: Τό διοικητικό συμβούλιο του Σιωνιστικού Συλλόγου Βόλου «Πόα λέ Σιών» τό 1918. Από τά αριστερά πρός τά δεξιά καθισμένοι: Ααρών Αβδελάς, Αλβέρτος Κοέν (πρόεδρος) και Αβραμίνος Πολίτης. Όρθιοι: Λέων Λεβής, Ασέρ Φρεζής, Λέων Σουχαμής και Βαλάσης Χαχαμάκης.

μου Μουρτζούκου, έκπονήθηκε ἐπιθλητικό ἀρχιτεκτονικό σχέδιο γιά ἀνέγερση νέας μεγαλοπρεποῦς Συναγωγῆς διότι ἡ παλιά εἶχε πλέον ἀποσαθρωθεῖ. Ἡ ἰσραηλιτική κοινότητα περιλάμβανε τήν ἐποχή αὐτή 250 οἰκογένειες καί ἀριθμοῦσε 1.250 μέλη. Ἡ προσπάθεια ὅμως ἐκείνη δέν τελεσφόρησε.

Στό μεταξύ ήλθε ό πόλεμος καί ή Κατοχή καί ή Συναγωγή καταστράφηκε όλωσδιόλου άπό τούς Γερμανούς τόν Όκτώβριο τοῦ 1943, ἀφοῦ στό μεταξύ οἱ 'Ισραηλίτες τοῦ Βόλου γιά νά ἀποφύγουν τό διωγμό εἶχαν καταφύγει στό Πήλιο.

Μετά τήν ἀπελευθέρωση, τό 1946, ἡ Συναγωγή ἀνοικοδομήθηκε. Πρόεδρος ἡταν τότε ὁ Ἰωσήφ Κοέν καί ἀρχιρραθίνος ὁ Μωυσῆς Πέσαχ. Κατά τό διάστημα πού μεσολάθησε ὥσπου νά γίνει ἡ νέα Συναγωγή οἱ θρησκευτικές λειτουργίες γίνονταν στό σπίτι τοῦ ἀρχιρραθίνου καί οἱ συγκεντρώσεις κατά τίς γιορτές στή μεγαλύτερη αἴθουσα τῆς καπναποθήκης Ἔρμαν Σπῆρερ.

ΟΪ ΣΕΙΣΜΟΙ τοῦ 1955 κατέστρεψαν καί τή Συναγωγή, ή όποία καί ξανακατασκευάστηκε ἀντισεισμική ἀπό τήν ἀρχή, τό Νοέμθριο τοῦ 1959, μέ τή γενναία συνδρομή ἐθραιοαμερικανικῆς ὀργανώσεως καί τῆς ἰσραηλιτικῆς κοινότητας Θεσσαλονίκης. Ἡ ἀνοικοδόμηση ἔγινε ἐπί προεδρίας τοῦ κ. Ἰωσήω Σαμουήλ.

Μεγάλη προσφορά στόν Έβραϊσμό τοῦ Βόλου καί σέ διάφορα έβραϊκά σωματεῖα ἕγινε ἀπό ἐπίλεκτα μέλη τῆς ἰσραηλιτικής κοινότητας. Άναφέρονται μερικά όνόματα, ὅπως: Ό Αβραάμ Πολίτης πρόεδρος της ισραηλιτικης κοινότητας τό 1880. Ό Κάρολος Τίβολι, πρόεδρος κατά τά χρόνια 1890 -1899. Ο Ζαχαρίας Μουρτζοῦκος πρόεδρος στήν πενταετία 1899 - 1904. Ο Ἰωσήφ Σίδης, καλλιεργητής τῶν ἑλληνικῶν γραμμάτων καί στέλεχος ἰσραηλιτικῶν σωματείων, ἀπό τό 1900 ώς τό 1917. Μωυσης Ίωσαφάτ, διανοούμενος καί έρευνητής. Ό Δαβίδ Ματαθίας, διατελέσας πρόεδρος τῆς κοινότητας. Ό Μωυσῆς Ἡλ. Κοφίνας, γιατρός, ὁ ὁποῖος διετέλεσε καί πρόεδρος τοῦ δημοτικοῦ συμβουλίου Παγασῶν καί βουλευτής ἀργότερα Θεσσαλονίκης καί ἕδρασε γιά τήν ἰσραηλιτική κοινότητα κατά τά χρόνια 1902 - 1924. Ο Ντονάτο Φρατζῆς, ίδρυτικό μέλος τοῦ Σιωνιστικοῦ Συλλόγου. Οἱ ἀδελφοί Ιωσήφ καί Ιησούας Λεβής καί τά παιδιά τους Μωυσής καί Νισήμ Λεβη ἀπό τούς μεγάλους παράγοντες καί δωρητές της κοινότητας. Ἰωσήφ καί Ἐμμανουήλ Δαφφāς ἀπό τούς σημαντικότερους ἐπίσης κοινοτικούς παράγοντες καί ἀπό τούς ίδρυτές τοῦ Σιωνιστικοῦ Συλλόγου Βόλου (1910). Ἐμμανουήλ Μπεράχας, Ίωνας Σακκής καί Ίακώθ Άρδίτης ἕνθερμοι συμπαραστάτες τῆς κοινότητας. Ο Χαΐμ Πολίτης, διατελέσας πρόεδρος τῆς κοινότητας καί τῆς συνελεύσεως κατά τά χρόγια 1910 - 1927 καί 1937 - 40. 'Ο 'Αβραάμ Κοέν, διατελέσας καί πρόεδρος τῆς κοινότητας Λαρίσης κατά τά χρόνια 1914 - 1919 καί άργότερα πρόεδρος τῆς συνελεύσεως τῆς κοινότητας Βόλου (1933 - 36). Ο Άνσέλμος Μουρτζοῦκος, διατελέσας πρόεδρος τῆς κοινότητας κατά τά ἔτι 1933 - 36. 'Ο 'Αλθέρτος Κοέν καί ὁ Χαΐμ Μισδραχῆς, σημαντικοί ἐπίσης παράγοντες. 'Ο 'Ιάκωθος 'Οθθαδίας, διατελέσας ἀντιπρόεδρος τῆς κοινότητας κατά τά ἔτη 1927 - 33. 'Ο 'Ισαάκ Κοέν, πρόεδρος τῆς κοινότητας κατά τόν πόλεμο καί τήν Κατοχή. 'Ο 'Ασέρ Φρεζῆς, παράγοντας τῆς κοινότητας κατά τά χρόνια 1915 - 1940. 'Ο Ραφαήλ Δασκαλάκης, διοικητικός σύμθουλος. 'Ο Ραφαήλ Σαμπεθάϊ, δημιουργικός παράγοντας καί ἅλλοι.

ΣΤΟΥΣ ΚΟΛΠΟΥΣ τῆς ἰσραηλιτικῆς κοινότητας ἀνέπτυξαν ἀξιόλογη δράση διάφοροι σύλλογοι καί ὁμάδες, ἰδίως κατά τήν παλιότερη ἐποχή. ᾿Από τό 1907 ῶς τό 1933 ἰδρύθηκαν φιλανθρωπικά σωματεῖα, σιωνιστικοί σύλλογοι, ὁμάδα πετοσφαιρίσεως, Παιδικό Κέντρο, προσκοπική ὑμάδα καί ἅλλα παρεμφερῆ, ὑπό τήν ἐποπτεία τοῦ ἀρχιρραθίνου Μωυσῆ Πέσαχ.

Όταν πρωτοϊδρύθηκε ή Συναγωγή, τό 1870, ἄρχισε νά λειτουργεϊ καί έβραϊκό δημοτικό σχολεΐο στόν έπάνω ὄροφό της, πού συνεχίστηκε καί μετά τό 1881. Συντηροῦνταν ἀπό πόρους τῆς κοινότητας μέ ἐνίσχυση τοῦ Δήμου Παγασῶν. Στό σχολεῖο αὐτό δίδαξαν διάφοροι ἱεροδιδάσκαλοι, καθώς καί κρατικοί δάσκαλοι γιά τά ἐλληνικά μαθήματα (Κωστόπουλος, Π. Παπαευσταθίου καί ἄλλοι). Ἐπίσης ὁ ἀρχιρραθίνος Πέσαχ, ὁ ὁποῖος τό διηύθυνε ἀπό τό 1887 ὡς τό 1910. Ὁ ἀρχιρραθίνος εἶχε ἰδρύσει καί ἱερατική σχολή τό 1894, πού λειτούργησε ἐπί ἑξαετία. Τό 1878 λειτουργοῦσε στήν κοινότητα καί σχολή τῆς ᾿Αλλιάνς, ὅπου παραδίδονταν γαλλικά.

Ο ἀρχιρραθίνος Μωυσῆς Πέσαχ καταγόταν ἀπό τή Λάρισα καί διορίτηκε στήν Ίσραηλιτική Κοινότητα Βόλου τό 1887. Είχε ἐκλεγεῖ ἀπό τό Κεντρικό Ίσραηλιτικό Συμβούλιο πρόεδρος τοῦ Δευτεροθαθμίου Θρησκευτικοῦ Ἐβραϊκοῦ Δικαστηρίου καί ἀρχιρραθίνος τῆς Ἐλλάδας, ἀξιώματα πού διατήρησε ὡς τό θἀναὸ του, τό 1955. Ύστερα ἀπό ἐνα χρόνο ἕγινε ἐκταφή ἀπό τό νεκροταφεῖο Βόλου καί ἡ σορός του διακομίσθηκε στό εἰδικό κοιμητήριο τῶν Ἱεροσολύμων στό «λόφο τῶν σοφῶν».

Κατά τό 1920 ή 'Ισραηλιτική Κοινότητα Βόλου ἀριθμοῦσε περί τά 2.000 μέλη, πού στή συνέχεια μειώθηκαν γιατί πολλές οἰκογένειες ἔφυγαν στό ἐξωτερικό ('Αγγλία, 'Ιταλία, Γαλλία). Τό 1939 - 40 ή κοινότητα ἀριθμοῦσε 1.200 μέλη. Κατά τό ναζιστικό διωγμό ἕχασε 131 ἄτομα, είχε δηλαδή τό μικρότερο ποσοστό ἀπωλειῶν, σέ σύγκριση μέ τίς ἄλλες ἰσραηλιτικές κοινότητες τῆς χώρας. Σήμερα ή 'Ισραηλιτική Κοινότητα ἀριθμεῖ 170 μέλη, διότι πολλοί μετανάστευσαν μετά τήν ἀπελευθέρωση στό 'Ισραήλ, στήν 'Αμερική καί ἀλλοῦ. Πρόεδρος τῆς κοινότητας Βόλου είναι σήμερα ὁ γνωστός ἑμπορικός ἀντιπρόσωπος κ. Ραφαήλ Φρεζῆς. **Ν.Κ.** 

(Τό ἄρθρο ἀναδημοσιεύεται ἀπό τήν ἐφημερίδα «Θεσσαλία» (26.2.1982). Είδικό ἀφιέρωαμα στήν Ἱσραηλιτική Κοινότητα Βόλου δημοσιεύθηκε στό φύλλο 25/Ίανουάριος 1980 τοῦ περιοδικοῦ μας).



#### ΔΗΛΩΣΗ ΤΟΥ ΠΡΟΕΔΡΟΥ ΤΟΥ ΕΥΡΩΠΑΪΚΟΥ ΚΟΙΝΟΒΟΥΛΙΟΥ ΓΙΑ ΤΟΝ ΑΝΤΙΣΗΜΙΤΙΣΜΟ

**ΣΤΡΑΣΒΟΥΡΓΟ:** Μετά τή συνάντηση μέ ἐκπροσώπους τοῦ Εὐρωπαϊκοῦ Τμήματος τοῦ Παγκοσμίου Ἐβραϊκοῦ Συνεδρίου (ΠΕΣ), ὁ πρόεδρος τοῦ Εὐρωπαϊκοῦ Κοινοβουλίου κ. Πιέρ Ντάνκερτ, ἐξέδωσε ἐπίσημη διακήρυξη στήν ὁποία καταγγέλλει ἕντονα τίς πρόσφατες ἀντισημιτικές ἐπιθέσεις στήν Εὐρώπη, τονίζοντας ταυτόχρονα τήν ἀνάγκη διακυθερνητικῆς συνεργασίας γιά τήν καταπολέμηση παρόμοιων τρομοκρατικῶν ἐνεργειῶν.

Ο κ. Ντάνκερτ συναντήθηκε μέ ἐκπροσώπους τῶν ἰσραηλιτικῶν Κοινοτήτων τοῦ Βελγίου, τῆς Γαλλίας τῆς Ἱταλίας, τῆς Όλλανδίας, τοῦ Ἡνωμένου Βασιλείου καί τῆς Δυτικῆς Γερμανίας, τό δέ ἀνακοινωθέν ἐκδόθηκε στό ὄνομα ὀλοκλήρου τοῦ Εὐρωπαϊκοῦ Κοινοθουλίου.

Η δήλωση τοῦ κ. Ντάνκερτ, πού ἀποτελεῖ μιά σημαντική διακήρυξη, ἔχει ὡς ἑξῆς:

- «Τό Γραφεῖο τοῦ Εὐρωπαϊκοῦ Κοινοθουλίου δέχθηκε (17.10.1982) μιά ἀντιπροσωπεία τοῦ Εὐρωπαϊκοῦ Τμήματος τοῦ Παγκοσμίου Ἐθραϊκοῦ Συνεδρίου, πού ἐκπροσωποῦσαν 23 ἐθνικές κοινότητες στήν Εὐρώπη, συμπεριλαμβανομένων καί τῶν δἑκα μελῶν κρατῶν τῆς Εὐρωπαϊκῆς Κοινότητας.
- »Μετά τή φονική ἐπίθεση κατά τῆς συναγωγῆς τῆς Ρώμης, τό τελευταῖο αίματηρό ἐπεισόδιο μιᾶς σειρᾶς τρομοκρατικῶν καί ἀντισημιτικῶν ἐνεργειῶν στήν Εὐρώπη, ἀποκηρύσσω, στό ὄνομα τοῦ Εὐρωπαϊκοῦ Κοινοθουλίου, τίς ἄγριες αὐτές ἐπιθέσεις πού πλήττουν θεμελιώδεις ἀξίες τῆς δημοκρατικῆς κοινωνίας μας.
- »Οἱ ἐγκληματίες δροῦν κατά τρόπο βίαιο καί ἀπάνθρωπο, προκαλώντας τό φόβο καί τήν ἐκδήλωση ἀνεξέλεγκτων ἀντιδράσεων αὐτοάμυνας.
- »Τό Εὐρωπαϊκό Κοινοθούλιο καλεῖ ὅλους τούς πολίτες νά ἀντιστθοῦν μέ θυρρος καί ἀποφασιστικότητα στίς πιἑσεις πού ἀπορρέουν ἀπό αὐτές τίς ἀπειλές καί τίς ἀπάνθρωπες ἐνέργειες.
- »Τό Εύρωπαϊκό Κοινοθούλιο ἐπαναλαμθάνει τήν παλαιότερη ἀπόφασή του περί καταδίκης κάθε μορφῆς τρομοκρατίας, φυλετικῆς, ἰδεολογικῆς, θρησκευτικῆς ἤ πολιτικῆς.
- » Απευθύνει ἕκκληση πρός ὅλες τίς κυθερνήσεις τῆς Κοινότητας γιά στενότερη συνεργασία μεταξύ τῶν ἀρμοδίων ὀργάνων τῶν ἀντιστοίχων χωρῶν, γιά τήν ἀποσόβηση τῶν κινδύνων πού ἀπορρέουν ἀπό διακρίσεις καί τυφλές πράξεις τρομοκρατίας».

Έπιπλέον ό κ. Ντάνκερτ ύποσχέθηκε στά μέλη τῆς ἀντιπροσωπίας τοῦ ΠΕΣ νά φέρει γιά συζήτηση, τήν ἐπόμενη περίοδο ἐργασιῶν τοῦ Εὐρωπαϊκοῦ Κοινοθουλίου, τό θέμα τῆς ἐντατικοποίησης τοῦ ἀγώνα κατά τῆς τρομοκρατίας καί τοῦ ἀντισημιτισμοῦ.



#### ΣΥΝΑΝΤΗΣΗ ΙΤΑΛΟΥ ΥΠΟΥΡΓΟΥ ΜΕ ΕΚΠΡΟΣΩΠΟΥΣ ΤΟΥ Π.Ε.Σ.

**ΝΕΑ ΥΟΡΚΗ:** Ό κ. Έντγκαρ Μ. Μπρόνφμαν, πρόεδρος τοῦ Παγκοσμίου Έβραϊκοῦ Συνεδρίου (ΠΕΣ) ἀνακοίνωσε (15.10.1982) ὅτι ὁ ὑπουργός Ἐσωτερικῶν τῆς Ἱταλίας κ. Βιρτζίνιο Ρογκνόνι, τόν διαβεβαίωσε περί τῆς ἀποφασιστικότητας τῆς κυβερνήσεώς του νά ἐντείνει τόν ἀγώνα γιά τήν καταπολέμηση τῆς τρομοκρατίας, ἀπό ὁπουδήποτε κι ἄν προέρχεται, καί νά ἀπελευθερώσει τήν ἱταλική ἑβραϊκή Κοινότητα ἀπό τό συναίσθημα ἀπομονωτισμοῦ πού τήν διακατέχει.

Ό κ. Ρογκνόνι ζήτησε νά συναντηθεῖ μέ τόν ἐκτελεστικό διευθυντή τοῦ ΠΕΣ, δρ. "Ισραελ Σίνγκερ καί τόν ἀντιπρόεδρο, ραθδίνο "Αρθουρ "Ερτζμπεργκ, γιά νά ἐξετάσουν τίς συνέπειες τῆς πρόσφατης ἐπιθέσεως κατά τῆς συναγωγῆς τῆς Ρώμης. Στίς διαθουλεύσεις, πού κράτησαν τρεῖς ὠρες, συμμετείχαν ὁ Ἱταλός πρέσθυς στίς ΗΠΑ κ. Ρινάλντο Πετρινιάνι καί ὁ ἀντιπρόσωπος τῆς Ἱταλίας στόν ΟΗΕ κ. Οὐμπέρτο Λαῖ Ρόκκα.

Η ἐπίθεση κατά τῆς συναγωγῆς ἐξετάσθηκε κάτω ἀπό τό πρίσμα τῆς μονόπλευρης ἐνημέρωσης τῆς κοινῆς γνώμης γιά τίς Μεσανατολικές ἑξελίξεις καί τήν ἐπίσκεψη τοῦ Γιασέρ ᾿Αραφάτ, ἀπό μέρους τοῦ ἰταλικοῦ τύπου. Ὁ Κ. Ρογκνόνι ἀναγνώρισε τή μονομέρεια τῆς πληροφόρησης καί τόνισε ὅτι θά καταβληθεῖ κάθε δυνατή προσπάθεια ὥστε νά ὑπάρχει κάποια ἰσορροπία στίς ἑκάστοτε κυθερνητικές θέσεις καί δηλώσεις.

Ο Ίταλός ὑπουργός ὑπογράμμισε ὅτι ὁλόκληρη ἡ χώρα ἔχει συγκλονισθεὶ ἀπό τήν τραγωδία τῆς συναγωγῆς διότι ὅ,τι ἀφορā τόν ἰταλικό Ἐβραϊσμό, ἀφορā öλη τήν Ἱταλία. Ό κ. Ρογκνόνι, τέλος, ὑποσχέθηκε νά θελτιωθοῦν οἱ ἐπαφές μέ τήν ἱταλική ἑβραική Κοινότητα καί ἐξέφρασε τή χαρά του πού τοῦ παρέχεται ἡ δυνατότητα νά ἀνοίξει καινούργιες γραμμές ἑπικοινωνίας μέ τόν παγκόσμιο Ἐβραϊσμό.

#### Ο ΚΟΜΜΟΥΝΙΣΤΗΣ ΔΗΜΑΡΧΟΣ ΚΑΙ Ο ΡΑΒΒΙΝΟΣ

Πέρασαν 39 χρόνια ἀπό τήν ἡμέρα πού οἱ Ναζί μετέφεραν ἀπό τήν Ἱταλία σέ γερμανικά στρατόπεδα συγκεντρώσεως 1.259 Ἱταλοεθραίους, ἀπό τούς ὁποίους μόνο 15 ἐπέζησαν. Κάθε χρόνο, γιά νά τιμηθεῖ ἡ μνήμη τῶν θυμάτων αὐτῶν τοῦ φασισμοῦ, γίνεται μνημόσυνο στή Συναγωγή τῆς Ρώμης. Φέτος, ἡ τελετή ὑπῆρξε περισσότερο ἐπίσημη, ἀφοῦ καί στήν Ἱταλία παρουσιάστηκαν κρούσματα ἀντισημιτισμοῦ. Στή φωτογραφία βλέπουμε τό ραθδίνο τῆς Ρώμης Ἐλιο Τόαφ νά συζητᾶ μἑ τόν κομμουνιστή δήμαρχο τῆς ἱταλικῆς πρωτεύουσας Οὖγκο Βετέρε (δεὐτερος ἀπό δεξιά). («Ἐπίκαιρα», 28.10.1982).



# ΠΕΡΙΕΡΓΗ ΣΙΩΠΗ

# Ο Ντάβιντ Κριβίν ἐξετάζει γιατί τά δεινά τῶν Λιβανέζων στά περασμένα ἑπτά χρόνια παραμελήθηκαν ἀπό τά μέσα ἐνημερώσεως τῆς Δύσης.

Οἱ Ἰσραηλινοί παραξενεύονται ἀπό τήν ὕπαρξη δύο διαφορετικῶν εἰκόνων τῆς κατάστασης στόν Λίβανο, τῆς μιᾶς πού ἔχει σχηματισθεῖ ἀπό τόν ἔξω κόσμο καί τῆς ἄλλης ἀπό τούς Λιβανέζους.

'Ο κόσμος βλέπει τήν 'Επιχείρηση «Εἰρήνη γιά τήν Γαλιλαία» σάν μιά ἀδικαιολόγητη ἐπίθεση τοῦ ἰσραήλ ἐναντίον μιᾶς μικρῆς χώρας πού τό μοναδικό σφάλμα της ἦταν ὅτι ἔδωσε ἄσυλο στήν ἀντιστασιακή κίνηση ἑνός λαοῦ, τῶν Παλαιστινίων, πού τοῦ ἀρνοῦνται τά δικαιώματά του.

Οἱ Λιβανέζοι ὑποδέχονται μέ χαρά τούς Ίσραηλινούς γιατί τούς ἐλευθέρωσαν ἀπό μιά κτηνώδη κατοχή ἀπό ξένους καταπιεστές, πού ἔκανε μαρτύριο τήν καθημερινή ζωή τους. Τήν ἅποψη αὐτή τήν συμμερίζονται τόσο οἱ Χριστιανοί, ὅσο καί οἱ Μουσουλμάνοι Λιβανέζοι.

Μιλοῦμε γιά τά ἐπτά φοβερά χρόνια. Οἱ Ίσραηλινοί κατηγοροῦνται γιατί δέν ἔσπευσαν νά τούς σώσουν νωρίτερα. Ἐκεῖνο πού παραξενεύει τόν Ἱσραηλινό ἐπισκέπτη πού ἔγινε δεκτός στήν Τύρο καί τή Σιδόνα πανηγυρικά μέ τρόπο πού δέν θά γινόταν ποτέ στό Ναμπλούς ἤ τήν Χεβρών, εἶναι γιατί ἡ ὑποδούλωση τῶν Λιβανέζων στή διάρκεια τῶν ἐπτά αὐτῶν μοιραίων ἐτῶν δέν ἔγινε γενικά γνωστή.

Ο Λίβανος περιλάμβανε ἀφθονία ἀπό ξένους δημοσιογράφους, διπλωμάτες, ἐπιχειρηματίες ἤ τουρίστες. Κανείς τους ὅμως δέν πρόσεξε πώς τά μέλη τῆς ΟΑΠ, ἐκτός ἀπό τό νά εἶναι τολμηροί ἀγωνιστές τῆς ἐλευθερίας, ἦταν ἐπίσης — γιά νά ἀναφέρουμε δήλωση τοῦ τέως Πρωθυπουργοῦ Σουλεϊμάν Φράντζη — «φιλοξενούμενοι στόν Λίβανο, πού προσπάθησαν νά σφάξουν τούς οἰκοδεσπότες τους».

Ο Χριστιανός Λιβανέζος Δρ. Οὐἶλσον Σαλίμ, παρατηρεῖ σέ ἕνα φυλλάδιο πού κυκλοφόρησε στίς ἀρχές τοῦ ἔτους στήν Μεγάλη Βρεταννία, ἀπό τήν 'Οργάνωση «Βοήθεια γιά τόν Χριστιανικό Λίβανο» ὅτι ἡ ΟΑΠ «βομβαρδίζει τά σπίτια μας νυχθημερόν, ναρκοθετεῖ τούς δρόμους μας καί προκαλεῖ μεγάλες ἀπώλειες σέ ζωές. Πολλές γυναῖκες καί παιδιά ἔχουν σκοτωθεῖ. 'Από τήν ἐποχή τῆς εἰσόδου τῶν τρομοκρατῶν στόν Λίβανο εἴχαμε ἐλάχιστες διακοπές στίς πράξεις αὐτές καί πολλά μέλη τοῦ λαοῦ μας, γιά τά ὁποῖα ἡ συνεχής πίεση ἦταν ἀνυπόφορη ἔφυγαν ἀπό φόβο γιά τή ζωή τους». Καθώς διαβάζω προσεχτικά τά ἀρχεῖα τοῦ ὑλικοῦ αὐτοῦ στό Ὑπουργεῖο Ἐξωτερικῶν καί ἀλλοῦ, μοῦ ἔρχεται στή σκέψη μιά πιθανή ἐξήγηση. Ὁ Φράντζη εἶναι Χριστιανός, τό ἴδιο καί ὁ Οὐΐλσον Σαλίμ. Ὁ ἐμφύλιος πόλεμος στόν Λίβανο διεξάγεται οὐσιαστικά ἀνάμεσα στούς Χριστιανούς καί τούς Μουσουλμάνους. Οἱ Χριστιανοί τῆς Δύσης ἐκνευρίζονται ὅταν χρειάζεται νά ἐνισχύσουν τούς ὁμόθρήσκους τους, γιατί αὐτό τούς κάνει νά φαίνονται μονόπλευροι.

"Έτσι προτίμησαν νά βαφτίσουν τήν μερίδα αὐτή Χριστιανούς Φαλαγγίτες, δεξιούς Χριστιανούς, Μαρονιτικές δυνάμεις — ὁτιδήποτε ἄλλο ἐκτός ἀπό ἁπλούς Χριστιανούς.

'Ομολογῶ πώς εἶχα νοιώσει καί ἐγώ τήν προκατάληψη αὐτή καί θεώρησα τούς Φαλαγγίτες τοῦ Μπασίρ Τζεμαγιέλ σάν μιά ἀπλή ὁμάδα πιέσεως μέ δικά της πολιτικά ἐνδιαφέροντα — μέχρι πού διάβασα τίς ἀκόλουθες λέξεις σέ ἕνα ἔγγραφο μέ τόν τίτλο «Τό Θέμα τοῦ Λιβάνου», πού δημοσιεύθηκε ἀπό τά Λιβανέζικα Χριστιανικά στοιχεῖα τόν ᾿Απρίλιο.

Τό ἔγγραφο αὐτό λέγει: «Πρίν ἀπό δεκατρεῖς αἰῶνες τό Ἰσλάμ κατέλαβε τίς Ἀνατολικές Ἐπαρχίες τῆς Βυζαντινῆς Αὐτοκρατορίας καί ὑπέταξε τούς Χριστιανικούς πληθυσμούς τους. Ἀργότερα, ἡ Ἀσσυρία καί ἡ Χαλδαία ὑπέκυψαν στό Ἰσλάμ. Ἀκολούθησε μετά ἡ Ἀρμενία.

«Όλους αὐτούς τούς αἰῶνες, τό Όρος Λίβανος παρέμεινε ἡ μόνη Χριστιανική ἐστία τῆς Ἐγγύς Ἀνατολῆς. Ἡδη ἀπό τήν Ἱσλαμική κατάκτηση, οἱ Ἀνατολικοί Χριστιανοί, εἶχαν πλημμυρίσει τό Ὅρος Λίβανος γιατί οἱ Χριστιανοί ἔβρισκαν ἐκεῖ καταφύγιο ἐναντίον τῶν διωγμῶν καί προστασία ἐναντίον τοῦ φανατισμοῦ».

Οἱ Χριστιανοί ἐκαναν ἀγώνα γιά τήν κατάκτηση τῆς ἐξουσίας ὅπως κάθε ἄλλος στήν κομματιασμένη αὐτή χώρα, ἀλλά αὐτό δέν καθιστοῦσε ἄδικη τήν ὑπόθεσή τους. Οἱ καθορισμένοι σκο-

13

ποί τους ἀντιπροσώπευαν ἀσφαλῶς τήν θέληση ὅλων τῶν Λιβανέζων, καί ἕδωσαν ἔκφραση στήν Πρώτη Διεθνῆ Διάσκεψη ἀΑλληλεγγύης μέ τόν Λίβανο πού ἔγινε στό Μπέτ - Μέρυ τοῦ Λιβάνου, στίς 2 – 3 ἀπριλίου.

'Η Διάσκεψη κατήγγειλε τήν παρουσίαση τῶν γεγονότων τοῦ Λιβάνου σάν «ἐμφύλιο πόλεμο», ἐνῶ ἀφοροῦσαν ἕναν ἐθνικό ἀγῶνα ἐναντίον μιᾶς διπλῆς κατοχῆς, δηλαδή τῆς κατοχῆς ἀπό τήν Ο.Α.Π. καί ἀπό τούς Σύριους. 'Η διάσκεψη ζήτησε τόν πλήρη ἀφοπλισμό τῆς Ο.Α.Π. ('Αποφ. 2) καί τήν ἄμεση καί ἄνευ ὅρων ἀνάκληση τοῦ Συριακοῦ στρατοῦ.

Όσο γιά τήν ξένη κατοχή, ἡ ἔκθεση τονίζει ὅτι στήν Βηρυττό ἡ περιοχή τοῦ κέντρου τῆς πόλης ἔχει μεταβληθεῖ σέ ἐρείπια καί πάρα πολλές ἐκκλησίες – ἀνάμεσα στίς ὁποῖες περιλαμβάνονται καί πέντε καθεδρικοί ναοί (Μαρονιτικός, Λατινικός, Ἑλληνορθόδοξος, Καθολικός καί Συριο -Καθολικός) – βεβηλώθηκαν καί λεηλατήθηκαν.

Τό ἕνα τρίτο τοῦ Λιβανέζικου πληθυσμοῦ ἐγκατέλειψε τά σπίτια του, τά τέσσερα πέμπτα τῆς ἐκτάσεως τοῦ κράτους κατέχονται καί ἡ Λιβανέζικη Κυβέρνηση εἶναι ἀνίκανη νά κάνει τήν παραμικρή πράξη χωρίς τήν ἔγκριση τῆς Δαμασκοῦ.

Όσο γιά τήν λύση, ἡ ἔκθεση ἀναφέρει: «Όλες οἱ μή Λιβανέζικες δυνάμεις πρέπει νά ἀποσυρθοῦν ἀπό τόν Λίβανο».

Δέν εἶναι μόνο οἱ Χριστιανοί πού ἔχουν αὐτές τίς ἀπόψεις. Καί οἱ Μουσουλμάνοι διαιροῦνται σἑ ἀριστερούς καί παραδοσιακούς μετριοπαθεῖς. Ἡ ἀριστερά εὐνοοῦσε ἀρχικά τήν Συριακή εἴσοδο γιατί τήν ἐξασφάλιζε ἐναντίον τῶν Χριστιανῶν. Γι΄ αὐτό τόν λόγο, ὁ Λιβανέζὸς Προέδρος Ἐλίας Σαρκίς, Χριστιανός καί ὁ ἴδιος, ἤθελε νά μείνουν οἱ Σύριοι (ἄν καί δέν τούς εἶχε προσκαλέσει στήν χώρα του), ἐπειδή φοβόταν ὅτι οἱ Λιβανέζικες κοινότητες θά μποροῦσαν διαφορετικά νά διχοτομήσουν τήν χώρα του.

Βαθμιαΐα, οἱ διάφορες ἀπόψεις σκλήρυναν. Οἰ Παραδοσιακοί Μουσουλμάνοι ἡγέτες ἔχασαν κάθε δικαιοδοσία τους κάτω ἀπό τήν κατοχή τῆς Ο.Α.Π. καί τῆς Συρίας. Ἔτσι, ὁ Μπασίρ Τζεμαγιέλ ἦταν σέ θέση νά πεῖ στήν Διάσκεψη ὅτι «στόν Νότο, οἱ Σιίτες Μουσουλμάνοι ἔχουν ἐξεγερθεῖ καί διεξάγουν ἀνοιχτό πόλεμο ἐναντίον τῶν Παλαιστινίων. Στόν Βορρᾶ, στήν Τρίπολη, οἱ Σουνίτες Μουσουλμάνοι συγκρούονται μέ τούς Σύριους».

Η δήλωση αὐτή θά μποροῦσε νά προκαλέσει ξανά σκεπτικισμό, ἄν δέν συνέβαινε οἱ ἀπλοί Λιβανέζοι Μουσουλμάνοι νά ἀκούονται νά ἐκφράζουν καθημερινά τήν ἀπέχθειά τους γιά τήν ξένη κατοχή.

Οι Σύριοι πέρασαν τά σύνορα στίς 31 Μαΐου

# ΣΥΖΗΤΗΣΙΣ ΣΤΗ ΒΟΥΛΗ ΓΙΑ ΤΟΝ ΑΝΤΙΣΗΜΙΤΙΣΜΟ

Στίς 30 Νοεμβρίου συζητήθηκε στή Βουλή ή έπερώτησις τῶν βουλευτῶν τῆς «Νέας Δημοκρατίας» κ.κ. Τσαλδάρη, 'Ανδριανοπούλου, Σοφούλη, Παυλίδη καί Παναγιωτόπουλου γιά τό ἀντισημιτικό πνεῦμα πού δημιουργήθηκε τό καλοκαίρι ἀπό τίς ἐνέργειες τῆς Κυβερνήσεως, κατά τα γεγονότα τοῦ Λιβάνου. Οἱ ἐπερωτῶντες βουλευταί ἐπέμειναν ἰδίως ἐπί τῆς στάσεως τῶν ὑπό τοῦ Κράτους ἐλεγχομένων μέσων μαζικῆς ἐπικοινωνίας (Ραδιοφώνου, τηλεοράσεως).

Στήν ἀπάντησή του ὁ ὑπουργός Προεδρίας Κυβερνήσεως κ. Κουτσόγιωργας ἀντέτεινε ὅτι δέν ὑπῆρχε πρόθεσις γιά τή δημιουργία παρομοίου πνεύματος, δεδομένου ὅτι στήν Ἐλλάδα δέν ὑπάρχει ἀντισημιτισμός καί ὅτι ὁ πρωθυπουργός κ. Παπανδρέου ἐξήγησε σχετικά στούς ἀντιπροσώπους τοῦ Ἑλληνικοῦ Ἐβραϊσμοῦ πού τόν ἐπεσκέφθησαν.

### 

1975. Στούς ἐπόμενους 18 μῆνες, σκοτώθηκαν σαράντα ἕως πενήντα χιλιάδες Λιβανέζοι. Εἶναι κάτι πασίγνωστο, ὅπως εἶναι γνωστές καί οἱ ἐν συνεχεία τραγικές ἐξελίξεις. Ἀλλά κανείς δέν ἔλαβε τόν κόπο νά συσχετίσει τά διάφορα γεγονότα.

'Η Ο.Α.Π. εἶχε τό δικό της μερίδιο στήν ὑπόθεση αὐτή. Ό Πρεσβευτής Γκόρρα, ὁ Λιβανέζος μόνιμος ἀντιπρόσωπος στά 'Ηνωμένα Ἐθνη, δήλωσε στίς 14 'Οκτωβρίου 1976: «'Η Ο.Α.Π. ἔχει μετατρέψει τά περισσότερα στρατόπεδα προσφύγων, ἄν ὅχι ὅλα, σέ στρατιωτικά ὀχυρά.

«Παλαιστινιακά στοιχεῖα πού ἀνήκουν σέ διάφορες ὀργανώσεις, κατέφυγαν σέ ἀπαγωγές Λιβανέζων (μερικές φορές καί ξένων), κρατῶντας τους αἰχμαλώτους καί μερικές φορές ἀκόμη σκοτώνοντας τους», εἶπε:

« Έχουν διαπράξει στόν Λίβανο κάθε είδους έγκλήματα. Έκλεβαν διάφορα άγαθά καί ἔφθασαν μέχρι τό σημεῖο νά ζητοῦν χρήματα, γιά προστασία». Εἶναι δύσκολο νά ἀπαριθμηθοῦν ὅλες οἱ παράνομες πράξεις πού ἔχουν διαπραχθεῖ ἀπό τά Παλαιστινιακά αὐτά στοιχεῖα».

'Η ἀνωτέρω δήλωση ἀναφέρθηκε ἐπίσης σέ μιά ὑμιλία τοῦ Σλόμο 'Αργκόβ (θύματος τῆς πρόσφατης τρομοκρατικῆς ἐπίθεσης στό Λονδίνο) ὅταν ἦταν Πρεσβευτής τοῦ 'Ισραήλ στήν 'Ολλανδία τõ 1979.

'Η καταστροφή δέν τελείωσε τό 1976. Τό 1978 παρουσιάσθηκε μιά Γρομοκρατική άναζωπύρωση της. Ό ραδιοφωνικός σταθμός τῆς Βηρυττοῦ ἰσχυρίσθηκε πώς τό ἔτος ἐκεῖνο ἔχασαν τήν ζωή τους 60.000 ἄτομα, ἐνῶ τό περιοδικό TIME ἀνέφερε πώς 400.000 Χριστιανοί ἔφυγαν ἀπό τήν Βηρυττό καί 35.000 σπίτια καταστράφηκαν.

«Τό 1979, ἄλλοι 990 σκοτώθηκαν», κατά τόν Νίκολας Τάτρο, ἀνταποκριτή τοῦ ᾿Ασσοσιέϊτεντ Πρές στήν Βηρυττό. «Τό 1980 ὁ Τάτρο ἀνέφερε ἀριθμούς τῆς ἀστυνομίας, πού βεβαίωναν ὅτι 2138 ἄτομα σκοτώθηκαν καί 6.815 τρἁυματίστηκαν. Ἡ Λιβανέζικη ἐφημερίδα «Α΄ Λίβα» ἀνέφερε τόν ἘΑπρίλιο 1981 ὅτι 200 ἄτομα σκοτώθηκαν καί 1500 τραυματίσθηκαν στήν Βηρυττό μόνο τόν μῆνα ἐκεῖνο.

Καί ἡ κατάσταση συνεχίσθηκε, χωρίς κανείς νά τήν βλέπει σάν κάτι περισσότερο ἀπό τούς συνηθισμένους διαπληκτισμούς τῆς Μέσης ᾿Ανατολῆς. Καμμιά ὀλοσέλιδη ἀνακοίνωση δέν δημοσιεύθηκε στόν τύπο ἀπό Ἐβραίους τῆς Ἑλβετίας ἤ ἀπό ἀλλοθρήσκους τῆς Γερμανίας, πού νά διαμαρτύρεται ἐναντίον τῆς αἰματοχυσίας. Καμμιά μαζική συνάντηση δέν ἔγινε γιά νά ζητήσει τό σταμάτημα τῶν σφαγῶν.

Η Ο.Α.Π. παρέμεινε ἐπάνω ἀπό κάθε ἐπίκριση. Τό ἴδιο καί οἱ Σύριοι. Τά θύματα ἦταν κυρίως (ἄν καί ὅχι ὅλα) Χριστιανοί καί αὐτό ἔφθανε. Ὁ ἀποδεκατισμός τους μποροῦσε χωρίς δισταγμό νά χαρακτηρισθεῖ σάν δικαία ἀντίποινα ἀπό τούς καταπιεζόμενους Μουσουλμάνους ἐναντίον ἑνός λαοῦ πού εἶχε τήν ἴδια θρησκεία μέ τούς ἄλλοτε ἀποικιοκράτες κυριάρχους τῆς χώρας.

Δέν μπορῶ νά μήν ἀναφέρω τόν συνάδελφό μου Μωρίς Κάρ, πού βρισκόταν στόν Νότιο Λί-



βανο κατά τήν Ἐπιχείρηση Λιτάνι — τόν Φεβρουάριο 1978. Ἐγραφε τότε: «Βρίσκομαι σέ ἕνα Χριστιανικό περιφραγμένο στρατόπεδο μέ πλάτος 15 καί βάθος 8 χιλιόμετρα, ὅπου οἱ ἀγροί καί τά καρποφόρα δέντρα ἔχουν ἀφεθεῖ ἀκαλλιέργητα καί ἀπότιστα ἐπί δύο συνεχῆ χρόνια, κάτω ἀπό τά πυρά τῶν Παλαιστινίων πού κατέχουν τά Μουσουλμανικά χωριά ὀλόγυρα.

Δέν συνάντησα οὔτε μιά Χριστιανική οἰκογένεια πού νά μήν ἔχει ὑποστεῖ ἀπώλειες ἤ τραυματισμούς καί ἀκρωτηριασμούς». Πρόκειται φυσικά γιά δημοσιογραφικές ἀερολογίες – μέχρι νά ἀκούσει κανείς τήν ἐπιβεβαίωσή τους ἀπό τόν τυχαῖο περαστικό ὁπουδήποτε πάει στό Λίβανο σήμερα.

Υπάρχουν ἕνα σωρό θεωρίες σχετικά μέ τήν παράξενη αὐτή συνωμοσία σιωπῆς. Δυτικοί δημοσιογράφοι ἔχουν κακοποιηθεῖ καί, σέ μερικές περιπτώσεις, ἔχουν δολοφονηθεῖ ἀπό τήν Ο.Α.Π. Ἡ ὑπηρεσία εἰδήσεων τῆς Ο.Α.Π. ἦταν τόσο ἀποτελεσματική ὥστε στήν Βηρυττό οἱ δημοσιογράφοι δέν χρειάζονταν κάν νά βγοῦν ἀπό τό μπάρ τοῦ ξενοδοχείου τους.

Οἱ Δυτικοί θεωροῦν τούς "Αραβες σάν ἕνα λαό, εἶτε αὐτοί εἶναι Λιβανέζοι, Σύριοι, Ίρακινοί ἤ ὀτιδήποτε ἄλλο. Οἱ "Αραβες ἔχουν τήν τάση νά ἀλληλοσφάζονται καί δέν χρειάζεται νά ἀνησυχεῖ κανείς γι΄ αὐτές τίς ἀνατολίτικες ἐκρήξεις θυμοῦ. "Αλλες ἰδέες ἔχουν διατυπωθεῖ γιά νά ἐξηγήσουν γιατί οἱ ἀντιπρόσωποι τοῦ τύπου δέν μποροῦσαν ἤ δέν ἤθελαν νά δοῦν ὅσα συνέβαιναν κάτω ἀπό τή μύτη τους.

Όποια καί ἄν είναι ἡ αἰτία τῆς δημοσιογραφικῆς αὐτῆς ἀδιαφορίας, παραμένει τό ἀδιάψευστο γεγονός ὅτι ὁ λαός τοῦ Λιβάνου αἰσθάνεται φοβερά τρομοκρατημένος ἀπό τούς ξένους εἰσβολεῖς μέσα στήν πατρίδα του καί οἱ πληροφορίες αὐτές δέν ἔγιναν γνωστές στό Δυτικό κοινό.

'Η ἀποτυχία γιά τήν ἀποκάλυψη τῶν δεινῶν τῶν Λιβανέζων, ἀποτελεῖ γενική ἀποτυχία τῶν ἐπικοινωνιῶν πού θά πρέπει νά ἐξετασθεῖ.

Έτσι έξηγεῖται γιατί τό Ίσραήλ ἀντιμετωπίζει μιά θύελλα ἀπό κατηγορίες ἀπό ὀλόκληρο τόν κόσμο γιά τήν ὁμολογουμένως καταστρεπτική εἰσβολή του στόν Λίβανο, ἐνῶ ταυτόχρονα γίνεται εὐμενῶς δεκτό ἀπό τά ὑποτιθέμενα θύματα τῆς εἰσβολῆς αὐτῆς, τούς Λιβανέζους, ἐπειδή ὅπως λένε οἱ ἴδιοι — ἐκεῖνο πού τό Ἱσραήλ κατέστρεψε ἦταν στήν πραγματικότητα ἡ Ο.Α.Π. καί τά Συριακά στρατεύματα πού τούς καταπίεζαν.

> ['Από τήν ἐφημερίδα «The Jerusalem Post»]



Δένδρον ζωῆς εἶναι ή Τορά... (Παροιμ. 3:18)