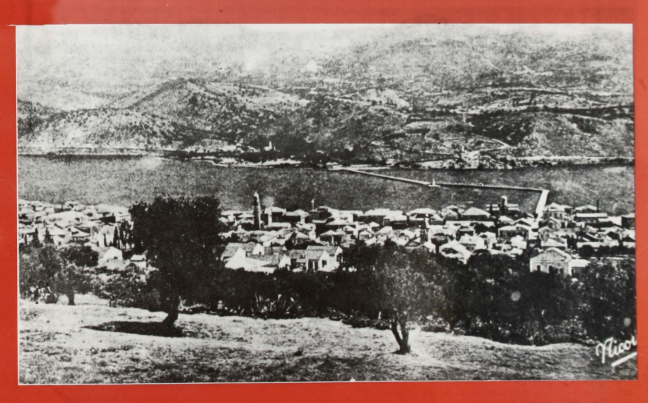


#### ΟΡΓΑΝΟΝ ΤΟΥ ΚΕΝΤΡΙΚΟΥ ΙΣΡΑΗΛΙΤΙΚΟΥ ΣΥΜΒΟΥΛΙΟΥ ΤΗΣ ΕΛΛΑΔΟΣ

ETOS E \* TEYXOS 45 \* IANOYAPIOS 1982 \* TEBET 5742



«Καί τούς σεσωσμένους έξ αὐτῶν θέλω ἐξαποστείλει εἰς.. τάς νήσους». (Ἡσ. 66: 19).

# ΓΥΡΩ ΑΠΟ ΜΙΑ ΕΠΙΣΚΕΨΙ...

ΟΙ ΕΒΡΑΙΟΙ τῆς Ἑλλάδος ἔχουν νά ἐπιδείξουν μιά μακραίωνη ἰστορία στόν τόπο αὐτό. Κατά μερικές μαρτυρίες ἀπό τήν πρό Χριστοῦ ἐποχή.

ΣΕ ΟΛΟ ΑΥΤΟ τό μεγάλο διάστημα - ἄλλοτε διαβιοῦντες ἤσυχα κι εἰρηνικά κι ἄλλοτε καταδιωκόμενοι καί προπηλακιζόμενοι - προσέφεραν τήν κάποια συμμετοχή τους στή διαμόρφωσι τῆς χώρας, στήν ἐξέλιξι τῆς ἐθνικῆς ζωῆς καί ἱστορίας. Ἔχουν, λοιπόν, κι αὐτοί, σάν ὅλους τούς ἄλλους Ἑλληνες πολίτες, ἀπόψεις γύρω στά ἑλληνικά θέματα καί προβλήματα.

ΕΠΕΙΔΗ πολλοί ἀπό τούς ἀναγνῶστες μας πιθανόν νά μή διάβασαν τήν παρακάτω ἐπιστολή τοῦ ἐπί τιμῆ Πρέσβυ κ. Κ. Χειμαριοῦ, στήν «Καθημερινή» (19 - 12 - 1981), τήν ἀναδημοσιεύουμε:

«'Ο τόνος πού δόθηκε αὐτές τίς μέρες στήν ὑποδοχή τοῦ 'Αραφάτ ξεπέρασε τά ὄρια καί δημιουργεῖ ὀρισμένες σκέψεις ὡς πρός τήν ποιότητα τῆς διπλωματίας. Εἶναι γνωστό, ὅτι ἀπό ἑλληνικῆς πλευρᾶς ἐπιδιώκεται ἡ βελτίωση τῶν σχέσεων μέ τόν ἀραβικό κόσμο, ὥστε νά πετύχουμε τήν προώθηση τῶν ἐξαγωγῶν μας, τήν ἐξασφάλιση τοῦ πετρελαίου πού μᾶς χρειάζεται κλπ. Όμως πέρα ἀπ' αὐτό ὑπάρχει καί τό Ἱσραήλ ποῦ εἶναι πανίσχυρο καί διαθέτει ἐστίες ἐπιρροῆς σέ ὅλα τά μέρη τοῦ κόσμου καί Ιδίως στίς Ἡνωμένες Πολιτεῖες. Μιά ρεαλιστική ἐξωτερική πολιτική θά ἔπρεπε κά μήν ἀγνοήσει βέβαια τόν ἀγώνα τῶν Παλαιστινίων, ἀλλά ταυτόχρονα νά λάβει ὑπόψη της τόν ἅσπονδο ἑχθρό του, τό 'Ισραήλ.

Άλλωστε διπλωματία εἶναι ἡ ἰκανοποίηση ἐνός ἀντικειμενικοῦ σκοποῦ, χωρίς ζημιές, πού νά ὑπερβαίνουν τά ὀφέλη πού ἀντλεῖς ἀπό τήν πολιτική σου. Ο Ταλλεϋράνδος εἶπε κάποτε ὅτι ἐκεῖνο πού εἶναι ὑπερβολικό εἶναι ἀνύπαρκτο. Καί ἀσφαλῶς ὑπερβολικοί ὑπῆρξαν καί οἱ λόγοι πού ἐκφωνήθηκαν καί οἱ ἀσπασμοί πού ἀνταλλάχθηκαν καί οἱ τιμές πού ἀποδόθηκαν καί πού προσιδίαζαν σέ ἐν ἐνεργεία ἀρχηγό κράτους καί ὄχι κράτους - φαντάσματος.

Όταν ὁ ἕλληνας πρωθυπουργός, προσφωνώντας τόν Ἀραφάτ, δέν δίστασε νά τόν διαβεβαιώσει ὅτι ὁ ἀγώνας γιά τήν Παλαιστίνη εἶναι «ἀπό τούς πιό εὐγενικούς τῆς ἐποχῆς μας», ἔπρεπε νά εἶχε σκεφθεῖ ὅτι ὁ ἀγώνας αὐτός στρέφεται κατά ἐνός κράτους, μέ τό ὀποῖο ἡ Ἑλλάδα διατηρεῖ διπλωματικές σχέσεις, ἔστω καί μέ τή μορφή ἀντιπροσωπειῶν. Ἐξ άλλου, ὑπερβολικός κι ἄστοχος ὑπῆρξε ὁ χαρακτηρισμός τοῦ κ. Παπανδρέου ὅτι ὁ Ἀραφάτ άγωνίζεται γιά τήν αύτοδιάθεση τῶν λαῶν καί ὁ ἀγώνας του ἔχει τεράστια ἀπήχηση διεθνῶς. Ἀσφαλῶς ὁ Παλαιστίνιος ἡγέτης θά γέλασε ἀπό μέσα του ἀκούοντας αὐτά τά ἐγκώμια, ὅταν γνωρίζει πολύ καλά ὅτι ἀγωνίζεται ἀποκλειστικά γιά τήν ὑπόθεση τῆς Παλαιστίνης καί ἀδιαφορεῖ ἀπόλυτα γιά τούς ἄλλους λαούς. Όπως φάνηκε ἀπό τό γεγονός ὅτι ὁ ᾿Αραφάτ ούτε λέξη ἀφιέρωσε στούς ἀπαντητικούς λόγους του στό Κυπριακό. Διότι ὁ Ἀραφάτ θέλει τή φιλία μέ τήν Ἑλλάδα, άλλά ταυτόχρονα καλλιεργεῖ ἄριστες σχέσεις μέ τήν Τουρκία, πού δέν θέλει νά τίς ζημιώσει... γιά τά μάτια τῆς Ἀκροπόλεῶς. Ἀπό τήν πλευρά αὐτή ὁ Παλαιστίνιος ἐπαναστάτης ἀποδείχθηκε πιό διπλωμάτης ἀπό τούς συνομιλητές του πού, παρασυρμένοι ἀπό ἀνεδαφικές οἰστρηλασίες, τάχθηκαν ἐπιδεικτικά ὑπέρ τοῦ ἐνός μέρους, χωρίς νά σκεφθοῦν τί κερδίζουν καί τί χάνουν μέ τή στάση τους αὐτή. Καί πρῶτα ἀπ' ὅλα τό κεφάλαιο - κέρδη. Τί μπορεῖ ὁ παλαιστινιακός ἀγώνας νά προσφέρει στήν Ἑλλάδα τή στιγμή αὐτή; Ἐλάχιστα πράγματα, διότι εἶναι γνωστό ὅτι καί μέσα στόν ἀραβικό κόσμο, ὁ ᾿Αραφάτ συζητεῖται καί μάλιστα ἀντιμετωπίζει ἕντονες ἀντιδράσεις, ὅπως τοῦ Λιβάνου. Χῶρες, ὅπως τό Μαρόκο, ἡ Τυνησία, ἡ Αἴγυπτος, τό Σουδάν, ἡ Σαουδική ἀΑραβία, ὑποστηρίζουν μέν τήν παλαιστινιακή ὑπόθεση, ἀλλ΄ ἀντιμάχονται τήν πολιτική τοῦ Ἀραφάτ. Ποῦ εἶναι, λοιπόν, τό Άραβικό Έθνος; Πουθενά, διότι Άραβικό Έθνος δέν ὑπάρχει παρά μόνο ἀραβικός κόσμος καί αὐτός περιορίζεται τή στιγμή αὐτή σέ λίγες χῶρες (Συρία, Ἰορδανία, Ἀλγερία, Λιβύη καί Νότια Ύεμένη), πού διάκεινται φιλικά πρός τόν Άραφάτ. Ύπάρχει ὅμως καί τό κεφάλαιο ζημιές πού ξεπερνα τά ώφελήματα. Πραγματικά ὅταν ἐπιδιώκουμε τή ρύθμιση τῶν διαφορῶν μας μέ τίς Ήνωμένες Πολιτεῖες εἶναι ἀντιφατικό καί ἀσυγχώρητο νά προκαλοῦμε τόν ἑβραικό παράγοντα τῆς Ἀμερικῆς πού εἶναι πανίσχυρος καί τόν φοβοῦνται ἀκόμη καί οἱ Ἀμερικανοί Πρόεδροι. ή διπλωματία εἶναι ἡ τέχνη τοῦ μέτρου. Καί ὅταν τό μέτρο ξεπερνιέται ἄστοχα, δέν πρέπει να ἐκπλαγοῦμε γιά τίς ὀδυνηρές ἐπιπτώσεις πού ὁ ἀδικαιολόγητος θρίαμβος τοῦ 'Αραφάτ θά ἔχει σέ ζωτικούς τομεῖς τῆς ἐθνικῆς μας ζωῆς».

ΦΩΤΟΓΡΑΦΙΑ ΕΞΩΦΥΛΛΟΥ: Τό Άργοστόλι στίς άρχές τοῦ αἰώνα μας.

## **ΓΟΥΣΤΑΥΟΥ ΚΑΛΟ**

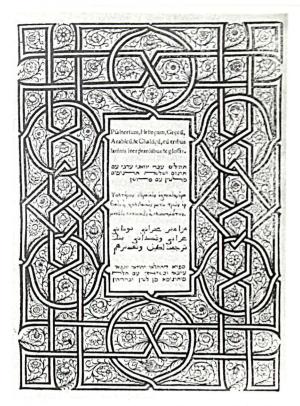
# Η ΕΛΛΗΝΙΚΗ ΓΛΩΣΣΑ ΚΑΙ Ο ΕΒΡΑΪΣΜΟΣ

Η ἐλληνική γλῶσσα, ἡ τόσον μελωδική, ἡ τόσον μουσική, εἶχε γοητεύσει τά ὦτα τῶν ἀρχαίων Ἐβραίων μέχρι τοῦ σημείου νά γεννήσῃ εἰς αὐτούς τήν ἐπιθυμίαν νά τήν μεταχειρίζωνται ὡς ἴδιον αὐτῶν ἰδίωμα. Ἐν γένει, ἐἀν ἐξαιρέσωμεν τό μέρος ἐκεῖνο τῆς «ἐθνικῆς» φιλοσοφίας, τό ὁποῖον δέν συνεβιβάζετο μέ τάς ἐβραϊκάς παραδόσεις καί τά ἔθιμα αὐτῶν, οἰ Ἐβραῖοι ὑπέστησαν τήν γοητείαν τοῦ ἐλληνικοῦ πολιτισμοῦ διατηροῦντες ἐν ταὐτῷ ἀκεραίαν τήν οὐσίαν τοῦ Ἰουδαϊσμοῦ.

Όντως, οΙ Έβραῖοι, οΙ όποῖοι διετήρουν φιλικάς σχέσεις μέ τούς "Ελληνας καί πρό τῆς ἐποχῆς τοῦ Μεγάλου 'Αλεξάνδρου, καθώς μᾶς διδάσκει αὐτή ἡ Γραφή¹ δέν ἠδύναντο οὕτε ἔπρεπε νά κρατοῦν τάς θύρας κλειστάς εἰς τόν πολιτισμόν ἐκεῖνον, ὁ ὁποῖος εἶχε κερδίσει τήν λατρείαν τοῦ γνωστοῦ τότε κόσμου.

Οἱ ραββῖνοι, οἱ ὁποῖοι διά νά δώσουν μεγαλείτερον κῦρος είς τάς γνώμας των έστήριζον αὐτάς είς τάς ἐλευθέρας καί πνευματώδεις πολλάκις έρμηνείας ρητῶν τῆς Γραφῆς, δέν ἕλαβον μεγάλην δυσκολίαν νά εὕρουν ἐδάφιον ἐπί τοῦ όποίου νά βασίζουν τήν πρός τήν έλληνικήν γλῶσσαν προτίμησίν των. Τό ἐδάφιον τοῦτο εἶναι τό 27 τοῦ 9 Κεφαλαίου τῆς Γενέσεως ξχον κατά γράμμα ὡς ἑξῆς. «Ἰάφτ ἐλοήμ λεϊέφετ βεϊσκόν μπεαολέ Σέμ.», δηλαδή «ἄς ἐπεκτείνη ὁ Θεός τοῦ Ἰάφεθ καί νά κατοικήση εἰς τάς σκηνάς τοῦ Σήμ».<sup>2</sup> Άλλ' ἕνας ραββῖνος, ὁ Μπάρ Καππαρᾶ, μετέφρασε κατά τόν ἑξῆς τρόπον τήν εὐλογίαν τοῦ Νῶε. «Ἄς καλλωπίση ὁ Θεός τόν Ἰάφεθ νά κατοικήση εἰς τάς σκηνάς τοῦ Σήμ», ἑρμηνεύων ὡς ἑξῆς. «Ἄς ἀναγνωσθῇ ἡ Τορά (ὁ θεῖος Νόμος) εἰς τήν ὡραίαν γλῶσσαν τοῦ Ἰάφεθ ἐντός τῶν σκηνῶν τοῦ Σήμ». Ἀλλ' ἐπειδή ἡ Ἰαπετική ὁμοεθνία περιέχει πολλούς λαούς διαφόρων γλωσσῶν, προσέθηκε ὅτι ἡ «ὡραία» γλῶσσα τοῦ ἐθνολογικοῦ τούτου κλάδου εἶναι ἡ ἑλληνική. Αὐτό λοιπόν εἶναι τό βιβλικόν ρητόν ἐκ τοῦ ὁποίου οἱ ἡμέτεροι Διδάσκαλοι έξήγαγον τό συμπέρασμα ὅτι ἦσαν ἐξουσιοδοτημένοι νά μεταχειρίζωνται τήν έλληνικήν είς τάς θρησκευτικάς έρμηνείας. Είς τάς σχέσεις αὐτῶν τάς δημοσίας καί τάς ίδιωτικάς, έξ ίσου μετεχειρίζοντο τήν έλληνικήν καί τήν έβραϊκήν. Είς τήν «Μισνά» κεφάλαιον Πεσαχήμ άναγιγνώσκομεν. «Είς τρία δοχεῖα χωρητικότητος τριῶν σεά ἐρρίπτοντο είς τόν Ναόν οἱ σῖκλοι· τά δοχεῖα διεκρίνοντο μέ τά τρία γράμματα τοῦ ἀλφαβήτου. Ἄλεφ, Βέτ, Γκίμελ. Ὁ ραββί Ίσμαέλ διατείνεται ὄτι εἶχον διακριτικά γράμματα τά έλληνικά· Άλφα, Βῆτα, Γάμμα».

Συζητοῦντες εἰς τό Ταλμούδ τῆς Ἱερουσαλήμ περί τοῦ κατορθωτοῦ τῆς μεταφράσεως τῆς Γραφῆς, ἀποφαίνονται ὡς ἐξῆς. «Ἐζήτησαν καί εὖρον (οΙ Σοφοί τοῦ Ἱσραήλ) ὅτι ἡ Ἡγία Γραφή δέν ἠμπορεῖ νά μεταφράζεται εἰμή εἰς τήν ἐλληνικήν. Ἐπίσης εἰς τό Ταλμούδ τῆς Βαβυλῶνος ὁ ραββί



Έξώφυλλο τοῦ πρώτου πολύγλωσσου Ψαλτηρίου, στά λατινικά, ἐβραϊκά, ἐλληνικά, ἀραβικά καί ἀραμαϊκά. Γένοβα, 1516.

λέγει ὡς ἐξῆς. «Ἡ ἡΑγία Γραφή; ἤ εἰς ἐβραϊκήν ἤ εἰς ἐλληνικήν».

Έκτός τῆς μεταφράσεως των Ἑβδομήκοντα, ἔχομεν καί άλλας μεταφράσεις τῆς Γραφῆς εἰς τήν ἐλληνικήν τάς μεταφράσεις τοῦ Ἐκύλλα, τοῦ Συμμάχου, τοῦ Θεοδοσίου καί άλλων. Ο Άκύλλας, δ διάσημος προσήλυτος, γνώστης έξ ίσου τῆς ἑβραϊκῆς καί τῆς ἑλληνικῆς, ἐπεχείρησε, ἐνθαρρυνθείς ἴσως ἀπό τούς διδασκάλους Ἐλιέζερ, Ἱπσούα καί 'Ακιβά, τῶν ὁποίων ἦτο ὁ ἐκλεκτός μαθητής, νά δώσῃ πιστήν μετάφρασιν τῆς 'Αγίας Γραφῆς εἰς τήν ἑλληνικήν. 'Η μετάφρασίς του έλαβε τόσην ἐπιτυχίαν μεταξύ τῶν Εβραίων ἐκείνων, οἱ ὁποῖοι ἐγνώριζον μόνον τήν ἑλληνικήν, ώστε παρημέλησαν τό κείμενον τῶν Ἐβδομήκοντα. Σήμερον σώζονται μόνον όλίγαι περικοπαί τῆς μεταφράσεως τοῦ 'Ακύλλα, ἀρκεταί, ὅμως, νά ἀποδείξουν ὅτι ὁ σκοπός τοῦ μεταφραστοῦ νά μείνη πιστός είς τό γράμμα καί εἰς τήν ἀπόδοσιν τοῦ ἐβραϊκοῦ κειμένου, εἶχεν ἐπιτύχει καθ' όλοκληρίαν. Ή μετάφρασις τοῦ Συμμάχου ἐκρίθη ἀρίστη ἀπό τόν Άγιον Ἱερώνυμον καί τόν Εὐσέβιον τῆς Καισαρείας. Καί ή μετάφρασις τοῦ Θεοδοσίου ἐξετιμᾶτο πολύ, διότι, καθώς λέγει ὁ Δέ Ρόσση, δέν ἀπεμακρύνετο πολύ τοῦ συστήματος τῶν δύο ἀνωτέρω μεταφραστῶν.

'Η ἐλληνική ἀπετέλει τήν ἀνωτέραν ἀγωγήν τῶν ἀρχαίων 'Εβραίων, οl ὀποῖοι τήν ἐδίδασκον εἰς τά τέκνα των, ἄρρενα καί θήλεα.

Σχετικῶς πρός τοῦτο ἀναγιγνώσκομεν εἰς τό Ταλμούδ Ἱερουσαλήμ εἰς τό κεφάλαιον Πεά. «Εἶπεν ὁ ραββί Ἀμπαού ἐν ὀνόματι τοῦ ραββί Ἰοχανάν Ἐπιτρέπεται εἰς τόν

#### «ΠΝΕΥΜΑΤΙΚΑ ΡΙΖΩΜΑΤΑ»-

#### ΤΟ ΙΟΥΔΑΙΟΧΡΙΣΤΙΑΝΙΚΟ ΠΝΕΥΜΑ ΚΑΙ Η ΕΥΡΩΠΑΪΚΗ ΔΙΑΝΟΗΣΙΣ

Σέ πολλά δημοσιεύματα τοῦ περιοδικοῦ αὐτοῦ ἔχει ἐξετασθῆ καί τονισθῆ ἡ συγγένεια τοῦ ἰουδαιοχριστιανικοῦ πνεύματος καί ἡ ἐπίδρασίς τους στήν παγκόσμια διανόησι.

Τελευταΐα στό περιοδικό «Εὐθύνη» (Δεκέμβριος 1981), ὁ Χρ. Μαλεβίτσης γράφοντας γιά τήν «Νεοελληνική πνευματική δυσπραγία», σημειώνει ὅτι «ἡ θρησκευτική σκευή» ἦταν πάντα ἀνάμεσα στά πνευματικά «ριζώματα» στόν εὐρωπαϊκό χῶρο.

Συγκεκριμένα άναφέρει:

«Ή γνήσια εὐρωπαϊκή σκέψη τῶν νεώτερων χρόνων, ἡ διαφωτισμένη, ποτέ δέν ἀπέστη ἀπό αὐτά τά ριζώματα. Κανένας μεγάλος φιλόσοφος τῆς Εὐρώπης καί κανένας μεγάλος κοινωνιολόγος δέν μπορεῖ νά νοηθεῖ χωρίς τήν προϋπόθεση αὐτῶν τῶν ριζωμάτων. Ὑπάρχουν καί στόν Κάντ καί στόν Ἔγελο καί στόν Μάρξ. Παρόλο τόν ἐπιστημονισμό τους καί τόν διαφωτισμό τους τοῦτοι εἶναι εὐθεῖες ἐκβλαστήσεις περισσότερο τοῦ Ιουδαιοχριστιανικοῦ πνεύματος καί λιγότερο τοῦ ἐλληνικοῦ. Ὁ ἴδιος ὁ Χάῖντεγκερ τῶν ἡμερῶν μας, πού δέν ὀμνύει σέ κανένα Θεό καί πού όμνύει στήν ἑλληνική φιλοσοφία, εἶναι διάβροχος ἀπό τίς Ιουδαιοχριστιανικές κατηγορίες καί αὐτές τόν προσδιορίζουν ὁδηγητικά».

Ισραηλίτην νά διδάσκη τήν κόρην του έλληνικά ώς πνευματικόν κόσμημα δ' αὐτήν». Ἐκ τούτου γίνεται φανερόν ότι ἡ ἀγωγή μιᾶς νέας τῆς Ἱερουσαλήμ ἐθεωρεῖτο ἐλλιπής έάν δέν έγνώριζε τήν έλληνικήν<sup>3</sup>. - Είς τήν Μισνά, κεφάλαιον Σοτά άναγιγνώσκεται. Κατά τόν πόλεμον τοῦ Τίτου άπηγορεύθη νά διδαχθή είς τούς νέους ή «Ίαβενίτ». Έκ τῆς συζητήσεως τοῦ Ταλμούδ περί τῆς ἀπαγορεύσεως ταύτης προκύπτει ότι διά τήν λέξιν «'laβενίτ» έννόουν όχι τήν γλῶσσαν ἀλλά ὡρισμένην ἑλληνικήν φιλοσοφίαν ἐπικρατοῦσαν τήν ἐποχήν ἐκείνην, καί ὡς μάθημα παρεχόμενον είς τήν νεαράν ήλικίαν, διότι μερικαί φιλοσοφικαί αἰρέσεις εἶχον ἀρχίσει νά θέτουν εἰς κίνδυνον τήν ἑβραϊκήν διδασκαλίαν. 'Αλλά καί ή ἀπαγόρευσις αὕτη, ή προσωρινή, δέν έχώρει πέραν τῆς ὑρίμου ἡλικίας κατά τήν ὁποίαν ἕκαστος έμάνθανε ὄ,τι ἤθελε. Προσέτι ἡ ἑλληνική ἀγωγή ἐπετρέπετο άνευ περιορισμοῦ εἰς τούς προορισμένους εἰς δημοσίας θέσεις καί πολιτικά άξιώματα. Οι έξῆς λόγοι τοῦ Ραββάν Σιμεών Μπέν Γακμλιέλ «1.000 μαθηταί ἐφοίτουν είς τό σχολεῖον τοῦ πατρός μου. 500 είς τό τμῆμα τῆς έβραϊκής διδασκαλίας καί 500 τής έλληνικής φιλοσοφίας...» δεικνύουν όπόσον ή έλληνική άγωγή ήτο διαδεδομένη.

Είς τό Ταλμούδ 'lepouσαλήμ κεφάλαιον Σοτά ἀναγιγνώσκομεν ἀκόμη ὅτι κατά τόν Γ΄ αίῶνα ol 'Εβραῖοι τῆς Καισαpeíας ἔλεγον καί τό Σεμάγγ (τό Σύμβολον τῆς Πίστεως) ἐλληνιστί. 'Εκ τῆς νεαρᾶς δέ 146 τοῦ 'louστινιανοῦ μανθάνομεν ὅτι ὑπῆρχε τότε εἰς Κωνσταντινοὑπολιν κόμμα μεταξύ τῶν 'Εβραίων, τό ὁποίων ἀπήτει νά ἀναγιγνώσκεται εἰς τήν συναγωγήν ἡ Γραφή καί Ἐλληνιστί. 'Ο δέ Παπαδόπουλος Κεραμεύς ἐδημοσίευσε ἀποσπάσματα\_μεταφράσεως τῆς Μισνά, τά ὁποῖα θεωρεῖ ἕργον ἐνός Κυπρίου τοῦ ΣΤ΄ αίῶνος.

ΑΙ ιστορικαί αύται άναμνήσεις δηλοῦν πόσον ἡ ἑλληνική

γλῶσσα ἐξετιμᾶτο καί πόσον ἐθεωρεῖτο ἀπαραίτητος εἰς τούς προγόνους μας διά τήν διακόσμησιν τοῦ πνεύματος, οὕτως ὥστε εὐχομαι ἵνα τό περιοδικόν τοῦτο συντελέση εἰς τήν διάδοσιν τῆς ὑραιοτέρας τῶν γλωσσῶν μεταξύ τῶν ὑμοθρήσκων μας τῆς ᾿Ανατολῆς, ἡ ὁποία πρό αἰώνων τήν ἑλληνικήν εἶχε ὡς κοινόν ὄργανον συνεννοήσεως τῶν διαφόρων λαῶν. «Ἡ ὑραιοτέρα γλῶσσα τοῦ ἰάφεθ ἅς σκηνώση πάλιν μεταξύ τοῦ Σήμ διά τήν ἀρτίαν μόρφωσιν τοῦ πνεύματος».

1. Ίδέ Ίοέλ 4-6.

2. Διά τούς ἀγνοοῦντας τήν ἐβραϊκήν, ἐξηγοῦμεν ὅτι τό « ἰάφτ» παράγεται ἐκ τῆς ρίζης «Πατάχ» ἀνοίγω, ἐπεκτείνω, ὁ δέ ραββῖνος παρήγαγε τάς λέξεις ἐκ τοῦ « ἰαφά» ἐξωραΐζω.

3. Ό ραββί Ίοχανάν, ὁ πρῶτος ραββῖνος τῆς ἐποχῆς του, ἐγεννήθη περί τό 300. Μετά παρέλευσιν 16 αἰώνων, ἕνας ἄλλος Ἐβραῖος ἐκ τῶν προυχόντων καί αὐτός τοῦ λαοῦ του, εἶς τῶν προέδρων τοῦ «Παγκοσμίου Ἱαραηλιτικοῦ Συνδέσμου» κηρύττει τήν ἐλληνικήν ὡς μέσον ἀπαραίτητον διά τάς νέας al ὁποῖαι θέλουν νά λάβουν πλήρη ἀγωγήν. Πρό τινος, πράγματι, ὁ ρηθείς λόγιος, ὁ ὁποῖος εἶναι ὁ Σολομών Ρεϊνάχ ἐξέδωκε βιβλίον διά τάς δεσποινίδας μέ τίτλον «Lé grec sans larmes» διά τήν εῦκολον, «χωρίς κλάματα!», ἐκμάθησιν τῆς ἑλληνικῆς.

['Ο ραββῖνος Γουσταῦος Καλό γεννήθηκε στή Φλωρεντία καί σπούδασε στήν ἐκεῖ περίφημη Ραββινική Σχολή. 'Από τίς ἀρχές τῆς α' δεκαετίας τοῦ 20ου alῶνος διετέλεσε, ἐπί σειρά ἐτῶν, 'Αρχιρραββῖνος τῆς Ι.Κ. Κερκύρας.

Τό ἄρθρο ἀναδημοσιεύεται ἀπό τήν «'Ισραηλιτική Ἐπιθεώρησι» (Ἀθῆναι, ἀριθ. 2. Ἀπρίλιος 1912)].



### ΝΕΕΣ ΕΚΔΟΣΕΙΣ

## ΝΙΚΟΥ Α.ΣΤΑΘΑΚΗ: Ἀπό τή Στάχτη στή Ζωή, (ʾΑθήνα, 1982)

Τίς ἐντυπώσεις, τά συναισθήματα, καί τίς παρατηρήσεις του ἀπό δύο ταξίδια του στό Ἱσραήλ (τό 1976 καί τό 1979) παρουσιάζει στό νέο του βιβλίο ὁ ἀγαπητός κ. Νίκος Σταθάκης.

Όπως καί οἱ προηγούμενες ἐργασίες του, τό νέο βιβλίο τοῦ κ. Σταθάκη διακρίνεται γιά τήν παρατηρητικότητα, τή διεισδυτικότητα, τή συναισθηματικότητα, τίς προεκτάσεις τοῦ στοχασμοῦ, στοιχεῖα πού «δίνουν στόν ἀναγνώστη τήν ψευδαίσθηση ὅτι ἦταν κοντά, δίπλα στόν κ. Σταθάκη» (κατά τόν προλογίζοντα καθηγητή κ. Ἡλ. Οἰκονόμου) σέ ὅσα εἶδε, εἶπε, ἅκουσε ὁ συγγραφέας.

Τό βιβλίο αὐτό δέν δίνει μόνο μιά σχεδόν πλήρη εἰκόνα τοῦ σύγχρονου Ίσραήλ, προσφέρει κάτι παραπάνω: τήν εὐκαιρία στόν ἀναγνώστη νά σκεφτεῖ καί νά προβληματιστεῖ πάνω σέ πολλά Θέματα ἀπ' ὅσα συμβαίνουν γύρω μας. ΑΓΓΕΛΟ – ΔΙΟΝΥΣΗ ΔΕΜΠΟΝΟΥ

# οι εβραίοι της κεφαλονίας

#### (Μέρος Πρῶτο)

Τότε οὶ ἐν τῆ Ἰουδαίą φευγέτωσαν ἐπί τά ὄρη.... προσεύχεσθε δι' ἵνα μή γένηται ἡ φυγή ἡμῶν χειμῶνος μηδέ Σαββάτῳ. Ματθαῖος κεφ. 24 16–20

'Η όλοκληρωτική ἀπουσία ἐβραϊκοῦ στοιχείου στήν Κεφαλονιά τίς πρόσφατες δεκαετίες καί είδικά ἐκεῖνες πού ἀρχίζουν μετά τόν πρῶτο Παγκόσμιο Πόλεμο, ἔδωσε ἀφορμές σέ παραξηγημένες ἐρμηνεῖες γιά τίς σχέσεις τῶν δύο κοινωνικῶν ἀμάδων, τῆς ἐβραϊκῆς καί τῆς κεφαλονίτικης, καί μάλιστα κατασκεύασε ἀφηγήσεις, πού ἀνήκουν στήν ἀνεκδοτολογία καί καθόλου στήν Ιστορία!

Όλο τόν ΙΘ΄ αἰ. μέχρι τίς πρῶτες δεκαετίες τοῦ Κ΄, στήν Κεφαλονιά ὑπάρχει ὑπολογίσιμη σέ ἀριθμό ἐβραϊκή κοινότητα. Πρόκειται γιά μικροεμπόρους γυρολόγους, μικροδανειστές τοκογλύφους καί ίδιοκτῆτες ἀτομικῶν μικροεργαστηρίων, πού τά κρατοῦν μέ τή συνδρομή τῶν μελῶν τῆς οἰκογενείας τους. Συνθέτουν, δηλαδή, μία παροικία πού ἀνήκει στά πιό χαμηλά στρώματα τῶν μικροαστῶν², χωρίς ὑπολογίσιμη συμβολή στήν οἰκονομία ἤ τήν πολιτική τοῦ τόπου. Ἡ δεύτερη, μάλιστα, τούς εἶναι ἀπρόσιτη γιά οἱ κ ο ν ο μ ι κ ο ὑ ς καί ν ο μ ι κ ο ὑ ς λόγους6 Ὁ νόμος τοῦ 18 52, ποὑ καθόριζε τά προσόντα τοῦ ἐκλογέα, ἀπαιτοῦσε ἀνάμεσα στά ἅλλα νά πρεσβεύει τ ή ν χ ρ ι σ τ ι α ν ι κ ή ν θ ρ η σ κ ε ί α ν³, καί τά εἰσοδήματά του γιά μέν τίς πόλεις νά εἶναι τῆς τάξεως τῶν 3.000 διστήλων γιά δέ τήν ὕπαιθρο 1.500 δίστηλα<sup>4</sup>.

(ΟΙ φωτογραφίες και τά σκίτσα γιά τήν Κεφαλονιά είναι ά-

Αὐτή ἡ εἰσοδηματική ρήτρα εἶναι πολύ ἀμφίβολο ἄν στήν Κεφαλονιά καλυπτόταν ἀπό μέλη τῆς διασπορᾶς. Άντίθετα μέ τά ἄλλα Ἐπτάνησα, ἰδιαίτερα τήν Κέρκυρα καί τήν Ζάκυνθο, πού ἀρχειακά στοιχεῖα, διαδηλώσεις, δηλοποιήσεις καί ἰκετήριο στήν ἐπίσημη ἐφημερίδα τοῦ Κράτους τῶν Ἰονίων, μᾶς παρουσιάζουν ἐβραϊκό στοιχεῖο πού ὄχι μόνο εὐπορεῖ, ἀλλά ἀνοίγεται σέ πιστώσεις μεγάλων ποσῶν, δανείζοντας σέ ντόπιους ἄρχοντες μεγαλοκτηματίες, μεταβαλλόμενο ἔτσι σέ οἰκονομικό ρυθμιστή καί τραπεζίτη τους.

Αὐτή ἡ κατάσταση μέ τίς ὀξεῖς σχέσεις πού δημιουργοῦνται ἀνάμεσα σἐ πιστωτή καί χρεώστη καί μάλιστα τά χρόνια ἐκεῖνα μἐ τήν χαρακτηριστικά εὐνοϊκή γιά τό δανειστή νομοθεσία<sup>5</sup>, ἐχώρισε τό ντόπιο στοιχεῖο ἀπό τίς ἐβραϊκές κοινότητες πού ζούσανε δίπλα τους καί τίς ἐταξε σέ δύο ἀντιμαχόμενα στρατόπεδα πού ἀλληλομισιοῦνται καί κατατρέχονται. Οἱ καταδιώξεις καί βιαιοπραγίες ἐνάντια στούς Ἐβραίους, στά δυό νησιά Ζάκυνθο καί Κέρκυρα, ἀπό ἐδῶ ἀντλοῦν τίς αἰτίες τους.

Τέτοια, ὄμως, αἴτια δέν ὑπήρξανε στήν Κεφαλονιά. Άκριβὦς γιατί ποτέ οἱ Ἐβραῖοι στό νησί αὐτό δέν ὑπήρξανε μεγαλοκεφαλαιοῦχοι. Καί, μάλιστα, ὅταν μετά τήν Ἐνωση

Παλαιά φωτογραφία τῆς Γέφυρας μέ τά «κασόνια» της.

πό τά βίβλία τοῦ 'Αγγελο-Διονύση Δεμπόνου «Τό Χρονικό τοῦ σεισμοῦ τοῦ 1953» ('Αργοστόλι, 1976) καί «Τό 'Άργοστόλι διασκεδάζει» ('Αργοστόλι, 1979).

5



Τό «Μέγαρο» προσεισμικά.

από νομική πλευρά τά πράγματα θά ἀλλάξουν, μόνο ἡ ταξική ὑποβάθμισή τους θἆναι ἐκείνη πού θά τούς κρατᾶ στό περιθώριο τῆς κοινωνίας. Κατατρεγμοί, ὅμως, δέν θά ὑπάρξουν σ΄ ὅλη αὐτή τή διαδρομή. Ἀπεναντίας, ὅταν οἱ πεοιστάσεις τό ἐπιβάλλουν, θά τύχουν τῆς συμπαράστασης κῶν ντόπιων, γεγονός πού καί οἱ ἴδιοι οἱ Ἐβραῖοι θά ἐπιδιώκουν<sup>6</sup>.

Οἱ πολλοί κατοικοῦν στό 'Αργοστόλι καί ἐλάχιστοι στή Λιβαθώ. Τίς τελευταῖες δεκαετίες ἀπό μικροαστοί θά μεταπέσουν στό προλεταριάτο καί θά γίνουν χειρώνακτοι ἐργάτες<sup>7</sup>. Σάν ἄτομα συγχρωτίζονται μέ τούς ντόπιους καί μολονότι προτιμοῦν νά μένουν στήν ἴδια συνοικία, ἰδιαίτερα γύρω ἀπό τή συναγωγή τους, δέν μποροῦμε νά ποῦμε πώς εἶναι κλεισμένοι σέ γκέτο. 'Απομόνωση στό ἐβραϊκό στοιχεῖο τοῦ 'Αργοστολιοῦ δέν διαπιστώνεται σέ βαθμό πού ὑπῆρξε σέ ἄλλα 'Επτάνησα καί βέβαια περισσότερο σέ μεγαλουπόλεις τοῦ ἐξωτερικοῦ.

Χαρακτηριστική μορφή τῶν τελευταίων Ἑβραίων τοῦ νησιοῦ ἤτανε ὁ ραββίνος Σαμολάκης, πού τόν θυμόντανε οἱ περισσότεροι τῆς περασμένης γενεᾶς νά κατοικεῖ στή συνοικία τοῦ "Αη - Γιώργη, ὅπου καί ἡ συναγωγή, καί νά συνθέτει ἕνα ζωντανό στοιχεῖο τῆς 'Αργοστολιώτικης κοινωνίας, ποὑ ξεχώριζε μέ τή βιβλική του γενεάδα καί τό ραββινικό σκοῦφο του.

Σ΄ αὐτή τήν ἀνοχική συνάφεια βοήθησε καί τό ἐβραϊκό ...οιχεῖο, πού ἀποδέχτηκε ἐθιμικούς κανονισμούς καί νομικές παραδοχές, πού ἀκολουθοῦσε τό ντόπιο στοιχεῖο καί πού βασιζότανε σέ χριστιανική ἀγωγή.

Στά 1819 ο Έβραῖος Ἡλίας Μόρδο<sup>8</sup>, μικρογυρολόγος, πού πουλεῖ «πράγμα τοῦ μπράτσου», περιέρχεται τά χωριά γιά νά πουλήσει τήν πραμάτεια του. Στά Τρουγιανάτα οἰ γυναῖκες τοῦ χωριοῦ παίρνουν ἐμπόρευμα ἀξίας 21,50 γρόσια μέ πίστωση. Κατά τήν κατάθεσή του, ἡ γυναίκα τοῦ Στεφανῆ Θεοδωρακάτου μπαίνει ἐγγυήτρια, μέ τήν ὑπόσχεση νά πληρώνει αὐτή τό χρέος σέ περίπτωση ἀδυναμίας ἤ ἄρνησής τους. Ἡ ὑπόθεση θά φτάσει στό δικαστήριο, γιατί οῦτε οἱ χρεώστριες πληρώσανε καί ἡ ἐγγυήτρια ἀρνεῖται τέτοια ὑποχρέωση. Τότε ὁ Μόρδο προτείνει στόν άνδρα της, πού παρίσταται γι' αὐτήν στό δικαστήριο, τή δέσμευση τοῦ ὅρκου, πού ἦταν νομικά ἀναγνωρισμένη, ἀρκεῖ νά τήν ἐπρότεινε ὁ ἐνάγων.

...«η ανοθεν γινιτου θελι καμι ορκον εις την εκλησιαν του αγιου διμιτριου εις τα τρουγιανατα οτι δεν επιρε τιν υποσχεσιν αφτι νά πλιροσι δια αλλες γυνεκες (.....) και μιν κανοντας τιν αφτιν ορκον να πλιροσι την αφτιν σουμαν παρεφτις...»<sup>9</sup>.

Έχουμε ἄγνοια ἄν ὁ ὅρκος πραγματοποιήθηκε, γιατί σχετικό ἔγγραφο δέν βρέθηκε. Σημασία ἔχει πώς ὁ Ἐβραῖος ἀποδέχεται τήν πρόταση τοῦ ὅρκου καί τή δέσμευση πού τοῦ δημιουργεῖ. Ἄσχετο πώς καί ψευδορκία μποροῦσε νά συμβεῖ, ὑποκινημένη ἀπό συμφέρον ἤ μισαλλοδοξία, πού θά ἀπέβαινε εἰς βάρος του.

Στόν πολιτικό τομέα, ὅλη αὐτή τήν ἐποχή τῆς ᾿Αγγλοκρατίας, ὅπως ἤδη ἀναφέρθηκε, οἰ Ἐβραῖοι καί τῆς Κεφαλονιᾶς καί σ΄ ὅλο τό Ἱόνιο βρίσκονται σέ ὑποβάθμιση. Ἐχουν ὅμως ἕνα ὑπολογίσιμο συμπαραστάτη. Τόν κεφαλληνιακό ριζοσπαστισμό, κήρυκα τῆς ἰσότητας, ἰσοπολιτείας καί ἀνεξιθρησκείας, πού προσβλέποντας στήν ἀνθρώπινη ἀξία καί ὅχι στή φυλετική προέλευση, ζητᾶ καί γιά τούς Ἐβραίους τά ἀνθρώπινα δικαιώματα<sup>10</sup>.

'Η παράδοση, λοιπόν, πώς Κεφαλονίτες καί Έβραῖοι εἶναι ἀντιμαχόμενα στοιχεῖα πρέπει νά θεωρηθεῖ μέ ἄλλο πρίσμα, ἴσως τοῦ ἀνταγωνισμοῦ καί ὅχι τῆς ἀποστροφῆς. Γιατί ὑπῆρξε ἐποχή πού στόν ἴδιο ζωτικό χῶρο, ζοῦνε σέ ἀρμονία καί οἱ δύο κοινότητες!

Μερικά ἀνόματα Ἱσραηλιτῶν πού ζήσανε στό νησί, ἀπό τίς πρῶτες δεκαετίες τοῦ ΙΘ΄ αἰ. μέχρι καί τήν Ένωση, μοῦ προκύπτουν ἀπό ἔγγραφα τοῦ Τοπικοῦ Ἱστορικοῦ Ἀρχείου Κεφαλληνίας καί θά ἀναφέρω λίγα ἀπό ἕνα γενικότερο Μητρῶο πού καταρτίζω. Νά σημειωθεῖ πώς ὁ χαρακτηρισμός Ἐβραῖος ἤ Ἱσραηλίτης συμπεριλαμβάνεται στά ἔγγραφα δίπλα στό ἀνοματεπώνυμο καί τό πατρώνυμο, ξεκαθαρίζοντας ἀπόλυτα τήν ἐθνικότητα τῶν ἀναφερομένων.

Μοϊζέ Μόρδο – λία Μόρδ(ο) – λία Φόρτε – Βενηαμίν λέβι τοῦ Μωησέως – λάζαρος Τριβέρζε – Μάρκος Λεβη τοῦ Σαμουήλ – Μωσέ Ἱσάκ – Σαλόμι Γακίς –



Καί... μετά τό σεισμό.

Άβραάμ Μόρδο ποτέ Σαμουηλ — Σαμουέλ Βατάλι (Βιτάλ) τοῦ Ἰακώβ — Ιλια Φόρτος τοῦ Σαμπατάν — Μάρκο λεβή τοῦ Σαμουήλ — Ηλια αμαρ κ.ἅ.

Γιά τήν ὑπολογίσιμη αὐτή κοινότητα, ἐκτός ἀπό τή συναγωγή πού δέν ἔχει ἐντοπιστεῖ τά παλαιότερα χρόνια ἡ συνοικία της, ὑπῆρχε ἰδιαίτερο νεκροταφεῖο. Στό γήπεδο πού βρισκότανε δίπλα στήν τότε 'Αγγλική Σχολή, μεταγενέστερα ἀγγλικανική ἐκκλησία καί μέχρι τούς σεισμούς τοῦ 1953 ἀρχαιολογικό μουσεῖο<sup>11</sup>. 'Επειδή, ὅμως, ἡ περιοχή αὐτή ἀναπτύχθηκε τίς τελευταῖες δεκαετίες τοῦ περασμένου αἰώνα καί στό δρόμο πού τήν διασχίζει γινότανε ὁ κοσμικός περίπατος τοῦ 'Αργοστολιοῦ, ἀποφασίστηκε νά μετατεθεῖ τό νεκροταφεῖο ἀπό τό χῶρο αὐτό σέ πιό κατάλληλο καί ἀπόμακρο ἀπό τήν πόλη. 'Ήδη ἀπό τό 1850, ἐποχή τῆς χολέρας<sup>12</sup>, τό ἐνοριακό νεκροταφεῖο τοῦ 'Αργοστολιοῦ<sup>13</sup> καί ἀργότερα, γύρω στά 1871, ἐπεκτάθηκε καί γίνηκε τό ἐπίσημο Δημοτικό Νεκροταφεῖο<sup>14</sup>.

Χρόνια πρίν, ἀπό τό 1827, εἶχαν μεταφερθεῖ στήν ἴδια περιοχή καί τά νεκροταφεῖα τῶν Καθολικῶν καί Διαμαρτυρομένων<sup>15</sup>. Στήν περιοχή αὐτή γίνεται σκέψη νά ἀγοραστεῖ γήπεδο γιά νά θαύονται οἱ νεκροί Ἱσραηλίτες.

'Η Δημοτική 'Αρχή ἐπεκρότησε καί τό Δημοτικόν Συμβούλιον προθύμως ἀνέλαβε τήν δαπάνην τοῦ σχηματισμοῦ Ιδιαιτέρου νεκροταφείου τῶν 'Ισραηλιτῶν πλ: σίον εἰς ἅλλα νεκροταφεῖα<sup>16</sup>.

Αὐτές οἱ προσπάθειες ξεκινήσανε ἀμέσως μετά τήν "Ένωση. Οἱ δεκαετίες ὅμως περνοῦν, οἱ δημαρχίες διαδέχονται ἡ μία τήν ἄλλη, ἀντιπολιτεύονται μεταξύ τους καί ἐρίζουν γιά κομματικά καί ρουσφετολογικά ζητήματα καί ἀφήνουν ἄλυτο τό σοβαρό αὐτό ζήτημα. Ὁ καιρός περνᾶ καί ἐνῶ τό ἀρχικό νεκροταφεῖο ἔχει ἐπίσημα καταργηθεῖ ἤ σωστότερα εἶχε βγεῖ ἀπόφαση πού ἀπαγόρευε «είς τούς Ίσραηλίτας νά θαύουν τούς νεκρούς των εἰς τό γήπεδο ἐκεῖνο... «τό ἀποῖον, μάλιστα, ἦταν καί «ἀπεριτοίχιστον», χῶρος γιά νέο νεκροταφεῖο δέν ἔχει ἐξευρεθεῖ<sup>17</sup>.

Όσο γιά κείνους πού πεθαίνουν, μέ κάποια άνοχή συνεχίζουν νά θαύονται στό καταργημένο νεκροταφεΐο τους<sup>18</sup> Γιά τήν κατάσταση αὐτή φταίγανε βέβαια οἱ ἰσραηλίτες, ἔφταιγε καί ὁ δῆμος, πού ἐνῶ ἐγνώριζε τή φτώχεια τους, μοναδική του φροντίδα ἐνόμισε νά τούς γνωστοποιήσει τήν ἀπαγόρευση τῆς ταφῆς.

«Αἱ ἀρχαί ἀργοστολίου κηδόμεναι τῆς ὑγείας τῆς πόλεως καί σεβόμεναι τόν νόμον τῆς ἀπαγορεύσεως τῆς ἐντός τῆς πόλεως ταφῆς τῶν νεκρῶν<sup>19</sup>, συνεβούλευσαν καί προέτρεψαν τούς Ἱσραηλίτας νά σχηματίσουν ἰδιαίτερον νεκροταφεῖον, ἵνα παύση τό ἐπιβλαβές ἅτοπον, τό πρό καί μετά τήν ἕνωσιν, τῆς ἐνταφιάσεως τῶν νεκρῶν αὐτῶν πλησίον τοῦ καταστήματος τῶν Φυλακῶν καί τοῦ Στρατῶνος»<sup>20</sup>.

Γι' αὐτή τήν καθυστέρηση πολλά εἰπωθήκανε. ᾿Αποδόθηκε κατηγορία στίς δημοτικές ᾿Αρχές πώς σκόπιμα κωλυσιεργοῦν τό ζήτημα, πού ἐρμηνεύτηκε «ὡς ἄρνησις πρός τούς Ἱσραηλίτας συμπολίτας γῆς ἱνα σχηματίσουν νεκροταφεῖον»<sup>21</sup>.

Γιά νά διασκεδάσουν τή δυσμενή ἐντύπωση οἱ ᾿Αρχές θά προβοῦν σέ ἀνακοίνωση, πού θά ἐκδηλώνει τό ἐνδιαφέρον τους γιά τήν ἐξεύρεση τοῦ χώρου, χωρίς ὅμως καί νά φροντίζουν νά τόν ἐξασφαλίσουν!ϐ Ἐτσι ἡ μοίρα τοῦ τρίτου μετά τήν Ἐνωση δημάρχου ΓΕΡΑΣΙΜΟΥ ΔΡΑΚΟ-ΠΟΥΛΟΥ<sup>22</sup>, κοντά στίς ἅλλες πολιτικές παγίδες, τοῦ ἐπεφύλαξε καί ἀκόμα μία, σχετική μέ τό ἐβραϊκό στοιχεῖο, πού μέ πολλή τεχνική τήν παρέκαμψε.

Στά 1887 πέθανε μιά Έβραία, πού ἔπρεπε βέβαια νά ταφεῖ! Οἱ συγγενεῖς της ἀποταθήκανε στό δήμαρχο καί τοῦ ζητήσανε τήν ἄδεια νά τήν θάψουν στό καταργημένο νεκροταφεῖο, μιά καί ἄλλος χῶρος γι΄ αὐτούς δέν ὑπῆρχε. Όπως εἰπώθηκε μέ σιωπηρή ἀνοχή κάτι ἀνάλογο πολλές φορές εἶχε ἐπαναληφθεῖ, ἀλλά τώρα οἱ κομματικές ἐμπλοκές εἴχανε δυσκολέψει τά πράγματα.

Ο Δρακόπουλος, τόν ἐπισκεφθήκανε στό Δημαρχεῖο, ἀρνήθηκε. Γιατί σάν δήμαρχος εἶχε τέτοιο χρέος. Ἡ θέση καί τό ἀξίωμα τοῦ ἐπέβαλλε νά ὑπερασπιστεῖ τούς νόμους καί τούς κανονισμούς πού καί ὁ ἴδιος εἶχε εἰσηγηθεῖ. Μία σκέψη ἤτανε νά διατάξει τήν ταφή τῆς νεκρῆς Ἰουδαίας στό Δημοτικό Νεκροταφεῖο. Καί τοῦτο, ἀρκετοί «ἄσπονδοι



συνεργάτες του» τοῦ τό ὑποδεικνύανε. Γιά τό δήμαρχο μιά τέτοια ἐντολή θά ἰσοδυναμοῦσε με πολιτική καταδίκη. Θά ἐξήγειρε τή λαϊκή μερίδα καί ὁ ἡγέτης της ΠΑΝΑΓΗΣ ΒΙ-ΝΙΕΡΑΤΟΣ<sup>23</sup>, ἰκανός δημοκόπος θά ἐθέριζε ἄνετα πολιτικά ὀφέλη.

Ο Γεράσιμος Δρακόπουλος ἤτανε εὐφυής καί ἄξιος διπλωμάτης<sup>24</sup>. ἀντιλήφθηκε «ὅτι πρᾶξις τοι ΄τη θά ἐκίνει κατ΄ αὐτοῦ τήν μῆνιν καί τόν χόλον ἄγαν τινῶν θεοσεβῶν, καί τά βέλη τῆς δεισιδαιμονίας θά τόν προσέβαλλον»<sup>25</sup>. Δέν ἤτανε εὕκολο, μέ τά μέτρα τῆς ἐποχῆς, νά «μολύνει» τόν ἱερό χῶρο τῆς ταφῆς Ὁρθοδόξων Χριστιανῶν μέ τό πτῶμα μιᾶς Ἐβραίας, χωρίς τοῦτο νά τοῦ δημιουργήσει ζητήματα πού δέν ἐγνώριζε τήν ἔκτασή τους.

Έκάλεσε τούς συγγενεϊς, ἐκτός Δημαρχείου, καί ὡς Δρακόπουλος πιά, παραβλέποντας τό «δήμαρχο», τούς ὑπέδειξε νά πᾶνε μεσάνυχτα, ὥρα γενικῆς ἐρημιᾶς καί νά Θάψουν τή νεκρή τους στό καταργημένο νεκροταφεῖο<sup>26</sup>.

Ο Δρακόπουλος ένεργώντας ἕτσι παρέβαινε, βέβαια, τό νόμο. Δέν ἕκαμε ὅμως τίποτε περισσότερο, ἀπό ὅ,τι ἐπίσημες ἐκκλησιαστικές Ἀρχές, χωρίς μάλιστα ἀποχρώντα λόγο ἐπιτελοῦσαν χρόνια τώρα, ἐπισημοποιώντας τήν παρανομία.

Στά 1868 ὁ δεσπότης Σπυρίδων Κοντομίχαλος<sup>27</sup>, ἀνέχεται, ἄν δέν ἐπέτρεψε μάλιστα, τήν ταφή νεκροῦ στό "Άγιο Βῆμα τοῦ Φουσάτου<sup>28</sup>, χωρίς μάλιστα νά ἀξιώσει νά δοθεῖ μιά ἐξήγηση, παρά τίς δημόσιες ἐπικρίσεις πού ἄκουσε! Τό μεγάλο, öμως, σκάνδαλο θά ξεσπάσει ὅταν στίς 23 τοῦ Νοέμβρη στά 1874 πέθανε ὁ «αἰδεσιμώτατος Γεώργιος Χ. Ρακατζῆς, εἶς τῶν μελῶν τῆς ἐνταῦθα Ἀρχιεπισκοπῆς». Ἐπιθυμία τοῦ νεκροῦ ἦταν νά θαφτεῖ μέσα στήν κτητορική ἐκκλησία του, τήν Παναγία τῆς Ρακατζῆς, πού ἦταν θαμμένοι καί οἱ γονεῖς του. Ὁ νομάρχης, πού τοῦ ζητήθηκε ἡ ἄδεια, ἀπέκρουσε κατηγορηματικά τήν ἐπιθυμία αὐτή καί ἐπειδή ἐπρόβλεπε παραβίαση τοῦ νόμου καί τῶν ἐντολῶν του, ἔστειλε ἔνοπλη ἀστυνομία μέ τή διαταγή, ἄν χρειαστεῖ, νά παρέμβει διακριτικά.

Πρίν ἀκόμα τελειώσει ἡ νεκρώσιμη ἀκολουθία, οἱ πιστοί ἔρχονται σέ σύγκρουση μέ τούς ἐνόπλους, μόλις τούς ἀντιληφθήκανε, καί στό διάστημα αὐτό βρίσκουν τήν εὐκαιρία οἱ συγγενεῖς καί θάβουν τό νεκρό μέσα στό ἱερό βῆμα, ὅπου προηγούμενα εἶχαν ἀνοίξει κρυφά τό σχετικό τάφο<sup>29</sup>.

Η υπόθεση τοῦ πεθαμένου παπᾶ θά πάρει μάκρος καί χρόνο. Άρχικά τό Ύπουργεῖο ἀναγκάζεται νά ἀνεχθεῖ τά γενόμενα. Μέ νεώτερες, ὅμως, εἰσηγήσεις τοῦ νομάρχη, ϋστερα ἀπό δεκαπέντε μέρες, θά βγεῖ διαταγή νά ξεθαφτεῖ τό πτῶμα καί ἐντέλλονται δήμαρχος καί ἀστυνόμος νά τήν ἐκτελέσουν. Εὐτυχῶς, γιὰ τό κύρος καί τῆς Ἐκκλησίας καί τῆς λογικῆς, φαίνεται νά μήν πραγματοποιήθηκε αὐτή ἡ ἀπόφαση. Γιατί «ὁ νόμος τιμωρεῖ τούς παραβαίνοντας τάς περί κοιμητηρίων διατάξεις, δέν τιμωρεῖ ὄμως τούς ἀποθαμένους διὰ τῆς ἐκταφῆς καί ὄζοντας νῦν...». Καί ὁ μέν ναός, ὕστερα ἀπό ἀπόφαση τῆς Συνόδου, ἐκλείστηκε, ὁ δέ παπᾶ Σταῦρος Ἰγγλέσης, πού προΐστατο τῆς ἀκολουθίας, ἀπολύθηκε ἀπό μέλος τῆς ἐπισκοπικῆς Ἐπιτροπῆς<sup>30</sup> Εὐτυχῶς, ὁ Δρακόπουλος δέν ἀντιμετώπισε τέτοια ἐπακόλουθα. Ἡ ἐνέργειά του, παράνομη νομικά, ἦταν ἡ μοναδική λύση δεοντολογικά. Οἱ ἀντιπολιτευόμενοί του προσπαθήσανε νά ἐκμεταλλευτοῦνε τό θέμα, εκ τοῦ ἄλλου τί ἀντιπολιτευόμενοι θά ἦσαν!..., χωρίς, ὅμως, κανένα ἀποτέλεσμα. Ἡ ἄδεια ὅμως τῆς παράνομης ταφῆς δέν ἔλυσε τό θέμα.

'Ακόμα στά 1894, μέ δήμαρχο τόν Παναγη Βινιεράτο, τό δημοτικό συμβούλιο συζητεϊ τήν έξεύρεση χώρου γιά τό ἐπίμαχο κοιμητήριο.

«<sup>7</sup>Ητο καιρός πλέον νά λυθεϊ τό ζήτημα τοῦτο, τό όποῖον πολλάκις ἕδωσεν ἀφορμήν εἰς ἀσχημίας ἀναξίους τῆς ἐποχῆς»<sup>31</sup>.

Στήν ἐπόμενη συνεδρίαση τό δημοτικό συμβούλιο θά ψηφίσει καί τό κονδύλι γιά τήν ἀγορά τοῦ νέου γηπέδου.

«Τό Δημοτικόν Συμβούλιον Άργοστολίου ἐψήφισε κονδύλιον δραχμῶν 1.500 πρός ἀγοράν καταλλήλου οἰκοπέδου διά κοιμητήριον τῶν ἐνταῦθα Ἱσραηλιτῶν. Ὁ κ. δήμαρχος ἐνετάλη ἵνα ἀγοράσει τοιοῦτο, παρά τά ὑπάρχοντα ἄλλα νεκροταφεΐα»<sup>32</sup>.

Ένα χρόνο ἀκόμα πού θά μείνει ὁ Βινιεράτος ὁήμαρχος, δέν κατάφερε νά πραγματοποιήσει τήν ἐντολή τοῦ ὁημοτικοῦ συμβουλίου. Στίς 10 Σεπτέμβρη στά 1895 ὁ Σπῦρος Λουκάτος μέ συντριπτική πλειοψηφία θά κερδίσει τίς ἐκλογές καί θά ἐγκατασταθεῖ ἐκεῖνος στό δημαρχεῖο. Όσο γιά τό ἐκροταφεῖο τῶν Ἱσραηλιτῶν, θά παραμείνει «σχολάζον» στήν ἴδια θέση, μέχρι πού ὁ χρόνος καί ὁ μαρασμός τοῦ ἐβραϊκοῦ στοιχείου, καί ὅχι ἡ μεταφορά του, θά τό καταργήσουν!

Σέ öλη, öμως, τή βιολογική διαδρομή τους, μέχρι νά καταλήξουν στή Γῆ, στό ξέχωρο «σχολάζον» νεκροταφεῖο τους, οἱ Ἐβραῖοι τῆς Κεφαλονιᾶς γιά χρόνια, δεκαετίες, αἰῶνες, συγχρωτίζονταν μέ τούς ντόπιους καί ζοῦσαν ἀρμονικά καί εἰρηνικά.

Οὔτε οΙ Άρχές οὔτε ὁ λαός, τίς πρῶτες καί ἀνώριμες πολιτικά δεκαετίες τοῦ ΙΘ΄ αἰ. οὔτε οἱ ἀγωνιστές ποὐ ἀγωνίζονται τῆς ζωῆς καί τῆς ἀξιοπρέπειας τόν ἀγώνα, τούς κατατρέχουν. Καί ἀργότερα, ὅταν στόν ἐλεύθερο ἐλληνικό πολιτικό στίβο θά ἀναπτύσσουν τίς ἀρχές τους οὕτε τότε τούς ἀποξεχνοῦν. Γιατί τούς θεωροῦν στοιχεῖα κοινωνικά πού ἐχουν ἀνἀγκη καί ἀπό προστασία καί ἀπό δικαιώματα, ἀνεξἀρτητα ἀπό τίς θρησκευτικές ἤ ἐθνικές δοξασίες. Ἀντίθετα ἀπό τό πνεῦμα ὀλοκλήρων ἐποχῶν, πού τίς θεώρησαν ἐπικίνδυνες κοινωνικά ὁμάδες, πού ἀποτελοῦσαν καρκινώματα μέσα στούς ἐθνικούς κορμούς, ὅπου εἶχαν μπολιαστεῖ. Καί γιά τοῦτο ἅξιες ταπείνωσης καί καταδίκης!

 - 'Ο Γεράσιμος Μαυρογιάννης, δ βάρδος τοῦ ριζοσπαστισμοῦ<sup>33</sup>, λίγες μέρες πρίν τό θάνατό του, τόν Άπρίλη τοῦ 1906, θά ὑψώσει ἀπό τήν Κέρκυρα πού μένει, τή γεροντική φωνή του σέ διαμαρτυρία πού θά πάρει μενάλη δημοσιότητα. Άφορμή «οί στυγεροί διωγμοί τῶν Ἑβραίων έν Κερκύρα». Γιά τούς διωγμούς αὐτούς, πού γινήκανε στήν περίοδο τοῦ Πάσχα τῆς χρονιᾶς ἐκείνης, βρεθήκανε φωνές διανοουμένων, άνθρώπων λεγομένων τῶν γραμμάτων, ὅπως τοῦ «λογίου Πολυλᾶ»34, πού δημόσια ὑποστηρίξανε τίς έγκληματικές προλήψεις, πού εἶχαν σάν ἀποτέλεσμα τίς αγριότητες έκεινες. 'Ο Μαυρογιάννης, γέροντας καί ἀδύναμος, ἐκφραστής, ὅμως, τῶν ἀντιλήψεων καί τῶν ἀρχῶν τῶν ἁγνῶν ἰδεολόγων πού ἐκήρυξαν τόν «ἀνθρωπισμό», ἀπαλλαγμένο ἀπό μισαλλοδοξίες καί φανατισμούς, βρίσκει τή δύναμη καί τήν άντοχή νά άποστομώσει τή «βία» καί τό μίσος στό πρόσωπο τοῦ «λογίου φανατικοῦ» καί ὅλων ὅσων στεκόντανε δίπλα του καί πίσω του<sup>35</sup>.

Μία ἐπιπόλαιη ἀνασκόπηση περιστατικῶν, σάν αὐτή, δέν στέκεται ἰκανή νά προσφέρει τήν ἐξήγηση τῆς ἀγαθῆς φιλοξενίας τῶν Ἐβραίων στήν Κεφαλονιά. Μιά βαθύτερη τομή θά μᾶς βοηθοῦσε περισσότερο καί θά τήν ἀποτολμήσουμε στό ἐπόμενο. Γιατί εἶναι εὕκολο νά λέμε ὅτι κάποια ἰδεολογική ἔκφραση, ὅπως ὁ ριζοσπαστισμός μέ τόν ἄκρατο ἀνθρωπισμό του, συνέβαλε σ΄ αὐτό. Μά οἱ ριζοσπάστες ἦταν μιά μετρημένη κοινωνική παρουσία καί χρονικά καθορισμένη. Καί γιά νά ὑπάρξει ἀνταπόκριση ἕπρεπε καί οἱ δύο πλευρές νά συμβάλλουν καί νά ἐπιδιώκουν τή συνοίκηση. Μέ τά στοιχεῖα πού μπορέσανε νά ¡ρθοῦνε στήν ἐπιφάνεια, θά παρουσιάσουμε στόν περιορισμένο χῶρο μιᾶς μελέτης, τίς συνθῆκες πού συνέβαλαν ὥστε τό ἐβραϊκό στοιχεῖο στήν Κεφαλονιά νά ζεῖ μέ ὀμόνοια δίπλα στό γηγενές!



#### ΣΗΜΕΙΩΣΕΙΣ:

- « Έχουμε κι έδῶ Ἐβραίους καί Μαλτέζους κι Ἱταλούς, κόντηδες ἐν ἀχρηστία θά γνωρίσετε πολλούς». Ἐφημερίδα «Ζιζάνιον», φ. 194, 6.10.1910, σελ. 3a.
- 2. Πρβλ. ἐφημερίδα « Άναμόρφωσις», φ. 20, 19.11.18 66, σελ. 4γ.
- 3. ἄρθρο Α΄.
- άρθρο Δ΄. Πρβλ. Πρακτικά τῶν συνεδριάσεων τῶν Νομοθετικῶν Συνελεύσεων κατά τήν πρώτη σύνοδον τῆς δεκάτης βουλευτικῆς περιόδου, τ. Ι, σελ. 528.
   «...Πᾶσαν ἄρνησιν εἰς τούς Ἱσραηλίτας πολιτικῶν καί κοινωνικῶν δικαιωμάτων εἰς τήν Προστασίαν ἀποκλειστικῶς ἀποδώσαμεν». (Π. Πανᾶς, στήν ἐφημερίδα ᾿Αλήθεια, φ. 8, 4)16.11.1861, σελ. 36).
- Πρβλ. ἀριθ. 73 πράξη τῆς Η΄ Βουλῆς τῶν Ἱονίων, 20 Μαΐου 2 Ἰουνίου 1849.
- 6. Διάβαζε ἐπιστολή ἐκπροσώπων τῆς ἑβραϊκῆς κοινότητας Ἀργοστολίου στήν ἐφημερίδα « Ἀλήθεια», φ. 8, 4)16 Νοεμβρίου 1861. σελ. 3β–4α.
- 7. Πρβλ. «'Αναμόρφωσις» δ.π.,
- 8. Γι' αὐτόν τόν Ἡλία Μόρδο ὑπάρχουν πολλά δικαστικά ἐγγραφα πού ὑποχρεώνουν χρεῶστες του νά τοῦ πλη-ρώσουν μικρά ἤ μεγάλα χρέη τους, συνηθισμένα, δχι ὑπέρογκα. (Πρβλ. Τοπικόν Ἱστορικόν Ἀρχεῖον Κεφαλ-ληνίας Τ.Ι.Α.Κ., Ἰονικόν Κράτος, Δικαστικά, Πρωτοδικεῖον Ἀργοστολίου. LIBRO SECONDO DIVER-SOSUM COMMUNICIE DI TRE SETTEMBRE 1819 Ε FINISCE 1 SEDICI FEBRAJO 1820 φ.φ. 124r, 144r, 167r).
- 9. Т.І.А.К. б.п., 88ч.
- Πρβλ. Ἡλία Τσιτσέλη, Κεφαλληνιακά Σύμμικτα Α΄, ἐν Ἀθήναις 1910 σελ. 238.
- 11. Πρβλ. « Άλήθεια», φ. 5. 14)26.10.1861, σελ. 3α.
- Πρβλ. Άγγελο Διονύση Δεμπόνου, Τά Άγια τοῖς κυσί, περιοδ «Ἡ Κεφαλονίτικη Πρόοδος», τ. 43)44. ἰούλιος – Αŭγουστος 1975, σελ. 127. Τοῦ Ιδίου, Άν-

δρέας Καροῦσος Σαντριβίλης, περιοδ. «Κεφαλλονίά καί Ίθάκη», τ. 4, Νοέμβριος – Δεκέμβριος 1977, σελ. 13–14.

- 13. Ἡλία Τσιτσέλη ὄ.π.,
- 14. Πρβλ. Άγγελο-Διονύση Δεμπόνου, Τό πανηγύρι τῆς Δραπανιώτισσας, ἀνέκδοτη μελέτη τῆς σειρᾶς «Τό Ἀργοστόλι διασκεδάζει».
- 15. б.п.,

- 16. Ἐφημερίδα «Ἐμπρός», φ. 139, 25.2.1890, σελ.2a.
- 17. «Ἐμπρός» φ. 141, 10.3.1890, σελ. 2a.
- 18. «Τήν νύκτα τῆς παρελθούσης Τρίτης Ίουδαῖος τις ἐκ τῶν ἐν τῆ πόλει μας διαμενόντων ἐγερθείς ἐκ τῆς κλίνης του ὅπου ἐκοιμᾶτο μετά τῆς συζύγου του καί περιβαλλόμενος τῷ τραχείλῳ σχοινίον ἀπήγξατο ἀφήσας ἀπαρηγόρητον λύπην τῆ οἰκογενεία του. Λαμβάνοντες ἀφορμήν ἐκ τοῦ θανάτου τοῦ Ἰουδαίου τούτου ἀναγκαζόμεθα νά συστήσωμεν τῆ ἀρμοδία ᾿Αρχῆ ἴνα λάβῆ τήν δέουσαν πρόνοιαν ὅπως προσδιορισθῆ ἄλλο μέρος γιὰ νεκροταφεῖον τῆς ἐνταῦθα Ισραηλιτικῆς κοινότητος διότι τό μέρος ὅπου ὑπάρχει ἤδη εἶναι πλησίον τοῦ δημοσίου περιπάτου ἐκ τοῦ ἀποίου διαβαίνουν καθ' ἐκάστην οἱ πολίται». Ἐφημερίδα «Ἡ Σάλπιγξ», φ. 2, 22.6.1867, σελ. 4α

...«ἐσχάτως καί εἶς Ἐβραῖος ἀποθανών ἐτάφη πλησίον τοῦ καταστήματος τῶν Φυλακῶν...». Ἐφημερίδα «ἡ Κεφαλληνία», φ. 375, 8.12.1874, σελ. 3a.

- Η γενική ἀπαγόρευση Θεσπίστηκε ἀπό τό 1865 (Πρβλ. «Ἡ Κεφαλληνία», φ. 36, 20.2.1865, σελ. 4β).
- 20. « Έμπρός», φ. 139, 25.2.1890. σελ. 2a.
- 21. б.п.,
- 22. Διάβαζε γι' αὐτόν. Ἡ. Τσιτσέλη ὅ.π., σελ. 136. Ὁ Δρακόπουλος διετέλεσε δήμαρχος δύο συνεχόμενες τετραετίες, 1883–1891.
- 23. Διάβαζε γι' αὐτόν, Ἡ. Τσιτσέλη ὅ.π., Β' ἐν Ἀθήναις 1960, σελ. 590. Ἀγγελο - Διονύση Δεμπόνου, Κλοπαί διά ρήξεως, στό περιοδ. «Ἡ Κεφαλονίτικη Πρόοδος» τ. 59–60, Νοέμβριος – Δεκέμβριος 1976. σελ. 2.
- 24. Μή ξεχνᾶμε τή στάση του στήν ἐποχή πού ἦταν νομάρχης Σύρας, ἀπέναντι στό Χόβαρτ πασᾶ, πού τοῦ ἀπαιτοῦσε τήν παράδοση τοῦ «πειρατικοῦ» «Ἐνωσις», διαφορετικά ἀπειλοῦσε τήν πόλη μἑ διά βομβαρδισμοῦ καταστροφή. (Βλέπε Ἡ. Τσιτσέλη, Α΄, ὅ.π., σελ. 137).
- 25. « Έμπρός» φ. 141, δ. π., σελ. 2β.
- 26. δ.π., σελ. 2αβ.
- 27. Βλέπε γι' αὐτόν. Ἡ. Τσιτσέλη ὅ.π., Β΄ σελ. 170 καί συνεχ.
- 28. Ἐφημερίδα «Σφήκα», φ. 27, 17. 3. 1868, σελ. 4β.
- 29. « Ή Κεφαλληνία» φ. 373, 29.11.1874, σελ. 2β–3α.
- 30. «'Η Κεφαλληνία» φ. 375, 8.12.1874, σελ. 2β–3α.
- 31. Ἐφημερίδα «Ἐγερσiς» φ. 69, 17.9.1894, σελ. 3β.
- 32. «Έγερσις», φ. 70, 24.9.1894, σελ. 3a.
- Βλέπε γι΄ αὐτόν, Ἡ Τσιτσέλη ὅ.π., Α΄ σελ. 381 καί Β΄
   634.
- 34. Μή τόν συγχέουμε μέ τόν Ίάκωβο τόν ποιητή, πού εἶναι άρκετά προγενέστερος καί ἤδη πεθαμένος.
- 35. Πρβλ «Ζιζάνιον» φ. 401, 29.3.1906, σελ. 36.

(Ἀναδημοσίευση ἀπό τό περιοδικό «Ἡ Κεφαλονίτικη Πρόσδος», ἀριθ. 79 - 80).

['Ο Άγγελος — Διονύσης Δεμπόνος γεννήθηκε στό Άργοστόλι, τό 1922. Έχει άσχοληθή έρασιτεχνικά μέ τό γράψιμο καί κυρίως μέ τήν άναδίφησι στοιχείων γύρω άπό τήν άγαπημένη του πόλι, τό Άργοστόλι. Έχει ἐκδώσει: «Τό Χρονικό τοῦ σεισμοῦ τοῦ 1953», 1976, «Τό Άργοστόλι διασκεδάζει», 1979, «Ἡ γένεση καί τά πάθη μιᾶς Πολιτείας», 1981].

## ΝΙΚ. Γ. ΣΤΑΘΑΤΟΥ

# οι ισραηλιταί στην επτανήσον

'Η άληθινά ὑπέροχη συμπεριφορά τῶν ἀνδρῶν τοῦ Πολεμικοῦ Ναυτικοῦ τοῦ 'Ισραήλ στήν Κεφαλληνία καί στήν Ζάκυνθο\* παρέχει ἀφορμή σέ μιά Ιστορική ἀναδρομή σχετική μέ τήν διαβίωση τῶν ὀμοφύλων τους στήν Ἐπτάνησο.

Στήν Ζάκυνθο ὑπῆρχε ὀλόκληρη συνοικία, πού εἶναι γνωστή μέ τό ὄνομα «Τό Γέττο». Στό «Γέττο» ἕγινε τό ὑραῖο ἐκεῖνο ἐπεισόδιο μέ τόν ποιητή Οὖγο Φώσκολο (1778 — 1827), πού παιδί ἀκόμη, μαζί μέ ἄλλους συνομηλίκους του, θέλησε νά γκρεμίση τά «μουράγια» (δηλ. τά τείχη) πού ἕκλειναν τήν ἐβραϊκή συνοικία καί τήν ἐχώριζαν ἀπό τίς ἄλλες συνοικίες τῆς πόλεως. Οἱ Ἑβραῖοι, καί μάλιστα ἡ νέα γενεά τοῦ Ἰσραήλ, μέ τή σημερινή δράση τους στή Ζάκυνθο ἀπέτισαν μέ τόν καλύτερον τρόπον φόρον τιμῆς στόν Οὖγο Φώσκολο, πού μέσα στήν ψυχή του συνέλαβε τό δρᾶμα τῆς ζωῆς τους κι ἕγινε ὁ θερμότερος συνήγορος τῆς πολύπαθης φυλῆς τοῦ Ἰσραήλ...

Ένῶ, ὅμως, στ' ἄλλα νησιά τοῦ 'Ιονίου ὑπάρχουν 'Εβραῖοι, στήν Κεφαλονιά δέν ὑπάρχουν καθόλου. 'Από τό ἕνα ἄκρο τοῦ νησιοῦ ὡς τ' ἄλλο δέν θά συναντήσετε οῦτε ἕναν 'Εβραῖο. Τό φαινόμενο εἶναι ἀρκετά περίεργο καί πιθανῶς συνδέεται μέ τήν Ιδιόρρυθμη ψυχοσύνθεση τοῦ Κεφαλονίτη. Μιά ἱστορία κυλάει ἀπό στόμα σέ στόμα: «Γιατί στήν Κεφαλονιά δέν ὑπάρχουν 'Εβραῖοι». Τήν ξέρουν κι οἱ ἴδιοι οἱ 'Εβραῖοι καί ἀκριβῶς θά τήν ἐπαναλάβω, γιατί ἔχει πολλές παραλλαγές, καθώς τήν ἐδιάβασα σ΄ ἕνα δικό τους περιοδικό («'Εβραϊκή 'Εστία», 25)11)49, 4 Κισλέβ 5710):

«Όταν ἤρχισε ἡ ἑβραϊκή διασπορά ἐστάλησαν σ΄ όλες τίς χῶρες καί σ' όλες τίς πολιτεῖες τοῦ Κόσμου άπεσταλμένοι τῶν Ἐβραίων γιά νά μελετήσουν κάθε Κοινωνία καί γιά ν' άντιληφθοῦν ποῦ εἶναι δυνατή ή έγκατάστασις τῶν Ἐβραίων. Ἐνας λοιπόν ἀπ' αὐτούς τούς ἀπεσταλμένους ἔφθασε κάποτε μαζί μέ τό γάιδαρό του στήν Κεφαλονιά. Προτοῦ μπῆ στήν πολιτεία συνήντησε στό δρόμο ἕναν άπό τούς κατοίκους καί άνοιξε κουβέντα μαζί του προσπαθώντας νά συγκεντρώση κατάλληλες πληροφορίες γιά τίς συνθῆκες τῆς ζωής καί γιά τόν χαρακτήρα τῶν κατοίκων. Ό Εβραΐος ἐπροφασίσθη ὅτι τόσον αὐτός, ὅσον καί τό γαϊδουράκι του ήσαν έξαιρετικά άποσταμένοι καί νηστικοί καί έπειδή δέ μποροῦσε νά συνεχίση τό ταξίδι του παρεκάλεσε τόν Κεφαλονίτη νά πάη έκεῖνος στήν πόλι ν' άγοράση λίγη τροφή γι' αὐτόν καί τό ὑποζύγιό TOU.

«- Είμαι, ὄμως, είπε ὁ Ἑβραῖος στόν Κεφαλονίτη,

καθώς καταλαβαίνεις φτωχός καί δέν ἕχω παρά μιά μόνο δεκάρα. Μ΄ αὐτή, σέ παρακαλῶ νά μοῦ προμηθεύσης λίγη τροφή πού νά χορτάσω ἐγώ, τό γαϊδούρι μου καί νά περισσεύση λίγη ἀκόμη γιά τήν ἐπιστροφή μου...

« Ὁ Κεφαλονίτης δίστασε στήν ἀρχή, ἀλλ' ἕπειτα δέχθηκε. Πῆρε τήν δεκάρα κι ἐπῆγε στήν πόλι. Ἀπό τή στιγμή, ὅμως, αὐτή πέρασαν ἀρκετές ὦρες καί ὁ Ἐβραῖος ἅρχισε ν' ἀνησυχῆ.

« Ἐπί τέλους ὁ Κεφαλονίτης ξαναγύρισε. Εἶπε στόν Ἐβραῖο πώς κατώρθωσε ὅ,τι τοῦ εἶχε ζητήσει καί συγχρόνως τοῦ ἕδωσε ἕνα πεπόνι...

«Μ΄ αὐτό, λέει ὁ Κεφαλονίτης στόν Ἑβραῖο, μπορεῖς, καθώς ζήτησες, νά φᾶς ἐσύ, νά δώσης τούς σπόρους στό γαϊδουράκι σου καί νά κρατήσης καί τίς... φλοῦδες γιά τόν δρόμο τῆς ἐπιστροφῆς...

« Ὁ ἕξυπνος Ἐβραῖος τά ἔχασε μέ τόν τετραπέρατο Κεφαλονίτη. Δέν ἤξερε τί νά πῆ. Κι ἀντί νά μπῆ στό Ἀργοστόλι, πῆρε τό πεπόνι, καβάλλησε τό γαϊδουράκι του καί γύρισε στόν τόπο του. Στούς ὀμοφύλους του, πού τόν εἶχαν στείλει καί τόν περίμεναν, εἶπε ὅτι σέ τέτοιο νησί μέ τόσο ἕξυπνους κατοίκους ἦτο περιττόν νά ἐγκατασταθοῦν Ἐβραῖοι..

«Έτσι στήν Κεφαλονιά δέν Ιδρύθηκε έβραϊκή Κοινότης...».

Υπάρχουν δύο παροιμίες, σχετικές μ΄ ὄλ΄ αὐτά, πολύ ἐνδιαφέρουσες. Ἡ μιά λέει: «Τόν Διάβολο τόν γέλασε ὁ Ἐβραῖος, τόν Ἐβραῖο ὁ Ἐλληνας, τόν Ἐλληνα ὁ Κεφαλονίτης». Ἡ ὅλλη προχωρεῖ ἀκόμη περισσότερο: «Τρεῖς Διαβόλοι κάνουν ἕναν Ἐβραῖο, τρεῖς Ἐβραῖοι ἕναν Ἐλληνα, τρεῖς Ἐλληνες ἕναν Κεφαλονίτη».

Αὐτά, βέβαια, ὅλα εἶναι εὐτράπελα. Ἡ πραγματικότης εἶναι ὅτι οἱ Ἱσραηλῖται στή μεγάλη αὐτή συμφορά μᾶς ἐβοήθησαν ὅσο μποροῦσαν. Ἄνοιξαν μαζί μας ἕνα μεγάλο λογαριασμό καί ὅλοι οἱ Ἑλληνες δέν θά τό ξεχάσουμε ποτέ. Καί περισσότερον ἀπ' ὅλους θά τό θυμοῦνται, βέβαια, οἱ κάτοικοι τῶν μαρτυρικῶν νησιῶν...

Τό ἄρθρο αὐτό δημοσιεύτηκε στήν ἐφημερίδα «Ἐθνος», τῆς 20.8.1953, ὅταν ἔγιναν οΙ καταστροφικοί σεισμοί στά Ἐπτάνησα. Τότε, ὅπως εἶναι γνωστό, τό Πολεμικό Ναυτικό τοῦ Ἰσραήλ ἦταν τό πρῶτο πού ἔσπευσε ἐπί τόπου γιά νά δώσει βοήθεια. Ὁ συγγραφέας τοῦ ἄρθρου κ. Ν. Γ. Σταθᾶτος εἶναι γνωστός δημοσιογράφος καί ποινικολόγος.

# Έλληνικά τυπογραφεία στήν Τουρκοκρατία

#### Ο ρόλος τῶν Ἐβραίων

'Από σχετικό ἄρθρο τοῦ περιοδικοῦ «'Ιστοpía» (Νοέμβριος 1980) ἀναδημοσιεύουμε τό παpaκάτω ἀπόσπασμα:

Τά 400 χρόνια τῆς σκλαβιᾶς φωτίζονται κατά καιρούς άπό λάμψεις έλευθερίας καί διακηρύξεις έλευθεροτυπίας, πού ἀπευθύνονται, μέσα στό ἴδιο τό ἑλλαδικό ἔδαφος, ἀπό Έλληνες σέ Έλληνες. Εἶναι τά τυπογραφεῖα, πού ξεφυτρώνουν έδῶ καί ἐκεῖ καί ἐκδίδουν φυλλάδια καί βιβλία «ψυχωφελέστατα» γιά τούς Έλληνες πού ζοῦν κάτω ἀπό τή δυσβάστακτη τούρκικη σκλαβιά. Πότε δούλεψαν σάν αὐτόνομα ἑλληνικά, πότε ὑπό τήν καθοδήγηση κάποιου Έβραίου ἤ 'Αρμένιου. Δεκατρεῖς ἐστίες φωτισμοῦ ἀναψαν κατά τή διάρκεια τῶν χρόνων ἐκείνων. Τό κείμενο πού άκολουθει άσχολειται μόνο μέ τά τυπογραφεία πού ίδρύθηκαν στόν εὐρύ ἑλλαδικό χῶρο (μέ τή σημερινή του ἔννοια) καί στήν περίοδο μέχρι νά ξεσπάσει ή Έπανάσταση τοῦ 18 21. Τά στοιχεία πού ὑπάρχουν είναι λιγοστά. Καί γίνονται άκόμη φτωχότερα ὄσο πιό δυσπρόσιτη ἦταν ἡ περιοχή τοῦ τυπογραφείου ή άπομακρυσμένη ή περίοδος. Άς δοῦμε, ὅμως, τίς δεκατρεῖς αὐτές ἑστίες φωτισμοῦ τοῦ Γένους καί τίς προσπάθειες τῶν ἀνθρώπων τοῦ τυπωμένου χαρτιοῦ, νά διαλύσουν τά σκοτάδια πού κύκλωναν τότε τόν κόσμο γύρω ἀπό τή μικρή αὐτή περιοχή τῆς Γῆς. Οἱ ἕλληνες δέν ήταν άμοιροι τῆς τυπογραφικῆς τέχνης. Ήδη δυό δεκαετίες μετά τήν έφεύρεση τῆς τυπογραφίας ἀπό τόν Γουτεμβέργιο, τυπώνουν στό Μιλάνο τῆς Ἰταλίας τό πρῶτο τους βιβλίο. Είναι σημαδιακή ήμερομηνία: 30 Ιανουαρίου 1476. Τότε κυκλοφόρησε ή Γραμματική τοῦ Κωνσταντίνου Λάσκαρη. Τό έξίσου σημαντικό σ' αὐτή τήν περίπτωση είναι ότι ένῶ (κι αὐτό δέν ἔχει ὑπογραμμισθεῖ ποτέ) ὅσοι λαοί ἀσχολήθηκαν μέ τήν ἔκδοση βιβλίων, μετά τήν ἐφεύρεση τῆς τυπογραφίας, τύπωναν βιβλία θρησκευτικοῦ περιεχομένου, οι Έλληνες ἐκδότες δέν ἕκαναν τίποτε ἄλλο παρά νά συνεχίζουν τήν προσπάθεια γιά μόρφωση τοῦ δικοῦ τους λαοῦ. Καί τύπωσαν ἕνα «ἐργαλεῖο» γιά τή γλώσσα τους καί λίγα χρόνια άργότερα 'Αριστοτέλη, Εὐριπίδη, Γεωγραφία, Μαθηματικά, Ίατρική. Φωτισμένα μυαλά οἱ έκδότες θέλησαν νά μεταλαμπαδεύσουν τίς γνώσεις τους στό λαό.

Άλλά ἄς δοῦμε τί γινόταν στόν καθαρά ἐλλαδικό χῶρο καί ποιά εἶναι τά τυπογραφεῖα πού ἱδρύθηκαν.

Στά μέσα τοῦ 16ου αἰώνα ζοῦσε στήν Κωνσταντινούπολη ὁ Ἱσπανοεβραῖος τραπεζίτης Ἰωσήφ Νάζης, φίλος τοῦ σουλτάνου Σελήμ. Ἡ δύναμη καί ἡ ἐπιρροή του ἦταν παροιμιώδης. Ἡ εὕνοια πού τοῦ ἔδειχνε ὁ σουλτάνος ἐνοχλοῦσε τούς ἄλλους μεγιστάνες τῆς Πόλης, ἀλλά οἱ ĭδιοι ΕΠΙΤΟΜΗ ΤῶΝ ὅΚΤῶ ΤΟΫ ΛΟΓΟΥ ΜΕΡῶΝΚΑΙ ΆΛΛΟΝΤΙΝῶΝ ΆΝΑΓΚΑΙ ὅΝ CYNTEΘΕΙCΑ ΠΑΡΑΚΟΝCΤ ΑΝΤΙ ΝΟΥ ΛΑ ΚΑΡΕΦΟ ΤΟΫ ΒΥΞΑΝΤΙΟΥ. Περί διαρίστως Των γραμμάτων Βιβλίον σρώτον.
Ράμμα ετί μέρος ελάχισον Φωνκε αλιάρειον. Εισί δί Γράμματα ἀκοστίευταρα. Τόνιων Φωνκεγιαμένεπτα. α ε κ ϊ ο μίπρον ν τλόν τά ω μέγα. ζύμφωνα Δε δεκαεπτα. Β Γ 2 ζ.
8 κ λ μ γ ζ τ ρ σ τ Φ χ 4. Των Δε Φωνκεγίτων μακρά μέν δύο κ κά ω μέγα. Βραχέα Δε δύο ε τιλόν κά ο μίπρον. Δίχρονα Δε τρία α ω. Α. ω. σ. ον. Καταχρωσικώς Διτέυταρες.α κ κι Υ. Τών δί συμφώνων κ

δέν μποροῦσαν νά κάνουν τίποτε γιά νά τήν μειώσουν. Ὁ

δεν μπορούσαν να κανούν ππότε για να την μειωσούν. Ο 'Ιωσήφ Νάζης ἦταν ἄνθρωπος μορφωμένος, μέ πνεῦμα ἀνοιχτό καί βοηθοῦσε τούς λογίους τῆς πάλαι ποτέ βασιλεύουσας.

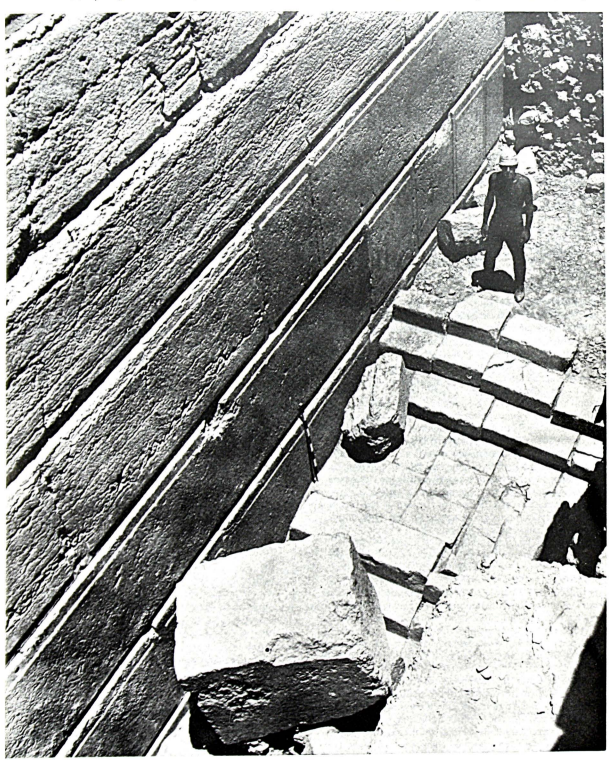
Τό 1566 οἱ κάτοικοι τῆς Νάξου ἔστειλαν ἀπεσταλμένους τους στόν Σελήμ καί τοῦ ζήτησαν νά τούς ἀπαλλάξει ἀπό τό δυνάστη τους Ἰάκωβο Δ΄ Κρίσπη. Πράγματι, ὁ Κρίσπης καθαιρέθηκε καί ή θέση του παραχωρήθηκε σάν δῶρο ἀπό τό σουλτάνο στόν Ἰωσήφ Νάζη, πού ὀνομάσθηκε «θεία χάριτι Δούξ τοῦ Αἰγαίου Πελάγους», ἀλλά στόν κόσμο έγινε γνωστός σάν «βασιλιάς τῶν Κυκλάδων». Τό δουκάτο τοῦ Ἰωσήφ Νάζη περιλάμβανε δώδεκα ἀπό τά κυριότερα κυκλαδονήσια, πού δ ίδιος δέν τά ἐπισκέφθηκε... ποτέ! Στή Νάξο, πού ἦταν καί ἡ ἕδρα τοῦ δουκάτου, είχε διορίσει τοποτηρητή του τό νομομαθή Φραγκίσκο Κορονέλλο, πού σεβάσθηκε τά έθιμα καί τίς συνήθειες τῶν κατοίκων. Τό βασίλειο τῶν Κυκλάδων διατηρήθηκε δεκατρία χρόνια. Έζησε μέχρι τό 1579, χρονιά πού πέθανε ό Νάζης. Ο δούκας ἕπασχε ἀπό χρόνια λιθίαση καί πέθανε σχετικά νέος στό κτῆμα του στό Μπελβεντέρε τῆς Κωνσταντινουπόλεως, στίς 2 Αύγούστου 1579. Μέ τή διαθήκη του ὄριζε στή γυναίκα του Ρεΐνα, μεταξύ τῶν ἄλλων, νά συνεχίσει νά βοηθά τούς πνευματικούς άνθρώπους τῆς Πόλης. Στά 20 χρόνια πού έζησε ή Ρεΐνα ἕκανε πολλά γιά τήν ἀνάπτυξη τοῦ πνεύματος. Ένα ἀπό αὐτά ἦταν καί ἡ ἐγκατάσταση μέσα στό μέγαρό της, στή συνοικία του Πέραν τῆς Πόλης, μεγάλου τυπογραφείου, στό ὁποῖο τυπώθηκαν πάρα πολλά έβραϊκά βιβλία (ἁπλά καί συγγράμματα). Οἱ ξρευνες έχουν αποδείξει ότι στό τυπογραφείο της Ρείνας Νάζη λειτουργοῦσε καί τμήμα γιά τήν ἔκδοση ἐλληνικῶν βιβλίων. Μάλιστα γιά τό σκοπό αὐτό εἶχαν χυθεῖ ἀπό τούς Εβραίους καί Έλληνες τυπογράφους καί έλληνικά στοιχεĩα.

Η Ρεΐνα έζησε μέχρι τό 1599.

.

Τό πρῶτο ἐλληνικό βιβλίο, πού εἶδε τό φῶς λίγο μετά τήν ἐφεύρεση τῆς τυπογραφίας, ἦταν ἡ «Ἐλληνική Γραμματική» τοῦ Κ. Λάσκαρη, πού τυπώθηκε στά 1476 στό Μιλάνο ἀπό Ἔλληνες τυπογράφους. Πολλές ἐκδόσεις της πραγματοποιήθηκαν σέ διά φορα τυπογραφεῖα κατά τή διάρκεια τῆς Τουρκοκρατίας.

# ΟΙ ΑΝΑΣΚΑΦΕΣ ΣΤΗΝ ΕΡΟΥΣΑΛΗΜ



Τό πρόσφατα ἀποκαλυφθέν νότιο τεῖχος τοῦ Ὅρους του Ναοῦ, πού κτίσθηκε ἀπό τόν Ἡρώδη.

# ΑΠΟΚΑΛΥΠΤΟΥΝ ΠΑΛΙΕΣ ΔΟΞΕΣ

#### ΟΙ ΜΕΛΕΤΗΤΕΣ ΠΡΟΣΠΑΘΟΥΝ ΝΑ ΛΥΣΟΥΝ ΠΟΛΥΠΛΟΚΑ ΙΣΤΟΡΙΚΑ ΑΙΝΙΓΜΑΤΑ

Οἱ ἰσραηλινοί ἀρχαιολόγοι ἐνῶ προστατεύουν τό πα ρόν μέ τό ἕνα χέρι, ἀνασκάπτουν στήν ἱερουσαλήμ τό παρελθόν μέ τό ἄλλο. Μέσα στά δώδεκα χρόνια ἀπό τότε πού ἡ πρωτεύουσα τοῦ ἰσραήλ ἐνοποιήθηκε καί πάλι κατά τόν Πόλεμο τῶν Ἔξη Ἡμερῶν, ἔχουν ἀποκαλυφθεῖ οἱ ἀρχαῖες δόξες τῆς ἱερουσαλήμ καί οΙ καταστροφές πού ἔχει ὑποστεῖ.

Διάφορες δμάδες άπό μελετητές, πού δέν σταματοῦσαν οὕτε γιά νά πάρουν ἀναπνοή, προσπαθοῦσαν νά λύσουν τά πολύπλοκα Ιστορικά αἰνίγματα. Ἐργάζονταν κάτω ἀπό ἔντονες πιέσεις τόσο ἀπό τούς πολιτικούς κύκλους, ὅσο καί ἀπό τούς ἐργολάβους οἰκοδομῶν. Ἐκεῖνα, ὅμως, πού ἔχουν ἀνασκάψει ἔχουν ρίξει περισσότερο φῶς στήν ἀρχαία ἱστορία τῆς πρωτεύουσας τοῦ Ἱσραήλ ἀπό ὅλες τίς ἀνασκαφές τοῦ περασμένου αἰώνα.

Η πρώτη μεγάλη ανασκαφή, πού άρχισε τό 1968, έγινε στούς πρόποδες τοῦ Όρους τοῦ Ναοῦ, καρδιά τῶν Ιερῶν περιχώρων τῆς Ἱερουσαλήμ. Ὁ ἐπικεφαλῆς τοῦ προγράμματος άνασκαφῶν, καθηγητής Β. Μαζάρ, εἶχε ὑπολογίσει ότι ή άνασκαφή δέν θά διαρκοῦσε περισσότερο ἀπό δύο ἤ τρεῖς μῆνες, μιά κανονική περίοδο ἀνασκαφῶν. Ἀλλά τά εύρήματα είχαν τόση Ιστορική καί έθνική σημασία, ώστε τό αἴτημα τοῦ κοινοῦ γιά τή συνέχισή τους ἦταν ἐξαιρετικά μεγάλο γιά νά άγνοηθει. Οἱ ἐργασίες συνεχίσθηκαν χωρίς διακοπή ἐπί ἐννέα χρόνια. Ἡ ὁμάδα τοῦ Μαζάρ ἀποκάλυψε έρείπια πού κάλυπταν περίοδο 24 αίώνων - άπό τήν περίοδο τοῦ Πρώτου Ναοῦ (8ος π.Χ. αἰώνας μέχρι τήν τουρκική περίοδο 16ος αίώνας μ.Χ.). Άνακάλυψαν έτσι μέρος ένός συγκροτήματος κτιρίων πού περιέβαλλε κάποτε τό Δεύτερο Ναό, ἕνα ἀπό τά πιό θαυμάσια οἰκοδομήματα τῆς ἀρχαιότητας.

'Αποκάλυψαν, ἐπίσης, ἀρχαῖα χριστιανικά κτίσματα καί ἀραβικά ἀνάκτορα, τῶν ὁποίων ἀκόμη καί οἱ Μουσουλμάνοι ἱστορικοί ἀγνοοῦσαν τήν ὕπαρξη.

Στήν έβραϊκή συνοικία τῆς Παλαιᾶς Πόλεως, ἀρκετές ἐκατοντάδες μέτρα δυτικά τοῦ Όρους τοῦ Ναοῦ, βρισκόταν έν έξελίξει άλλη μιά άνασκαφή. Έδῶ, ὁ καθηγητής Νάχμαν 'Αβιγκάντ άνέσκαψε σημαντικά ὑπολείμματα τῆς «'Άνω Πόλεως» τῆς ἐποχῆς τοῦ ναοῦ, ὅπου ζοῦσε ἡ ἀριστοκρατία καί οι Έβραῖοι Ιερεῖς. Οι άνασκαφές του άποκάλυψαν σημάδια χλιδής, πού συναγωνίζονταν σχεδόν τήν Πομπηία, καθώς καί σαφεῖς ἐνδείξεις τῆς ρωμαϊκῆς καταστροφῆς τῆς πόλεως στά 70 μ.Χ., γεγονός πού άποθανατίστηκε στήν 'Αψίδα τοῦ Τίτου στή Ρωμαϊκή 'Αγορά. Προχωρώντας τίς άνασκαφές μέσα στό χρόνο, βρῆκε βαβυλωνιακές αίχμές βελών κοντά στά έρείπια ένός ίσραηλινοῦ ἀμυντικοῦ πύργου - πρώτη ένδειξη τῆς πολιορκίας καί τῆς καταστροφῆς τοῦ Πρώτου Ναοῦ τῆς Ἱερουσαλήμ, τό 587 π.Χ. Στό βιβλίο τῶν Ψαλμῶν ἀναφέρεται ὁ θρῆνος τῶν ἐπιζώντων τῆς καταστροφῆς αὐτῆς, πού ἐξορίσθηκαν πέρα ἀπό τούς ποταμούς τῆς Βαβυλώνας.

Ο 'Αβιγκάντ ἀνακάλυψε, ἐπισης, μέρος τῶν θεμελίων τῆς Νέας Ἐκκλησίας, πού φημιζόταν στήν ἐποχή της σάν ἡ μεγαλύτερη τοῦ βυζαντινοῦ κόσμου. Μία χαριτωμένη ἐκκλησία τῶν Σταυροφόρων ἀνοικοδομήθηκε ἀπό ἰσραηλινή όμάδα, ἀπό ἐρείπια πού ἀποκαλύφθηκαν κατά τήν ἀνασκαφή. Στήν ἐβραϊκή συνοικία, πού ἔπαθε ζημιές κατά τόν πόλεμο, οἱ ἰσραηλινές Ἀρχές ἀπαγόρευσαν τήν ἀνέγερση κάθε νέου κτίσματος μέχρι νά συμπληρωθοῦν οἱ ἀνασκαφές τῆς περιοχῆς.

Μιά τρίτη μεγάλη άνασκαφή ξγινε στήν «Πόλη τοῦ Δαυίδ» πού βρίσκεται σέ μιά στενή κορυφογραμμή, πού περνα στά νότια τοῦ Όρους τοῦ Ναοῦ. Πρόκειται γιά τή θέση τῆς ἀρχικῆς πόλεως πού καταλήφθηκε ἀπό τό βασιλιά Δαυίδ.

Άν καί τό ἀνώμαλο ἐδαφος ἐλαττώνει τίς πιθανότητες νά ἀνακαλυφθοῦν σημαντικά εὐρήματα, τά ἀποτελέσματα τῆς πρώτης περιόδου τῶν ἀνασκαφῶν ἦταν ἐνθαρρυντικά.

Η άνασκαφή, ὑπό τή διεύθυνση τοῦ Δρα Γιγκάλ Σίλο, ἕδωσε ῆδη ἐνδείξεις ὅτι οΙ κάτοικοι τῆς ἀρχαίας Ἱερουσαλήμ δέν γνώριζαν μόνο τόν πόλεμο καί τό φόβο τοῦ Παντοδύναμου, ἀλλά καί τίς χαρές τοῦ κρασιοῦ, τῶν γυναικῶν καί τοῦ τραγουδιοῦ. Ἐνα ἀπό τά πιό χαρούμενα εὐρήματα πού ἀναδύθηκαν ποτέ ἀπό τά συντρίμματα τοῦ τρομοκρατικοῦ παρελθόντος τῆς Ἱερουσαλήμ, ἡταν μία ἀπλή φλογέρα, σκαλισμένη σέ κέρατο ἀγελάδας, τῆς περιόδου τοῦ Δευτέρου Ναοῦ, πρίν ἀπό 2.000 χρόνια.

Πρόκειται γιά τό πρῶτο μουσικό δργανο τῆς περιόδου αὐτῆς πού βρέθηκε ποτέ.

Μικρότερες άνασκαφές ἔγιναν γύρω ἀπό τήν περίμετρο μεγάλου μέρους τῶν τειχῶν τῆς Παλαιᾶς Πόλεως καί διαμορφώνεται ῆδη ἕνας «ἀρχαιολογικός κῆπος, πού θά προσφέρει στούς ἐπισκέπτες τῆς Ἱερουσαλήμ μιά διαδομή μήκους ἐνάμισι χιλιομέτρου, πού θά ἀπεικονίζει ὅλες σχεδόν τίς περιόδους τῆς Ἱστορίας τῆς Ἱερουσαλήμ.

.

## «ΣΗΜΑΝΤΙΚΟ ΔΕΙΓΜΑ ΒΑΘΕΙΑΣ ΣΗΨΗΣ...»

Στό τεῦχος 41 (Νοἑμβριος 1981) τοῦ περιοδικοῦ μας δημοσιεύθηκε ἐπιστολή τοῦ ποιητῆ κ. Νίκου Δανδῆ, πού διαμαρτυρόταν γιά τό σύγχρονο ἀντισημιτισμό πού ὑπάρχει σἑ μερικούς ἐλληνικούς κύκλους.

Τήν ἐπιστολή αὐτή τήν ἀναδημοσίευσε τό περιοδικό « Ἐπίκεντρα» (ἘΟκτώβριος 1981) μέ τόν παρακάτω πρόλογο: «Σημαντικό δεἶγμα τῆς βαθειᾶς σήψης πού κατατρώγει πλέον καὶ τόν ἐλληνικό δημοκρατικό Ιστό ἀποτελεῖ ἡ παρακάτω ἐπιστολή τοῦ ποιητῆ Νίκου Δανδῆ, πού δείχνει ὅτι στή χώρα μας ὁ διανοητικός Φασισμός εἶναι πιά γεγονός».



#### «Δέν μποροῦμε νά ἀπαλλαγοῦμε ἀπό τά προβλήματά μας ἐπιβάλλοντας τή δυστυχία μας στούς ἄλλους...»

ΛΟΝΔΙΝΟ: Ή μικρή ἐπαρχιακή πόλη Νόργουιτς ἔχει τό «Θλιβερό προνόμιο» νά εἶναι ἡ πρώτη πόλη ὅπου, σύμφωνα μέ τό θρύλο, ἕλαβε χώρα ἡ τελετουργική δολοφονία τοῦ ἐνδεκάχρονου Γουίλλιαμ καί ὁ χῶρος τοῦ πρώτου πογκρόμ στήν Ἀγγλία, τόν δωδέκατο αἰώνα. Πρόσφατες προσπάθειες στό Νόργουιτς γιά τόν ἐντοπισμό τοῦ πιθανοῦ χώρου τῆς δολοφονίας τοῦ παιδιοῦ, ἀποδεικνύουν ὅτι ὑπάρχουν μερικοί Χριστιανοί πού πιστεύουν ἀκόμα σ' αὐτή τήν ἱστορία.

Αὐτό τονίσθηκε ἀπό τόν αἰδεσιμότατο Άλαν Γουέμπστερ, ἀρχιμανδρίτη τοῦ Άγ. Παύλου τοῦ Λονδίνου, κατά τήν ὁμιλία του μέ τίτλο: «Δυστυχία – οἱ Ἑβραῖοι τοῦ Νόργουιτς καί ὁ Ἰούλιος ἀπό τό Νόργουιτς», πού δόθηκε πρόσφατα στά πλαίσια τοῦ ἐορτασμοῦ γιά τά εἴκοσι χρόνια τοῦ Συνδέσμου γιά τή χριστιανο - ἰουδαϊκή κατανόηση.

Στή συνέχεια ὁ ἀρχιμανδρίτης ἀνέφερε ὅτι ἀκόμη καί πρόσφατα κάποιο εἶδος ἀντιεβραϊκῶν θρύλων ἐξακολουθοῦν νά διαδίδονται. Παραδείγματος χάριν ἡ Όξφορδιανή Ἱστορία τῆς Ἀγγλίας (ἐκδ. 1951, σελ. 353): γράφει:

«Ἡ ἐπίδειξη τοῦ μεγάλου πλούτου ἀπό πλευρᾶς τῶν Ἐβραίων καί ἡ ἀπροσχημάτιστη περιφρόνησή τους γιά τίς χριστιανικές συνήθειες, τούς κατέστησαν ἀντικείμενο παγκόσμιας ἀντιπάθειας...». Ἀλλά, συνέχισε ὁ ἀρχιμανδρίτης, πιό σύγχρονοι Ιστορικοί «ἀντιμετωπίζουν ἤδη τό θέμα στή σωστή του βάση. Διότι οῦτε ἡ ἐβραϊκή ἐπιδεξιότητα οῦτε οἱ ἀνάγκες τῶν βασιλιάδων, εὐθύνονται. Ἡ πρωταρχική αἰτία γιά τή μεσαιωνική δυστυχία τῶν Ἐβραίων ἦταν ἡ ἴδια μέ ἐκείνη πού προκάλεσε τή δυστυχία τῶν ALBIGEN-SIANS, τῶν HUSSITES, τῶν WYCLIFFITES καί τῶν πρώτων μεταρρυθμιστῶν — ἡ ὀργανωμένη μισαλλοδοξία καί ἕλλειψη ἀνεκτικότητας...

»Οἱ Ἐβραῖοι δέν ἐκδιώχθηκαν (ἀπό τήν Ἀγγλία στά 1290) ἐπειδή ἦταν ἐπιδειξιομανεῖς... κρυφοί, προσηλυτιστές... ἤ ἐπειδή δέν ἀνταποκρίνονταν στίς οἰκονομικές ὑποχρεώσεις — ἀλλά ἐπειδή ὑπῆρξαν θύματα τῆς σκοτεινῆς ἀνθρώπινης ἀδυναμίας, πού μᾶς κάνει νά πιστεύουμε ὅτι μποροῦμε νά ἀπαλλαγοῦμε ἀπό τά προβλήματά μας ἐπιβάλλοντας τή δυστυχία πάνω στούς ἄλλους...»

#### Έλληνας ὁ Κανέττι;

ΠΑΡΙΣΙ: 'Από τά Χανιά τῆς Κρήτης κατάγεται ὁ Ἑλίας Κανέττι, ὁ συγγραφέας πού πῆρε φέτος τό βραβεῖο Νόμπελ Λογοτεχνίας.

Αὐτό ἀναφέρεται σέ ἐπιστολή τοῦ Γκύ Μαλουβιέ, στό «Νουβέλ Όμπσερβατέρ». Κατά τόν ἐπιστολογράφο, ὁ Κανέττι ἀνῆκε σέ παλιά οἰκογένεια Ἐβραίων τῆς Κρήτης, πού ἐπί Τουρκοκρατίας μετανάστευσε στή Βουλγαρία καί ἀπό ἐκεῖ στή Βιέννη. Οἱ Ἐβραιοκρητικοί τῶν Χανίων μιλοῦσαν τότε καί μιά παραλλαγή τῆς ἱσπανικῆς. Ὁ Κανέττι, ὅπως ἔχει ὅηλώσει, ἔχει «καί ἱσπανική» καταγωγή...

#### Συνέδριο θρησκευτικῶν παραγόντων

ΒΟΥΚΟΥΡΕΣΤΙ: Διήμερο Συνέδριο Θρησκευτικῶν Παραγόντων καί ἀπό τήν Ἐβραϊκή Συναγωγή καί τή Μωαμεθανική Κοινότητα συγκλήθηκε πρόσφατα στή Ρουμανία, γιά τήν Εἰρήνη καί τόν Ἀφοπλισμό στήν Εὐρώπη.

Έλαβαν μέρος άντιπρόσωποι ἀπό 18 εὐρωπαϊκές χῶρες, μεταξύ τῶν ἀποίων ὁ καθηγητής Ν. Νησιώτης ἐκ μέρους τῆς Θεολογικῆς Σχολῆς Ἀθηνῶν καί ὁ καθηγητής Θεολογίας κ. Σάββας Ἀγουρίδης ἀπό τήν ΕΕΔΥΕ.

#### Πέθανε ὁ σωτήρας τῆς Ἄννας Φράνκ

ΑΜΣΤΕΡΝΤΑΜ: 'Ο Βίκτωρ Κοῦγκλερ, ὁ ἄνθρωπος πού ἕκρυψε τήν 'Αννα Φράνκ καί τήν οἰκογένειά της ἀπό τούς Ναζί πέθανε σέ ἡλικία 81 ἐτῶν. Οἱ γιατροί πού τό ἀνακοίνωσαν δέν ἀνέφεραν τά αἴτια τοῦ θανάτου του.

<sup>6</sup> Ο Κοῦγκλερ εἶχε κρύψει τούς τέσσερις Φράνκ καί ἄλλους τέσσερις Γερμανοεβραίους πάνω ἀπ' τό μαγαζί του στό "Αμστερνταμ γιά 25 μῆνες ἔως ὅτου ἀνακαλύφθηκαν καί μεταφέρθηκαν στά ναζιστικά στρατόπεδα συγκεντρώσεως. Ή "Αννα Φράνκ πέθανε 7 μῆνες ἀργότερα στό στρατόπεδο Μπέλσεν σέ ἡλικία 15 ἐτῶν. Τό δραματικό της ἡμερολόγιο ἀνακαλύφθηκε μετά τόν πόλεμο καί γνώρισε μιά πρωτοφανή ἐκδοτική, θεατρική καί κινηματογραφική ἐπιτυχία.

Καί ὁ Κοῦγκλερ ἐπίσης εἶχε συλληφθεῖ σάν ὑπεύθυνος γιά τή διαφυγή Ἐβραίων καί προσπάθησε νά δραπετεύσει ἀπ΄ τή φυλακή καί νά ἐπιστρέψει στήν Ἑλλανδία.

Εἶχε μεταναστεύσει στόν Καναδᾶ τό 1958 ὅπου καί ζοῦσε μέ τή σύζυγό του Λούσυ.

Οἱ φίλοι τοῦ Κοῦγκλερ τόν περιγράφουν σάν μιά χριστιανική ὕπαρξη πού δέν δίδασκε τήν ἀγάπη ἀλλά τήν ἔπραττε, σάν ὑπόδειγμα καλῆς ἀνθρώπινης φύσης πού δέν δέχτηκε — παρά τό τεράστιο τίμημα — νά ὑποστηρίξει τίς δυνάμεις τοῦ κακοῦ.

Ο Κοῦγκλερ εἶχε ὡς τώρα πάρει δύο βραβεῖα γιά τήν ἐξαιρετική ἀνθρώπινη συμπεριφορά του καί τόν περασμένο χρόνο εἶχε γίνει γι΄ αὐτόν μιά τηλεοπτική ἐκπομπή μέ τίτλο «Ὁ ἄνθρωπος πού ἔκρυψε τήν Ἄννα Φράνκ». («Μεσημβρινή», 21. 12. 1981).

## זכרונות XPONIKA

Γραφεῖα: Σουρμελῆ 2 Αθῆναι (109) - Τηλ. 88.39.952 ★ Ἐκδότης: τό Κ.Ι.Σ. ἐκπροσωπούμενον ὑπό τοῦ Προέδρου του κ. Ἱωσήφ Λόβιγγερ, ὁ ὁποῖος εῖναι καί ὑπεύθυνος συμφώνως τῷ νόμω (Σουρμελῆ 2 - ᾿Αθῆναι).

#### ΤΙΜΗ ΤΕΥΧΟΥΣ ΔΡΧ. 2

★ Επιμέλεια ἐκδόσεως: Νικος Τσαπίδης, μέλος τῆς Ενώσεως Συντακτῶν Περιοδικοῦ Τύπου.

★ Υπεύθυνος φωτοσυνθέσεως: Κατσαούνη ΕΠΕ, Σπ. Δοντᾶ 10, Αθῆναι.

Η άναδημοσίευσις κειμένων είναι έλευθέρα,
 μέ τήν προϋπόθεσι ότι θά άναφέρεται ή πηγή:
 Περιοδικό «Χρονικά», Κεντρικοῦ Ἱσραηλιτικοῦ
 Συμβουλίου.

# Ή κ. Θάτσερ στόν Έορτασμό γιά τά 220 χρόνια τοῦ Κ.Ι.Σ. Μ. Βρετανίας

**ΛΟΝΔΙΝΟ:** Ή πρωθυπουργός τῆς Άγγλίας κ. Μάργκαρετ Θάτσερ ἦταν ἡ ἐπίσημη προσκεκλημένη στό γεῦμα γιά τήν 220ή ἐπέτειο ἀπό τῆς ἰδρύσεως τοῦ «Μπόρντ ὁφ Ντέπιουτις», (Κεντρικό Ἱσραηλιτικό Συμβούλιο - Μ. Βρετανίας). Μιλώντας πρός τούς 550 προσκεκλημένους, ἡ κ. Θάτσερ κατεδίκασε κατηγορηματικά τήν προσάρτιση τῶν ὑψωμάτων τοῦ Γκολάν ἀπό τό Ἱσραήλ. «Ἡ ἀπόφαση αὐτή» εἶπε «ἦταν ἐπιζήμια γιά τήν προσπάθεια ἀναζητήσεως τῆς εἰρήνης. Εἶναι ἀντίθετη μέ τό διεθνές δίκαιο καί, συνεπῶς, θεωρεῖται ἀκυρη».

Ο Δούκας τοῦ Ντεβονσάϊρ, πρόεδρος τοῦ Συνδέσμου Συντηρητικῶν Φίλων τοῦ Ἱσραήλ, ὑπῆρξε ἐκεῖνος ὁ ὁποῖος ἀντέκρουσε τίς θέσεις τῆς πρωθυπουργοῦ, λέγοντας. «Δέν εἴμαστε διατεθειμένοι νά δεχθοῦμε τά λόγια σας, σχετικά μέ τά ὑψώματα τοῦ Γκολάν. Ὅπως ἐγώ, ἔτσι κι ἐσεῖς ἔχετε ἐπισκεφθεῖ τήν περιοχή αὐτή καί γνωρίζετε πόσο ἀπαραίτητα εἶναι τά ὑψώματα αὐτά γιά τήν ἀσφάλεια τοῦ Ἱσραήλ. Τό Ἱσραήλ ἀποτελεῖ τή μοναδική δημοκρατική κοινωνία σ΄ ὅλο τό χῶρο τῆς Μέσης ᾿Ανατολῆς καί τά ὑψώματα τοῦ Γκολάν εἶναι ἀπαραίτητα γιά τήν ἀσφάλεια αὐτῆς τῆς χώρας».

'Η κ. Θάτσερ προλόγισε τήν ὀμιλία της λέγοντας πώς γνωρίζει ὅτι ὁρισμένα ἀπ' ὅσα πρόκειται νά πεῖ δέν θά ἀκουσθοῦν εὐνοικά ἀπό τούς ἐκπροσώπους τῆς 'Ισραηλιτικῆς Κοινότητας. «'Αλλά ὅπως γνωρίζετε, ποτέ δέν ἀπέκρυψα καί δέν ἀπέφυγα νά πῶ αὐτό πού πιστεύω», εἶπε.

Ή κ. Θάτσερ ἀναφέρθηκε ἐπίσης στίς εὐχάριστες ἐμπειρίες τῆς κόρης της ἀπό τήν παραμονή της σ΄ ἕνα Κιμπούτς κι ἀναγνώρισε ὅτι, «ὁ θεμελιώδης κανόνας τῆς 'Ισραηλινῆς πολιτκῆς εἶναι ἡ ἐξασφάλιση τῆς ἀσφάλειας τοῦ Κράτους τοῦ 'Ισραήλ». Καί στή συνέχεια πρόσθεσε: «Ἐμεῖς, ὅχι μόνο ἡ βρετανία, ἀλλά ὅλα τά μέλη τῆς Εὐρωπαϊκῆς Κοινότητας, εἴμαστε ἐξίσου ταγμένοι στήν ἀρχή αὐτή. Ἡ πεποίθησή μας αὐτή, ὅτι τό 'Ισραήλ πρέπει νά ζήσει σέ ἀσφάλεια καί εἰρήνη δέν πρόκειται νά ἀποδυναμωθεῖ. 'Αλλά, ἅν ἀπαιτοῦμε αὐτά τά δικαιώματα γιά μιά χώρα κι ἕνα λαό, τότε θά πρέπει νά εἴμαστε ἔτοιμοι νά τά ἀποδεχθοῦμε καί γιά τούς ἅλλους».

Ό πρόεδρος τοῦ «Μπόρντ όφ Ντέπιουτις», Ἐργατικός βουλευτής κ. Γκρέβιλ Τζάννερ, τόνισε ὅτι τά λόγια τῆς κ. Θάτσερ «ὑπῆρξαν τυπικά καί χαρακτηριστικά ὡμά γιά τήν εἰλικρίνειά τους». Ἀναφερόμενος δέ στίς ἐπικρίσεις ὀρισμένων μελῶν τοῦ «Μπόρντ» γιά τήν πρόσκληση τῆς κ. Θάτσερ, εἶπε: «Δέν μπορῶ νά καταλάβω τήν κριτική ἐκείνων πού πιστεύουν ὅτι θά πρέπει νά καλοῦμε μόνο ἄτομα



Ή κ. Θάτσερ λαμβάνει κατά τή διάρκεια τοῦ Ἐορτασμοῦ τό ἀναμνηστικό δῶρο ἀπό τόν κ. Τζάννερ.

μέ τά όποῖα συμφωνοῦμε». Καί ὁ κ. Τζάννερ πρόσθεσε: «Ἀποτελεῖ ἀποκλειστικό προνόμιο κάθε δημοκρατικά ἐκλεγμένης κυβερνήσεως νά πράξει ὅ,τι κρίνει ἀπαραίτητο γιά τήν ἀσφάλεια τῶν πολιτῶν της. Ὅπως ἐπίσης ἀποτελεῖ προνόμιο μεταξύ φίλων καί συμμάχων, νά μή θίγεται ἡ φιλία τους ἐξαιτίας κάποιας τυχόν σωστῆς ἤ λανθασμένης ἐνέργειας».

Στήν ὀμιλία της ή κ. Θάτσερ ἐκτός τῶν ἄλλων ἀναφέρθηκε καί σέ σήμεῖα τῆς ἱστορίας τῆς ἀγγλοεβραϊκῆς Κοινότητας, καθώς καί στήν ἱστορία τοῦ «Μπόρντ», πού ἰδρύθηκε τό 1760. Χαιρέτισε δέ τή συνεισφορά τῆς Κοινότητας στή διαμόρφωση τῆς Βρετανικῆς κοινωνίας.

Σέ ὅτι ἀφορᾶ τό πρόβλημα τοῦ Σοβιετικοῦ Ἐβραϊσμοῦ ἡ κ. Θάτσερ εἶπε: «Θά ἐξακολουθήσουμε νά τονίζουμε σέ κάθε κατάλληλη εὐκαιρία τό ἐνδιαφέρον μας γιά τούς Ἐβραίους τῆς Ρωσίας» καί ἀνέφερε τά ὀνόματα πολλῶν διακεκριμένων «ρεφιούζνικς». Τελείωσε δέ μέ τήν εὐχή «ὅπως τό Μπόρντ ζήσει τουλάχιστον ἄλλα 220 χρόνια γιά τό καλό τῆς Ἱσραηλιτικῆς Κοινότητας, ἀλλά καί γιά τό καλό τῆς ἴδιας τῆς ᾿Αγγλίας».

Ό κ. Τζάννερ, ἀφοῦ εὐχαρίστησε τήν πρωθυπουργό γιά τήν παρουσία της στόν ἐορτασμό τῆς Ἱσραηλιτικῆς Κανότητας, διακήρυξε γι' ἄλλη μιά φορά τήν ἀποφασιστικότητα τοῦ «Μπόρντ» ‹‹ά ἀγωνισθεῖ κατά τῶν πάσης φύσεως διακρίσεων πού ἔχουν σάν στόχο εἶτε αὐτή τήν Κοινότητα εἶτε κάποια ἄλλη. Χαιρέτισε ἐπίσης τή μεγάλη «Βρετανική παράδοση πού ἀναγνωρίζει ὅτι ἡ Κοινότητά μας, διατηρώντας τή θρησκεία της, τίς πολιτιστικές παραδόσεις της καί τή βαθειά προσήλωσή της πρός τό Κράτος τοῦ Ἱσραήλ, συνεισφέρει καί ὑπηρετεῖ τή Βρετανία». Κατέληξε δέ λέγοντας ὅτι εἶναι συμφέρον τοῦ Ἡνωμένου Βασιλείου νά ὑπάρχει ἕνα ἰσχυρό Κράτος τοῦ Ἱσραήλ, τό ὁποῖο εἶναι ὁ μοναδικός δημοκρατικός σύμμαχός μου στή Μέση Ἀνατολή.

### <u>ଅଅଅଅଅଅଅଅଅଅଅଅଅଅଅଅଅଅଅଅଅଅଅଅଅଅଅଅଅଅ</u>

