# XPONIKANIITTI

ΟΡΓΑΝΟΝ ΤΟΥ ΚΑΝΤΡΙΚΟΎ ΙΣΡΑΗΛΙΤΙΚΟΎ ΣΥΜΒΟΥΛΙΟΎ ΤΗΣ ΕΛΛΑΔΟΣ TEYXOΣ 39 \* MAIOΣ 1981 \* 1ΓΙΑΡ 5741 N. Giagnizades M Soutons Dielassa et Cardes insula ante Pliny N. Standia P D IS SI M U R OF Nawlochus Phoce Sammiam ND Plane. Plino Sprides Zeptyro Capo Santo Sidero Capo Sant Zuante ol. prom CARPATHIUM r. Ololo Chirroniso olim Charfonofus DORIE NSES TRICH Arfesium anorum N. Paleocastro Ponte Diguero MARE Nunc MARE Chryfa , Cando , Ba DI SCAR= \$ PANLO 3011: Incorne Positionis locorum nomina POPULI Lobryna STACE U ς τα ις κατοικούς των παραλίων της θαλάσσης είς το ξεθ Χουεθαίων είς τεοφ. 2.5 הים גוו כדו Lycy Supecorora Ory וסעמומה באו ומח Corne Lafon INSULE Овругт. Onrolium FILVII

## Η ΕΒΡΑΪΚΗ ΠΑΡΟΥΣΙΑ ΣΤΗΝ ΚΡΗΤΗ

ΤΑ ΚΥΡΙΑ δημοσιεύματα αὐτοῦ τοῦ τεύχους εἶναι σχετικά μέ τίς Ἰσραηλιτικές Κοινότητες τῆς Κρήτης. Πολύ παλιές Κοινότητες, πού τά ἴχνη τους χάνονται στίς ρίζες τοῦ ἑλληνισμοῦ τῆς Μεγαλονήσου καί πού σήμερα δέν ὑπάρχουν πιά.

ΔΕΝ ΥΠΑΡΧΟΥΝ πιά οἱ ἄνθρωποι, τά στοιχεῖα τοῦ πολιτισμοῦ τους, τά ἀποτυπώματα τῆς δραστηριότητός τους, τά σημάδια τοῦ βίου τους. Μόνο μερικά παλιά κτίσματα (κυρίως συναγωγές καί χῶροι νεκροταφείων) παραμένουν γιά νά θυμίζουν τήν παμπάλαια παρουσία τῶν ἑβραίων στήν Κρήτη.

Η ΟΛΟΚΛΗΡΩΤΙΚΗ καταστροφή τῶν ἀρχείων τῶν Ἰσραηλιτικῶν Κοινοτήτων ἀπό τούς ναζί, ἐξαφάνισε κάθε στοιχεῖο. Γι΄ αὐτό καί τά περισσότερα ἀπό τά ὅσα δημοσιεύουμε προέρχονται ἀπό ἐκτός τῆς Ἑλλάδος πηγές. Αὐτό εἶναι λυπηρό καί συνάμα τραγικό! ᾿Αποτελεῖ, ὅμως, ἕνα ἀκόμη στοιχεῖο γι΄ αὐτή τήν «ἐκ βάθρων» καταστροφή πού ὑπέστησαν οἱ ἑβραῖοι τῆς Ἑλλάδος.

ΣΗΜΕΡΑ, πού κατευθυνόμενα — ἐκτός καί ἐντός τῆς Ἑλλάδος — συμφέροντα, ἐνορχηστρωμένοι κρωγμοί, στρατευμένες συκοφαντικές φωνές ὑποστηρίζουν, δῆθεν, ὅτι ἑβραῖοι ἔχουν βλέψεις στήν Κρήτη(!!!), ἡ παρουσίασις τῶν στοιχείων τῆς παλιᾶς, παράπλευρης μέ τούς χριστιανούς, ἑβραϊκῆς παρουσίας στή Μεγαλόνησο, ἀποτελεῖ τήν πιό ἀποστομωτική ἀπάντησι στούς στρατευμένους αὐτούς πράκτορες τῆς συκοφαντίας.

ΚΑΙ ΤΟΥΤΟ γιατί ἀποδεικνύεται ὅτι παρόμοιες «ἐπιδιώξεις» δέν πέρασαν ποτέ ἀπό κανένα μυαλό ὅταν οἱ ἑβραῖοι ἦταν παρόντες, ζοῦσαν, δημιουργοῦσαν στήν Κρήτη. Ὅχι τώρα πού ἄφησαν μόνο κόκκαλα καί μνημεῖα.

Η ΑΛΗΘΕΙΑ καί ἡ ἱστορία ποτέ δέν στεφανώνει ὅσους τήν παραποιοῦν, τήν διαστρέφουν ἤ τήν ἀγνοοῦν. Καί ἡ ἀρχή αὐτή μπορεῖ νά ἀργῆ, ἀλλά στό τέλος ἐφαρμόζεται...

Οἱ περισσότερες πληροφορίες γιά τίς Ἰσραηλιτικές Κοινότητες τῆς Κρήτης καί τίς προσωπικότητες τῶν ἐβραίων πού ἔζησαν ἐκεῖ, ἔχουν ληφθεῖ ἀπό τήν ἐγκυκλοπαίδεια «Judaica».

## Η ΙΣΤΟΡΙΑ ΤΩΝ ΙΣΡΑΗΛΙΤΙΚΩΝ ΚΟΙΝΟΤΗΤΩΝ ΤΗΣ $KPHTH\Sigma$

Ή Κρήτη εἶναι ἡ τέταρτη σέ μέγεθος στή Μεσόγειο καί ή μεγαλύτερη έλληνική νῆσος, κειμένη 96 χιλ. νοτιοανατολικά τῆς Πελοποννήσου. Ἡ Κρήτη, προφανῶς, ταυτίζεται μέ τή βιβλική Καφθόρ, τήν ἀρχική κατοικία τῶν Φιλισταίων, (Δευ. 2:23, Ἱερεμ. 47:4, Ἡμώς 9:7), οἱ ὁποῖοι, ἤ όρισμένες ὁμάδες ἀπ΄ αὐτούς, ἀποκαλοῦνται στή Βίβλο ὡς  $X \in \rho \in \theta$  α  $\tilde{i}$ ο i, ('leζεκ. 25:16, Σοφον. 2:5). 'Η σωματοφυλακή τοῦ Δαυΐδ, τήν ὁποία ἡ Βίβλος ἀποκαλεῖ ὡς Φελεθαῖοι καί Χερεθαῖοι (β΄ Σαμ. 8:18, 15:18, 20:7, 20:23, Α΄ Βασιλ. 1:38, Α΄ Χρον. 18:17) ἀποτελεῖτο, προφανῶς, ἀπό Φιλισταίους (ὁ ὅρος «Φελεθαῖοι» εἶναι παράγωγος έκ τοῦ «Φιλισταῖοι») καί Κρῆτες, οἱ ὁποῖοι εἴτε εἶχαν μεταναστεύσει πρόσφατα ἀπό τήν Κρήτη εἴτε ἦταν ἤδη έγκατεστημένοι στή χώρα τῶν Φιλισταίων, ἀλλ' έξακολου-

Χανιά: Έξωτερικό τῆς Συναγωγῆς, ὅπως σώζεται σήμερα.

θοῦσαν νά φέρουν τό ὄνομα τῆς χώρας τῆς καταγωγῆς τους. Καί οἱ Ἑβδομήκοντα μεταφράζουν τούς Χερεθαίους ώς «Κρῆτας» (Ἰεζεκ. 25:16, Σοφον. 2:5).

### ΑΡΧΑΙΟΤΗΣ

Ή άρχαιότερη μαρτυρία περί έβραϊκῆς κοινότητος στήν Κρήτη, ἀναφέρεται σέ μιά ἐγκύκλιο - ἐπιστολή ὑπέρ τῶν ἐβραίων, πού ἐστάλη ἀπό τή ρωμαϊκή Γερουσία (142 π.κ.π) πρός διάφορες χῶρες, ἔπειτα ἀπό αἴτηση τοῦ Συμεών τοῦ Χασμοναίου. Δεδομένου ὅτι ἡ ἐγκύκλιος αὐτή ἐστάλη καί πρός τήν κρητική πόλη Γορτυνία (Α΄ Μακ. 15:23), μποροῦμε νά συμπεράνουνε ὅτι ὑπῆρχε ἐκεῖ ἐβραϊκή Κοινότης.

### ΡΩΜΑΪΚΗ ΠΕΡΙΟΔΟΣ

Δέν ὑπάρχει ἀμφιβολία περί τῆς ὑπάρξεως ἐβραϊκῶν οίκισμῶν στήν Κρήτη, μετά τήν κατάληψή της ἀπό τούς Ρωμαίους στά 68 - 67 π.κ.π. 'Ο ψευτο - 'Αλέξανδρος, ὁ ὁποῖος μετά τόν θάνατο τοῦ Ἡρώδη ὑπεστήριξε ὅτι ἦταν γιός του, βρῆκε ἔνθερμους ὑποστηρικτές καί οἰκονομική ένίσχυση μεταξύ τῶν ἑβραίων τῆς Κρήτης.

Ο Φίλων τῆς ᾿Αλεξανδρείας ἀναφέρει τήν Κρήτη μεταξύ τῶν χωρῶν μέ μεγάλο ἐβραϊκό πληθυσμό (Legatione ad Gaium, 282). Σύμφωνα μέ τήν Καινή Διαθήκη (Πράξεις, 2:11), στήν Ἱερουσαλήμ ζοῦσαν ἐβραῖοι ἀπό τήν Κρήτη. Ο Ἰώσηπος, μάλιστα, παντρεύτηκε στή Ρώμη, μιά γυναίκα πού άνῆκε σέ μιά έξέχουσα έβραϊκή κρητική οἰκογένεια, (los., Life, 427).

### ΒΥΖΑΝΤΙΝΗ ΠΕΡΙΟΔΟΣ

Μετά τό διαμελισμό τῆς ρωμαϊκῆς αὐτοκρατορίας, τό 395, ἡ νῆσος παρέμεινε τμῆμα τῆς ἀνατολικῆς αὐτοκρατορίας. Ύπό τόν βυζαντινό αὐτοκράτορα Θεοδόσιο Β΄ (408 50) οΙ έβραῖοι τῆς Κρήτης καταπιέσθηκαν σκληρά. Πιθανόν, σάν συνέπεια αὐτῆς τῆς καταπιέσεως, τό 440 ἐμπιστεύθηκαν τή μοίρα τους σέ ἕναν ψευδο - μεσσία, ὁ ὁποῖος ὑπεστήριζε ὅτι ἦταν ὁ Μωϋσῆς, σταλμένος ἐξ οὐρανοῦ γιά νά ὁδηγήσει τούς ἐβραίους τῆς Κρήτης, διά μέσου τῆς θαλάσσης στή Γῆ τῆς Ἐπαγγελίας. ΟΙ περισσότεροι άπό ἐκείνους πού πήδηξαν μέσα στή θάλασσα καί δέν πνίγηκαν, προσηλυτίσθηκαν στόν χριστιανισμό.

Τό 823 εἰσέβαλαν στήν Κρήτη οἱ Σαρακηνοί, οἱ ὁποῖοι συνάντησαν μιά όχυρωμένη πόλη περιβαλλόμενη ἀπό μιά τάφρο (ἤ «χαντάκι»), ἀπό ὅπου παράγεται καί ἡ ξενική ὀνομασία τῆς νήσου, ὡς Candia. Τό 961 οἱ Βυζαντινοί κατόρθωσαν νά άνακαταλάβουν τήν Κρήτη. Ἡ θέση τῶν ἐβραίων ὑπό τούς "Αραβες καί τούς Βυζαντινούς δέν εἶναι ξεκαθαρισμένη.

Γενικά, οἱ μουσουλμάνοι ἡγεμόνες κέρδισαν τή συμπάθεια τῶν ἐντοπίων, ἐνῶ ὑπό τήν ἀνατολική αὐτοκρατορία ή θέση τους, παρόλον ότι δέν ήταν ζηλευτή, δέν ήταν κατά πάσα πιθανότητα χειρότερη ἀπό ἐκείνη τῶν ἄλλων περιο-



Χανιά: Μιά πλευρά τῆς Συναγωγῆς, πού διατηροῦνται ἀκόμη τά διακοσμητικά τῆς βενετικῆς ἐπιδράσεως.

χῶν πού τελοῦσαν ὑπό χριστιανική βυζαντινη κηδεμονία.

Τήν ἐποχή τῆς τετάρτης Σταυροφορίας (1204) ἡ νῆσος πουλήθηκε στούς Βενετούς καί ἔκτοτε εἶναι διεθνῶς γνωστή ὡς Candia.

#### **ENETOKPATIA**

Κατά τήν περίοδο τῆς βενετικῆς κυριαρχίας (1204 — 1669) ἔλαβε χώρα ἡ συγχώνευση διαφόρων ἑβραϊκῶν κοινοτήτων.

Οι Pωμανιότες, ἀποτέλεσαν τήν ἰθύνουσα τάξη. Ἡ ὁμιλουμένη ἀπό αὐτούς ἐλληνική γλώσσα εἰσχώρησε ἀκόμη καί στίς λειτουργίες τῆς συναγωγῆς. Σ΄ ὅλη αὐτή τήν περίοδο, ἐβραῖοι ἀπό ᾿Ανατολή καί Δύση ἦλθαν καί ἐγκαταστάθηκαν στή νῆσο, διατηρώντας τήν ἐπικοινωνία καί τούς δεσμούς μὲ τὰ λοιπά ἐβραϊκά κέντρα.

Τό 1228, ὁ ραββῖνος Μπαρούχ μπέν Ἰσαάκ, καθ΄ ὁδόν πρός Παλαιστίνη, συνάντησε στήν πόλη Ἡράκλειο μιά μικρή ἐβραϊκή Κοινότητα, ἡ ὁποία τόν «σοκάρισε» γιά τή χαλαρότητα στήν τήρηση τῶν Ιουδαϊκῶν παραδόσεων. Τότε θεσπίσθηκαν μιά σειρά ἀπό κανόνες, «Takkanot Kandyah» («Οὶ Κανόνες τῆς Κρήτης»), γιά τόν περιορισμό τῶν καταχρήσεων καί τῶν «ὕβρεων».

Τό 1481, ὁ Μεσουλάμ ἀπό τή Volterra συνάντησε στό Ήράκλειο 600 ἐβραϊκές οίκογένειες καί τέσσερις συναγωγές. Ἡ ἐβραϊκή Κοινότητα αὐτῆς τῆς πόλεως ὑποδέχτηκε μέ θέρμη τούς ἐξ Ἱσπανίας ἐξορίστους τοῦ 1492.

Παρόλα αὐτά, ἀκόμη καί κατά τήν περίοδο τῆς εὐημερίας, οἱ ἐβραῖοι τῆς Κρήτης δέν ξεπέρασαν τούς 1.160. Ἦξησαν, κυρίως, στίς πόλεις - λιμάνια Ἡράκλειο, Χανιά καί Ρέθυμνο.

Οὶ ἐβραῖοι ἀπετέλεσαν μιά μέση τάξη μεταξύ τοῦ ἐλληνικοῦ πληθυσμοῦ καί τῶν φεουδαρχῶν εὐγενῶν, πλήν, ὅμως, τούς συμπεριφέρονταν σάν «δουλοπάροικους» καί ἐ-ξαρτιόνταν ἀπό τήν εὐνοιοκρατία τῶν Βενετῶν ἀξιωματούχων. ᾿Από τό 1350 ὑποχρεώθηκαν νά κατοικοῦν σέ μιά συγκεκριμένη συνοικία (Ciudecca) καί ὅχι μόνον νά φοροῦν ἐπί τοῦ στήθους τό διακριτικό ἐβραϊκό σῆμα, ἀλλά νά τό ἀναρτήσουν ἐπί τῶν οΙκιῶν τους. Κατά τή γιορτή τῶν Ἑπιφανείων ἦσαν ὑποχρεωμένοι νά συνεισφέρουν στήν ἐκκλησία ἔνα δουκᾶτο κατά κεφαλή γιά τό ἄναμμα τῶν

καντηλῶν. 'Αναφέρονται ἐπίσης καί διαμαρτυρίες ὅτι οΙ ἐ-βραῖοι ἤλεγχαν τόν κύριο ὅγκο τοῦ ἐμπορίου. "Όταν τό 1364 ξεσηκώθηκε ὁ ἐλληνικός πληθυσμός, οΙ ἐβραῖοι τοῦ Castel Nuovo σφαγιάσθηκαν ἀπό τούς στασιαστές. Περίπου ἔνα αΙώνα ἀργότερα, τό 1449 — 50, οΙ ἐβραῖοι κατηγορήθηκαν ὅτι ἐπεδείκνυαν περιφρόνηση γιά τόν χριστιανισμό, σταυρώνοντας τό πασχαλινό ἀρνί, μιά πρωτότυπη παραλλαγή τῆς «αἰματικῆς κατηγορήθηκαν ἀπό μιά καλόγρια ὅτι βεβήλωσαν τήν "Όστια (Host). Ἐννέα προύχοντες τῆς ἐβραϊκῆς Κοινότητος Ἡρακλείου συνελήφθηκαν καί δικάστηκαν στή Βενετία, ἀλλά μετά διετή φυλάκιση ἀπελευθερώθηκαν.

Γενικά, ἡ κεντρική κυβέρνηση προσπάθησε νά προστατεύσει τούς ἐβραίους, οἱ ὁποῖοι μέ τή σειρά τους ἀπέδειξαν τή νομιμοφροσύνη τους.

Ένα ἀπεχθές καθῆκον τῆς ἐβραϊκῆς Κοινότητος ἦταν ἡ ὑποχρέωση νά παρέχει ἕναν ἐκτελεστή.

Κατά τή διάρκεια τοῦ πολέμου μέ τήν Τουρκία τό 1538, φήμη ότι οι ἐβραῖοι ἀπέκρυπταν Τούρκους στή συνοικία τους, ὁδήγησε σέ ἐπίθεση ἐναντίον τους ἀπό τόν ἐλληνικό πληθυσμό. Ἡ σφαγή ἀποφεύχθηκε μέ τήν παρέμβαση τοῦ βενετικοῦ στρατοῦ, ἡ δέ ἡμέρα αὐτή καθιερώθηκε νά γιορτάζεται σάν τό «Πουρίμ τοῦ Ἡρακλείου».

Τό 1568 ὁ πατριάρχης Κωνσταντινουπόλεως ἔστειλε ἐγκύκλιο πρός τούς χριστιανούς τοῦ Ἡρακλείου ἐπιπλήττοντάς τους γιά τή σκληρή μεταχείριση τῶν ἐβραίων. Ὅταν, ὅμως, διοίκησε τή νῆσο ὁ φανατικός Giacomo Foscarini (1574 — 77), θεσπίσθηκαν σκληρά ἀντι - εβραϊκά μέτρα γιά τόν περιορισμό τῶν ἐβραίων ἤ τόν ἐξαναγκασμό τους νά ἀλλαξοπιστήσουν.

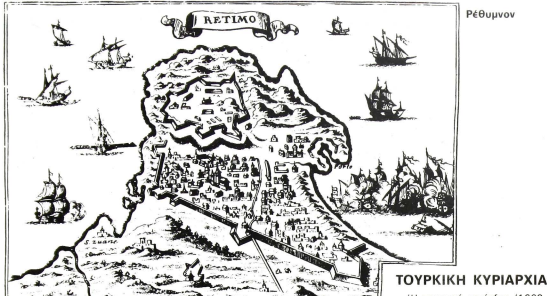
Ἡ έβραϊκή Κοινότητα φορολογήθηκε βαριά καί ἔγινε θῦμα ἐκβιασμῶν γιά τή χρηματοδότηση τοῦ πολέμου κατά τῶν Τούρκων. Παρόλα αὐτά, ἡ κατάσταση τῶν ἐβραίων ὑ-πῆρξε, συγκριτικά, ἀσφαλής. Μέ ὀρισμένες ἐξαιρέσεις, ἦ-ταν Βενετοί ὑπήκοοι καί ἀναγνωρίζονταν σάν πολίτες. Μό-νο σέ λίγους, ὅμως, ἀπό αὐτούς ἐπετράπη νά ἀσχοληθοῦν μέ τό χονδρεμπόριο. Παρά ταῦτα, κυριάρχησαν στό ἐξαγωγικό ἐμπόριο τῆς νήσου. Ἐμπορεύονταν ζάχαρη, κερί, σιδηρικά, δέρματα, γυναικεῖα κοσμήματα, λουλάκια καί κρασιά, ἐνῶ ἄλλοι ἀσχολοῦνταν μέ χρηματιστηριακές καί



'Ηράκλειον



Xaviá



τραπεζικές ἐργασίες. Οἱ τελευταῖοι προκάλεσαν τήν ἐχθρότητα, κυρίως, μεταξύ τῶν Ἑλλήνων τῆς νήσου.

Τό 1416, ἀπαγορεύθηκε στούς ἐβραίους ἡ ἀγορά ἀγροτεμαχίων ἀπό τό φόβο ὅτι ὁλόκληρο τό νησί θά κατέληνε νά γίνει ἰδιοκτησία τους. Τό 1423, ἡ βενετική Γερουσία άπαγόρευσε σέ ὅλους τούς Βενετούς ὑπήκοους - ἐβραίους νά ἀγοράζουν γῆ. "Οσοι δέ ἦσαν Ιδιοκτῆτες γῆς, ὑποχρεώθηκαν ὅπως ἐντός διετίας μεταβιβάσουν τήν κυριότητα αὐτή σέ ἄλλους ίδιοκτῆτες. Τό 1433 τούς ἀπαγορεύτηκε νά κάνουν χρέη χρηματομεσίτου. Ἡ πλειοψηφία, ὅμως, τοῦ ἐξ βραϊκοῦ πληθυσμοῦ τῆς Κρήτης ἦσαν τεχνίτες: ράφτες, ὑποδηματοποιοί, φουρνάρηδες, ὑφαντές μεταξωτῶν καί βα-

Οί Takkanot (Κανόνες) τοῦ Ἡρακλείου (ἀπό τόν 13ο μέχρι τόν 16ο αίώνα) μᾶς ἀποκαλύπτουν ὅτι οἱ ἐβραῖοι εἶχαν τό δικαίωμα τῆς αὐτοδιαχειρίσεως τῶν κοινῶν τους, κυρίως σέ ὅ,τι ἀφορᾶ τά θρησκευτικά ζητήματα. Ἐπικεφαλῆς τῆς Κοινότητος ἦταν ὁ condostablo, ὁ ὁποῖος ἐκλεγόταν ἀπό τούς προύχοντες καί τούς πλουσίους τῆς Κοινότητος καί ὁ ὁποῖος ἐκπροσωποῦσε τήν Κοινότητα καί ἦταν ὑπεύθυνος γιά τήν ὀρθή ὀργάνωση τῶν κοινοτικῶν ὑποθέσεων. Αὐτός διάλεγε τούς hashbanim, οἱ ὁποῖοι ἦσαν ὑπεύθυνοι γιά τά οἰκονομικά ζητήματα. Ὁ διορισμός καί τοῦ condostablo καί τῶν hashbanim ἀπαιτοῦσε τήν ἔγκριση τῆς κυβερνήσεως. Στήν πόλη τοῦ Ἡρακλείου ὑπῆρχαν τέσσερις συναγωγές: «'Η Μεγάλη», ἡ «Κοανίμ», ἡ «'Ασκεναζίμ» καί «'Η 'Υψίστη».

Η Κοινότητα ἀνέδειξε πολλούς σοφούς ταλμουδιστές καί ραββίνους, ίδιαίτερα μεταξύ τῶν οἰκογενειῶν Δαλμέδεγο καί Καψάλη. 'Ανάμεσα στούς φημισμένους σοφούς τῆς Κρήτης, συγκαταλέγονται: ὁ ἱστορικός Ἐλιγιά μπέν Ἐλκανά Καψάλη, οἱ φιλόσοφοι, Ἰωσήφ Σολομών Δαλμέδεγο, Έλιγιά μπέν Έλιέζερ, Σεμαργιά μπέν Έλιγιά Ίκρίτι, Έλιγιά Δαλμέδεγο καί ὁ ραββῖνος καί ποιητής Μιχαέλ μπέν Σαμπετάι Μπάλμπο.

Ή τουρκική περίοδος (1669 -1898) σημείωσε πτώση τῆς πολιτιστικής ζωής τῶν ἐβραϊκῶν Κοινοτήτων. Τό 1873 ἀπαγγέλθηκε κατά τῶν ἐβραίων μιά «αἱματική κατηγορία» καί ὁ Γάλλος πρόξενος μεσολάβησε ἀποτελεσματικά ὑπέρ αὐτῶν. Όταν ἡ Κρήτη ἔγινε ἀνεξάρτητη, τό 1897, ὁ ἑβραϊκός πληθυσμός άριθμοῦσε 1.150 ἄτομα, ἐκ τῶν ὁποίων 200 οἰκογένειες κατοικοῦσαν στό Ἡράκλειο, 20 στά Χανιά καί 5 στό Ρέθυμνο. Ἡ Κρήτη ἐνώθηκε μέ τήν 'Ελλάδα τό 1912. Τό 1900 τά Χανιά εἶχαν 726 ἑλληνό-

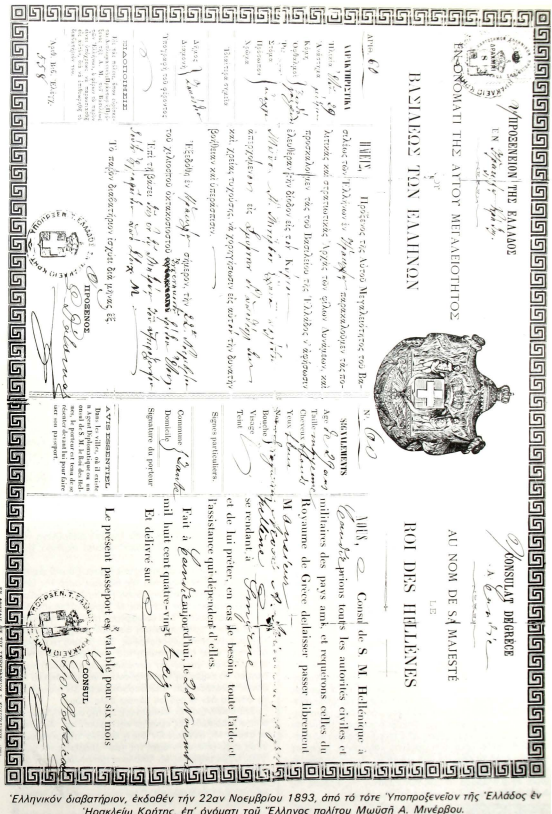
#### ΣΥΓΧΡΟΝΗ ΠΕΡΙΟΔΟΣ

φωνους έβραίους.

Τίς παραμονές τοῦ β΄ παγκοσμίου πολέμου ή Κοινότητα μειώθηκε σέ 400 περίπου ἄτομα. "Όταν οἱ ναζί κατέλαβαν τήν 'Ελλάδα, τό 1941, πολλοί έβραῖοι διέφυγαν στήν Κρήτη, ή όποία λίγο άργότερα καταλήφθηκε κι' αὐτή ἀπό τούς ναζί. Τόν Ἰούνιο τοῦ 1944 οἱ ἐβραῖοι τῶν Χανίων μεταφέρθηκαν στό 'Ηράκλειο καί ὑποχρεώθηκαν νά έπιβιβασθοῦν, στίς 6 'Ιουνίου, σ' ἕνα καράβι μαζί μέ ἄλλους 400 Έλληνες χριστιανούς ὁμήρους. Όταν τό καράβι βγῆκε στά ἀνοικτά, τό γερμανικό πλήρωμα ἀπεχώρησε καί τό πλοῖο βυθίστηκε μέ ὅλους τούς ἐπιβάτες. Μόνο ἐφτά ἐβραῖοι τῆς Κρήτης ἐπέζησαν ἀπό τό 'Ολοκαύτωиα...

> (Στοιχεῖα ἀπό τήν **ἐγκυκλοπαίδεια** «Judaica», т. 5, σελ. 1.088).





Ήρακλείω Κρήτης, ἐπ΄ ὀνόματι τοῦ "Ελληνος πολίτου Μωϋσῆ Α. Μινέρβου.

נאמץ הקורא חזק הכותב לקייר ס זאת ה הגדה כתבתי אני מתתיא שפניולו במ"א כ"ר דוד ז"ל לבחור הנחמד ר' ליאון בילי ב"ר יאודא יצ"ו והשלמתיו ביום כ"ג לחודש תמוז שנת משת אלפים ושלש מאות ושלש וארבעים הי"ת י יזכהו להגות בה הוא וזרעו וזרע זרעו כקרא דכתיב לא ימושו מפיך ומפי זרעך ומפי זרע זרעד אמר ה' מ' מעתה ועד עולם. וגם אני אזכה לכתוב ספרים אחרי׳ אמו

Τό κείμενο τῆς πρώτης σελίδας τῆς 'Αγκαδά τοῦ 'Ηρακλείου, ὅπου μεταξύ τῶν ἄλλων ἀναφέρεται ὁ συγγραφέας τοῦ ἔργου Ματατιάου Σπανιόλο καί ἡ ἡμερομηνία ὁλοκληρώσεως τοῦ ἔργου, 23 Ταμούζ 5343 — 12 'Ιουλίου 1583.

עזרי מעם ה׳

## Η ΑΓΚΑΔΑ ΤΟΥ ΗΡΑΚΛΕΙΟΥ

עושה שמים וארץ

Στό δέκατο τρίτο τόμο τῆς σειρᾶς Sefunot, τοῦ Ἰνστιτούτου Μπέν Τσβῆ, δημοσιεύεται ἔνα ἐνδιαφέρον ἄρθρο τοῦ δεινοῦ ἐβραιολόγου καθηγητῆ ἀείμνηστου Δρ. Cecil Roth, περί τῆς Άγκαδᾶ τοῦ Ἡρακλείου, (βιβλίο τῆς πασχαλινῆς ἀφηγήσεως), ἐνός ἀμφιλεγόμενου, μέχρι πρότινος, κειμένου.

Τό χειρόγραφο κείμενο, ὑπ. ἀριθ. 1338 στήν Ἑθνική Βιβλιοθήκη στό Παρίσι, θεωρεῖτο μέχρι πρόσφατα σάν μία γαλλική πασχαλινή 'Αγκαδά. 'Ο συγγραφέας τοῦ ἄρθρου, ἀποδεικνύει ὅτι αὐτή ἡ 'Αγκαδά εἶναι ἀπό τό 'Ηράκλειο Κρήτης, γραμμένη τό 1583 ἀπό τόν Ματατιάου Σπανιόλο, ὁ ὁποῖος διετέλεσε «σοφέρ» (γραφέας ἤ γραμματέας) τῆς τότε ἐβραϊκῆς Κοινότητος.

Τήν ἐποχή ἐκείνη ἡ Κρήτη τελοῦσε ὑπό βενετική κυριαρχία καί ἡ βενετική ἐπίδραση ἐπί τῆς νήσου ὑπῆρξε σημαντική. Παρά ταῦτα ἡ ἐβραϊκή κρητική τέχνη ἔχει ἔναν ἰδιαίτερο χαρακτήρα, μὲ ἔντονη μέν τήν ἰσπανική καί γερμανική ἐπίδραση (κατά τό Μεσαίωνα ἀρκετοί Ἐσκεναζίτε) ἐγιαταστάθηκαν στήν Κρήτη, ἀσχολούμενοι, κυρίως, μὲ τήν ἐξαγωγή σακχάρεως πρός τή Βόρειο Εὐρώπη), ἀλλά ἐσραιωμένη πάνω σέ βυζαντινές βάσεις.

Τό κείμενο τῆς 'Αγκαδά ἀκολουθεῖ τό τυπικό τῶν Ρωμανιοτῶν, ἡ βασική της, ὅμως, ἀξία βρίσκεται στίς ἔγχρωμες εἰκονογραφήσεις πού συνοδεύουν τό κείμενο. Εἶναι σχεδίν βέβαιο ὅτι ὁ Σπανιόλο (τό ὄνομα ἀσφαλῶς, εἶναι ἐνδεικτικό τῆς καταγωγῆς του), ὑπῆρξε ὁ γραφέας (ἤ μᾶλλον ὁ ἀντιγραφέας) τοῦ κειμένου, ἡ δέ εἰκονογράφηση θά πρέπει νά ἀποτελεῖ ἔργο πεπειραμένου καλλιτέχνη, ὁ ὁποῖος γνώριζε καλά τὰ ἐβραϊκά ἤθη καί ἔθιμα. Χωρίς ἀμφιβολία τό περιεχόμενο τῶν εἰκονογραφήσεων ἀποτελεῖ πολύτιμο ὑλικό σέ ὅ,τι ἀφορᾶ τή ζωή τῶν ἐβραίων τῆς Κρήτης, τίς ἐνδυμασίες τους κ.λ.π., κατά τόν 16ο αἰώνα.

## TO 1466

## ΣΥΖΗΤΗΣΗ ΣΤΟ ΗΡΑΚΛΕΙΟ ΓΙΑ ΤΗ ΜΕΤΕΜΨΥΧΩΣΗ

Στή σειρά ἐκδόσεων «Sefunot», τοῦ Ἰνστιτούτου Μπέν Τσβῆ, τοῦ Πανεπιστημίου τῆς Ἱερουσαλήμ, τόμ. 11, ὑπάρχει ἔνα ἐνδιαφέρον ἄρθρο τοῦ κ. Ephraim Gotlieb, γιά τήν περί τῆς μετεμψυχώσεως διαλογική συζήτηση, πού ἔλαβε χώρα τό 1466 στό Ἡράκλειο τῆς Κρήτης μεταξύ τοῦ ραββίνου Μωϋσῆ ᾿Ασκεναζί καί τοῦ ραββίνου Μιχαέλ μπέν Σαμπετάϊ ᾿Ακοέν Μπάλμπο. ᾿Από τό ἄρθρο αὐτό μεταφέρουμε ἐδῶ, σὲ μετάφραση, μία μικρή περίληψη:

Τό κείμενο τῆς περί μετεμψυχώσεως διαλογικῆς συζητήσεως — άναμετρήσεως ὑπάρχει σέ δύο χειρόγραφα πού βρίσκονται στή βιβλιοθήκη τοῦ Βατικανοῦ, (ὑπ. ἀριθ. 105 καί 254). Τά χειρόγραφα αὐτά ἀποτελοῦν πολύ ἐνδιαφτρουσες μαρτυρίες γιά τίς θρησκευτικές καί πολιτιστικές τάσεις τῶν σοφῶν τῆς ίσραηλιτικῆς Κοινότητας τοῦ Ἡρακλείου κατά τόν 15ο αΙώνα. ᾿Από αὐτά πληροφορούμεθα περί τῆς ὑπάρξεως κύκλων μελετητῶν, πού γνώριζαν τή φιλοσοφική μεσαιωνική λογοτεχνία καί ἦσαν ἀντίθετοι μέ διάφορες δοξασίες καί πίστεις πού ἀπορρέουν ἀπό τήν «Καμπαλά». Κάτω ἀπ΄ αὐτή τήν πολιτιστική ἀτμόσφαιρα ἔγραψε ὁ ραββῖνος Ἡλίας μπέν Μωϋσῆ Δαλμέδεγο τό βιβλίο του, «Sefer Behinat Hadat», τριάντα, περίπου, χρόνια ἀργότερα.

Είς ὅ,τι ἀφορᾶ τό θέμα τῆς συζητήσεως ὁ μέν ραββῖνος Μ. Μπάλμπο ὑπεραμύνεται τῆς πίστεως ὑπέρ τῆς μετεμ-ψύχωσης, ἐξαιτίας τοῦ σεβασμοῦ του πρός τῖς καμπαλιστικές διδασκαλίες, ὁ δέ ραββῖνος Μ. ᾿Ασκεναζί τάσσεται κατά τῆς ἱδέας αὐτῆς. Ἔνα ἐνδιαφέρον στοιχεῖο τῆς συζητήσεως εἶναι ἡ χρησιμοποίηση ἀπό τόν ραββῖνο ᾿Ασκεναζί τῆς καμπαλιστικῆς μεθοδολογίας. Ἕνα δέ ἀπό τά ἐπιχειρήματά του εἶναι ἡ περίπτωση τοῦ λεβιρατικοῦ (ἡ ἀνδραδελφικοῦ) γάμου γιά τήν ὑποχρέωση δηλαδή τοῦ ἀδελφοῦ νὰ δημιουργήσει ἀπογόνους γιά τόν ἄτεκνο ἀποθανόντα άδελφό του ἔτσι ἀποδεικνύεται ὅτι ἡ ψυχή μετά τό θάνατο δέν περνᾶ σἔ κάποιο ἄλλο σῶμα.

Στό ἐπίκεντρο τῆς θεωρητικῆς αὐτῆς συζητήσεως βρίσκεται ὁ ὁρισμός τῆς «ψυχῆς» καί ἡ φύση της. ἀμφότεροι οἱ συζητητές συμφωνοῦν ὅτι ἡ θεωρία τῆς μετεμψυχώσεως στηρίζεται στήν ἀρχή τῆς προ - ὑπάρξεως τῆς ψυχῆς. Ἔτσι, ὁ μέν ραββῖνος Μ. Μπάλμπο προσδιορίζει τήν ψυχή σάν μία «πνευματική οὐσία», ὁ δέ ραββῖνος Μ. ἀσκεναζί ὑποστηρίζει ὅτι ἡ ψυχή ἀποτελεῖ μία «δύναμη» πού ἐδρεύει μέσα στό σὧμα καί ὄχι ἀνεξάρτητα ἀπό αὐτό.

### ΙΩΣΗΦ ΣΟΛΟΜΩΝ ΔΑΛΜΕΔΕΓΟ:

## Ό ἰατρός - φιλόσοφος πού κατέκτησε τήν Εὐρώπη

'Ο 'Ιωσήφ Σολομών Δαλμέδεγο (Joseph Solomon Delmedigo), 1591 - 1655, ραββῖνος, μαθηματικός καί άστρονόμος, ἀπό τό 'Ηράκλειο, Κρήτης, εἶναι ἐπίσης γνωστός καί ὡς 'Ιωσήφ Σολομών Ροφέ (ἤ μέ τό ἀκρώνυμο: YaSHaR).

Συγγραφέας μέ πλατειές Ιουδαϊκές καί γενικές γνώσεις, ἐγκυκλοπαιδικοῦ ἐπιπέδου, ἀναγνωρίζεται ἀπό ὀρισμένους εἰδικούς σάν συγγραφέας 30 περίπου βιβλίων, κατ΄ ἄλλους δέ 60.

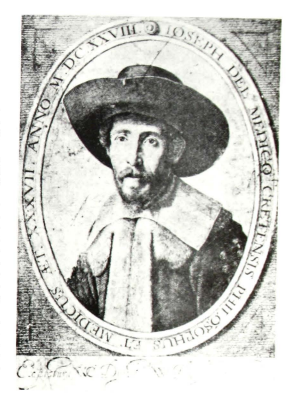
Μέλος μιᾶς περίφημης οἰκογενείας ἐπιστημόνων, ὑπῆρξε γιός τοῦ Ἡλία Δαλμέδεγου, ραββίνου τοῦ Ἡρακλείου. Σύμφωνα μέ τήν οἰκογενειακή παράδοση ἔλαβε μία ὁλοκληρωμένη ἐβραϊκή καί κλασική παιδεία. Σέ ἡλικία 15 ἐτῶν, ἔγινε δεκτός στό πανεπιστήμιο τῆς Πάδοβα, ὅπου μελέτησε ἀστρονομία καί μαθηματικά ὑπό τόν Γαλιλαῖο, ἰατρική καί φιλοσοφία, ἐνῶ παράλληλα συνέχισε καί τίς ἐβραϊκές σπουδές του. "Όταν ἦταν στήν Πάδοβα, ἐπισκεπόταν συχνά τόν Leone Modena, στή γειτονική πόλη τῆς Βενετίας, ὁ ὁποῖος, ὡς φαίνεται, τόν ἐπηρέασε πολύ.

Τό 1613 ἀποπεράτωσε τίς σπουδές του στό πανεπιστήμιο τῆς Πάδοβα καί ἐπέστρεψε στήν Κρήτη, ὅπου ἄρχισε νά ἀσκεῖ τήν Ιατρική. ʿΑπό σημειώσεις πού ἄρχισε νά συγκεντρώνει τήν ἐποχή αὐτή, ξεκίνησε ἀργότερα τή συγγραφή τοῦ ἐγκυκλοπαιδικοῦ του ἔργου «Ya'ar Levanon» («Δάσος τοῦ Λιβάνου»), τό ὁποῖο, ὅμως, ποτέ δέν ὁλοκλήρωσε. Κατά πᾶσαν πιθανότητα παντρεύτηκε στό Ἡράκλειο; ἀλλά ἀπό ὁρισμένα ἐνδεικτικά στοιχεῖα συμπεραίνεται ὅτηλόέν ἦταν ἔνας εὐτυχισμένος γάμος. Σύντομα ἄρχισε νά αισθάνεται τήν Κρήτη πολύ «κλειστή» καί ἔφυγε γιά νά μήν ξαναεπιστρέψει. Σ΄ ὅλες τίς περιοδεῖες του καί τά ταξίδια, ἀντιμετώπισε πίκρες καί στενοχώριες, διότι οὶ Ιδέες του γιά τήν ἐκλαίκευση τῆς ἐπιστημονικῆς γνώσεως δημιούργησαν ἀντιδράσεις κι ἐχθρότητες.

Πρῶτος σταθμός του, μετά τήν ἀναχώρησή του ἀπό τήν Κρήτη, ὑπἢρξε τό Κάιρο. Ἑδῶ συνδέθηκε μέ τόν περίφημο μαθηματικό Ali ben Rahmadan, τίς θεωρίες τοῦ ὁποίου, περί σφαιρικῆς τριγωνομετρίας, κατέρριψε σέ μία δημόσια συζήτηση. Ἐκεῖ συνάντησε, ἐπίσης, τό γιατρό Ἱακώβ τόν ᾿Αλεξανδρινό, ἡγέτη τῆς ἐκεῖ Καραϊτικῆς Κοινότητος.

'Από τό Κάιρο ὁ Δαλμέδεγο πηγαίνει στήν Κωνσταντινούπολη, πού θεωρεῖτο σπουδαῖο κέντρο μελετῶν. 'Από ἐκεῖ πηγαίνει στήν Πολωνία, γιά νά τόν συναντήσουμε στά 1620 στήν πόλη Βίλνα (Λιθουανία), ὅπου ἀσκοῦσε τό ἐπάγγελμα τοῦ γιατροῦ. 'Υπῆρξε ὁ προσωπικός γιατρός τοῦ πρίγκηπα Radziwill, καθώς καί πολλῶν ἄλλων εὐγενῶν. 'Όλη τήν ἐβδομάδα περιφερόταν στή Βίλνα περιθάλποντας ασθενεῖς καί τό Σαμπάτ δίδασκε στή συναγωγή. 'Όλες τίς νύχτες τίς ἀφιέρωνε γιά τά ἐπιστημονικά του ἐνδιαφέροντα.

Παρόλον ὅτι ἀπό πολλές ἀπόψεις ἦταν συντηρητικός, ὑπῆρξε ἐπίσης ἐκεῖνος πού διέδωσε πολλές νέες Ιδέες. Στόν τομέα τῆς ἀστρονομίας διαχώρισε τή θέση του ἀπό ἐκείνη τῶν ὑποστηρικτῶν τοῦ Πτολεμαίου καί υἰοθέτησε τό σύστημα τοῦ Κοπέρνικου. Ὑπῆρξε ὁ πρῶτος ἐβραῖος ἐπιστήμονας πού χρησιμοποίησε τούς πρόσφατα ἐπινοημένους λογαριθμικούς πίνακες. Προτιμοῦσε τόν Πλάτωνα ἀπό τόν ᾿Αριστοτελισμό, τοῦ ὁποίου ἡ πρωτοκαθεδρία ἦταν ἀδιαφιλονίκητη στό Μεσαίωνα. Στήν Ιατρική καί τίς φυσικές ἐπιστῆμες, ὁ Δαλμέδεγο τόνισε τή σημασία τῆς ἐμπειρικῆς



άντιμετωπίσεως. Κατέκρινε τίς άνθυγιεινές συνθῆκες πού έπικρατοῦσαν στά γκέττο καί τήν ἔλλειψη ὀργανώσεως καί τάξεως. Προσπάθησε νά ἐξυψώσει τό λαό μέ τή διδασκαλία τῶν τεχνῶν καί τῶν ἐπαγγελμάτων. Γιά τήν ἐπίδοσή του στά πολυδιάστατα πνευματικά ἐνδιαφέροντά του σπούδασε λατινικά, ἐλληνικά, Ισπανικά καί ἱταλικά. Εἶχε σκοπό νά μάθει καί ἀραβικά, τελικά ὅμως παραιτήθηκε διότι, ὅπως χαρακτηριστικά παρατήρησε: «Πᾶν ὅ,τι ὡραῖο στά ἀραβικά, ἐκτός ὀλίγων ἐξαιρέσεων, παρελήφθη ἀπό τά ἐλληνικά κείμενα».

Ή Βίλνα, ὅμως, δέν ὑπῆρξε ὁ τελικός σταθμός τοῦ ὁδοιπορικοῦ του. ᾿Από ἐκεῖ πηγαίνει στό ᾿Αμβοῦργο καί λίγο ἀργότερα κατευθύνεται στό Ἅμστερνταμ, συνεχίζοντας ταυτόχρονα καί τό συγγραφικό του ἔργο, πού ἐκτός ἀπό τήν Καμπαλά ἀναφέρεται στήν ἀριθμητική, γεωμετρία, ἀστρονομία, γεωγραφία, λογική, ἡθική καί μεταφυσική. Τό ἱατρικό ἔργο του «Refu'ot Te' alah», περιέχει τήν ἐβραϊκή μετάφραση πολλῶν ὄρων τοῦ Ἱπποκράτη.

Περί τά τέλη τοῦ βίου του ὁ Δαλμέδεγο ἐγκαταστάθηκε στή Φραγκφούρτη ὅπου διορίστηκε κοινοτικός Ιατρός. Τελευταΐος του σταθμός ἦταν ἡ Πράγα· γι΄ αὐτή τήν περίοδο τῆς ζωῆς του πολύ λίγα γνωρίζουμε.

Έπί τοῦ τάφου του, στό παλιό νεκροταφεῖο τῆς Πράγας, εἶναι γραμμένα τά ἐξῆς:

«Τήρησε ὅ,τι κήρυξε — ὑπῆρξε πρός ὅλους δίκαιος ὁ περίφημος ραββῖνος, ἐπιστήμονας, Θεῖος φιλόσοφος, καί ὁ κράτιστος μεταξύ τῶν ἰατρῶν».

**නනනනනනනනනනනනන** 

### ΗΛΙΑΣ ΚΑΨΑΛΗΣ:

## Ραββῖνος καί ἱστορικός τῆς Κρήτης

'Ο 'Ηλίας Καψάλης (Elijah Capsali), περί τά 1483 -1555, ραββῖνος καί Ιστορικός ἀπό τό Ἡράκλειο Κρήτης. Ὁ πατέρας του Έλκανά Καψάλης, ἐπίσης ραββῖνος στό Ήράκλειο, ὑπό τήν ἰδιότητα τοῦ «Ἐπιτρόπου» (πολιτικός ἡγέτης τοῦ κρητικοῦ ἐβραϊσμοῦ) διηύθυνε τίς προσπάθειες βοηθείας ὑπέρ τῶν ἐξ Ἱσπανίας προσφύγων τοῦ 1492 - 93. Στά 1508 ὁ Ἡλίας Καψάλης πῆγε στήν Πάδοβα, τότε μεγάλο κέντρο ταλμουδικῶν μελετῶν, γιά νά φοιτήσει στή Γεσσιβᾶ (Ταλμουδική 'Ακαδημία) τοῦ Judah Minz. Λίγο ἀργότερα ὁ Minz ἀπέθανε καί ὁ Καψάλης συνέχισε τίς σπουδές του ὑπό τόν Meir Katzenellenbogen. Oì σπουδές διακόπηκαν κατά τήν κατάληψη τῆς Πάδοβας ἀπό τά γερμανικά στρατεύματα, τό 1509. Τό 1515 ὁ Καψάλης έπέστρεψε στήν Κρήτη, ὅπου ἀπό τό 1518 ἦταν ραββῖνος τοῦ Ἡρακλείου. Τό 1523, κατά τό ξέσπασμα ἐνός λοιμοῦ, διορίσθηκε ἐπίτροπος τῆς ἐβραϊκῆς Κοινότητος καί ὑπηρέτησε σέ αὐτή τή θέση ἐπί τέσσερα χρόνια. Στά 1538, ὅταν οι έβραῖοι ἀπειλήθηκαν μέ σφαγή ἀπό τόν ἐλληνικό πληθυσμό, ἀνέλαβε τήν πρωτοβουλία μεσολαβήσεως πρός τίς βενετικές άρχές όταν δέ τελικά διασώθηκαν, καθιέρωσε **ἔνα είδικό Πουρίμ, πού γιορταζόταν στίς 18 τοῦ Ταμούζ.** 

Ό Καψάλης βρισκόταν σέ έπαφή μέ δρισμένους έπιφανεῖς συγχρόνους του, μεταξύ τῶν ὁποίων ὁ Jacob Berab καί ὁ Joseph Caro, (συγγραφέας τοῦ περίφημου Ιουδαϊκοῦ Κώδικα «Σουλχάν 'Αρούχ»). Ὁ ἴδιος ὑπῆρξε ὁ συντάκτης ὁρισμένων ἀπό τίς περίφημες Takkanot (Κανόνες) τῆς Κοινότητος τοῦ 'Ηρακλείου. Γενικά, ὁ Καψάλης παρουσιάζεται μελετημένος καί δραστήριος, ἀλλά κάπως φιλόνικος καί μή - ἀνεκτικός πρός τούς ἀντιπάλους του.

Τό ἔργο του «Seder Eliyahu Zuta», πού ἔγραψε κατά τό λοιμό τοῦ 1523, ἀποτελεῖ μία ἀνασκόπηση τῆς ἱστορίας τῆς Όθωμανικῆς Αὐτοκρατορίας μέχρι τῶν ἡμερῶν του, μέ μία Ιδιαίτερη ἔμφαση στούς ἐβραίους. Περιλαμβάνει, ἐπίσης, μία ἀνασκόπηση τῆς Ιστορίας καί τῶν δεινῶν τῶν ἐβραίων τῆς Ἱσπανίας καί Πορτογαλίας κατά τήν ἐποχή τοῦ διωγμοῦ τους, γιά τήν Ιστορία τῶν ὁποίων τό σύγγραμμα αὐτό ἀποτελεῖ πρωταρχική πηγή. Στό τέλος τοῦ βιβλίου ὑπάρχει ἕνα ἄρθρο, ὑπό μορφή παραρτήματος, στό ὁποῖο ὁ συγγραφέας διαλογίζεται καί ἀποδεικνύει μέ ἱστορικά παραδείγματα, τόν τελικό θρίαμβο τοῦ δικαίου. Σέ αὐτό τό ἔργο ὁ Καψάλης ἐπιδεικνύει τίς εὐρύτατες γνώσεις του, ἔνα πηγαῖο Ιστορικό ἔνστικτο καί μία δύναμη περιγραφικότητος, κάτι τό μοναδικό μεταξύ τῶν ἐβραίων ἱστορικῶν τῆς έποχῆς του. 'Ορισμένα ἀποσπάσματα τοῦ σημαντικοῦ αὐτοῦ ἔργου ἐκδόθηκαν ἀπό τό Μ. Lattes, ὑπό τόν τίτλο: «Likkutin Shonim mi - Sefer de - Vei Eliyahu», (1869). Tó πρῶτο, ἄλλα λιγώτερο γνωστό, ἔργο τοῦ Καψάλη τιτλοφορεῖται: «Dirrei ha - Yamim le - Malkhut Venezia» (1517), τό ὁποῖο ἔγραψε μετά τήν ἐπάνοδό του ἀπό τήν Ἰταλία καί στό ὁποῖο περιγράφει τή θέση τῶν ἐβραίων ὅχι μόνο στή Βενετία, άλλά σ΄ ὅλες τίς βενετικές κτήσεις της. Γραμμένο σέ πολύ ὡραία γλώσσα, τό βιβλίο αὐτό ἀποτελεῖ πρωταρχική πηγή πληροφοριών γιά τήν κοινωνική, πολιτιστική καί πολιτική Ιστορία τοῦ Ιταλικοῦ ἐβραϊσμοῦ, στίς ἀρχές τοῦ 16ου αίώνα. Ο Καψάλης ὑπῆρξε ἐπίσης καί σπουδαῖος συλλέκτης βιβλίων. Πολλά χειρόγραφα, πού παλιότερα τοῦ άνῆκαν, ἀποτελοῦν σήμερα μέρος τῆς συλλογῆς de Rossi στή βιβλιοθήκη τοῦ Βατικανοῦ.

### ΗΛΙΑΣ ΜΠΕΝ ΜΩΫΣΗΣ ΔΑΛΜΕΔΕΓΟ:

## Ό μελετητής τῆς σχέσεως φιλοσοφίας καί θρησκείας

'Ο 'Ηλίας μπέν Μωϋσῆ Δαλμέδεγο (Elijah ben Moses Delmedigo), περί τά 1460 - 1497, ὑπῆρξε σπουδαῖος φιλόσοφος καί ταλμουδιστής. Γεννημένος στό 'Ηράκλειο, Κρήτης, ὁ Δαλμέδεγο εἶναι ἐπίσης γνωστός καί ὡς Elijah Cretensis ('Ηλίας ὁ ἐκ Κρήτης).

Πολύ νέος μετανάστευσε στήν Ἰταλία, ὅπου ἔλαβε μιά παραδοσιακή ἐβραϊκή ἐκπαίδευση καί σπούδασε κλασική ἰσλαμική καί Ιουδαϊκή φιλοσοφία, ἰδιαίτερα δέ τά ἔργα τοῦ Μαϊμονίδη καί Ανειτοεε. Ἐπιπλέον μελέτησε καί κλασική λογοτεχνία. Οὶ ἰουδαϊκές γνώσεις του ἀναγνωρίσθηκαν ἀπό τούς συγχρόνους του, ὅπως ἀποδεικνύεται ἀπό κάποια ἀλληλογραφία μέ τόν Joseph Colon, ὁ ὁποῖος ἀπευθύνεται στόν Δαλμέδεγο μέ ὅρους βαθειᾶς ἐκτιμήσεως. Γιά ἔνα διάστημα ὁ Δαλμέδεγο χρημάτισε διευθυντής τῆς γεσσιβά στήν Πάδοβα. Ἔδωσε δέ δημόσιες διαλέξεις περί φιλοσοφίας στήν Πάδοβα καί, πιθανόν, καί σέ ἄλλες ἱταλικές πόλεις. Ὁ Rico della Mirandola ὑπῆρξε μεταξύ τῶν χριστιανῶν μαθητῶν καί θαυμαστῶν τοῦ Δαλμέδεγο.

Έξαιτίας τῆς φήμης του ὡς φιλοσόφου, ὁ Δαλμέδεγο ἐκλέχθηκε ἀπό τίς βενετικές ἀρχές νά παίξει τό ρόλο τοῦ μεσολαβητοῦ σέ μιά φιλοσοφική διαμάχη μεταξύ δύο Ἰταλῶν ἐπιστημόνων. Ἡ ἀπόφασή του ὑπέρ τοῦ ἐνός, ξεσήκωσε ἐναντίον του τήν ἀντίθετη πτέρυγα. Ἐπιπλέον, μιά διαμάχη του μέ τό ραββῖνο τῆς Πάδοβα Judah Minz, ἀνάγκασε, στά 1494, τόν Δαλμέδεγο νά φύγει ἀπό τήν Ἰταλία καὶ νά ἐπιστρέψει στή γενέτειρά του, ὅπου ἔγινε θερμά δεκτός καὶ ἀπό τούς ἐβραίους καὶ ἀπό τούς χριστιανούς.

Στήν Κρήτη, κατά τό 1496, ἀποτελείωσε τό κύριο σύγγραμμά του «Behinat ha-Dat» («Ἐξέτασις τῆς θρησκείας»), τό ὁποῖο ἔγραψε κατόπιν αἰτήματος ἐνός ἀπό τούς μαθητές του, τοῦ Σαούλ Ακοέν Ασκεναζί. Τρία χρόνια μετά τήν ἐπιστροφή του στήν Κρήτη ἀπέθανε.

Τό κύριο θέμα τοῦ ἔργου τοῦ Δαλμέδεγο «Behinat ha-Dat» (πρωτοεκδόθηκε στά 1629 καί ἐπανεκδόθηκε τό 1833), εἶναι ἡ σχέση μεταξύ θρησκείας καί φιλοσοφίας. Βασιζόμενος σέ ἔνα κείμενο τοῦ Ανειτοες, ὁ Δαλμέδεγο ὑ-τοστηρίζει ὅτι ἡ μελέτη τῆς φιλοσοφίας εἶναι ἐπιτρεππί τονίζοντας περαιτέρω ὅτι σέ περιπτώσεις συγκρούσεως μεταξύ θρησκευτικῆς πίστεως καί φιλοσοφικοῦ ὀρθολογισμοῦ, ὁ φιλόσοφος μπορεῖ νά ἐρμηνεύσει τίς θρησκευτικές δοξασίες κατά τρόπον πού νά συμφωνοῦν μέ τή φιλοσοφική ἀλήθεια. Τοῦτο, ὅμως, δέν Ισχύει γιά τίς βασικές ἀρχές τῆς πίστεως. Κάθε ἄνθρωπος, συμπεριλαμβανομένου καί τοῦ φιλοσόφου, ὑποχρεοῦται νά πιστεύει στά βασικά δόγματα τῆς θρησκείας, ἀκόμη κι ὅταν αὐτά φαίνεται ὅτι ἀντιφάσκουν πρός τἡ φιλοσοφική ἀλήθεια.

Στό ἴδιο ἔργο, ὁ Δαλμέδεγο παρέχει μιά περιγραφή της ραββινικης λογοτεχνίας καί ἐπιτίθεται κατά της «Καμπαλά», καθώς καί πρός τούς ἀκραίους ἀλληγοριστές μεταξύ τῶν ἰουδαίων φιλοσόφων. Ένα τμημα τοῦ βιβλίου του ἀναφέρεται στούς λόγους πού ὑπαγορεύουν τίς ἐντολές τῆς Τορά, «ta'amei ha-mitzvot». Γενικά, ἡ σπουδαιότητα τῆς συμβολῆς τοῦ Δαλμέδεγο γιά τήν ἰστορία τῆς φιλοσοφίας ἔγκειται στό γεγονός ὅτι αὐτός εἶναι ἐκεῖνος πού κατέστησε γνωστά καί διέδωσε στόν Ιταλικό πνευματικό κόσμο τῆς ᾿Αναγεννήσεως τά διδάγματα τῶν ἔργων τοῦ Ανεισος.



Ή οἰκογένεια Μινέρβο ἀπό τήν Κρήτη – ἀρχές 20οῦ αΙῶνος.

### ΜΙΧΑΕΛ ΜΠΕΝ ΣΑΜΠΕΤΑΪ ΑΚΟΕΝ ΜΠΑΛΜΠΟ:

## Ό ποιητής καί νομοθέτης ραββῖνος

'Ο Μιχαέλ μπέν Σαμπετάι Ακοέν Μπάλμπο (Michael ben Shabbetai Cohen Balbo), 1411 - 1484, ὑπῆρξε ραββῖνος καί ποιητής στό Ἡράκλειο Κρήτης. Παρόλον ὅτι τό Ἡράκλειο ὑπῆρξε ἡ μόνιμη κατοικία του, συναντᾶται καί στά κοντινά Χανιά, ὅπου ἐκήρυξε ἐπανειλημμένα. Τρία ἀπό τά κηρύγματά του τῶν Χανίων, ;τοῦ 1471, 1475 καί 1477) διασάζονται σέ χειρόγραφα στό Βατικανό (Ms. 305). 'Ο Μωϋσῆς Καψάλης σέ μιά «responsum» (ἐρωταπόκριση) τοῦ 1458, τόν ἀναφέρει σάν ἔνα τῶν κοινοτικῶν ἡγετῶν. Ἡ ὑπογραφή τοῦ Μπάλμπο συναντᾶται σέ πολλές ἀπό τίς Τακkanot (Κανόνες) πού θεσπίσθηκαν στό Ἡράκλειο μεταξύ τῶν ἐτῶν 1468 καί 1479.

"Εγραψε ποιήματα κι ἐπιστολές πρός πολλούς συγχρόνους του ἐπιστήμονες, ἔνα δέ ποίημά του ἀναφέρεται στήν κατάληψη τῆς Κωνσταντινουπόλεως ἀπό τούς Τούρκους, τό 1453. Ό Μπάλμπο συμμετεῖχε σέ πολλές διαλογικές διαμάχες. Σέ ἔνα ἔργο του ἐπικρίνει δριμύτατα τόν Μωϋσῆ 'Ασκεναζί, γνωστόν, ἐπίσης, μέ τό παράξενο ὄνομα Esrim ve-Arba («Εἴκοσι Τέσσερα»), διότι ἀπέρριψε τή θεωρία τῆς μετεμψυχώσεως. "Έγραψε, ἐπίσης, πραγματεῖες περί τῆς ἐξαγορᾶς ὀμήρων καί περί agunot (γυναῖκες πού ἀδυνατοῦν, σύμφωνα μέ τόν Ιουδαϊκό νόμο, νά ξαναπαντρευτοῦν λόγω ἀνυπαρξίας τοῦ γκέτ - διαζυγίου, εἴτε ἐξαιτίας τῆς διαφυγῆς τοῦ συζύγου εἴτε ἀπό ἀδυναμία πιστοποιήσεως τοῦ θανάτου του). Τά ἔργα αὐτά ἀποτελοῦν πολύτιμο ὑλικό γιά τήν ἱστορία τῆς ἐποχῆς του. Σ΄ ἔνα ἀπό τὰ χειρόγραφά του ἀναφέρεται στό θάνατο τοῦ γιοῦ του Ἡσαία καί τοῦ ἐγγονοῦ του Μιχαέλ, τό 1484.

### ΗΛΙΑΣ ΜΠΕΝ ΕΛΙΕΖΕΡ ΦΙΛΟΣΩΦ:

## Συνεχιστής τῆς ἀριστοτέλειας Θεωρίας περί λογικῆς

Ό Ηλίας μπέν Ελιέζερ Φιλοσώφ (Elijah ben Eliezer Philosoph) ὑπῆρξε σπουδαῖος ἐπιστήμονας καὶ ποιητής ἀκμάσας στήν Κρήτη κατά τόν 15 αἰώνα. Ὁ Ηλίας μπεν Ελιέζερ ἔγραψε ἔνα βιβλίο περί λογικῆς, «Sefer Higgayon al Derekh She' elot u-Teshuvot» (χειρόγραφα ὑπάρχουν στό Λέιντεν, τό Παρίσι καὶ τήν Πάρμα), τό ὁποῖο βασίζεται ἐπὶ τῆς λογικῆς τοῦ 'Αριστοτέλους. Έγραψε ἔνα σχόλιο ἐπὶ τῆς ἐρμηνείας τοῦ «'Οδηγοῦ» τοῦ Μαϊμονίδη, περὶ τοῦ ὀράματος τοῦ προφήτου 'Ιεζεκιήλ, «Perush Pirkei ha-Merkavah», (χειρόγραφο, Παρίσι). Ἑπιπλέον, ὁ Ηλίας μπέν Ελιέζερ ὑπῆρξε ὁ συγγραφέας πολλῶν ποιημάτων στήν ἐβραῖκή καὶ ἀραμαῖκή γλώσσα, καθώς καὶ προσευχῶν.

## Η ΧΡΗΣΙΜΟΠΟΙΗΣΗ ΤΩΝ ΛΕΞΕΩΝ «ΕΒΡΑΙΟΣ» ΚΑΙ «ΧΡΙΣΤΙΑΝΟΣ»

Κατά τή διάρκεια τῶν τελευταίων τριάντα χρόνων, παρατηρεῖται μιά σημαντική διαφοροποίηση στήν ἐκτίμηση τοῦ περιεχομένου τῶν ὅρων Φαρισαῖος καί Ραββῖνος ἐκ μέρους τῶν χριστιανῶν ἐπιστημόνων. Αὐτή δὲ ἡ διαφοροποίηση εἶναι πρός τό καλύτερο. Ἡ ἐπίθεση κατά τῶν Γραφέων καί τῶν Φαρισαίων στά Συνοπτικά Εὐαγγέλια δέν λαμβάνεται πλέον ὑπό τήν κυριολεκτική σημασία της. Γίνεται πιά ἀποδεκτό ὅτι κατά τό ἔτος 28 κ.π., ὑπῆρχαν ἀναμφιβόλως, πολλά «μαῦρα πρόβατα» μεταξύ τῶν Φαρισαίων καί τῶν Ραββίνων ἀλλά εἶναι ἐπίσης ἀποδεκτό ὅτι ὑπῆρχαν καί πολλά «ἄσπρα», καθώς καί ἔνας μεγάλος ἀριθμός σύμφυρτων — σταχτιά πρόβατα, οὕτε ἀπόλυτα ἄσπρα, ἀλλά καί οὕτε τελείως μαῦρα. Μιά παρόμοια θεώρηση αὐτῶν τῶν ἀρχαίων ἀνδρῶν, εἶμαι βέβαιος, εἶναι πλησιέστερα πρός τὴν ἱστορική πραγματικότητα καί τὴν ἀλήθεια.

Αὐτή ἡ πρόοδος τῆς ἀμεροληψίας καί τῆς προσηλώσεως στήν ἱστορική πραγματικότητα εἶναι ἀκόμη πιό άξιοσημείωτη διότι, γιά τούς χριστιανούς ἐπιστήμονες, εἶναι ab initio ἀδύνατο νά δεχθοῦν καί νά ποῦν: «ὑπῆρχαν ἀτέλειες καί στίς δύο πλευρές». Διότι, γι΄ αὐτούς, σέ ὅ,τι ἀφορᾶ τόν Ἱησοῦ, δέν μποροῦν νά ὑπάρξουν ἀτέλειες. Αὐτός ἀποτελεῖ τή μοναδική ἐξαίρεση τοῦ κατά τά ἄλλα γενικοῦ κανόσα

Αὐτή ἡ πρόοδος ἀναγνωρίζεται εὐπρόσδεκτα ἀπό τούς ἐβραίους καί ἱδιαίτερα ἀπό ἐκείνους τούς ἐβραίους πού ἐκτιμοῦν ἀμφότερους, καί τόν Ἰησοῦ καί τόν Χιλλέλ, καί τόν Παῦλο καί τόν Ραββί Γιοχανάν μπέν Ζακκάι.¹

"Οσον ἀφορᾶ, ὅμως, τή χρησιμοποίηση τῶν λέξεων ἐβραῖος καί χριστιανός ὑπάρχει ἀκόμη χῶρος γιά βελτίωση. Θά μποροῦσα ἐκ προοιμίου νά πῶ ὅτι, ἐνῶ οὶ ἐβραϊκές ἐκτιμήσεις γιά τόν Ἰησοῦ καί τόν Παῦλο, συχνά, ἦσαν ἀνεπαρκεῖς, (τά λάθη δέν βαρύνουν ἐξ ὁλοκλήρου τήν μία μόνο πλευρά), ἀναφορικά μέ τή χρησιμοποίηση αὐτῶν τῶν δύο ἐπιθέτων, οἱ ἑβραῖοι ἀμαρτάνουν λιγώτερο ἀπό τούς χριστιανούς. Καί τοῦτο διότι οἱ ἐβραῖοι δέν συνηθίζουν νά χρησιμοποιοῦν τό ἐπίθετο «ἑβραῖος» σάν δηλωτικό τοῦ «ἡθικά καί θρησκευτικά τέλειου» ἀνθρώπου². Τουναντίον, οί χριστιανοί είναι περισσότερον ἐπιρρεπεῖς στή χρησιμοποίηση τοῦ ἐπιθέτου χριστιανός μέ τήν παραπάνω ἔννοια. Μιά δέ παρόμοια χρησιμοποίηση τῶν δύο αὐτῶν λέξεων οὐδόλως θά πείραζε, ἄν δέν ὑπῆρχε ἡ ἀνθρώπινη τάση πού άγαπᾶ τούς διαξιφισμούς καί τίς άντιπαραθετικές συνκρίσεις.

Ή πρωταρχική σημασία τῶν δύο αὐτῶν ἐπιθέτων εἶναι τελείως οὐδέτερη. Ὅταν ὁμιλῶ περί τῆς ἐβραϊκῆς θρησκείας ἤ περί τῆς χριστιανικῆς θρησκείας, δέν ἀπαγγέλλω καμιά ἐτυμηγορία, ἀναφορικά μέ τό καλό ἤ κακό περιεχόμενό τους, ὅπως καί ὅταν ὁμιλῶ περί τῆς βουδιστικῆς ἤ τῆς μωαμεθανικῆς θρησκείας.

Σταδιακά, ὅμως, οἱ χριστιανοί ἄρχισαν νά χρησιμοποιοῦν τό ἐπίθετο (ὅπως καί τό οὐσιαστικό) χριστιανός μέ μία εἰδική σημασία. Τό ἔγκυρο Oxford Dictionary δηλώνει ὅτι, «χριστιανός» σημαίνει «τόν ἐπιδεικνύοντα ἦθος καί συμπεριφορά συνεπή πρός τή διδαχή τοῦ Χριστοῦ· τόν χαρακτηριζόμενο ἀπό εἰλικρινή εὐσέβεια· τόν ἀκολουθοῦντα τίς ἐντολές καί τό παράδειγμα τοῦ Χριστοῦ». Παρομοίως τό οὐσιαστικό χρησιμοποιεῖται ὡς δηλωτικό «ἐκείνου πού ἀκολουθεῖ τό πνεῦμα, τίς ἐντολές καί τό παράδειγμα τοῦ Χριστοῦ· ὁ πιστεύων εἰς τόν Χριστόν, ὁ χαρακτηριζόμενος ἀπό εἰλικρινή εὐσέβεια»³.

Άλλά ἐάν, πέρα καί πάνω ἀπό τήν πρόδηλη οὐδέτερη σημασία του, «χριστιανός» σημαίνει κάτι τό πολύ έξοχο καί ώριμο, τότε τί θά πρέπει νά σημαίνει «ἐβραῖος»; ᾿Ασφαλῶς κάτι τό δύστυχο, ἀνώριμο ἤ ἀκόμη καί κακό, ἀφοῦ τά δύο ἐπίθετα τείνουν, σχεδόν πάντοτε, νά χρησιμοποιοῦνται σάν ἀντίθετα. Ένας συνήθης παρόμοιος παραλληλισμός εἶναι αὐτός πού γίνεται μεταξύ τῆς Παλαιᾶς Διαθήκης καί τῆς Καινῆς. Διότι, ἀντί τῆς μεθόδου ἐκείνης πού πιστεύω ότι εἶναι ἡ ὀρθή καί πού ἀποτελεῖ τήν ἐπιστημονική ἱστορική ἐξέταση τῶν δύο αὐτῶν συλλογῶν — ὅτι ἡ κάθε μία ἔχει τά δικά της ἔξοχα διδάγματα καί ἡ κάθε μιά τίς δικές της ατέλειες — ακολουθεῖται ἡ συνήθης μέθοδος τῶν ἐπιπόλαιων συγκρίσεων καί ἀντιπαραθέσεων. Ἡ Π.Δ. εἶναι ἡ προπαρασκευή, ἡ Κ.Δ. ἡ ἐκπλήρωση. Στήν πρώτη ὑπάρχει ή ἀνωριμότητα, στή δεύτερη ἡ τελειότητα. ή <mark>ἄρετή</mark> τῆς πρώτης εἶναι ἡ δικαιοσύνη, τῆς δεύτερης ἡ ἀγάπη στή μία βλέπουμε τήν ἐκδίκηση, στή δεύτερη τή συγγνώμη. στή μία, τό στενό φατριασμό, στήν ἄλλη τήν πρός πάντες φιλανθρωπία. 'Ο Θεός τῆς μιᾶς εἶναι, γενικά, ἕνας ἄγριος καί σκληρός Θεός ὁ Θεός τῆς ἄλλης εἶναι, πάντοτε, Θεός έλέους, συγγνώμης καί ἀγάπης. Ἡ τελευταία σύγκριση εἶναι, ἴσως, ἡ πλέον παράδοξη, ἄν κανείς θυμηθεῖ τά ἄπειρα έδάφια γιά τή φιλανθρωπία καί τή συγγνώμη τῆς Π.Δ., καί τῆς ὄχι ἀσυνήθεις καταγγελίες καί κατάρες τῆς Καινῆς. ('Από μία ἄποψη εἶναι μᾶλλον εὐχάριστο τό ὅτι στήν Π.Δ. ὁ Σεόλ δέν ἀναπτύχθηκε σέ "Αδη).

Δέν ἀποτελεῖ τήν πρόθεσή μου νά ἀπαρνηθῶ τό ὅτι στήν Π.Δ. ὑπάρχουν κείμενα — πού ὁμιλοῦν περί τοῦ Θεοῦ ἡ πού λέγεται ὅτι εἰπώθηκαν ἀπό τόν Θεό — τά ὁποῖα ἐκφράζουν σκληρότητα, φατριασμό, ἐκδικητικότητα καί ἀνωριμότητα. ᾿Αλλά εἶναι ἀνακριβές ὅσο καί ὑβριστικό νά διακρίνουμε αὐτά τά κείμενα σάν χαρακτηριστικά ἐβραϊκά. Αὐτό δέ ἀκριβῶς, συνήθως, συμβαίνει. Διότι, ἀφοῦ τό ἐβραῖος ἔχει καταστεῖ τό συγκριτικά ἀντίθετο τοῦ χριστιανός, καί ἐφόσον χριστιανός μπορεῖ νά ὑποδηλώνει μόνο τήν τελειότητα, ὅσο περισσότερο στενοκέφαλο, ἐκδικτικό καί φατριαστικό εἶναι ἔνα κείμενο τῆς Π.Δ., τόσο περισσότερο ἐβραϊκό θεωρεῖται. Ὑπό αὐτό τό πρίσμα τό μέν βιβλίο τῆς Ἑσθήρ παρουσιάζεται σάν τό πλέον ἐβραϊκό βιβλίο τῆς Π.Δ.<sup>4</sup>, τό δέ τοῦ Ἰωνᾶ, τό ὁλιγώτερο τοιοῦτο.

Δέν εἶναι, ὅμως, ἡ ποιότητα τοῦ μετάλλου, παρά ἡ σκουριά του, ἐκεῖνο πού ἀποδίδει τά χαρακτηριστικά στοιχεῖα καί τήν οὐσία μιᾶς θρησκείας; Δέν εἶναι μιά θρησκεία περισσότερο ἀντιπροσωπευτική τοῦ ἐαυτοῦ της, ὅταν αὐτή παρουσιάζεται ὑπό τήν καλυτέρα ὄψη της; Δικαιοῦμαι νά κρίνω τή θρησκεία τοῦ Ἰησοῦ ἀπό τίς φράσεις... «οὐαί εἰς ἐσᾶς μωροί καί τυφλοί», «οὐαί εἰς ἐσᾶς ὑποκριταί», «ἀναπληρώσατε καί σεῖς τό μέτρον τῶν πατέρων σας, ὄφεις, γεννήματα ἐχιδνῶν, πῶς θέλετε φύγει ἀπό τῆς καταδίκης τοῦ Ἅδου», «εἰς τήν Τύρον καί Σιδῶνα ἐλαφροτέρα θέλει εἶσθαι ἡ τιμωρία ἐν ἡμέρα κρίσεως παρά εἰς ἐσᾶς», «ὑπά-

γεται ἀπ΄ ἐμοῦ οἱ κατηραμένοι εἰς τό πῦρ τό αἰώνιον, το ἡτοιμασμένον διά τόν διάβολον καί τούς ἀγγέλους αὐτοῦ», ἤ θά ἐκτιμήσω μᾶλλον τή θρησκεία τοῦ Ἰησοῦ ἀπό τά: «ἀγαπᾶτε τούς ἐχθρούς σας», «συγκεχωρημέναι εἶναι αὶ ἀμαρτίαι αὐτῆς αὶ πολλαί, διότι ἡγάτησε πολύ», «δέν ἐξεύρετε ποίου πνεύματος εἶσθε σεῖς, διότι ὁ υἰός τοῦ ἀνθρώπου δέν ἦλθε νά ἀπολέση ψυχάς ἀνθρώπου, ἀλλά νά σώση»; Παρόλες τίς μακροσκελεῖς ἐπεξηγήσεις αἰώνων ἡ μία ὁμάδα τῶν παραπάνω ἐκφράσεων ἀποτελοῦν ἀπλῶς τή σκουριά· οἱ ἄλλες εἶναι ἡ οὐσία καί τό πραγματικό μέταλλο.

Άπό τήν ἄλλη πάλι πλευρά τό ἐπίθετο χριστιανός εἶναι προσδιοριστικό μιᾶς ζωντανῆς θρησκείας μέ τά ἐκατομμύρια τῶν πιστῶν της. Χρησιμοποιεῖται, ὅμως, καί σάν προσδιοριστικό τῆς τέλειας θρησκείας. Ὁ Ἅδης καί ἡ αἰώνια τιμωρία, ἡ κακεντρέχεια καί τό μῖσος κατά τῶν αἰρετικῶν καί τῶν ἀπίστων – ἔχουν ὅλα ὑποχωρήσει στό περιθώριο. Χριστιανός σημαίνει γλυκύτητα καί λογικότητα, φιλανθρωπία, ἀγάπη. Ἐκεῖνοι, ὅμως, οἱ χριστιανοί συγγραφεῖς πού χρησιμοποιοὖν ἀκόμη τή λέξη έβραῖος ὑπό κάποια κακή ἔννοια, θυμοῦνται ἄραγε ὅτι καί ὁ Ἰουδαϊσμός ἀποτελεῖ, ὑπό αὐτή τουλάχιστον τήν ἄποψη, μιά ἐξίσου ζωντανή θρησκεία; Πιστεύουν, μήπως, ὅτι ὁ Ἰουδαϊσμός σήμερα εἶναι «ἐβραϊκός» μέ τήν κατώτερη σημασία τῆς λέξεως ἤ ὅτι μεσουράνησε μέ τό συγγραφέα τοῦ βιβλίου τῆς Ἐσθήρ; Ας ὑποθέσουμε γιά μία στιγμή πώς ἡ Π.Δ., ὄντως ἀξίζει τίς αὐστηρές καταγγελίες πού τίς ἀπευθύνονται. Κατά πόσον, δμως, ὁ σημερινός Ἰουδαϊσμός ἔχει ἀπελευθερωθεῖ ἀπό τή σκουριά τῆς Π.Δ.; Κατά πόσον, πράγματι, ἐκτιμᾶ τό μέταλλο καί παραβλέπει ἤ ἀγνοεῖ τή σκουριά;

Θά πρέπει νά ἀποκαλέσω χριστιανικές τίς ὡμότητες τὧν Σταυροφόρων ἤ τά auto - da fe καί τά βασανιστήρια τῆς 'leρᾶς 'Εξετάσεως ἤ τό κάψιμο τὧν 'Αναβαπτιστὧν καί τὧν Καθολικὧν ἀπό τούς Διαμαρτυρόμενους; Εἶναι αὐτές χριστιανικές πράξεις; 'Οπωσδήποτε ὄχι.

Κάποιος προικισμένος έβραῖος συγγραφέας ἀποκάλεσε πρόσφατα τό βιβλίο τῆς Ἐσθήρ σάν τό πλέον μή - ἐβραϊκό βιβλίο τῆς ἐβραϊκό βιβλίο τῆς ἐβραϊκό βιβλίο τῆς ἐβραϊκός Βίβλου. Πιστεύω ὅτι δέν ὑπάρχει μεγαλύτερη δικαίωση γι΄ αὐτή τήν ἀσυνήθιστη δήλωση, ἀπό κάθε ἄλλη καταγγελία ὑπό τήν ἀντίθετη ἔννοια. Ἐν πάση περιπτώσει, ἄς ἐφαρμοστοῦν τά ἴδια μέτρα συγκρίσεως, ἀναλύσεως καί μελέτης γιά ἀμφότερες τίς θρησκεῖες. Ἐάν χριστιανός σημαίνει μόνο ὅ,τι εἶναι καλό, καί κάθε τι κακό άγνοεῖται ἤ ξεχνιέται ἤ ἐπεξηγεῖται, ἄς ὡφεληθεῖ καί ὁ Ἰουδαϊσμός ἀπό τόν ἴδιο τρόπο σκέψεως καί κατατάξεως. Διότι καί ἡ δεύτερη εἶναι, κατά τό ἴδιο ποσοστό μέ τήν πρώτη, μιά ζωντανή θρησκεία.

Ή χρησιμοποίηση συνεπῶς, τῆς λέξης ἐβραῖος σάν δηλωτικής τοῦ θρησκευτικά καί ἠθικά ἀτελή καί κακοῦ ἡ δέ χρησιμοποίηση τῆς λέξης χριστιανός μέ τή σημασία τοῦ θρησκευτικά καί ήθικά τέλειου καί καλοῦ, ἀποδεικνύει ὅτι μετρᾶμε δύο ζωντανές θρησκεῖες μέ ἄνισα βάρη. Τί θά σκεπτόμασταν γιά ἕναν ἐβραῖο ὁ ὁποῖος, ἀσχολούμενος μέ τή συγγραφή τῆς ἱστορίας τοῦ Χριστιανισμοῦ, μιλοῦσε γιά τή σκληρότητα, τούς διωγμούς καί τήν ἔλλειψη ἀνεκτικότητος σάν τά χαρακτηριστικά χριστιανικά γνωρίσματα; Κι όμως πόσα ἀμέτρητα παραδείγματα ἔνθερμων χριστιανῶν θά μποροῦσε νά ἀναφέρει, οἱ ὁποῖοι μέ τήν πέννα καί μέ τή συμπεριφορά τους ὑπῆρξαν σκληροί, καταδιωκτικοί ἤ έπέδειξαν ἔλλειψη ἀνοχῆς! «Στά βασανιστήρια καί τά auto da fe τῆς Ἱερᾶς Ἐξετάσεως, στούς ποταμούς αἵματος, πού συνόδευσαν τήν κατάληψη τῆς Ἱερουσαλήμ ἀπό τούς Σταυροφόρους, στίς φλόγες τοῦ Smithfield, στή δοξασία τῆς αἰώνιας καταδίκης στίς φλόγες τοῦ "Αδη, στούς θανάτους τοῦ Bruno καί τοῦ Sernetus, ἀποκαλύπτεται, καταφανέστατα, ὁ πραγματικός χαρακτήρας τοῦ Χριστιανισμοῦ». Μία ἀπαίσια, πράγματι, καταδίκη.

Εξίσου ἀπαράδεκτα λέγονται καί περί τοῦ Ἰουδαϊσμοῦ τά ὁποῖα, ὅμως, περνοῦν ἀπαρατήρητα. Θά ἀναφερθῶ σέ ένα πρόσφατο τυχαῖο παράδειγμα. Στά 1937 ἐκυκλοφόρησε μία ἔξοχη Εἰσαγωγή τῆς Π.Δ. ἀπό κάποιον Μεθοδιστή, ονόματι Dr. W.L. Northridge. Στίς σελίδες πού άναφέρονται στό βιβλίο τῆς Ἐσθήρ ἔχουμε τά συνήθη περί τῆς έβραϊκῆς ἐκδικητικότητος. Συγκεκριμένα γράφει: «Τό σφοδρό μῖσος πού μᾶς ἀποκαλύπτεται στό βιβλίο, διαφαίνεται ίδιαίτερα στό κεφ. 9:13 - 16, ὅπου διαβάζουμε τό αἴτημα γιά τή σφαγή τοῦ μή - ἐβραϊκοῦ πληθυσμοῦ. Ἐδῶ, ὅπως καί στό κεφ. 8:7 - 14, διακρίνουμε τήν έβραϊκή έκδικητικότητα ὑπό τή χειρότερη μορφή της». Τό βιβλίο, συνεχίζει, «ἐπιτελεῖ μιά σπουδαία ἀποστολή, ἀντιπαραθέτοντας τά άνάξια στοιχεῖα τοῦ Ἰουδαϊσμοῦ μέ τό χριστιανικό πνεῦμα τῆς ἀγάπης πρός ὅλους, ἀκόμη καί πρός τούς ἐχθρούς». Πόσο συχνά, πράγματι, ἔχει ἐπιδειχθεῖ τό χριστιανικό πνεῦμα τῆς ἀγάπης γιά τούς ἐχθρούς; Ἐπιδεικνύεται στό κατά Ματθαῖο 23 ἤ 25:41, 46; Ἐπιδεικνύεται στό κατά Ίωάννη 8:44 ἤ 17:9; Ἐπιδεικνύεται στή χριστιανική στάση ἀπέναντι στούς αἱρετικούς καί τούς ἄπιστους τῆς έποχῆς τῆς μορφοποιήσεως τοῦ Πιστεύω τοῦ 'Αθανασίου ἡ κατά τούς μετέπειτα δεκαοχτώ αἰῶνες ἀπό τῆς ἐποχῆς τοῦ θανάτου τοῦ Ἱδρυτοῦ του; Ύπάρχουν πολλά κρυστάλλινα παράθυρα σέ ἀμφότερες τίς κατοικίες μας θά ἦταν προτιμότερο νά μή πετᾶμε πέτρες ὁ ἕνας στό σπίτι τοῦ ἄλλου.

Έάν «ἑβραϊκή ἐκδικητικότητα» σημαίνει τήν ἐκδικητικότητα έκείνη πού οἱ έβραῖοι, ὅπως οἱ χριστιανοί ἤ οἱ μωαμεθανοί ή οΙοδήποτε ἄλλο σῶμα ἀνθρώπων, ἐπέδειξαν ή δύνανται νά ἐπιδείξουν, τότε, δέν θά μέ πείραζε ἡ φράση. Θά ἔγραφε, ὅμως, ὁ Dr. Northridge μέ τήν ἴδια εὐκολία καί περί τῆς χριστιανικῆς ἐκδικητικότητος; 'Αμφιβάλλω. Μέ τή φράση «ἐβραϊκή ἐκδικητικότητα» ἐννοεῖ, πιστεύω, τήν ἐκδικητικότητα ἐκείνη πού εἶναι χαρακτηριστικά ἑβραϊκή, πού ἀποτελεῖ τό χαρακτηριστικό γνώρισμα τὧν ἑβραίων καί τοῦ Ἰουδαϊσμοῦ. Άλλά καί γιά μιά ἀκόμη φράση εἶμαι ύποχρεωμένος νά διαμαρτυρηθῶ: «Τά ἀνάξια στοιχεῖα τοῦ 'Ιουδαϊσμοῦ». 'Αναμφιβόλως, τέτοια στοιχεῖα ὑπῆρξαν· δέν ύπῆρξαν, ὅμως, ἀνάξια στοιχεῖα στόν Χριστιανισμό; Ἱσως νά ὀφείλεται στήν ἔλλειψη Ισχύος ή στή συνεχή καταπίεση, ὑπό τήν ὁποία ἔζησαν, ἀλλά ἀποτελεῖ καταφανές γεγονός ὅτι, ἐπί χίλια ὀχτακόσια καί πλέον χρόνια, ἡ πρός τούς έχθρούς σκληρότητα ἐπιδείχθηκε περισσότερο ἀπό τούς χριστιανούς παρά ἀπό τούς ἐβραίους.

Ἐκεῖνο πού τελικά μετράει εἶναι τό Ιδανικό, ἡ θετική διδασκαλία τους γιά τόν ἄνθρωπο. Οἱ χριστιανοί ἔχουν κάθε δικαίωμα νά ἀναφέρονται μὲ ὑπερηφάνεια στά ἀποφθέγματα τοῦ Ἰησοῦ γιά τἡν ἀγάπη τῶν ἐχθρῶν. Καί οὶ ἐβραῖοι, ὅμως, ἔχουν τό δικαίωμα νά ἀναφέρονται μὲ ὑπερηφάνεια στά ραββινικά ρητά ὅτι, ὅποιος δέν εἶναι φιλεύσπλαχνος καί καλός δέν μπορεῖ νά ἀποτελεῖ ἀληθινό σπέρμα τοῦ Ἰσραήλ ἤ ὅτι, ἐκεῖνος πού καθυβρίζεται καί δέν καθυβρίζει, ἐκεῖνος πού ἀνταποδίδει καλό στό κακό εἶναι σάν τόν παντοδύναμο ἤλιο πού ἀνατέλλει. Οἱ λέξεις ἐβραῖος καί χριστιανός, ἐφόσον δέν χρησιμοποιοῦνται ὑπό τήν οὐδέτερη σημασία τους, πρέπει πάντοτε νὰ σημαίνουν αὐτό πού εἶναι καλό, τρυφερό καί ἀγνό. Μποροῦμε νά διανοηθοῦμε τόν Θεό σάν ἐχθρό τῆς ἀμαρτίας, ποτέ, ὅμως, σάν ἐχθρό τοῦ ἀμαρτωλοῦ.

Σημ. «ΧΡΟΝΙΚΩΝ»: Ἡ διαφοροποίηση τῶν ἀντιληψεων πού ἀναφέρει ἐδῶ ὁ συγγραφέας, ἀφορᾶ τόν ἀγγλικό, κυρίως, χῶρο. Στήν Ἑλλάδα, σαράντα καί πλέον χρόνια ἀπό τοῦ θανάτου τοῦ C. G. Montefiore δέν μποροῦμε ἀ-

## Η ΧΡΗΣΙΜΟΠΟΙΗΣΗ ΤΩΝ ΛΕΞΕΩΝ «ΕΒΡΑΙΟΣ» ΚΑΙ «ΧΡΙΣΤΙΑΝΟΣ»

Κατά τή διάρκεια τῶν τελευταίων τριάντα χρόνων, παρατηρεῖται μιά σημαντική διαφοροποίηση στήν ἐκτίμηση τοῦ περιεχομένου τῶν ὅρων Φαρισαῖος καί Ραββῖνος ἐκ μέρους τῶν χριστιανῶν ἐπιστημόνων. Αὐτή δὲ ἡ διαφοροποίηση εἶναι πρός τό καλύτερο. Ἡ ἐπίθεση κατά τῶν Γραφέων καί τῶν Φαρισαίων στά Συνοπτικά Εὐαγγέλια δέν λαμβάνεται πλέον ὑπό τἡν κυριολεκτική σημασία της. Γίνεται πιά ἀποδεκτό ὅτι κατά τό ἔτος 28 κ.π., ὑπῆρχαν ἀναμφιβόλως, πολλά «μαῦρα πρόβατα» μεταξύ τῶν Φαρισαίων καί τῶν Ραββίνων ἀλλά εἶναι ἐπίσης ἀποδεκτό ὅτι ὑπῆρχαν καί πολλά «ἄσπρα», καθώς καί ἔνας μεγάλος ἀριθμός σύμφυρτων — σταχτιά πρόβατα, οὕτε ἀπόλυτα ἄσπρα, ἀλλά καί οὕτε τελείως μαῦρα. Μιά παρόμοια θεώρηση αὐτῶν τῶν ἀρχαίων ἀνδρῶν, εἶμαι βέβαιος, εἶναι πλησιέστερα πρός τήν ἱστορική πραγματικότητα καί τἡν ἀλήθεια.

Αὐτή ἡ πρόοδος τής ἀμεροληψίας καί τῆς προσηλώσεως στήν ἱστορική πραγματικότητα εἶναι ἀκόμη πιό ἀξιοσημείωτη διότι, γιά τούς χριστιανούς ἐπιστήμονες, εἶναι ab initio ἀδύνατο νά δεχθοῦν καί νά ποῦν: «ὑπῆρχαν ἀτέλειες καί στίς δύο πλευρές». Διότι, γι΄ αὐτούς, σέ ὅ,τι ἀφορᾶ τόν Ἱησοῦ, δέν μποροῦν νά ὑπάρξουν ἀτέλειες. Αὐτός ἀποτελεῖ τή μοναδική ἐξαίρεση τοῦ κατά τά ἄλλα γενικοῦ κανόνα

Αὐτή ἡ πρόοδος ἀναγνωρίζεται εὐπρόσδεκτα ἀπό τούς ἐβραίους καί ἰδιαίτερα ἀπό ἐκείνους τούς ἐβραίους πού ἐκτιμοῦν ἀμφότερους, καί τόν Ἰησοῦ καί τόν Χιλλέλ, καί τόν Παῦλο καί τόν Ραββί Γιοχανάν μπέν Ζακκάι.¹

"Όσον άφορᾶ, ὅμως, τή χρησιμοποίηση τῶν λέξεων ἐβραῖος καί χριστιανός ὑπάρχει ἀκόμη χῶρος γιά βελτίωση. Θά μποροῦσα ἐκ προοιμίου νά πῶ ὅτι, ἐνῶ οὶ ἐβραϊκές ἐκτιμήσεις γιά τόν Ἰησοῦ καί τόν Παῦλο, συχνά, ἦσαν ἀνεπαρκεῖς, (τά λάθη δέν βαρύνουν ἐξ ὁλοκλήρου τήν μία μὸ νο πλευρά), ἀναφορικά μέ τή χρησιμοποίηση αὐτῶν τῶν δύο ἐπιθέτων, οὶ ἐβραῖοι ἀμαρτάνουν λιγώτερο ἀπό τούς χριστιανούς. Καί τοῦτο διότι οἱ ἐβραῖοι δέν συνηθίζουν νά χρησιμοποιοῦν τό ἐπίθετο «ἐβραῖος» σάν δηλωτικό τοῦ «ἡθικά καί θρησκευτικά τέλειου» ἀνθρώπου². Τουναντίον, οἱ χριστιανοί εἶναι περισσότερον ἐπιρρεπεῖς στή χρησιμοποίηση τοῦ ἐπιθέτου χριστιανός μέ τήν παραπάνω ἔννοια. Μιά δέ παρόμοια χρησιμοποίηση τῶν δύο αὐτῶν λέξεων οιὸόλως θά πείραζε, ἄν δέν ὑπῆρχε ἡ ἀνθρώπινη τάση πού ἀγαπᾶ τούς διαξιφισμούς καί τίς ἀντιπαραθετικές συγκρίσεις.

Ή πρωταρχική σημασία τῶν δύο αὐτῶν ἐπιθέτων εἶναι τελείως οὐδέτερη. Ὅταν ὁμιλῶ περί τῆς ἐβραϊκῆς θρησκείας ἤ περί τῆς χριστιανικῆς θρησκείας, δέν ἀπαγγέλλω καμιά ἐτυμηγορία, ἀναφορικά μέ τό καλό ἤ κακό περιεχόμενό τους, ὅπως καί ὅταν ὁμιλῶ περί τῆς βουδιστικῆς ἤ τῆς μωαμεθανικῆς θρησκείας.

Σταδιακά, ὅμως, οἱ χριστιανοί ἄρχισαν νά χρησιμοποιοῦν τό ἐπίθετο (ὅπως καί τό οὐσιαστικό) χριστιανός μέ μία εἰδική σημασία. Τό ἔγκυρο Oxford Dictionary δηλώνει ὅτι, «χριστιανός» σημαίνει «τόν ἐπιδεικνύοντα ἦθος καί συμπεριφορά συνεπή πρός τή διδαχή τοῦ Χριστοῦ· τόν χαρακτηριζόμενο ἀπό εἰλικρινή εὐσέβεια· τόν ἀκολουθοῦντα τίς ἐντολές καί τό παράδειγμα τοῦ Χριστοῦ». Παρομοίως τό οὐσιαστικό χρησιμοποιεῖται ὡς δηλωτικό «ἐκείνου πού ἀκολουθεῖ τό πνεῦμα, τίς ἐντολές καί τό παράδειγμα τοῦ Χριστοῦ ὁ πιστεύων εἰς τόν Χριστόν, ὁ χαρακτηριζόμενος ἀπό εἰλικρινή εὐσέβεια»³.

Άλλά ἐάν, πέρα καί πάνω ἀπό τήν πρόδηλη οὐδέτερη σημασία του, «χριστιανός» σημαίνει κάτι τό πολύ έξοχο καί ὥριμο, τότε τί θά πρέπει νά σημαίνει «ἐβραῖος»; ᾿Ασφαλῶς κάτι τό δύστυχο, ἀνώριμο ἤ ἀκόμη καί κακό, ἀφοῦ τά δύο ἐπίθετα τείνουν, σχεδόν πάντοτε, νά χρησιμοποιοῦνται σάν ἀντίθετα. Ένας συνήθης παρόμοιος παραλληλισμός εἶναι αὐτός πού γίνεται μεταξύ τῆς Παλαιᾶς Διαθήκης καί τῆς Καινῆς. Διότι, ἀντί τῆς μεθόδου ἐκείνης πού πιστεύω ότι εἶναι ἡ ὀρθή καί πού ἀποτελεῖ τήν ἐπιστημονική Ἱστορική ἐξέταση τῶν δύο αὐτῶν συλλογῶν — ὅτι ἡ κάθε μία ἔχει τά δικά της ἔξοχα διδάγματα καί ἡ κάθε μιά τίς δικές της άτέλειες — άκολουθεῖται ἡ συνήθης μέθοδος τῶν ἐπιπόλαιων συγκρίσεων καί ἀντιπαραθέσεων. Ἡ Π.Δ. εἶναι ἡ προπαρασκευή, ἡ Κ.Δ. ἡ ἐκπλήρωση. Στήν πρώτη ὑπάρχει ή ἀνωριμότητα, στή δεύτερη ή τελειότητα. ή ἄρετή τῆς πρώτης εἶναι ἡ δικαιοσύνη, τῆς δεύτερης ἡ ἀγάπη' στή μία βλέπουμε τήν ἐκδίκηση, στή δεύτερη τή συγγνώμη. στή μία, τό στενό φατριασμό, στήν ἄλλη τήν πρός πάντες φιλανθρωπία. 'Ο Θεός τῆς μιᾶς εἶναι, γενικά, ἕνας ἄγριος καί σκληρός Θεός ὁ Θεός τῆς ἄλλης εἶναι, πάντοτε, Θεός έλέους, συγγνώμης καί ἀγάπης. Ἡ τελευταία σύγκριση είναι, ἴσως, ἡ πλέον παράδοξη, ἄν κανείς θυμηθεῖ τά ἄπειρα ἐδάφια γιά τή φιλανθρωπία καί τή συγγνώμη τῆς Π.Δ., καί τῆς ὄχι ἀσυνήθεις καταγγελίες καί κατάρες τῆς Καινῆς. ('Από μία ἄποψη εἶναι μᾶλλον εὐχάριστο τό ὅτι στήν Π.Δ. ὁ Σεόλ δέν ἀναπτύχθηκε σέ "Αδη).

Δέν ἀποτελεῖ τήν πρόθεσή μου νά ἀπαρνηθῶ τό ὅτι στήν Π.Δ. ὑπάρχουν κείμενα — πού ὁμιλοῦν περί τοῦ Θεοῦ ἡ πού λέγεται ὅτι εἰπώθηκαν ἀπό τόν Θεό — τά ὁποῖα ἐκφράζουν σκληρότητα, φατριασμό, ἐκδικητικότητα καί ἀνωριμότητα. ᾿Αλλά εἶναι ἀνακριβές ὅσο καί ὑβριστικό νά διακρίνουμε αὐτά τά κείμενα σάν χαρακτηριστικά ἐβραϊκά. Αὐτό δέ ἀκριβῶς, συνήθως, συμβαίνει. Διότι, ἀφοῦ τό ἐβραῖος ἔχει καταστεῖ τό συγκριτικά ἀντίθετο τοῦ χριστιανός, καί ἐφόσον χριστιανός μπορεῖ νά ὑποδηλώνει μόνο τήν τελειότητα, ὅσο περισσότερο στενοκέφαλο, ἐκδικητικό καί φατριαστικό εἶναι ἔνα κείμενο τῆς Π.Δ., τόσο περισότερο ἐβραϊκό Θεωρεῖται. Ὑπό αὐτό τό πρίσμα τό μέν βιβλίο τῆς Ἑσθήρ παρουσιάζεται σάν τό πλέον ἐβραϊκό βιβλίο τῆς Π.Δ.<sup>4</sup>, τό δέ τοῦ Ἰωνᾶ, τό ὁλιγώτερο τοιοῦτο.

Δέν εἶναι, ὅμως, ἡ ποιότητα τοῦ μετάλλου, παρά ἡ σκουριά του, ἐκεῖνο πού ἀποδίδει τά χαρακτηριστικά στοιχεῖα καί τήν οὐσία μιᾶς θρησκείας; Δέν εἶναι μιά θρησκεία περισσότερο ἀντιπροσωπευτική τοῦ ἐαυτοῦ της, ὅταν αὐτή παρουσιάζεται ὑπό τήν καλυτέρα ὄψη της; Δικαιοῦμαι νά κρίνω τή θρησκεία τοῦ Ἰησοῦ ἀπό τίς φράσεις... «οὐαί εἰς ἐσᾶς μωροί καί τυφλοί», «οὐαί εἰς ἐσᾶς ὑποκριταί», «ἀναπληρώσατε καί σεῖς τό μέτρον τῶν πατέρων σας, ὄφεις, γεννήματα ἐχιδνῶν, πῶς θέλετε φύγει ἀπό τῆς καταδίκης τοῦ Ἅδου», «εἰς τήν Τύρον καί Σιδῶνα ἐλαφροτέρα θέλει εἶσθαι ἡ τιμωρία ἐν ἡμέρα κρίσεως παρά εἰς ἐσᾶς», «ὑπά-

γεται ἀπ΄ ἐμοῦ οἱ κατηραμένοι εἰς τό πῦρ τό αἰώνιον, το ἡτοιμασμένον διά τόν διάβολον καί τούς ἀγγέλους αὐτοῦ», ἤ θά ἐκτιμήσω μᾶλλον τή θρησκεία τοῦ Ἰησοῦ ἀπό τά: «ἀγαπᾶτε τούς ἐχθρούς σας», «συγκεχωρημέναι εἶναι αἱ ἀμαρτίαι αὐτῆς αὶ πολλαί, διότι ἡγάπησε πολύ», «δέν ἐξεύρετε ποίου πνεύματος εἶσθε σεῖς, διότι ὁ υἰός τοῦ ἀνθρώπου δέν ἦλθε νά ἀπολέση ψυχάς ἀνθρώπων, ἀλλά νά σώση»; Παρόλες τίς μακροσκελεῖς ἐπεξηγήσεις αἰώνων ἡ μία ὁμάδα τῶν παραπάνω ἐκφράσεων ἀποτελοῦν ἀπλῶς τή σκουριά· οἱ ἄλλες εἶναι ἡ οὐσία καί τό πραγματικό μέταλλο.

Από τήν ἄλλη πάλι πλευρά τό ἐπίθετο χριστιανός εἶναι προσδιοριστικό μιᾶς ζωντανῆς θρησκείας μέ τά ἐκατομμύρια τῶν πιστῶν της. Χρησιμοποιεῖται, ὅμως, καί σάν προσδιοριστικό τῆς τέλειας θρησκείας. Ὁ Αδης καί ἡ αἰώνια τιμωρία, ἡ κακεντρέχεια καί τό μῖσος κατά τῶν αἰρετικῶν καί τῶν ἀπίστων — ἔχουν ὅλα ὑποχωρήσει στό περιθώριο. Χριστιανός σημαίνει γλυκύτητα καί λογικότητα, φιλανθρωπία, ἀγάπη. Ἐκεῖνοι, ὅμως, οἱ χριστιανοί συγγραφεῖς πού χρησιμοποιοὖν ἀκόμη τή λέξη έβραῖος ὑπό κάποια κακή ἔννοια, θυμοῦνται ἄραγε ὅτι καί ὁ Ἰουδαϊσμός ἀποτελεῖ, ὑπό αὐτή τουλάχιστον τήν ἄποψη, μιά ἐξίσου ζωντανή θρησκεία; Πιστεύουν, μήπως, ὅτι ὁ Ἰουδαϊσμός σήμερα εἶναι «ἐβραϊκός» μέ τήν κατώτερη σημασία τῆς λέξεως ἤ ὅτι μεσουράνησε μέ τό συγγραφέα τοῦ βιβλίου τῆς Ἐσθήρ; Ας ύποθέσουμε γιά μία στιγμή πώς ἡ Π.Δ., ὄντως ἀξίζει τίς αὐστηρές καταγγελίες πού τίς ἀπευθύνονται. Κατά πόσον, όμως, ὁ σημερινός Ἰουδαϊσμός ἔχει ἀπελευθερωθεῖ ἀπό τή σκουριά τῆς Π.Δ.; Κατά πόσον, πράγματι, ἐκτιμᾶ τό μέταλλο καί παραβλέπει ή άγνοεῖ τή σκουριά;

Θά πρέπει νά ἀποκαλέσω χριστιανικές τίς ὢμότητες τὧν Σταυροφόρων ἤ τά auto - da fe καί τά βασανιστήρια τῆς Ἱερᾶς Ἐξετάσεως ἤ τό κάψιμο τὧν 'Αναβαπτιστὧν καί τὧν Καθολικὧν ἀπό τούς Διαμαρτυρόμενους; Εἶναι αὐτές χριστιαγικές πράξεις; 'Οπωσδήποτε ὄχι.

Κάποιος προικισμένος έβραῖος συγγραφέας ἀποκάλεσε πρόσφατα τό βιβλίο τῆς Ἐσθήρ σάν τό πλέον μή - ἐβραϊκό βιβλίο τῆς ἐβραϊκό βιβλίο τῆς ἐβραϊκός Βίβλου. Πιστεύω ὅτι δέν ὑπάρχει μεγαλύτερη δικαίωση γι΄ αὐτή τήν ἀσυνήθιστη δήλωση, ἀπό κάθε ἄλλη καταγγελία ὑπό τήν ἀντίθετη ἔννοια. Ἐν πάση περιπτώσει, ἄς ἐφαρμοστοῦν τά ἴδια μέτρα συγκρίσεως, ἀναλύσεως καί μελέτης γιά ἀμφότερες τίς θρησκεῖες. Ἐάν χριστιανός σημαίνει μόνο ὅ,τι εἶναι καλό, καί κάθε τι κακό ἀγνοεῖται ἤ ξεχνιέται ἤ ἐπεξηγεῖται, ἄς ὡφεληθεῖ καί ὁ Ἰουδαϊσμός ἀπό τόν ἴδιο τρόπο σκέψεως καί κατατάξεως. Διότι καί ἡ δεύτερη εἶναι, κατά τό ἴδιο ποσοστό μέ τήν πρώτη, μιά ζωντανή θρησκεία.

Ή χρησιμοποίηση συνεπῶς, τῆς λέξης ἐβραῖος σάν δηλωτικής τοῦ θρησκευτικά καί ἠθικά ἀτελή καί κακοῦ ἡ δέ χρησιμοποίηση τῆς λέξης χριστιανός μέ τή σημασία τοῦ θρησκευτικά καί ήθικά τέλειου καί καλοῦ, ἀποδεικνύει ὅτι μετρᾶμε δύο ζωντανές θρησκεῖες μέ ἄνισα βάρη. Τί θά σκεπτόμασταν γιά ἕναν ἑβραῖο ὁ ὁποῖος, ἀσχολούμενος μέ τή συγγραφή τῆς ἱστορίας τοῦ Χριστιανισμοῦ, μιλοῦσε γιά τή σκληρότητα, τούς διωγμούς καί τήν ἔλλειψη ἀνεκτικότητος σάν τά χαρακτηριστικά χριστιανικά γνωρίσματα; Κι όμως πόσα άμέτρητα παραδείγματα ἔνθερμων χριστιανῶν θά μποροῦσε νά ἀναφέρει, οἱ ὁποῖοι μέ τήν πέννα καί μέ τή συμπεριφορά τους ὑπῆρξαν σκληροί, καταδιωκτικοί ἤ έπέδειξαν ἔλλειψη ἀνοχῆς! «Στά βασανιστήρια καί τά auto da fe τῆς Ἱερᾶς Ἐξετάσεως, στούς ποταμούς αἵματος, πού συνόδευσαν τήν κατάληψη τῆς Ἱερουσαλήμ ἀπό τούς Σταυροφόρους, στίς φλόγες τοῦ Smithfield, στή δοξασία τῆς αἰώνιας καταδίκης στίς φλόγες τοῦ "Αδη, στούς θανάτους τοῦ Bruno καί τοῦ Sernetus, ἀποκαλύπτεται, καταφανέστατα, ὁ πραγματικός χαρακτήρας τοῦ Χριστιανισμοῦ». Μία ἀπαίσια, πράγματι, καταδίκη.

Εξίσου ἀπαράδεκτα λέγονται καί περί τοῦ Ἰουδαϊσμοῦ τά ὁποῖα, ὅμως, περνοῦν ἀπαρατήρητα. Θά ἀναφερθῶ σέ ένα πρόσφατο τυχαῖο παράδειγμα. Στά 1937 ἐκυκλοφόρησε μία ἔξοχη Εἰσαγωγή τῆς Π.Δ. ἀπό κάποιον Μεθοδιστή, ονόματι Dr. W.L. Northridge. Στίς σελίδες πού ἀναφέρονται στό βιβλίο τῆς Ἐσθήρ ἔχουμε τά συνήθη περί τῆς ἐβραϊκῆς ἐκδικητικότητος. Συγκεκριμένα γράφει: «Τό σφοδρό μῖσος πού μᾶς ἀποκαλύπτεται στό βιβλίο, διαφαίνεται ίδιαίτερα στό κεφ. 9:13 - 16, ὅπου διαβάζουμε τό αἴτημα γιά τή σφαγή τοῦ μή - ἐβραϊκοῦ πληθυσμοῦ. Ἐδῶ, ὅπως καί στό κεφ. 8:7 - 14, διακρίνουμε τήν έβραϊκή έκδικητικότητα ὑπό τή χειρότερη μορφή της». Τό βιβλίο, συνεχίζει, «ἐπιτελεῖ μιά σπουδαία ἀποστολή, ἀντιπαραθέτοντας τά άνάξια στοιχεῖα τοῦ Ἰουδαϊσμοῦ μέ τό χριστιανικό πνεῦμα τῆς ἀγάπης πρός ὅλους, ἀκόμη καί πρός τούς ἐχθρούς». Πόσο συχνά, πράγματι, ἔχει ἐπιδειχθεῖ τό χριστιανικό πνεῦμα τῆς ἀγάπης γιά τούς ἐχθρούς; Ἐπιδεικνύεται στό κατά Ματθαῖο 23 ἤ 25:41, 46; Ἐπιδεικνύεται στό κατά 'Ιωάννη 8:44 ἤ 17:9; 'Επιδεικνύεται στή χριστιανική στάση ἀπέναντι στούς αἱρετικούς καί τούς ἄπιστους τῆς έποχῆς τῆς μορφοποιήσεως τοῦ Πιστεύω τοῦ ᾿Αθανασίου ἤ κατά τούς μετέπειτα δεκαοχτώ αίῶνες ἀπό τῆς ἐποχῆς τοῦ θανάτου τοῦ Ἱδρυτοῦ του; Ύπάρχουν πολλά κρυστάλλινα παράθυρα σέ ἀμφότερες τίς κατοικίες μας: θά ἦταν προτιμότερο νά μή πετᾶμε πέτρες ὁ ἕνας στό σπίτι τοῦ ἄλλου.

'Εάν «ἐβραϊκή ἐκδικητικότητα» σημαίνει τήν ἐκδικητικότητα ἐκείνη πού οἱ ἑβραῖοι, ὅπως οἱ χριστιανοί ἤ οἱ μωαμεθανοί ἤ οΙοδήποτε ἄλλο σῶμα ἀνθρώπων, ἐπέδειξαν ἤ δύνανται νά ἐπιδείξουν, τότε, δέν θά μέ πείραζε ἡ φράση. Θά ἔγραφε, ὅμως, ὁ Dr. Northridge μέ τήν ἴδια εὐκολία καί περί τῆς χριστιανικῆς ἐκδικητικότητος; 'Αμφιβάλλω. Μέ τή φράση «έβραϊκή ἐκδικητικότητα» ἐννοεῖ, πιστεύω, τήν ἐκδικητικότητα έκείνη πού είναι χαρακτηριστικά έβραϊκή, πού ἀποτελεῖ τό χαρακτηριστικό γνώρισμα τῶν ἑβραίων καί τοῦ Ἰουδαϊσμοῦ. Ἀλλά καί γιά μιά ἀκόμη φράση εἶμαι ύποχρεωμένος νά διαμαρτυρηθῶ: «Τά ἀνάξια στοιχεῖα τοῦ 'Ιουδαϊσμοῦ». 'Αναμφιβόλως, τέτοια στοιχεῖα ὑπῆρξαν· δέν ὑπῆρξαν, ὅμως, ἀνάξια στοιχεῖα στόν Χριστιανισμό; Ἱσως νά ὀφείλεται στήν ἔλλειψη ἰσχύος ἤ στή συνεχή καταπίεση, ὑπό τήν ὁποία ἔζησαν, ἀλλά ἀποτελεῖ καταφανές γεγονός ὅτι, ἐπί χίλια ὀχτακόσια καί πλέον χρόνια, ἡ πρός τούς έχθρούς σκληρότητα ἐπιδείχθηκε περισσότερο ἀπό τούς χριστιανούς παρά ἀπό τούς ἐβραίους.

Ἐκεῖνο πού τελικά μετράει εἶναι τό Ιδανικό, ἡ θετική δι-δασκαλία τους γιά τόν ἄνθρωπο. Οἱ χριστιανοί ἔχουν κάθε δικαίωμα νά ἀναφέρονται μέ ὑπερηφάνεια στά ἀποφθέγματα τοῦ Ἰησοῦ γιά τήν ἀγάπη τῶν ἐχθρῶν. Καί οὶ ἐβραῖοι, ὅμως, ἔχουν τό δικαίωμα νά ἀναφέρονται μέ ὑπερηφάνεια στά ραββινικά ρητά ὅτι, ὅποιος δέν εἶναι φιλεύσπλαχνος καί καλός δέν μπορεῖ νά ἀποτελεῖ ἀληθινό σπέρμα τοῦ Ἰσραήλ ἤ ὅτι, ἐκεῖνος πού καθυβρίζεται καί δέν καθυβρίζει, ἐκεῖνος πού ἀναταδίδει καλό στό κακό εἶναι σάν τόν παντοδύναμο ἤλιο πού ἀνατέλλει. Οἱ λέξεις ἐβραῖος καί χριστιανός, ἐφόσον δέν χρησιμοποιοῦνται ὑπό τήν οὐδέτερη σημασία τους, πρέπει πάντοτε νά σημαίνουν αὐτό πού εἶναι καλό, τρυφερό καί ἀγνό. Μποροῦμε νά διανοηθοῦμε τόν Θεό σάν ἐχθρό τῆς ἀμαρτίας, ποτέ, ὅμως, σάν ἐχθρό τοῦ ἀμαρτωλοῦ.

Σημ. «ΧΡΟΝΙΚΩΝ»: Ἡ διαφοροποίηση τῶν ἀντιληψεων πού ἀναφέρει ἐδῶ ὁ συγγραφέας, ἀφορᾶ τόν ἀγγλικό, κυρίως, χῶρο. Στήν Ἑλλάδα, σαράντα καί πλέον χρόνια ἀπό τοῦ θανάτου τοῦ C. G. Montefiore δέν μποροῦμε ἀ-



## Οἱ Ἑβραῖοι στόν Κόσμο

## ΣΥΝΑΝΤΗΣΗ ΙΣΡΑΗΛΙΤΩΝ ΕΚΠΡΟΣΩΠΩΝ ΜΕ ΤΟΝ ΟΛΛΑΝΔΟ ΠΡΟΕΔΡΟ ΤΟΥ ΣΥΜΒΟΥΛΙΟΥ ΤΗΣ ΕΟΚ

Χάγη: `Αντιπροσωπεία τῶν `Ισραηλιτικῶν Κοινοτήτων τῶν δέκα κρατῶν - μελῶν τῆς ΕΟΚ, ἐκπροσωποῦσα τό εὐρωπαϊκο τμῆμα τοῦ Παγκοσμίου Ἑβραϊκοῦ Συνεδρίου, συναντήθηκε στή Χάγη μέ τόν 'Ολλανδό ὑπουργό Έξωτερικῶν καί πρόεδρο τοῦ Συμβουλίου τῶν Εὐρωπαϊκῶν Κοινοτήτων κ. C. A. van der Klaauw.

Ή ἀντιπροσωπεία, ὑπό τήν ἡγεσία τοῦ προέδρου τοῦ Εὐρωπαϊκοῦ τοῦ ΠΕΣ Dr. M. Grynfogel, ἐξέφρασε τήν ἀνησυχία της σχετικά μέ τήν ἐξέλιξη τῆς πολιτικῆς τῆς ΕΟΚ ἐπί τῆς ἀραβο-ἰσραηλινῆς διαμάχης, ὑπό τό πρίσμα τῶν τελευταίων ἐξελίξεων, μετά τή διακήρυξη τοῦ Εὐρωπαϊκοῦ Συμβουλίου στή Βενετία, στίς 13 Ἰουνίου 1980.

Κατά τή διάρκεια τῆς ἐγκάρδιας συζητήσεως ὁ πρόεέρος τοῦ Εὐρωπαϊκοῦ Συμβουλίου τόνισε ὅτι ἡ ὑπ΄ αὐτόν αναληφθεῖσα ἀποστολή γιά τό Μεσανατολικό εἶναι τελείως διερευνητικοῦ χαρακτήρα γύρω ἀπό τή φύση τῆς ὁλότητος τοῦ προβλήματος καί ὅτι σέ καμιά περίπτωση δέν εἶναι ἀντίθετη μέ τίς εἰρηνευτικές διαδικασίες τοῦ Camp David.

Ό κ. van der Klaauw δήλωσε ὅτι τά πρόσφατα δημοσιεύματα τοῦ Τύπου, τά ὑποστηρίζοντα τήν ὕπαρξη μυστικοῦ μνημονίου ἐπί τῶν προτάσεων τῆς ΕΟΚ γιά τήν ἐπίλυ-

- κόμη νά κάνουμε μία παρόμοια διαπίστωση. Ἡ λέξη «Φαρισαῖος» έξακολουθεῖ νά εἶναι ἀνάθεμα στή συνείδηση τοῦ μέσου ἀνθρώπου.
- ② 'Ο L. Baeck στό βιβλίο του «Essence of Iudaism», Λονδίνο 1936, σελ. 65, παρατηρεῖ ὅτι «ὁ Ἰουδαϊσμός μιλάει περί τοῦ ἀνθρώπου· οἱ λέξεις «ὁ καλός ἐβραῖος» εἶναι ξένες τόσο στή Βίβλο ὅσο καΙ στόν προφορικό Νόμο. 'Ο ἄ ν θ ρ ω π ο ς εἶναι αὐτός πού τοποθετεῖται ἔμπροσθεν τοῦ Θεοῦ».
- 3 Τό Λεξικό δέν ἀπηχεῖ βέβαια, παρά τήν ἀποδιδόμενη σ΄ αὐτή τή λέξη λαϊκή σημασία καί δέν θά πρέπει νά θεωρεῖται ὑπεύθυνο γι΄ αὐτήν' ἡ εὐθύνη του εἶναι ὅση καί ἡ εὐθύνη τοῦ θερμομέτρου γιά τή θερμοκρασία τοῦ ἀσθενοῦς.
- 4 Σημ. «ΧΡΟΝΙΚΩΝ»: ἡ ἐβραϊκότητα δηλ. ἡ ἐκδικητικότητα — τοῦ βιβλίου τῆς Ἑσθήρ πηγάζει ἀπό τό γεγονός ὅτι οἱ ἐβραῖοι ζήτησαν μέσω τῆς Ἑσθήρ, τήν ἐξόντωση τῶν ἐχθρῶν τους.

Αὐτό πού ὄντως ζήτησε ἡ Ἑσθήρ ἀπό τό βασιλιά ἦταν τό δικαίωμα τῆς αὐτοάμυνας καί ὅχι τῆς ἀναίτιας ἐπιθέσεως. Τό νά ἐκλάβουμε τή φράση: «νά συναχθῶσι
καί νά σταθῶσιν ὑπέρ τῆς ζωῆς αὐτῶν» (8:2), ὑπό οἰαδήποτε ἄλλη ἔννοια, πέρα ἀπό τή φαινομενική φυσιολογική σημασία τῆς αὐτοάμυνας, ἀποτελεῖ μία διαστρέβλωση τῶν στοιχείων καί τῆς μαρτυρίας τοῦ κειμένου.

ση τῆς διαμάχης, στεροῦνται βάσεως.

Ή ἀντιπροσωπεία ἐξέφρασε τή βαθύτατη ἀνησυχία τῶν εὐρωπαϊκῶν Ἰσραηλιτικῶν Κοινοτήτων τῶν δέκα, ἀναφορικά μέ τά παρακάτω σημεῖα:

- → τόν κίνδυνο γιά τήν ἀσφάλεια τοῦ Ἰσραήλ, συμπεριλαμβανομένου τοῦ προβλήματος τῆς διεθνοῦς τρομοκρατίας εἰς ὅ,τι ἀφορᾶ τίς Ἰσραηλιτικές Κοινότητες.
- τήν παρακώλυση τῶν εἰρηνευτικῶν διαδικασιῶν μετά τή διακήρυξη τῆς διασκέψεως τῆς Taef περί «ἰεροῦ πολέμου» κατά τοῦ Ἰσραήλ.
- → τήν ἔναρξη τοῦ εὐρω-άραβικοῦ διαλόγου μέ τό «σκληροπυρηνικό μέτωπο» τῆς 'Αραβικῆς 'Ενώσεως. 'Η άντιπροσωπεία έξέφρασε τόν ἀποτροπιασμό της γιά τό γεγονός ὅτι γιά πρώτη φορά συμφωνήθηκε ὅτι ἡ ἡμερησία διάταξη συμπεριλαμβάνει συζήτηση τῆς ἀραβοίσραηλινῆς διενέξεως μέ τή μία μόνο πλευρά.
- λίδιαίτερη ἔμφαση δόθηκε στόν κίνδυνο τῆς ἀποστολῆς ὅπλων πρός τά σκληροπυρηνικά ἀραβικά κράτη ἀπό τήν Εὐρωπαϊκή Κοινότητα.

Ή άντιπροσωπεία ἐπανακήρυξε τήν τελεία ἀντίθεση τῶν Ἱσραηλιτικῶν Κοινοτήτων τῶν Δέκα σέ ὁποιαδήποτε συμμετοχή τῆς PLO, ἐφόσον ἡ τελευταία δέν ἀποκηρώζει τόν πρόσφατα ἐπαναβεβαιωθέντα στόχο τοῦ καταστατικοῦ της, πού ζητὰ τήν καταστροφή τοῦ Κράτους τοῦ Ἱσραήλ.

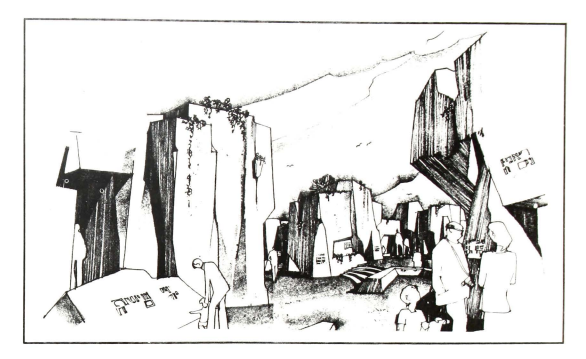
### ΔΙΚΑΣΤΙΚΉ ΕΡΕΎΝΑ ΓΙΑ ΤΑ ΠΡΟΒΑΛΛΟΜΈΝΑ ΑΠΟΜΝΗΜΟΝΕΎΜΑΤΑ ΤΟΥ ΑΪΧΜΑΝ

Μόναχο: Ἐκπρόσωπος τοῦ ἐπιτόπιου εἰσαγγελέως ἀπεκάλυψε ὅτι ἔνα βιβλίο πού προβάλλεται σάν τά ἀπομνημονεύματα τοῦ ᾿Αδόλφου Ἅϊχμαν, τό ὁποῖο ἐκδόθηκε τόν παρελθόντα ὑκτώβριο ἀπό τόν βαυαρικό νεοναζιστικό ἐκδοτικό οἶκο Druffel-Verlag, θά ἐξετασθεῖ ἀπό τό γραφεῖο τοῦ εἰσαγγελέως.

Σύμφωνα μέ τούς ἐκδότες, ὁ "Αϊχμαν ἔγραψε τά ἀπομνημονεύματά του κατά τή δεκαετία τοῦ '50 καί τά δλοκλήρωσε στά 1959. 'Η οΙκογένειά του ἔκρυψε τό χειρόγραφο μέχρι τήν περασμένη ἄνοιξη. Περισσότερα ἀπό τά δύο τρίτα τῶν 15.000 ἀντιτύπων τῆς πρώτης ἐκδόσεως τοῦ ἐκ 550 σελίδων βιβλίου, ἔχουν ἤδη πωληθεῖ. Σ' αὐτό ὁ "Αϊχμαν ὑποστηρίζει ὅτι δέν ἦταν οὕτε ἐγκληματίας οὕτε διέπραξε μαζικούς φόνους. "Αν κατά τή διάρκεια τοῦ πολέμου τοῦ ἐδίδοντο διαταγές νά ἐξοντώσει «ἐχθρούς τοῦ Ράιχ» ὁπωσδήποτε θά τίς ἐκτελοῦσε. Πλήν, ὅμως, ἡ μοίρα ἀποφάσισε διαφορετικά: αὐτός ἔλαβε μόνο καί ἐξετέλεσε διαταγές γιά τή σύλληψη καί τήν ἐκτόπιση ἐνός καί πλέον ἐκατομμυρίου ἐβραίων, ἐξηγεῖ ὁ "Αϊχμαν.

#### Η ΚΟΙΛΑΔΑ ΤΩΝ ΑΦΑΝΙΣΘΕΝΤΩΝ ΚΟΙΝΟΤΗΤΩΝ

Μιά ἀναμνηστική τοποθεσία μέ τήν ἐπωνυμία « Ἡ Κοιλάδα τῶν ἀφανισθέντων Κοινοτήτων», πρόκειται νά διαμορφωθεί τός χῶρο παρά τό Μουσείο Γιάντ Βασέμ στήν Θερουσαλήμ. Ἡ Κοιλάδα τῶν ἀφανισθέντων Κοινοτήτων θά στηθεῖ γιά νά διαιωνίσει τή μνήμη τῶν καταστραφέντων ἀπό τούς ναζί Ἱσραηλιτικῶν Κοινοτήτων τῆς Εὐρώπης. Οἱ Κοινότητες αὐτές γνώρισαν ἐπί γενεές μιά ἔντονη καί δημιουργική ἐβραϊκή ζωή. ἀναπτύχθηκαν ἐκεῖ ὅπου ἐγκαταστάθηκαν οἱ ἐβραϊοι, τά δέ πολιτιστικά καί κοινωφελῆ ἱδρύματά τους, ἀποτέλεσαν τήν ἔκφραση τῆς ὑλοποιήσεως τῶν προαιώνων ἡθικῶν ἀξιῶν τῆς ἱουδαϊκῆς παραδόσεως καί τά μέσα διά τῶν ὁποίων αὐτές οὶ άξίες μεταδόθηκαν ἀπό γενιά σέ γενιά. Μαζί μέ τά ἔξι ἐκατομμύρια, ἀφανίσθηκαν κι αὐτές ἀπό τήν ἐξολοθρευτική μανία τῶν να-



ζί κατά τῶν Ἰσραηλιτῶν καί τοῦ Ἰουδαϊσμοῦ.

Περί τίς 4.500 Κοινότητες θά μνημονεύονται δχι μόνον τά μεγάλα έβραϊκά κέντρα, άλλά κάθε τόπος δπου άναδεί-χθηκαν έβραϊκά ίδρύματα καί συναγωγές. Τό μνημεῖο θά συμβολίζει ἔναν κόσμο πού δέν ὑπάρχει πλέον, πού καταπλακώθηκε κάτω ἀπό τά ἐρείπια καί τά ὁποῖα ἐρείπια ἀποτελοῦν σήμερα τή μοναδική μαρτυρία ὅτι κάποτε ὑπῆρξε ἐβραϊκή παρουσία.

Τό μνημεῖο δέν θά στεγασθεῖ σέ κανένα οἰκοδόμημα. Θά εἶναι ὑπαίθριο, μία κατάλληλα διαμορφωμένη φυσική τοποθεσία. Ἡ ἴδέα τοῦ πρωτοποριακοῦ αὐτοῦ μνημείου ὀφείλεται στόν Dr. Arad, ἀπό τό Γιάντ Βασέμ, τό δέ ἔργο θά δλοκληρωθεῖ σέ μιά πενταετία περίπου.

'Ο έπισκέπτης, έξερχόμενος τῆς Κοιλάδας, θά περνᾶ μέσα ἀπό τόν «Κῆπο τῆς 'Αναγεννήσεως», πού θά συμβολίζει τήν ἀναγέννηση τοῦ 'Ισραήλ.

(Yad Vashem News, 1980).

#### ΤΑ ΗΝΩΜΕΝΑ ΕΘΝΗ ΒΗΜΑ ΑΝΤΙΣΗΜΙΤΙΣΜΟΥ

Λονδίνο: Ἡθέση τοῦ Ἱσραήλ ἐντός τῶν Ἡνωμένων Ἑθνῶν, ἐξήγησε σέ πρόσφατη ὁμιλία ὁ πρεσβευτής του καθηγητής Γεουντά Μπλούμ, ἀποτελεῖ μία δοκιμασία γιά τίς ἐλεύθερες Δημοκρατίες. Ὅταν ὁλοκληρωτικά καθεστῶτα ἐπιτίθενται κατό Ἰσραήλ, ἐπιτίθενται ἐπίσης κατά τῶν Ἡνωμένων Πολιτειῶν καί τῶν ἄλλων ἐλεύθερων Δημοκρατιῶν.

Έπικρίνοντας τίς ἐνέργειες τῶν Ἡνωμένων Ἐθνῶν, ἀναφορικά μέ τό Ἱσραήλ, ὁ καθηγ. Μπλούμ εἶπε ὅτι ἀποτελοῦν «μέρος μιᾶς εὐρύτερης ἐκστρατείας γιά τήν ἀπονομιμοποίηση τοῦ Κράτους τοῦ Ἱσραήλ καί τῶν ἐθνικῶν πόθων τοῦ ἐβραϊκοῦ λαοῦ. Ὑπάρχει ἔνας ἔντονος παραλληλισμός μέ τήν κατάσταση τῆς δεκαετίας τοῦ ΄30. Ὁ Χίτλερ δέν ξεκίνησε μέ τή φυσική ἐξόντωση τῶν ἐβραίων, ἀλλά δημιούργησε ἔνα ψυχολογικό κλίμα ὅπου οὶ ἐβραῖοι κατέστησαν οὶ ἀποδιοπομπαῖοι». Παρόλον ὅτι δέν ὑπάρχει ἄμεση σύγκριση — ἡ κύρια διαφορά συνίσταται στήν ἐγκαθί

δρυση τοῦ Κράτους τοῦ Ἱσραήλ — διακήρυξε ὁ καθηγ. Μπλούμ, «οἱ στόχοι τῶν ἐχθρῶν μας παραμένουν οἱ αὐτοί. Πρῶτα ἔρχεται ἡ ἀπονομιμοποίηση τοῦ ἐβραϊκοῦ κράτους καί κατόπιν προχωροῦν στή φυσική ἐκμηδένισή του».

Ο πρέσβυς Μπλούμ μίλησε γιά «τό ἐπονομαζόμενο παλαιστινιακό πρόβλημα» σάν «ἔνα ἀπό τά πλέον ἐπιτυχῆ πολιτικά τεχνάσματα τοῦ αίῶνος». Πρό τοῦ 1967 ἡ ἰορδανική λύση ἦταν ἀποδεκτή ἀπό τούς "Αραβες" «ἀλλά ὅταν ἡττήθηκαν καί ἀντιλήφθηκαν ὅτι δέν μποροῦσαν νά ἀνακαταλάβουν τά ἐδάφη μέ τή βία τῶν ὅπλων, κατέφυγαν σέ ἔνα διπλωματικό πολιτικό τέχνασμα ἐφευρίσκοντας τούς ὑποτιθέμενους ἄπατρεις Παλαιστίνιους. Μέ ἄλλα λόγια τό δεύτερο παλαιστινιακό λαό, ὑπέρ τοῦ ὁποίου ἀπαιτοῦν ἔνα δεύτερο παλαιστινιακό κράτος».

Έπιπλέον, εἶπε ὁ καθην. Μπλούμ, γιά πρώτη φορά ἀπό τοῦ τερματισμοῦ τοῦ πολέμου ὁ ἐβραϊκός λαός δέχεται ἐπιθέσεις στά Ἡνωμένα Ἔθνη. ἀναφέρθηκε στίς πρόσφατες ἐκφράσεις τῶν ἀντιπροσώπων τῆς Σενεγάλης καί Ἡορδανίας, οἱ ὁποῖοι περιέγραψαν τό Ἡσραήλ σάν «ἔνα ἐπικίνδυνο καρκίνωμα, μία βουβωνική πανώλη, ἔνα ἀφροδισιακό νόσημα». Τοῦτο «δέν εἶναι παρά πέρα γιά πέρα ἀντισημιτισμός τό πλέον ἀνησυχητικό δέ σημεῖο του εἶναι ὅτι κανένας, ἐκτός τοῦ Ἱσραήλ, δέν σηκώθηκε νά διαμαρτυρηθεῖ. Ἡ συνεισφορά τῆς ᾿Αμερικῆς, μιά ἐβδομάδα ἀργότερα, ἦταν ὅτι ὁ ἐκπρόσωπος τῆς Ἱορδανίας καταφεύγει σέ «μή παραγωγική πολεμική».

### 60.000 ΕΠΙΣΚΕΠΤΕΣ ΣΤΟ ΙΣΡΑΗΛΙΝΟ ΠΕΡΙΠΤΕΡΟ ΤΗΣ ΔΙΕΘΝΟΥΣ ΕΚΘΕΣΕΩΣ ΒΙΒΛΙΟΥ ΣΤΟ ΚΑΪΡΟ

Ίερουσαλήμ: Βιβλία αὐτο-διδασκαλίας τῆς ἐβραῖκῆς γλώσσας ὑπῆρξαν ἀπό τά πλέον δημοφιλῆ ἐκθέματα τῶν χιλιάδων ἐπισκεπτῶν τοῦ ἴσραηλινοῦ περιπτέρου στή Διεθνή "Εκθεση Βιβλίου τοῦ Καΐρου, πού ἔλαβε χώρα τόν περασμένο μήνα. Ύπολογίζεται ὅτι 60.000 καί πλέον ἄτομα ἐπισκέφθηκαν τό περίπτερο τοῦ 'Ισραήλ καί περισσότερα ἀπό 3.000 βιβλία πουλήθηκαν. Μεταξύ τῶν ἐκατον-

τάδων ἀραβικῶν, ἐβραϊκῶν καί ἀγγλικῶν ἐκδόσεων πού ἐξετέθησαν, μεγάλη ζήτηση εἶχαν τά ἐβραιο-ἀραβικά λεξικά, τά βιβλία Ἰστορίας τοῦ Ἰσραήλ καί τοῦ Ἰσλάμ καί οὶ ἐπιστημονικές ἐκδόσεις τοῦ Ἰνστιτούτου Βάϊσμαν.

### ΕΠΑΝΑΛΕΙΤΟΥΡΓΙΑ ΤΗΣ ΜΕΓΑΛΗΣ ΣΥΝΑΓΩΓΗΣ ΚΑΪΡΟΥ ΠΑΡΟΥΣΙΑ ΤΟΥ ΠΡΟΕΔΡΟΥ ΣΑΝΤΑΤ

Λονδῖνο: Ἡ Μεγάλη Συναγωγή στό Κάιρο, στήν ὁδό ἀντλί Πασά, πρόκειται νά ἐπαναλειτουργήσει προσεχῶς. Στή σχετική τελετή θά παραστεῖ καί ὁ Αἰγύπτιος Πρόεδρος κ. ἀνουάρ Σαντάτ.

Ή συναγωγή τελεῖ ὑπό ἀνακαίνιση κατά τά τελευταῖα δύο χρόνια, ὑπό τήν αἰγίδα τῆς Παγκόσμιας Σεφοραδικῆς Ὁροσπονδίας, Ὁ κ. Λέων Ταμάν, πρόεδρος τοῦ βρεταννικοῦ τμήματος τῆς Π.Σ.Ο. τελεῖ ἐπικεφαλῆς τῆς ἐπιτροπῆς γιά τήν ἀναστήλωση τῆς συναγωγῆς.

Στήν τελετή τῆς ἐπαναλειτουργίας θά χοροστατήσει ὁ Σεφαρντί 'Αρχιραββῖνος τοῦ 'Ισραήλ 'Οβάντια Γιοσέφ καί ὁ Χαχάμ, Δρ. Σολομών Γκαόν. 'Εκτός τοῦ Προέδρου Σαντάτ καί τῶν ἐντοπίων 'Ισραηλιτῶν τῆς αίγυπτιακῆς πρωτεύουσας, στήν τελετή θά παραστοῦν ὁ πρόεδρος τῆς Π.Σ.Ο. Κισήμ Γκαόν, οὶ 'Ισραηλινοί ὑπουργοί, κ.κ. Δαυίδ Λεβή καί 'Ααρών 'Αμπουχατσίρα, μέλη τῆς αίγυπτιακῆς κυβερνήσεως καί μία πολυάριθμη βρεταννική ἀντιπροσωπεία.

### Ο ΠΑΠΑΣ ΣΥΝΑΝΤΑΤΑΙ ΜΕ ΤΟΥΣ ΙΣΡΑΗΛΙΤΕΣ ΗΓΕΤΕΣ ΤΗΣ ΡΩΜΗΣ

Ρώμη: Έντός τῶν πλαισίων τῶν «ποιμενικῶν» καθηκόντων του ὡς «ἐπισκόπου Ρώμης» ὁ Πάπας συναντήθηκε πρόσφατα, στά γραφεῖα τῆς San Carlo Ai Catinari ἐκκλησίας, πλησίον τῆς ἀρχαίας ἐβραϊκῆς συνοικίας τῆς πόλεως, μέ τόν ᾿Αρχιραββῖνο τῆς Ρώμης Ἑλιο Τόαφ καί μία ἀντιπροσωπεία τῆς Ἰσραηλιτικῆς Κοινότητος Ρώμης.

Στό χαιρετισμό του ὁ 'Αρχιραββῖνος Τόαφ, τόν ὁποῖο συνόδευαν οΙ δυό ἀντιπρόεδροι καί ὁ γεν. γραμματέας τῆς Κοινότητος, εὐχαρίστησε τόν Πάπα «ἐν ὀνόματι τῆς Κοινότητος, εὐχαρίστησε τόν Πάπα «ἐν ὀνόματι τῆς Κοινότητος Ρώμης γιά τή συνάντηση αὐτή, παρά τή συνοικία τού αρχαίου γκέπτο» μία συνάντηση ὑψίστης συμβολικῆς καί Ιστορικῆς σημασίας. Καίτοι τά «δεινά» τῶν Ίσραηλιτῶν τῆς Ρώμης «δέν δύνανται οὔτε καί πρέπει νά ξεχασθοῦν», εἶπε ὁ 'Αρχιραββῖνος Τόαφ, θά πρέπει νά ἀτενίζουμε πρός τά ἐμπρός «στή νέα πραγματικότητα πού ἄρχισε μέ τή Δεύτερη Οίκουμενική Σύνοδο τοῦ Βατικανοῦ, καί ἡ ὁποία ἀνακαλύπτει ἐκ νέου τίς ἀξίες τοῦ 'Ιουδαϊσμοῦ… μέ στόχο τήν ὑπερνίκηση αἰώνων προκαταλήψεων καί ὑποψιῶν, ἀντικαθιστώντας τήν περιφρόνηση μέ τήν ἐκτίμηση, τήν ἀπόρριψη μέ τή συνεργασία».

Οὶ Ἱσραηλίτες τῆς Ρώμης, πρόσθεσε ὁ Ἡρχιραββῖνος Τόαφ, «εἶναι ἔτοιμοι νά συνεισφέρουν τό μερίδιό τους γιά τήν ἀμοιβαία ἀλληλογνωριμία καί τόν ἀλληλοσεβασμό, στόν κοινόν ἀγώνα γιά τήν ἀξιοπρέπεια τοῦ ἀνθρώπου, τά ἀνθρώπου δικαιώματα καί τή θρησκευτική ἐλευθερία». Τελείωσε δέ ἐκφράζοντας τήν ἐμπιστοσύνη του στήν ἀνάπυξη τῆς «συνεργασίας καί τῆς κατανοήσεως μεταξύ τῶν Ἱσραηλιτῶν τῆς Ρώμης καί τοῦ Βατικανοῦ».

'Αντιφωνώντας, ὁ Πάπας ἐξέφρασε τή χαρά του «διότι δεχθήκατε νά μᾶς ἐπισκεφθεῖτε. Γνωρίζω ὅτι ἀπαίσια γεγονότα ἔλαβαν χώρα ἐδῶ. Έρχομαι ἀπό τήν Κρακοβία ὅτιου συνέβησαν ἀκόμη χειρότερα· στήν Ἰταλία τά πράγματα ἦσαν κάπως καλύτερα». Περαίνων, δήλωσε ὅτι «τό παρελθόν ἀνήκει στό παρελθόν· θά πρέπει νά ἀτενίζουμε τό μέλλον».

Τό ἐπίσημο ὄργανο τοῦ Βατικανοῦ «Observatore Roma-

no» ἀναφέρθηκε ἐκτεταμένα στή συνάντηση αὐτή. «<sup>7</sup>Ηταν», ἔγραψε, «ἀπό δρισμένες ἀπόψεις ἔνα ἰστορικό γεγονός· διότι δέν ὑπάρχει προηγούμενο στήν Ιστορία ἐπαφῶν μεταξύ τῆς Καθολικῆς Ἑκκλησίας καί τῆς Ἱσραηλιτικῆς Κοινότητος Ρώμης». Σύμφωνα δέ μέ τούς «βατικανολόγους» ὁ τρόπος παρουσιάσεως ἐνός γεγονότος ἀπό τήν ἐφημερίδα, ἀπηχεῖ καί τήν ἀποδιδόμενη σ΄ αὐτό σπουδαιότητα ἀπό πλευρᾶς Βατικανοῦ.

### ΕΚΔΟΣΕΙΣ

\* ΓΙΑΝΝΗ Α. ΣΑΚΕΛΛΙΩΝΑ: 'Ο 'Ελληνοεβραῖος ποιητής Γιωζέφ 'Ελιγιά. ('Ανάτυπο ἀπ' τήν «'Ηπειρωτική 'Εστία» Θεσσαλονίκη 1981).

Γνωστός Ιστοριοδίφης καί λογοτέχνης ὁ Θεσσαλός Γιάννης Σακελλίων παρουσιάζει μιά συνοπτική μελέτη (μέρος μιᾶς εὐρύτερης ἐργασίας πού ἐτοιμάζει) γιά τόν ποιητή τῶν Ἰωαννίνων ὁμόθρησκο Γιωζέφ Ἐλιγιά. Μέ ἐρευνητική σκέψη καί μέ γνώση τῆς συγκριτικῆς μεθόδου ὁ Σακελλίων ἀσχολεῖται μέ τά ποιήματα τοῦ Ἐλιγιά, σέ συνάρτηση μέ τήν ἀτομική ζωή τοῦ δημιουργοῦ τους καί τήν παράλληλη πορεία τῆς κοινωνίας τῆς ἐποχῆς του.

## 

## אברונות XPONIKA

Γραφεῖα: Σουρμελῆ 2 ἀ Αθῆναι (109) - Τηλ. 88.39.952

- \* Έκδότης: τό Κ.Ι.Σ. ἐκπροσωπούμενον ὑπό τοῦ Προέδρου του κ. Ἰωσήφ Λόβιγγερ, ὁ ὁποῖος εἶναι καί ὑπεύθυνος συμφώνως τῷ νόμω (Σουρμελῆ 2 ᾿Αθῆναι).
- \* Ἐπιμέλεια ἐκδόσεως: Νῖκος Τσαπίδης, μέλος τῆς Ἐνώσεως Συντακτῶν Περιοδικοῦ Τύπου.
- \* Ύπεύθυνος φωτοσυνθέσεως: Κατσαούνη ΕΠΕ, Σπ. Δοντᾶ 10, 'Αθῆναι.
- ★ Ἡ ἀναδημοσίευσις κειμένων εῖναι ἐλευθέρα, μέ τήν προϋπόθεσι ὅτι θά ἀναφέρεται ἡ πηγή: Περιοδικό «Χρονικά», Κεντρικοῦ Ἱσραηλιτικοῦ Συμβουλίου.

## Δημοσιεύματα τοῦ τυπου



### Ι. ΠΕΡΙ ΕΒΡΑΙΩΝ

Πρωινός Λόγος (Τρικάλων): Σέ σχόλιό τους άναφέρουν: «Μιά θλιβερή ἐπέτειο εἴχανε τήν Τρίτη οἱ συμπολίτες Ἰσραηλίτες. Πρίν 37 δλόκληρα χρόνια στίς 24 Μαρτίου τοῦ 1944 τά γερμανικά ναζιστικά στρατεύματα κατοχῆς εἴχανε ἐξαπολύσει τό ἄγριο πογκρόμ τους κατά τῶν Ἑβραίων τῶν Τρικάλων. Πρίν ἀκόμα χαράξει ἡ αὐγή τῆς μέρας ἐκείνης ὁλόκληρη ή περιοχή ὅπου βρίσκονται πάντοτε τά σπίτια τῶν μελῶν τῆς Ἰσραηλιτικῆς Κοινότητας τῆς πόλης μας γνωστή μέ τ΄ ὄνομα «Ἑβραίικα» κυκλώθηκε (μπλοκαρίστηκε) σέ ὄλη της τήν ἔκταση ἀπό ἰσχυρές γερμανικές δυνάμεις. Ὅλοι οί δρόμοι πού ὁδηγοῦν σ΄ αὐτή ἡ Γ. Κονδύλη, Πλούτωνος, Καραϊσκάκη, Σωκράτους, 'Αθ. Διάκου κ.ά. εἴχανε κλειστεῖ ἀπό καμιόνια καί εἴχανε στηθεῖ σέ κάθε γωνιά πρόχειρα πολυβολεῖα, ἐνῷ οΙ Γερμανοί μέ τ' αὐτόματα στά χέρια τους ἔσπαζαν τίς πόρτες τῶν σπιτιῶν καί βγάζανε ἀπό αὐτά ὅσους Ἰσραηλίτες βρίσκανε μέ ἄγριες φωνές πού θύμιζαν γαυγίσματα σκυλιῶν. Τούς ἐπιβίβαζαν σέ «κλοῦβες» πού ἤτανε σταθμευμένες σέ διάφορα σημεῖα. Λίγοι εὐτυχῶς ἤτανε οὶ Ἰσραηλίτες πού πιάσηκαν. Οἱ περισσότεροι εἴχανε φύγει ἀπό τήν πόλη, ἄλλοι κρύβονταν στά γύρω χωριά ντυμένοι χωριάτες καί ἄλλοι εἴχανε καταφύγει στό βουνό ἐνταχθέντες στίς ἀντάρτικες ὁμάδες. ᾿Αλλά ἀνάμεσα σ΄ αὐτούς πού πιάστηκαν ἤτανε καί ἀρκετοί πού εἴχαν φύγει ἀπό καιρό ἀπό τήν πόλη μας, ἀλλά τελικά ξαναγύρισαν γιατί πίστεψαν πώς δέν θά τούς ἐνοχλούσαν οἱ Γερμανοί. "Ομως τά πράγματα ἐξελίχθηκαν ἐντελῶς διαφορετικά μέ ἀποτέλεσμα νά χαθοῦν σχεδόν στό σύνολό τους στά γερμανικά στρατόπεδα συγκεντρώσεως καί στά κρεματόρια. Καί ἤτανε αὐτοί κυρίως γυναικόπαιδα καί γέροντες. Τήν ἴδια μέρα καί ὥρα εἶχε ἐξαπολυθεῖ τό ποκρόμ κατά τὧν Ἑβραίων καί στίς ἄλλες Θεσσαλικές πόλεις. Ίδιαίτερα στήν γειτονική Λάρισα εἴχανε πιαστεῖ πιό πολλοί ἀπ΄ ἐδῷ Ἑβραῖοι οἱ ὁποῖοι βλέποντες νά πλησιάζει τό τέλος τῆς γερμανικῆς κατοχῆς εἴχανε πιστέψει πώς δέν θά γινότανε τό ἄγριο ἐκεῖνο πογκρόμ τὧν Nαζιστῶν». (27 - 2 - 1981)

**Νέα:** Οἱ νοσταλγοί τοῦ Χίτλερ σηκώνουν κεφάλι σ΄ ὅλο τόν κόσμο: Ναζιστική διεθνής: Πληροφορίες γιά τή σχετική κίνησι ὅπως ἐκδηλώνεται σέ διάφορες χῶρες (3-4-1981).

**Χριστιανική:** "Αρθρο μέ θέμα «Τό διεθνές κεφάλαιο στά χέρια τοῦ σιωνισμοῦ: Τράπεζες, βομηχανίες καί πολυεθνικά συγκροτήματα ΗΠΑ καί Εὐρώπης στόν ἀπόλυτο ἔλεγχο τὧν Σιωνιστὧν. Μεγάλο θῦμα τοῦ σιωνισμοῦ καί ὁ ἵδιος ὁ ἐ-βραϊκός λαός» (3 -4-1981)

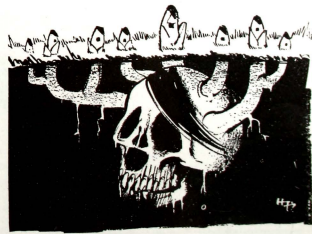
**Βῆμα:** Σέ ἐπιφυλλίδα του ὁ Α. Κ. Νάσιουτζικ ἐξετάζοντας τό αἴτημα τῆς πανανθρώπινης ἐνότητος ὑμνεῖ τήν Ἱουδαϊκήν θρησκείαν, διότι, ὅπως λέγει, «διατηρεῖ σ΄ ὅλη τήν καθαρότητά της τό διπλό μήνυμα τῆς ἐνότητας τοῦ θείου καί τῆς ἀνθρώπινης ἐνότητας». (25 – 3 – 1981)

"Επίκαιρα: Σέ στήλη σχολίων σημειώνεται: «Διάβασα ὅτι ὁ «"Αγγελος τοῦ θανάτου», ὁ διαβόητος Γιόζεφ Μένγκελε, πού τά ἀνθρώπινα πειράματά του στό "Αουσβιτς κόστισαν τή ζωή σέ 400.000 'Εβραίους δέν ἔχει γἢ γιά νά σταθεῖ. 'Η Παραγουάη, ὅπου εἶχε καταφύγει, τοῦ στέρησε τό δικαίωμα παραμονἢς. Σαράντα χρόνια ὁ ἐγκληματίας γιατρός σέρνει τά βήματα του ἀπό χώρα στέ χώρα στήν προσπάθειά του νά ξεχάσει, νά ξεχαστεῖ καί νά ξεφύγει ἀπό τούς διὧκτες του. Ποιός ὅμως μπορεῖ νά ξεχάσει τίς ἐγκληματικές του πράξεις, πού τίς ὑπαγόρευε ἡ νοσηρή του φαντασία καί τίς κάλυπταν οὶ συνεργοί του μὲ τόν πομπώδη τίτλο «'Επιστημονική ἔρευνα»; Ποιός ἐπιζῶν 'Εβραῖος ἀλλά καί ποιός ἄνθρωπος μπορεῖ νά δώσει ἄφεση ἀμαρτιῶν στόν Μένγκελε; "Όσο γιά τήν τιμωρία του, εἶναι προτιμότερο νά τόν ἀφήσουν νά περιπλανάται, γέρος ὅπως εἶναι καί ἄρρωστος, διωγμένος ἀπό παντοῦ, ζητώντας ἔλεος καί ἄσυλο. "Ετσι πληρώνει μακροπρόθεσμα. Τό νά τόν συλλάβουν, νά τόν δικάσουν καί νά τόν τουφεκίσουν ἀλά "Αιχμαν θά εἶναι λύτρωση γι΄ αὐτόν». (16 ÷ 4 − 1981).

Ταχυδρόμος: Συνέντευξη μέ τόν Ίωσήφ Γκατένιο (ἔμπορο ὑφασμάτων — Θεσίνίκη) τόν μόνο ἐπιζώντα στήν Ἑλλάδα ἀπό τήν ἀντρική ὁρχήστρα τοῦ Μπιργκενάου, τοῦ γνωστοῦ στρατοπέδου συστηματίκῆς ἐξοντώσεως τοῦ "Αουσβιτς (16 — 4 — 198 1).



«Ἄνοιξη: Ἐλβετική γελοιογραφία γιά τό Φούντωμα τοῦ νεοναζισμοῦ.



Πολιτικά θέματα: Μέ τίτλο «Νεοναζιστικά ἐπισκεπτήρια» σημειώνουν: «Στούς δρόμους γύρω ἀπό τό Πανεπιστήμιο τῆς Θεσσαλονίκης βρέθηκαν ἔνα πρωινό τῆς προηγουμένης ἐβδομάδας τά ἐπισκεπτήρια τοῦ νεοναζισμοῦ. Ἦταν ἀρκετά καλογραμμένα συνθήματα: «Θάνατος στούς 'Εβραίους», «Ἔξω ἀπό τήν 'Ελλάδα οΙ Ἑβραῖοι», καί δίπλα ὁ ἀγκυλωτός σταυρός... Δέν εἶναι βέβαια ἡ πρώτη φορά πού οΙ νοσταλγοί τῶν νεοχιτλερικῶν θυμίζουν τήν παρουσία τους. Καί δέν εἶναι μόνο ἡ Θεσσαλονίκη πού συγκεντρώνει τήν προτίμησή τους. Αὐτοί πού κάθε τόσο ἐπανέρχονται γιά νά προβάλουν τή φασιστική τους ταυτότητα δέν εἶναι τά «παλιόπαιδα πού κάτι θέλουν να κάνουν γιά νά φανούν». Ὑπακούουν στή «διεθνή τοῦ νεοναζισμοῦ», πού στά τελευταῖα 5 χρόνια ἐπανῆλθε στή δραστηριότητα πού δέν διαφέρει ἐκείνης τοῦ 1930 — 35. Καί κρύβεται, στεγάζεται ἤ καί συμπλέει μέ μιά Ἅκρα Δεξιά, πού όπου μπορεῖ προβάλει καί κοινοβουλευτικό προσωπεῖο γιά νά ἐξασφαλίσει τήν «ἀσυλία» τῆς Δημοκρατίας. Τό νέο ἐπισκεπτήριο τῆς Θεσσαλονίκης δέν πρέπει νά μείνει ἀπαρατήρητο ἀπό τήν πλευρά τῆς πολιτείας, ἀλλά καί ὅλων τῶν παραγόντων τῆς Κοινοβουλευτικῆς Δημοκρατίας». (23 — 4 — 1981).

Ρίζοσπάστης: Μέ τήν εὐκαιρία τὧν 50 χρόνων ἀπό τό θάνατό του ἄρθρο γιά τό Γιοσέφ Ἐλιγιά (24 – 4 – 1081). Οἰκονομικός Ταχυδρόμος: 'Ο Θ. Βὤκος, σέ ἐπιστολή του μέ θέμα «'Η συνεταιρική μας μερίδα στήν Ε.Ο.Κ.», καταλήγει ώς ἐξῆς: «Ἐν συναφεία μέ τήν παραπάνω ὑπογράμμιση τῆς ἀνάγκης, νά συνεργαζόμεθα γιά τήν προώθηση τῆς «ὑποθέσεως Ελλάς» με οιαδήποτε κίνηση πού μπορεῖ νά μᾶς βοηθήσει, θά ἤθελα νά χαρακτηρίσω ὡς ἀπαραίτητη καί τή συνεργασία μας μέ τούς έβραϊκούς κύκλους τῆς Εὐρώπης καί ὅλου τοῦ κόσμου. Οἱ ἡΕβραῖοι, ἐκτός ἀπό τήν συνέπεια τῆς ἀπωθήσεώς τους στό κοινωνικό περιθώριο ἀπό τούς ἐκάστοτε ἰσχυρούς τῆς γῆς, οἰκονομικῆς τους διείσδυσης στίς χῶρες πού ζοῦσαν καί πού ζοῦν, ἔχουν νά ἐπιδείξουν καί πνευματική ἐπίδραση σέ ὅλες τί ἐποχές. Καί σήμερα ἀκόμη ἐξέχοντες διανοητές εἰναι Ἑβραῖοι. Θεωρῶ λοιπόν καί σήμερα, ὡς Ιστορική ἀνάγκη, καί τήν στενή συνεργασία τοῦ ἑλληνικοῦ καί τοῦ Ἑβραϊκοῦ στοιχείου μεταξύ τους, Ικανῶν νά συμβάλλουν καί τώρα, ὅπως καί κατά τό παρελθόν, στή θεμελίωση ἐνός ἀνθρωπιστικοῦ πολιτισμοῦ μέσα στήν ἐνωμένη Εὐρώπη. ἀρνητική θέση στήν ἀντίληψη ὅτι ἡ διαμόρφωση τοῦ εὐρωπαϊκοῦ (δυτικοῦ) πολιτισμοῦ εἶναι ἐπίτευγμα συνεργασίας τοῦ ἐλληνισμοῦ μέ τόν ἐβραϊσμό (τοῦ δεύτερου καί μέ τό πρόσωπο τοῦ Χριστιανισμοῦ) θά ἦταν ἔξω ἀπό τά πράγματα». (23 -4 - 1981). Δημοκράτης (Ἄρτα): Μέ τίτλο «Ἐκδόσεις βιβλίων στή ἐβραϊκή» δημοσιεύει ὅτι ὁ σοβιετικός ὀργανισμός τῆς Μόσχας «Σοβιετικός Συγγραφέας» ἄρχισε νά δημοσιεύει σειρά βιβλίων στή γλώσσα Ιντίς (ἐβραϊκή). Ἡ ἔκδοση ἄρχισε ἀπό τά ἔργα τοῦ 74χρονου ὲβραίου συγγραφέα Νότε Λουριέ, πού εἶναι πολύ γνωστός στούς σοβιετικούς καί στούς ξένους ἀναγνῶστες. Τό συνολικό τιράζ τῶν ἐκδόσεών του ξεπερνᾶ τό ἐκατομμύριο ἀντιτύπων. Τό σημερινό βιβλίο τοῦ Λουριέ άφηγεῖται γιά τούς πολεμιστές πού πήραν μέρος στήν ἄμυνα τῆς πόλης 'Οδυσσός, στά χρόνια τοῦ πολέμου ἐναντίον τῆς φασιστικῆς Γερμανίας (12 -4 - 1981).

### 2. ΠΕΡΙ ΙΣΡΑΗΛ

Κυριακάτικη Ἑλευθεροτυπία: Ὁ Π.Παλαιολόγος στό χρονογράφημά του σμειώνει ὅτι «...ἐπιβάλεται νά διακοποῦν οἱ ἐπαφές μὲ τό Ἱσραήλ, ὅσο μένουν ἀνικανοποίητα δίκαια αἰτήματα τῶν Παλαιστινίων» (5 – 4 – 1981) 'Αθηναϊκός Τύπος: Πληροφορίες γιά τούς 6 κολυμβητές μας πού πῆγαν στή Χάιφα γιά ἀγῶνες (9 – 4 – 1981). Βῆμα: Σύμφωνα μὲ δημοσιογραφικές πληροφορίες ἀπό τή Βηρυτό ἀναφέρουν ὅτι ὁ κ. ᾿Αμπντέλ Σάλεχ – ὁ ὁποῖος εἶχε πρόσφατα δηλώσει στήν ᾿Αθήνα ὅτι τυχόν ἀναγνώριση τοῦ Ἱσραήλ ἀπό τήν Ἑλλάδα, θά ἰσοδυναμοῦσε μὲ κήρυξη πολέμου ἐναντίον ὀλόκληρου τοῦ ἀραβικοῦ ἔθνους – δέν ἐπανεξελέγη μέλος τοῦ Ἑθνικοῦ Παλαιστινιακοῦ Συμβουλίου. (24 – 4 – 1981).

### Τό τεῖχος τῶν ἐπιζώντων Στό Ἰσραήλ 15 – 18 Ἰουνίου 1981

ΟΣΟΙ ΕΒΡΑΙΟΙ ἐπέζησαν ἀπ΄ τό ναζιστικό ὁλοκαύτωμα θά βρεθοῦν ὅλοι μαζί στή γῆ τοῦ Ἰσραήλ γιά τρεῖς μέρες, μεταξύ 15 καί 18 Ίουνίου. Ἡ συνάντηση θά ἔχει ὅλη τή συγκίνηση τῆς κοινῆς, τραγικῆς ἐμπειρίας. 'Αλλά θά εἶναι κάτι παραπάνω ἀπό συγκέντρωση μνήμης. Θά εἶναι διαμαρτυρία ὄχι μόνο γιά τό πικρό παρελθόν τῆς ἐβραϊκῆς φυλῆς, ἀλλά καί γιά κάθε μελλοντική βαρβαρότητα. Παγκόσμιο προσκλητήριο ἐνάντια σέ κάθε όλοκληρωτισμό. Μ΄ αὐτή, ἄλλωστε, τήν ἔννοια ή Πρόεδρος τοῦ Εὐρωπαϊκοῦ Κοινοβουλίου κ. Σιμόν Βέιλ, θύμα ώς γνωστόν, τῆς ναζιστικῆς θηριωδίας, δέχτηκε νάναι ἐπίτιμος πρόεδρος τῆς συνάντησης τῶν ἐπιζώντων. "Ας σημειωθεῖ ὅτι αὐτή εἶναι ἡ πρώτη καί τελευταία συνάντηση τοῦ εἴδους. Καί μιά συγκινητική λεπτομέρεια: οἱ δέκα, δώδεκα χιλιάδες τῶν Ἑβραίων πού θά ξεκινήσουν ἀπ΄ ὅλα τά σημεῖα τῆς γῆς, θά κουβαλήσουν συμβολικά μιά πέτρα ἀπ΄ τόν τόπο τους γιά νά χτιστεῖ στήν Ἰερουσαλήν τό «Τεῖχος τῶν Ἐπιζώντων». («Καθημερινή», 21.4.1981).





### Νέο Δ. Σ. στήν Ἰσραηλιτική Κοινότητα Χαλκίδος

Καταρτίστηκε σέ σῶμα τό Διοικ. Συμβούλιο τῆς Ἰσραηλιτικῆς, Κοινοτητας Χαλκίδος ὡς ἐξῆς:

Πρόεδρος Λέων Λεβῆς, 'Αντιπρόεδρος Μάκης Καταλάν, Γραμματέας Ζακῖνος Κωστῆς, Ταμίας 'Εσρά Κοέν καί Μέλος 'Ιάκωβος Φριζῆς.

### ΤΟ ΕΓΚΛΗΜΑ ΤΟΥ 20οῦ ΑΙΩΝΑ

Γεμίζει τό εἶναι μου μ΄ ἀναμνήσεις τοῦ χθές... ἐνῶ ὁ ἄνεμος λυωνίζει τά φυλλώματα μέσα στή καλοκαιρινή λάβα...

Ταξιδεύω στήν φριχτή αὐτή χοάνη, βουλιάζω συνεχῶς στό σκοτεινό μονοπάτι τοῦ τρομεροῦ παραλογισμοῦ...

Κομματιάζει τήν ψυχή μου ὁ βαθύς πόνος, τό ζωντανό μαρτύριο, ἡ ἀγωνία, ὁ τρόμος, οἱ φωνές... ἐνῶ μεγαλώνει ὁ δρόμος τῆς μνήμης...

Ξαναζῶ στόν τραγικό κύκλο τῆς εἰκόνας τῆς φρίκης μέ τήν μακάβρια συμφωνία τῆς ἐξαφάνισης μυριάδων ψυχῶν...

Μαύρη καπνιά πνίγει τά γύρω άπαίσια μυρωδιά... οὶ καμινάδες, τά κρεματόρια, τό αἰμάτινο ποτάμι κυλᾶ... θρέφοντας τήν πληγωμένη γῆ.

Μέσα στό σύμπαν τοῦ κενοῦ συγκεντρώνονται τά κομμάτια τοῦ χρόνου πού κομμάτιασαν ἀπό τ΄ ἀμάρτημα τοῦ ἐγκλήματος...

Τό άληθινό παρελθόν, μέ τό πονεμένο παρών σκεπάζει τά γύρω ένῶ προχωρῶ στά στρατόπεδα τοῦ "Αουσβιτς, τοῦ Νταχάου μέ τήν αὐθεντική εἰκόνα τῆς Φρίκης...

Κάθε χόρτο στή γῆ λές καί εἶναι ψυχή πού δακρυσμένη ζητᾶ ἀπάντηση ένῶ ψηλά στόν τόπο τοῦ μαρτυρίου ἔνα ΦΩΣ μένει ἄσβεστο...

Εἶναι τά ἐκατομμύρια ψυχῶν πού θά λάμπουν αἰώνια... αὐτές πού δέν κομματιάστηκαν ἀπό τό ἀπαίσιο Έγκλημα...

Εἶναι οἱ ψυχές πού θά φέρουν στήν μνήμη ὅλης τῆς ἀνθρωπότητας τήν ἄφαντη τραγωδία, τήν τροομερή γενοκτονία, τό μεγάλο ἔγκλημα τῶν Ναζί...

NANA KONTOY .

Ποιήτρια τῆς Θεσσαλονίκης. Έργα της ἔχουν μεταφραστεῖ σέ πολλές ξένες γλῶσσες καί ἔχουν μελοποιηθεῖ. 'Ασχολεῖται ἐπίσης μέ τήν ἀνθογραφία, μέ δική της πρωτότυπη τέχνη.

