

#### ΟΡΓΑΝΟΝ ΤΟΥ ΚΕΝΤΡΙΚΟΥ ΙΣΡΑΗΛΙΤΙΚΟΥ ΣΥΜΒΟΥΛΙΟΥ ΤΗΣ ΕΛΛΑΔΟΣ

**ΤΕΥΧΟΣ 32 ★ ΟΚΤΩΒΡΙΟΣ 1980 ★ ΧΕΣΒΑΝ 5741** 



ולקחתם לכם ביום הראשון פרי עין הדר כפת תמרים וענף עין עבת וערכי נחל ושמחתם לפני ה' אלהיכם שבעת ימים «Καί τήν πρώτην ημέραν θέλετε λάβει εἰς ἐαυτούς καρπόν δένδρου ἀραίου, κλάδους φοινίκων καί κλάδους δένδρων δασέων καί ἰτέας ἀπό χειμάρρου· καί θέλετε εὐφρανθή ἐνώπιον Kuplou τοῦ Θεοῦ σας ἐπτά ἡμέρας», (Λευιτ. 23:40).

## Η ΙΣΤΟΡΙΚΗ ΑΠΟΣΤΟΛΗ ΤΩΝ ΕΒΡΑΙΩΝ

Η ΠΟΡΕΙΑ τῶν Ἐβραίων μέσα στήν παγκόσμια Ιστορία ἔχει πολλές φορές προβληματίσει. Σέ διάφορες χῶρες τοῦ κόσμου ὑπεύθυνοι παράγοντες κι ἀνώνυμα ἅτομα ἔχουν ἐκφράσει διάφορες ἀπόψεις γιά τήν ἀποστολή τῶν Ἱσραηλιτῶν στήν παγκόσμια κοινότητα.

ΑΛΛΕΣ άπ' αὐτές τίς ἀπόψεις εἶναι ὀρθές, ἄλλες λανθασμένες, ἄλλες καλοπροαίρετες, ἄλλες ἀποτέλεσμα ἀντισημιτικοῦ πνεύματος, ἄλλες σοβαρές, ἄλλες χωρίς νόημα κ.λπ. Ὅπως, ἀκριβῶς, συμβαίνει γενικά μέ τίς ἀνθρώπινες ἀπόψεις. Τό ὅτι, ὅμως, ὑπῆρξαν κι ἐξακολουθοῦν νά ἐκφράζονται παρόμοιες – ἤ ἄλλες – ἀπόψεις, αὐτό ἀποδεικνύει ὅτι ἡ παρουσία τῶν Ἑβραίων καί ἡ Ιστορία τους ἐξακολουθεῖ νά προβληματίζει.

ΟΛΕΣ αὐτές οἱ ἀντιτιθέμενες ἀπόψεις ἔχουν ἕνα κοινό σημεῖο ὀμοφωνίας: παραδέχονται ὅτι ὁ συνδετικός κρῖκος ἀλλά καί ἡ πυξίδα πορείας τῶν Ἱσραηλιτῶν στούς μακρεῖς καί δύσκολους αἰῶνες τῆς Διασπορᾶς ἦταν ἡ Θρησκεία. Αὐτή μᾶς ἔδωσε κατευθύνσεις, νόμους, ἐγκαρτέρηση, δύναμη ἐπιβιώσεως στούς διωγμούς, πού δέν ἦταν λίγοι. Ἡ Ιστορική δηλαδή πορεία μας ἦταν ἀποτἕλεσμα τοῦ Θρησκευτικοῦ πιστεύω μας.

ΑΥΤΗ ἡ Ἰουδαϊκή Θρησκεία δέν ἀνήκει, ὅμως, μόνο στούς Ἑβραίους. Εἶναι ἡ μητέρα - τροφός, ἡ παράδοση καί ἡ βάση ὅλων τῶν μεγάλων μονο-Θεϊστικῶν Θρησκειῶν: τοῦ Χριστιανισμοῦ καί τοῦ Μωαμεθανισμοῦ. Σάν τέτοια πρέπει ὅχι μόνο νά τιμᾶται, ἀλλά καί νά ἐξετάζεται.

ΤΟ ΑΡΘΡΟ τοῦ διασήμου φιλοσόφου - Ιστορικοῦ S. DUBNOW, γιά τή φιλοσοφία τῆς ἐβραϊκῆς Ιστορίας, πού δημοσιεύεται στό τεῦχος αὐτό, εἶναι ἕνα ἐπεξηγηματικό κείμενο γιά τό περιεχόμενο τῆς πορείας τῶν Ἐβραίων μέσα στούς αἰῶνες, πορείας πού ἀποτελοῦσε καί θρησκευτική ἀποστολή. Τό σημαντικό αὐτό κείμενο προσφέρεται σέ κάθε καλοπροαίρετο ἅτομο γιά μελέτη, προβληματισμό, ἀλλά καί συζήτηση.

ΦΩΤΟΓΡΑΦΙΑ ΕΞΩΦΥΛΛΟΥ: Νεαρός Χασι ίδ στή Συναγωγή κατά τή λειτουργία τοῦ Σουκώτ. Στά χέρια του κρατᾶ τό Λουλάβ καί Ἐτρόγκ — τά σύμβολα τῆς γιορτῆς. (ἐλαιογραφία τοῦ Isidor Kaufmann, 1903). WWWWWWW



SIMON M. DUBNOW:

## Πραγματεία περί τῆς φιλοσοφίας τῆς ἑβραϊκῆς ἱστορίας

MENENENENENEN

'O Simon Dubnow, (1860 - 1941).

Ο Simon M. Dubnow (1860 - 1941), συγγραφέας τῆς μελέτης πού ἀκολουθεϊ, ἀποτελεϊ μιά Ιδιαίτερη φυσιογνωμία τῆς ρωσοεβραϊκῆς λογοτεχνίας, διακρινόμενος τόσο σάν ἕνας μεγάλος ἱστορικός ὅσο καί σάν όξυδερκής κριτικός. Αὐτό πού ἀνυψώνει τόν Dubnow πολύ πιό πάνω ἀπό τή θέση τοῦ ἐπαγγελματία ἱστοριογράφου δέν εἶναι τόσο ἡ ἐμβρίθεια τῶν βιβλίων του ἀλλά ὁ τρόπος παρουσιάσεως τῶν θεμάτων. Ό Dubnow ἀποδεικνύεται ὅτι πέρα ἀπό τήν ἐπιστημονική ἀντικειμενικότητα καί τήν σέ βάθος γνώση τῶν θεμάτων, κατέχει καί μιά ὑψηλή ψυχολογική ἱκανότητα.

Στήν παρακάτω πραγματεία του ὁ Dubnow ἐπιχειρεῖ, γιά πρώτη φορά, μιά ψυχολογική ἀντιμετώπιση τῆς ἑβραϊκῆς ἱστορίας. Προσπαθεῖ νά ἀποδείξει τήν ἐσωτερική σχέση τῶν διαφόρων γεγονότων «τῆς Ιστορίας καί νά ἀναπτύξει τίς Ιδέες ἐκεῖνες πού τά διαπνέουν ἤ, γιά νά χρησιμοποιήσουμε τήν ἔκφραση τοῦ ἴδιου τοῦ συγγραφέα, «νά ἀποκαλύψει τήν ψυχή τῆς ἑβραϊκῆς Ιστορίας κάτω ἀπό τό ἔνδυμα τῶν ἐξωτερικῶν γεγονότων». Γιά τό λόγο αὐτό ἡ μελέτη του ἀφορᾶ τούς ἐπιστήμονες κάθε κλάδου, ἀλλά καί κάθε σκεπτόμενο καί προβληματιζόμενο ἄνθρωπο. Τά ἀποσπάσματα πού ἀκολουθοῦν σέ μετάφραση εἶναι ἀπό τήν ἀνθολογία τῶν ἔργων τοῦ Dubnow πού ἐπιμελήθηκε ὁ Koppel S. Pinson: « Sim on D ub now -N ation alism and History: Essays on O Id and N ew J u d aism» ἕκδοση Atheneun, Νέα Ύροκη, 1970

#### Ή ἕκταση τῆς ἑβραϊκῆς ἱστορίας

Γιά νά καταστήσουμε σαφή τήν ἕκταση καί τήν εὐρύτητα τῆς ἐβραϊκῆς Ιστορίας εἶναι ἀπαραίτητο νά καθορίσουμε ὑπό μορφή εΙσαγωγῆς, ὀρισμένους γενικούς ὅσο καί στοιχειώδεις ὅρους.

Έχει άπό πολλοῦ άναγνωρισθει ότι ὑπάρχει μιά θεμελιώδης διαφορά μεταξύ τῶν λαῶν ἐκείνων πού έχουν Ιστορία - 1στορικοί — καί τῶν λαῶν χωρίς Ιστορία — άνιστόρητοι. μιά διαφορά πού ξεπηδάει μέσα άπό τό γεγονός τῆς φυσικῆς ἀνισότητος άνάμεσα στά διάφορα στοιχεῖα πού συνθέτουν τήν άνθρώπινη φυλή. Άνιστόρητος είναι ή ίδιότητα πού άποδίδεται σέ λαούς πού δέν ἔχουν ἀκόμη άποκοπει ή πού δέν έχουν άπομακρυνθεί πολύ άπό τήν κατάσταση τῆς πρωτόγονης ἀγριότητος, όπως παραδείγματος χάριν ΠΡΑΓΜΑΤΕΙΑ ΠΕΡΙ ΤΗΣ ΦΙΛΟΣΟΦΙΑΣ

οl βάρβαρες φυλές τῆς 'Ασίας καί τῆς 'Αφρικῆς — ol προϊστορικοί πρόγονοι τῶν Εὐρωπαίων ἤ ol ἀφανεῖς καί ἀπαίδευτες φυλές τῆς σημερινῆς ἐποχῆς, ὅπως ol Τάρταροι καί ol Κιργίσιοι. 'Ανιστόρητοι λαοί, συνεπῶς, εἶvaι ol παντοειδεῖς ἐθνολογικές ὑμάδες πού στεροῦνται μιᾶς χαρακτηριστικῆς πνευματικῆς ἀτομικότητος καί πού ἀπέτυχαν νά ἐπιδείξουν μιά φυσιολογική καί ἀνεξάρτητη Ικανότητα γιά πολιτισμό.

Ο ὄρος Ιστορικός, ἀπό τήν άλλη πλευρά, άποδίδεται στά έθνη μέ μιά ένσυνείδητη καί πλήρη άντικειμενικῶν στόχων Ιστορία, μιᾶς κάποιας αἰσθητῆς διάρκειας πού προόδευσαν, βῆμα πρός βήμα, στήν άνάπτυξή τους καί στή βελτίωση τοῦ τρόπου καί τῶν περί ζωῆς ἀπόψεών τους' πού έχουν ἐπιδείξει κάποια διανοητική παραγωγικότητα καί έχουν έκπονήσει κανόνες πολιτιστικής καί κοινωνικής ζωής, κατά τό μαλλον ή ήττον όρθολογικούς. Μέ δύο λόγια, ἔθνη πού έκπροσωποῦν ὄχι μόνο ζωολογικούς τύπους, άλλά καί πνευματικά πρόσωπα.

Θεωρούμενα χρονολογικά, αὐτά τά ὑψηλότερης βαθμίδος ἔθνη, διαιροῦνται συνήθως σέ τρεῖς ὀμίλους: (1) οΙ πλέον ἀρχαῖοι πολιτισμένοι λαοί τῆς 'Ανατολῆς, ὅπως οΙ Κινέζοι, οΙ 'Ινδοί, οΙ ΑΙγύπτιοι καί οΙ Χαλδαῖοι· (2) οΙ ἀρχαῖοι ἤ κλασσικοί λαοί τῆς Δύσεως, οΙ ἕλληνες καί οΙ Ρωμαῖοι· καί (3) οΙ σύγχρονοι λαοί, τά πολιτισμένα ἔθνη τῆς Εὐρώπης καί τῆς 'Αμερικῆς τῆς σημερινῆς ἐποχῆς.

Οἱ πλέον ἀρχαῖοι λαοί τῆς 'Ανατολῆς, οἱ ὀποῖοι στάθηκαν «στό κατώφλι τῆς ἱστορίας», ὑπῆρξαν οἱ πρῶτοι κήρυκες μιᾶς θρησκευτικῆς συνειδήσεως καί τῶν ἠθικῶν κανόνων. Στά κατά-

βαθα τῆς ἀρχαιότητος, ὅταν ἡ πλειοψηφία τῶν ἐκπροσώπων τοῦ ἀνθρωπίνου εἴδους δέν άποτελοῦσε τίποτε παραπάνω άπό μία ίδιότυπη ποικιλία τῆς τάξεως τῶν μαστοφόρων, οl λαοί οι αποκαλούμενοι πλέον άρχαῖοι, ἀνέπτυξαν ἀνεγνωρισμένες μορφές κοινωνικῆς ζωῆς καί μία ποικιλία θεωριῶν γιά τή ζωή, σημαντικῆς ἀποτελεσματικότητος. Όλοι, ὄμως, αὐτοί οἱ φορεῖς πολιτισμοῦ τῆς ἀνατολῆς ἐξαφανίσθηκαν σύντομα άπό τό πρόσωπο τῆς ἱστορίας. Όρισμένοι ἀπό αὐτούς (Χαλδαῖοι, Φοίνικες καί Αἰγύπτιοι) μέ τό πέρασμα τοῦ χρόνου ξεχάσθηκαν καί τά ύπολείμματά τους άπορροφήθηκαν άπό άλλους νεώτερους καί περισσότερο ζωτικούς λαούς. Άλλοι (Ίνδοί καί Πέρσες) ὑπέπεσαν σέ μιά ήμιβάρβαρη κατάσταση καί μία τρίτη τάξη (Κινέζοι) έγκλωβίσθηκαν μέσα στήν ίδια τήν άνάπτυξή τους καί παρέμειναν σέ σταθερή άκινησία.

Ό,τι καλύτερο, ὑπό μορφή πνευματικῶν κατακτήσεων, εἶχε νά κληροδοτήσει ἡ 'Ανατολή, κατέστη κτῆμα τῶν κλασσικῶν δυτικῶν ἐθνῶν, τῶν 'Ελλήνων καί τῶν Ρωμαίων. Μέσω τῶν δικῶν τους πνευματικῶν ἐπιτευγμάτων μεγάλωσαν κατά πολύ τήν πνευματική κληρονομιά καί, ἔτσι, δημιούργησαν ἕναν πολύ πιό πολύπλοκο καί ποικιλόμορφο πολιτισμό, ὁ ὁποῖος χρησί-

« Ὁ ἐβραϊκός λαός εἶναι ἀξιόλογος ὅχι μόνο γιά τήν ἀρχαιότητά του, ἀλλά ἀκόμα εἶναι μοναδικός γιά τή διάρκειά του, πού συνεχίστηκε πάντα, ἀπό τίς ρίζες του μέχρι τώρα.

'Η Ιστορία τῶν 'Εβραίων, πού ἀπλώνεται ἀπό τούς πρώτους χρόνους μέχρι τούς τελευταίους, περικλείνει στή διάρκειά της τήν Ιστορία ὅλων τῶν ἰστοριῶν μας».

Πασκάλ, «Σκέψεις»

μευσε σάν τό, υπόστρωμα γιά τήν περαιτέρω άνάπτυξη τοῦ μεγαλύτερου τμήματος τῆς άνθρωπότητος. 'Ακόμη, ὄμως, καί αὐτά τά κλασσικά ἔθνη, μόλις έκπληρώθηκε ή Ιστορική άποστολή τους, άναγκάσθηκαν νά παραμερίσουν. Άφησαν τό πεδίο έλεύθερο γιά τά νεώτερα έθνη, τά όποῖα μέχρι τότε δέν εἶχαν κάν άρχίσει τήν άνοδική τους πορεία πρός τίς ἀρχές ἐνός πολιτισμοῦ. Τό ἕνα μετά τό ἄλλο, τά μέλη τῆς εὐρωπαϊκῆς οίκογένειας τῶν ἐθνῶν, ἄρχισαν νά ἐμφανίζονται στήν ἀρένα τῆς ίστορίας κατά τούς δύο πρώτους αἰῶνες τῆς χριστιανικῆς περιόδου. Αὐτά ἀποτελοῦν τόν πυρήνα τοῦ πολιτισμένου τμήματος τῆς ἀνθρωπότητος, κατά τή σημερινή ἐποχή.

'Εάν τώρα έξετάσουμε αὐτήν τήν παραδεδεγμένη χρονολογική καί ταξική ταξινόμηση τῶν έθνῶν μέ σκοπό νά βροῦμε τή θέση πού ἀνήκει στόν ἑβραϊκό λαό, θά άντιμετωπίσουμε άμηχανία καί δυσκολίες, γιά νά καταλήξουμε, τελικά, στό συμπέρασμα ὅτι ἡ ἱστορία του δέν εἶναι δυνατόν νά καταταχθεῖ μέσα στό πλαίσιο τῆς παραπάνω ταξινομήσεως. Σέ ποιόν ἀπό τούς τρεῖς ἀναφερόμενους ὁμίλους θά μποροῦσε νά τοποθετηθεῖ δ έβραϊκός λαός; Θά τόν ἀποκαλέσουμε σάν ἕνα ἀπό τά πλέον ἀρχαῖα, ἕνα ἀπό τά ἀρχαῖα ἤ ἕνα ἀπό τά σύγχρονα ἔθνη; Εἶναι φανερό πώς θά μποροῦσε νά διεκδικήσει μιά θέση τόσο ὑπό τήν πρώτη περιγραφή, ὄσο καί ὑπό τή δεύτερη καί τήν τρίτη. Άπό κοινοῦ μέ τά πλέον ἀρχαῖα ἔθνη τῆς 'Ανατολῆς, ὁ ἑβραϊκός λαός στάθηκε «στό κατώφλι τῆς ἱστορίας». Ύπῆρξε σύγχρονος τῶν άρχαιοτέρων πολιτισμένων έθνῶν, τῶν Αἰγυπτίων καί τῶν Χαλδαίων. Κατά τούς μακρινούς έκείνους χρόνους γέννησε καί διέδωσε μία οἰκουμενική θρησκευτική ίδέα, πού ὑπογράμμιζε ένα ύψηλό κοινωνικό καί ήθικό σύστημα, ἀνώτερο κάθε ἄλλου παρεμφεροῦς συστήματος πού δημιούργησαν οι σύγχρονοί του 'Ανατολικοί. 'Εξάλλου, μαζί μέ τούς κλασσικούς Έλληνες καί

Ρωμαίους συνθέτουν τήν περίφημη Ιστορική τριάδα, ή όποία άναγνωρίζεται, παγκοσμίως, σάν ἡ πηγή ὅλων τῶν μεγάλων συστημάτων πολιτισμοῦ. Τέλος, μέσα σέ συναδελφότητα μέ ἄλλα σύγχρονα έθνη, άκολουθεῖ μία Ιστορική ζωή ἀναρριχώμενος στό μονοπάτι τῆς προόδου χωρίς ἀνάπαυλα ἤ διακοπή. Ἄν καί στερεῖται τῆς πολιτικῆς ἀνεξαρτησίας, συνεχίζει, παρόλα αὐτά, νά κατέχει μία θέση στόν κόσμο τῆς σκέψης σάν μία εὐκρινῶς διακρινόμενη πνευματική προσωπικότητα, σάν μιά άπό τίς πλέον δραστήριες καί εὐφυεῖς δυνάμεις. Πῶς, λοιπόν, θά κατονομάσουμε αὐτόν τόν πανταχοῦ παρόντα λαό, δ δποῖος ἀπό τήν τρώτη στιγμή τῆς Ιστορικῆς του ύπάρξεως μέχρι τῶν ἡμερῶν μας σέ μιά περίοδο τριάντα πέντε έκατονταετηρίδων, συνεχῶς άναπτύσσεται; Μπροστά σ' αύτόν τό Μαθουσάλα τῶν ἐθνῶν, ή ζωή τοῦ όποίου ταυτίζεται σέ χρονικό μάκρος μέ όλόκληρη τήν Ιστορία, πῶς θά ὑπερπηδήσουμε τούς άναπόφευκτους φραγμούς μεταξύ τῶν «πλέον άρχαίων» καί «άρχαίων», καί μεταξύ «ἀρχαίων» καί «συγχρόνων έθνῶν» - τούς μοιραίους φραγμούς πού άποτελοῦν τούς σταθμούς στήν πορεία τῶν Ιστορικῶν λαῶν καί τούς ὁποίους ὁ ἐβραϊκός λαός έχει κατ' έπανάληψη ὑπερπηδήσει;

Ένας όρισμός τοῦ έβραϊκοῦ λαοῦ θά πρέπει νά ἀνταποκρίνεται πρός τό ἄθροισμα τῶν ἰδεῶν πού ἐκφράζουν οἱ ὀνομασίες τῶν τριῶν ὁμίλων: πλέον ἀρχαΐοι, άρχαΐοι, καί σύγχρονοι. Η μόνη ίσχύουσα γι' αὐτόν περιγραφή είναι «τό ίστορικό έθνος όλων τῶν ἐποχῶν» μία περιγραφή πού ἁπαλύνει τήν ἀντίθεση άνάμεσα σ' αὐτό καί τά ἄλλα ἔθνη τῶν σύγχρονων καί άρχαίων χρόνων, ή Ιστορική ὕπαρξη τῶν ὁποίων εἴτε ἔσβησε ἀπό πολλοῦ εἶτε ἄρχισε σέ κάποια σχετικά πρόσφατη ήμερομηνία. Έφόσον δέ γίνει άποδεκτό ότι ύπάρχουν «Ιστορικοί» καί «άνιστόρητοι» λαοί, τότε, χωρίς άμφιβολία, δ έβραϊκός λαός δικαιοῦται νά ἀποκληθεῖ «ὁ πλέο»



Ή Θυσία τοῦ Πάσχα. (Χαρακτική τοῦ Ε.Η. Corbould πάνω σέ χάλυβα, ἀπό τό βιβλίο The Holy Blble, Commentary of the Old Testament, τοῦ R. Jamieson, Λονδίνο 1864)

ίστορικός» — historicissimus - λαός. "Αν συλλάβουμε τήν παγκόσμια Ιστορία σάν ένα κύκλο, τότε, ἡ ἑβραϊκή ἱστορία κατέχει τή θέση τῆς διαμέτρου, τῆς γραμμῆς ἐκείνης πού διέρχεται μέσα άπό τό κέντρο του, ή δέ ίστορία κάθε άλλου ξθνους έκπροσωπεῖται ἀπό μία άκτίνα πού διαχωρίζει κάποιο μικρότερο τμῆμα τῆς περιφέρειας τοῦ κύκλου. Ἡ Ιστορία τοῦ έβραϊκοῦ λαοῦ διατρέχει μέσα άπό τήν Ιστορία τῆς ἀνθρωπότητος σάν ἕνας ἄξονας, ἀπό τόν ένα πόλο μέχρι τόν άλλο πόλο. Σάν ἕνα ἀδιάσπαστο νῆμα, διατρέχει μέσα άπό τόν άρχαῖο πολιτισμό τῆς Αἰγύπτου καί τῆς Μεσοποταμίας μέχρι καί τῆς σημερινῆς πολιτισμένης Γαλλίας καί Γερμανίας. Οι περίοδοί της μετρανε από χιλιετίες χρόνων.

'Η 'Εβραϊκή Ιστορία, συνεπῶς, στήν ἕκτασή της ἤ ὀρθότερα στή διάρκειά της, ἀντιπροσωπεύει ἕνα μοναδικό φαινόμενο. Διακρίνεται ἀπό τίς πλέον μακροχρόνιες ἀλληλουχίες γεγονότων πού ἕχουν ποτέ καταγραφεῖ

t

στά χρονικα ενος καί μόνο λαοῦ. Συνοψίζοντας τήν Ιδιορρυθμία της, θά λέγαμε ὅτι καλύπτει, ὅπως ἤδη εἴπαμε, μία περίοδο τριάντα πέντε ἐκατονταετηρίδων καί καθόλη τή μακρά αὐτή χρονική διάρκεια εἶναι ἀδιάκοπη. Σέ κάθε σημεῖο τῆς πορείας της εἶναι ζωντανή καί τό περιεχόμενό της διαυγές. Καί τώρα θά δοῦμε πῶς καί σέ σχέση μέ τό περιεχόμενό της διακρίνεται ἀπό ἐξαιρετικά χαρακτηριστικά.

#### Τό περιεχόμενο τῆς ἐβραϊκῆς ἱστορίας

Άπό άπόψεως περιεχομένου η δομης, η έβραϊκή Ιστορία, είναι πολύ γνωστό, διαιρεῖται σέ δύο μέρη. Τό διαχωριστικό σημεῖο μεταξύ τῶν δύο τμημάτων εἶναι η στιγμή τῆς ἀνεπανόρθωτης καταρρεύσεως τοῦ ἐβραϊκοῦ κράτους κάτω ἀπό τά πλήγματα τῆς ρωμαϊκῆς αὐτοκρατορίας (70 κ.π.)\*. Τό πρῶτο μέρος ἀσχολεῖται μέ τίς περιπέτειες ἐνός ἔθνους, τό ὁποῖο, παρόλον ὅτι συχνά βρέθηκε στό ἕλεος Ισχυρστέρων ἐθνῶν, διατήρησε ΠΡΑΓΜΑΤΕΙΑ ΠΕΡΙ ΤΗΣ ΦΙΛΟΣΟΦΙΑΣ

τήν κατοχή τοῦ ἐδάφους καί τῆς κυβερνήσεώς του καί διοικήθηκε μέ τούς δικούς του νόμους. Στό δεύτερο μέρος συναντοῦμε τήν Ιστορία ἐνός λαοῦ χωρίς δική του κυβέρνηση· περισσότερο ἀκόμη, ἐνός λαοῦ ἀπογυμνωμένου ἀπό κάθε ἀπτό στοιχεῖο πού ἔχει σχέση μέ τήν ἕννοια τοῦ ἔθνους καί πού, παρόλα αὐτά, κατορθώνει νά διατηρεῖ τήν πνευματική του ἐνότητα καί Ιδιορρυθμία του, πλήρη καί ἀμείωτη.

Μέ τήν πρώτη ματιά ή έβραϊκή Ιστορία, κατά τήν περίοδο τῆς άνεξαρτησίας, παρουσιάζεται πολύ λίγο διαφορετική ἀπό τήν ιστορία τῶν ἄλλων ἐθνῶν. Παρόλο ὅτι δέν τῆς λείπει τό ἰδιαίτερο χρώμα της, ὑπάρχουν οἱ ἴδιοι πόλεμοι καί έσωτερικές άναταραχές, οἱ ἴδιες πολιτικές έπαναστάσεις καί διαμάχες δυναστειῶν, οἱ ἴδιες συγκρούσεις τῶν λαϊκῶν τάξεων, ἡ ἴδια πολεμική διαμάχη τῶν οἰκονομικῶν συμφερόντων. Αὐτή εἶναι μιά έπιφανειακή μόνο θεώρηση τῆς έβραϊκῆς Ιστορίας.

Εάν είσχωρήσουμε βαθύτερα καί έξετάσουμε προσεχτικά τίς διάφορες διαδικασίες πού λαμβάνουν χώρα μέσα στούς άδυτους χώρους της, διαισθανόμαστε πώς ἀκόμη καί κατ' αὐτή τήν πρώτη περίοδο ένυπάρχουν μέσα της τεράστιες διανοητικές δυνάμεις, οἰκουμενικοί κανόνες, οί όποῖοι θεατά ἤ ἀθέατα, καθόρισαν τήν έξέλιξη τῶν γεγονότων. Μπροστά μας δέν ἔχουμε μιά ἁπλή πολιτική ἤ φυλετική όντότητα άλλά ἕναν, σέ ὑψηλό βαθμό, «πνευματικό λαό». ή έθνική άνάπτυξη βασίζεται πάνω σέ μιά ἐντελῶς διάχυτη θρησκευτική παράδοση, πού ζει μέσα στήν ψυχή τοῦ λαοῦ ὑπό τή μορφή τῆς Σιναϊτικῆς Άποκαλύψεως, τοῦ Νόμου τοῦ Μωϋσῆ. Μέ αὐτή τήν Ιερή παράδοση, πού ἐκφράζει μιά φωτισμένη θεωρία τῆς ζωῆς καί ἕναν σαφῆ κώδικα ήθικῆς καί κοινωνικῆς συναναστροφῆς, σχετίζεται ή ίδέα τῆς ἐκλογῆς τοῦ ἑβραϊκοῦ λαοῦ καί τῆς ἰδιότυπης πνευματικῆς ἀποστολῆς του. «Καί σεῖς θέλετε εἶσθαι εἰς έμέ βασίλειον ἱερέων καί ἕθνος ἅγιον» — Τό βιβλικό αὐτό ἐδάφιο δέν ἀποτελεῖ παρά μιά μεταφορική ἕκφραση τῶν ἰδανικῶν τῆς ἀποστολῆς αὐτῆς. Μᾶς μεταδίδει τήν Ιδέα ὅτι ό ἰσραηλιτικός λαός, σάν σύνολο, χωρίς κανένα διαχωρισμό βαθμοῦ καί ἀνεξάρτητα ἀπό κάθε κοινωνική διάκριση τῶν ἀτόμων, καλεῖται νά καθοδηγήσει τά ἄλλα ἔθνη πρός τούς ὕψιστους ήθικούς καί θρησκευτικούς κανόνες, καί νά ιερουργήσει γι' αὐτούς, τό ἐκκλησίασμα οὕτως εἰπεῖν, ὑπό τήν ἰδιότητα τοῦ ἱερέως.

Αὐτό τό ὕψιστο Ιδανικό δέν θά εἶχε ποτέ κατακτηθεῖ ἄν ἡ ἀνάπτυξη τοῦ ἐβραϊκοῦ λαοῦ βάδιζε πάνω σέ πεπατημένες ὀδούς· ἐάν, ὅπως οἱ Αἰγύπτιοι καί οἱ Χαλδαῖοι, καθοδηγεῖτο ἀπό μίαν ἄκαμπτη ἰερατική κάστα, πού θά θεωροῦσαν τή διαφύλαξη τῶν πνευματικῶν θησαυρῶν τοῦ ἔθνους τό ἀποκλειστικό προνόμιο τῆς τάξεώς τους καί θά ἀγωνίζονταν νά κρατήσουν τίς μάζες τοῦ λαοῦ σέ πλήρη ἄγνοια.

Γιά ἕνα διάστημα ἐπεκράτησε μεταξύ τῶν Ἐβραίων μία παρόμοια κατάσταση. ΟΙ Ιερεῖς, οΙ καταγόμενοι ἀπό τόν ᾿Ααρών, μαζί μέ τούς ὑπηρέτες τοῦ Ναοῦ (τούς Λευΐτες) ἀποτέλεσαν μιά

#### Ή νέα διεύθυνσις τοῦ ΚΙΣ

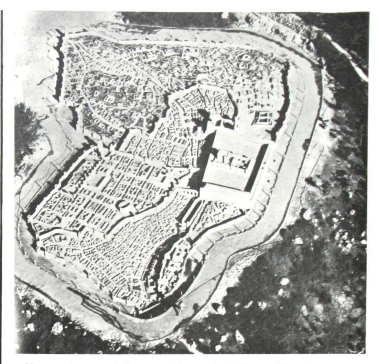
'Η νέα διεύθυνσις τῶν Γραφείων μας εἶναι: Κεντρικόν 'Ισραηλιτικόν Συμβούλιον, Σουρμελῆ 2, 'Αθῆναι (109) - Τηλ. 88.39.951. ίερατική κάστα καί διεδραμάτισαν τό ρόλο τῶν ἐπισήμων φορέων τῆς θρησκευτικῆς παραδόσεως. Γρήγορα, δμως, κατά τή νηπιακή κιόλας ήλικία τοῦ ἔθνους, ἀναδείχθηκε, παράλληλα μέ αὐτή τήν ἐπίσημη, ἀριστοκρατική ἱεραρχία, ἕνα πολύ πιό ίσχυρό ἱερατεῖο, μιά δημοκρατική άδελφότητα, πού ἐπεδίωξε νά διαφωτίσει όλόκληρο τό έθνος καί νά καλλιεργήσει μέσα στούς κόλπους του τίς πεποιθήσεις ἐκεῖνες πού εἶναι ἀπαραίτητες γιά τήν ἐκπλήρωση μιᾶς εὐσυνείδητης άποστολῆς.

Οι Προφητες ύπηρξαν οι πραγματικοί καί οἱ ἐντεταλμένοι ἐκτελεστές τῆς ἱερᾶς ἐντολῆς, πού ύπαγόρευε τόν «προσηλυτισμό» όλων τῶν Ἐβραίων σέ «ἕνα βασίλειο ἱερέων καί ἕνα ἅγιο ἔθνος». ή δράση τους δέν παραλληλίζεται μέ τίποτα σέ όλη τήν ἕκταση τῆς παγκόσμιας ίστορίας. Αὐτοί δέν ἦσαν Ιερεῖς άλλά λαϊκοί διδάσκαλοι καί παιδαγωγοί. Διαπνέονταν από τό συναίσθημα νά έμφυσήσουν μέσα σέ κάθε ψυχή μιά βαθειά θρησκευτική συνείδηση, νά έξευγενίσουν κάθε καρδιά μέ ήθικά Ιδανικά, νά διαφωτίσουν κάθε ἄτομο μέ μιά σαφή θεωρία τῆς ζωῆς, νά ἐμπνεύσουν τό κάθε μέλος τοῦ ἔθνους μέ ὑψηλά ίδανικά. Τό έργο τους ἄφησε τά άποτυπώματά του. Άργά άλλά σταθερά ὁ ἰδεαλισμός εἰσχώρησε στό έσώτατο τμῆμα τῆς έθνικῆς ψυχικῆς συνειδήσεως. Αὐτή ή συνείδηση Ισχυροποιήθηκε καί ξαπλώθηκε σταδιακά, γιά νά άποκαλυφθεῖ, Ιδιαίτερα, κατά τά τέλη τῆς πρώτης περιόδου, μετά τή γνωστή ώς «βαβυλωνιακή έξορία» κρίση. Χάρις στίς προσπάθειες τῶν Σοφερίμ (γραφέων), πού ἀπέβλεπαν στήν εὐρύτερη διάδοση τῶν Ἱερῶν Γραφῶν καί πού ἀπετέλεσαν τή συμπλήρωση τοῦ ἔργου τῶν Προφητῶν, ἡ πνευματική ἀπασχόληση κατέστη ἕνα άναπόσπαστο τμῆμα τῆς ἐθνικῆς ἐβραϊκῆς ζωῆς. Κατά τούς τελευταίους αίῶνες τῆς πολιτικῆς του ύπάρξεως, ὁ ἑβραϊκός λαός ἕλαβε τήν όριστική μορφή του ή δέ πνευματικότητα, πού πάντοτε τόν διακρίνει ἀνάμεσα στά ἔθνη, κατέστη τό ἀδιαφιλονίκητο σημάδι του. Μέσα ἀπό τά σπλάχνα τοῦ 'Ιουδαϊσμοῦ ξεπήδησε ἡ θρησκεία πού σέ σύντομο χρονικό διάστημα ἔκανε τό γύρο τοῦ θριάμβου μέσα ἀπό ὅλον τόν ἀρχαῖο κόσμο, μεταμορφώνοντας τίς φυλές τῶν βαρβάρων σέ πολιτισμένα ὄντα. <sup>7</sup>Ηταν ἡ ἐκπλήρωση τῆς προφητικῆς ὑποσχέσεως ὅτι τά ἔθνη θά πορευθοῦν κάτω ἀπό τό φῶς τοῦ 'Ισραήλ.

#### Ο προορισμός τοῦ ἐβραϊκοῦ ἔθνους

Τή στιγμή άκριβῶς πού ἡ ίσχύς καί ή γονιμότητα τῆς έβραϊκῆς διανοήσεως ἔφθασε στό σημείο τῆς μεσουρανήσεως, έλαβε χώρα μιά πολιτική έπανάσταση - ή περίοδος τῆς ἄστεγης περιπλανήσεως. Φάνηκε ὄτι ἡ πρόνοια τῆς Ιστορίας θέλησε νά διδάξει τόν έβραϊκό λαό ἕνα τελευταῖο δίδαγμα, τό όποῖο θά μετέφερε μέ τό διασκορπισμό του στά πέρατα τῆς γῆς. Φάνηκε νά τοῦ λέει: «Τώρα μπορεῖς νά ξεκινήσεις. 'Ο χαρακτήρας σου έχει σφυρηλατηθεί ικανοποιητικά δύνασαι νά ὑπομείνεις καί τίς πιό πικρές κακουχίες. Εἶσαι έφοδιασμένος μέ μιά άστείρευτη πηγή ένέργειας καί μπορεῖς νά έπιζήσεις γιά αίῶνες, ἀκόμη καί χιλιετίες, ὑπό συνθῆκες πού γιά άλλα έθνη θά σήμαιναν τόν όλεθρο σέ διάστημα μικρότερο τοῦ ένός αίῶνος. Κράτος, έδάφη, στρατός - τά έξωτερικά γνωρίσματα τῆς ἐθνικῆς δυνάμεως, άποτελοῦν γιά σένα περιττές πολυτέλειες. Πήγαινε έξω στόν κόσμο νά άποδείξεις ὄτι ἕνας λαός μπορεί νά συνεχίσει νά ζεί χωρίς αὐτά τά γνωρίσματα άποκλειστικά καί μόνον διά τῆς ἰσχύος τοῦ πνεύματος, πού συνενώνει τά εὐρύτατα διεσπαρμένα τμήματά του σέ ἕνα στέρεο ὀργανισμό!» Καί ὁ ἐβραϊκός λαός ξεκίνησε καί τό ἀπέδειξε.

Αὐτή ἡ «ἀπόδειξη» τήν ὀποία δ Ἑβραϊσμός ἐπλήρωσε μέ τό τίμημα δέκα ὀκτώ αἰώνων ἀπομονώσεως καί δυστυχίας, συνθέτει τό χαρακτηριστικό γνώρι-



Άναπαράσταση τῆς Ἱερουσαλήμ κατά τό 66 κ.π., βάσει ἀρχαιολογικῶν καί τοπογραφικῶν στοιχείων τοῦ κ. Ανί - Υρπah.

σμα τοῦ δεύτερου μέρους τῆς έβραϊκής ίστορίας, τήν περίοδο τῆς ἄστεγης περιπλανήσεως. Ξεριζωμένος ἀπό τά πολιτικά του έδάφη ή έθνική του ζωή έπιζεῖ ἀποκλειστικά στό χῶρο τῆς διανοήσεως. «Νά σκέπτεσαι καί νά ὑπομένεις»: αὐτή ἡ Φράση κατέστη τό σύνθημα τοῦ ἑβραϊκοῦ λαοῦ, ὄχι μόνο διότι άναγκάσθηκε σέ αύτό άπό έξωτερικούς καί άνεξέλεγκτους παράγοντες άλλά, κυρίως, διότι αὐτό έξαρτᾶτο ἀπό τήν ἴδια τή διάθεση τοῦ λαοῦ καί τίς έθνικές του τάσεις. ή άσυνήθιστη διανοητική δραστηριότητα, πού γέννησε τή Βίβλο καί τά άρχαῖα γραπτά κείμενα τῆς πρώτης περιόδου, άποκαλύπτεται, κατά τή δεύτερη περίοδο, στίς έγκυκλοπαιδικές έργασίες τῶν Ταλμουδιστῶν, στή θρησκευτική φιλοσοφία τοῦ Μεσαίωνα, στό Ραββινισμό, τήν Καμπαλά, τό μυστικισμό καί τίς έπιστῆμες. ή πνευματική πειθαρχία ήταν γιά τόν Έβραῖο ὅ,τι καί ή στρατιωτική πειθαρχία γιά τά ἄλλα ἔθνη. Ἡ άξιοσημείωτη μακροζωία του ὀφείλεται, τολμῶ νά πῶ, στήν καυστική ἀλμύρα, μέσα στήν ὀποία θεραπεύθηκε.

Σ' αὐτή τή δεύτερη περίοδο, ή πρωτοτυπία τῆς ἑβραϊκῆς ίστορίας συνίσταται στό γεγονός ότι εἶναι ἡ μόνη ἱστορία ἀπογυμνωμένη τελείως ἀπό κάθε ἐνεργό πολιτικό στοιχεῖο. Ἐδῶ δέν ὑπάρχουν διπλωματικά τεχνάσματα, οὕτε πόλεμοι, ἐκστρατεῖες, ἀδικαιολόγητες ἔνοπλες καταπατήσεις ἐπί τῶν δικαιωμάτων ἄλλων έθνῶν. Τίποτε άπό ἐκεῖνα τά στοιχεῖα πού άποτελοῦν τό πρωταρχικό - ὄσο καί μονότονο - περιεχόμενο τόσων ἄλλων κεφαλαίων τῆς παγκόσμιας ιστορίας. Η έβραϊκή ιστορία παρουσιάζει τό χρονικό μιᾶς πλήρους πνευματικῆς ζωῆς, ένα ύπερῶον ἀπό πίνακες πού άντιπροσωπεύουν τίς έθνικές σκηνές. Μπροστά στά μάτια μας περνα μιά άτέλειωτη σειρά γε-

7

#### ΠΡΑΓΜΑΤΕΙΑ ΠΕΡΙ ΤΗΣ ΦΙΛΟΣΟΦΙΑΣ



Ή κόρη τῆς Ἱερουσαλήμ ἤ ἡ ἀγάπη τῆς Σιών γιά τό λαό της. (Χαρακτική τοῦ Cuca Giordano πάνω σέ χάλυβα, Λονδίvo 1964).

γονότων καί έπιτευγμάτων, άπό τόν τομέα τῆς διανοητικῆς προσπάθειας, τῆς ἠθικῆς, τῆς θρησκείας καί τῆς κοινωνικῆς συνδιαλλαγῆς. Τέλος, μπροστά στά μάτια μας ξετυλίγεται τό άνατριχιαστικό δράμα τοῦ έβραϊκοῦ μαρτυρίου. Άν ἡ ἐσωτερική ζωή, ή κοινωνική καί ή διανοητική ἀνάπτυξη ἐνός λαοῦ συνθέτουν τόν πυρήνα τῆς Ιστορίας, καί ή πολιτική καί οι πόλεμοι δέν ἀποτελοῦν παρά τό ἐξωτερικό κέλυφος αὐτῆς, τότε ἀναντίρρητα, ή ίστορία τῆς ἑβραϊκῆς Διασπορᾶς ἀποτελεῖ καθ' ὁλοκληρίαν τόν πυρήνα. Άντίθετα μέ τήν ίστορία τῶν ἄλλων ἐθνῶν δέν περιγράφει τίς στιγμιαῖες πράξεις πριγκήπων καί στρατηγῶν οὕτε τήν ἐξωτερική μεγαλοπρέπεια καί τή φυσική άνδρεία, άλλά τή ζωή καί τήν άνάπτυξη ένός δλόκληρου λαοῦ. Προσφέρει μιά συγκλονιστική ἕκφραση τῶν πνευματικῶν ἀγώνων ἐνός λαοῦ, στό μέτωπο τοῦ ὁποίου φέγγει τό άγκαθωτό στεφάνι τοῦ μαρτυρίου. Διαπνέεται ἀπό ἕναν ἡρωισμό τοῦ πνεύματος πού ὑπερνικάει τόν κάθε σωματικό πόνο. Μέ μιά λέξη, ἡ ἐβραϊκή ἱστορία εἶναι ἱστορία μετουσιωμένη.

Παρόλα τά στοιχεῖα πού ἀνυψώνουν τήν έβραϊκή Ιστορία καί προσδίνουν σ' αὐτή μιά ἰδιότυπη θέση, δέν εἶναι καθόλου ἀποκομμένη ἀπό τήν ἐν γένει ἱστορία τῆς ἀνθρωπότητος. Τουναντίον, είναι πολύ στενά συνυφασμένη μέ τά παγκόσμια γεγονότα. Σάν τή διάμετρο τοῦ κύκλου, ή έβραϊκή Ιστορία διατέμνεται, κατ' ἐπανάληψη, ἀπό τίς ἀκτίνες τοῦ ἱστορικοῦ κύκλου. Ἡ τύχη τοῦ ὁδοιπόρου λαοῦ, διασκορπισμένου σέ ὅλες τίς χῶρες τοῦ πολιτισμένου κόσμου, είναι όργανικά συνδεδεμένη μέ τίς τύχες τῶν πλέον ἀντιπροσωπευτικῶν ἐθνῶν καί κρατῶν καί μέ τίς ποικιλόμορφες τάσεις τῆς ἀνθρώπινης σκέψεως. 'Ο δεσμός πού τίς ένώνει έχει δύο ὄψεις: Κατά τίς περιόδους ὅταν οἱ δυνάμεις τοῦ σκότους καί τοῦ φανατισμοῦ ὑπερίσχυαν, 01 Έβραῖοι τελοῦσαν ὑπό τή «φυσική» ἐπιρροή τῶν γειτόνων τους πού ἐκφραζόταν μέ τή μορφή διωγμῶν, καταπατήσεως τῆς έλευθερίας καί τῆς συνειδήσεως, ίερο'- έξετάσεις καί παντοειδοῦς βίας. Κατά τίς περιόδους δέ πού οὶ δυνάμεις τῆς διαφωτίσεως καί τοῦ ἀνθρωπισμοῦ έπικρατοῦσαν, οἱ Ἑβραῖοι ἔδρασαν ὑπό τή διανοητική καί πολιτιστική προτροπή τῶν λαῶν, μετά τῶν ὁποίων συνδέονταν στενά. Οἱ στιγμιαῖες παλινδρομήσεις καί τά άντιδραστικά κρούσματα δέν λαμβάνονται έδῶ ὑπόψη.

Από τή δικιά του πλευρά ό Έβραῖος ἕκαμε αΙσθητή τήν προσωπικότητά του ἀνάμεσα στά ἕθνη μέ τήν ἀνεξάρτητη διανοητική δράση του, τήν περί ζωῆς θεωρία του, τή λογοτεχνία του, τή σταθερότητα τῶν Ιδανικῶν του καί τήν ἐπίμονη καί Ιδιότυπη Ιστορική φυσιογνωμία του. Ἀπό αὐτή τήν ἀμοιβαιότητα τῶν σχέσεων ξεπήδησε ἕνα μεγάλο φάσμα Ιστορικῶν γεγονότων καί πνευματικῶν τάσεων, πού καθιστοῦν τό παρελθόν τοῦ ἐβραϊκοῦ λαοῦ ἕνα ὀργανικό συστατικό στοιχεῖο τοῦ παρελθόντος ὅλης ἐκείνης τῆς μερίδος τῆς ἀνθρωπότητος, ἡ ὁποία συνεισέφερε στό θησαυροφυλάκιο τῆς ἀνθρώπινης σκέψης.

Βλέπουμε, λοιπόν, πώς, άναφορικά μέ τό περιεχόμενο, ή έβραϊκή Ιστορία είναι μοναδική καί στά δύο μέρη της. Κατά τήν πρώτη «έθνική» περίοδο άποτελεῖ τήν Ιστορία ἑνός λαοῦ, ὁ ὀποῖος ἀναπτύχθηκε κάτω ἀπό έξαιρετικές συνθῆκες καί ἀνῆλθε σέ τέτοιο βαθμό τελειότητος καί γονιμότητος, ώστε καί αὐτή ἡ δημιουργία μιᾶς νέας θρησκευτικῆς περί ζωῆς θεωρίας, ἡ ὀποία τελικά άπέκτησε παγκόσμια κυριαρχία, δέν έξάντλησε τά άποθέματά του οὕτε καί τερμάτισε τή δραστηριότητά του. Όχι μόνο συνέχισε νά ζεῖ μέσα ἀπό τά τεράστια ἀποθέματα τῆς πνευματικῆς ἐνεργητικότητός του, άλλά καί τά ἐπεξέτεινε. Κατά τό δεύτερο μέρος, άποτελεῖ τή διδακτική Ιστορία ένός διασκορπισμένου, άλλά όργανικά ένιαίου λαοῦ, χάρις στά ἀκλόνητα ίδανικά τῶν παραδόσεών του. Ένός λαοῦ, ὁ ὁποῖος ἀποδέχεται τήν άθλιότητα καί τήν κακουχία μέ στωική ήρεμία καί ό όποῖος συνδυάζει τά χαρακτηριστικά τοῦ στωικοῦ μέ ἐκεῖνα τοῦ ὑποφέροντος. ή άφήγηση τοῦ λαοῦ σάν διδάσκαλου τῆς θρησκείας – εἶναι τό περιεχόμενο τοῦ πρώτου μέρους τῆς ἑβραϊκῆς Ιστορίας. ή περιγραφή τοῦ λαοῦ ώς στωικοῦ καί ὑποφέροντος είναι τό περιεχόμενο τοῦ δεύτερου μέρους τῆς ἑβραϊκῆς Ιστορίας.

Συμμορφούμενοι μέ τήν καθιερωμένη καί άπό ὅλους ἀποδεχτή ἐβραϊκή συνήθεια χρονολογήσεως τῆς πρό καί μετά – χριατιανικῆς περιόδου, ἡ ôποία ἀποδίδεται διά τῶν ὅρων, Before Common Era καί Common Era, θά χρησιμοποιοῦμε ἀπό τώρα καί στό ἐξῆς τήν ἀντίστοιχη ἐλληνική μετάφραση τῶν παραπάνω ὅρων: Κ.Π. – κοινή περίοδος, Π.Κ.Π. – πρό κοινῆς περιόδου.

## Ο ΕΒΡΑΪΚΟΣ ΕΛΛΗΝΙΣΜΟΣ

(Ἡ ἐπίδραση τοῦ ἑλληνικοῦ κλασσικισμοῦ πάνω στήν ἑβραϊκή σκέψη)

ΟΙ έκστρατεῖες τοῦ Μεγάλου 'Αλεξάνδρου ἐπηρέασαν βαθειά τό ἐβραϊ κόν πνεῦμα. Δημιουργήθηκε στό χῶρς τῆς Μέσης 'Ανατολῆς μιά νέα πολιτιστική κίνηση γνωστή μέ τ΄ ὄνομα «'Εβραϊκός 'Ελληνισμός» μετά τήν ἐπάνοδο ἀπό τήν ἐξορία τῆς Βαβυλώνας, κάτω ἀπό τήν ἐπίδραση τοῦ κράματος ἐλληνικῶν καί ἀνατολικῶν Ιδεῶν, ἐθίμων καί τρόπων ζωῆς.

Κατά τήν έλληνιστικήν έποχήν ή έλληνική διείσδυση δέν ὑπῆρξε πουθενά στόν κόσμο τόσο σημαντική ὄσο στή Μέση 'Ανατολή. Σ΄ όλη τή μεσογειακή άκτή τῆς Παλαιστίνης Ιδρύθηκαν ἑλληνικές πόλεις καί οι ὑπάρχουσες χαναανικές, φοινικικές καί συριακές πόλεις προσέλαβαν ὄψη ἀπόλυτα ἐλληνική, ὄπως π.χ. ή Γάζα, ή 'Ασκελών, ή Γιάμνια, ή Ίόππη, ή Ραμπάτ - 'Αμών ('Αμάν) ή Φιλαδέλφεια, ή 'Αρμοάβ, ή 'Αριούπολη. 'Ο μακεδονικός άποικισμός έπεξετάθηκε άπό τή Γαλιλαία καί τήν περιοχή άνατολικά τοῦ Ίορδάνη ποταμοῦ (Τραχωνίδα, Βαταναία, Αὐρανίτιδα) μέχρι τῆς Σαμάρειας καί ἄλλες περιοχές τῆς Δυτικῆς Παλαιστίνης. Ἡ δημόσια καί ίδιωτική ζωή τοῦ πληθυσμοῦ προσαρμόστηκε όλότελα στά ήθη καί στίς άντιλήψεις τῶν Μακεδόνων. ή φιλοσοφία, ή δικανική, οι τέχνες καί ό άθλητισμός τῶν Ἐλλήνων ἀπό τή μεριά, καί οι δοξασίες τοῦ ἐλληνικοῦ πάνθεου άπό τήν ἄλλη μεριά, κατέκλυσαν τή χώρα. Τό ἴδιο συνέβηκε καί μέ τά ὀνόματα τῶν Ἐβραίων. Μιμούμενοι τούς άλλους λαούς τῆς Μέσης 'Ανατολῆς, οΙ Εβραῖοι ἄλλαξαν τά όνόματά τους μέ έλληνικά τοιαῦτα ἤ τά έλληνοποίησαν. Έτσι Χονί ένινε Μενέλαος, Ταρφών έγινε Τρύφων, Γεσούα έγινε Ίάσων ή Ίησοῦς κ.ο.κ.

'Η 'Αλεξανδρινή φιλοσοφία προῆλθεν ἀπό τήν τάση τῶν ἀφομοιωθέντων τήν ἐλληνικήν παιδείαν 'Εβραίων τῆς 'Αλεξανδρείας νά ἐναρμονίσουν τό θεολογικό καί ήθικοφιλοσοφικό περιεχόμενο τῆς Βίβλου μέ τήν ἐλληνική σκέψη. ΟΙ ἐλληνιστές 'Εβραῖοι πίστευαν, γενικά, πώς οΙ διασημότεροι "Έλληνες φιλόσοφοι ἐδίδαξαν τά Ιδια πού ἐδίδαξεν ὁ Μωϋσῆς καί ὅτι ἡ Τορά εἰχε ἀποκαλυφθη μονὰχα στόν ἰσραήλ. ἰΗταν φυσικό συνεπῶς, νά δημιουργηθη ἡ ἀντίληψη πώς εἰχαν πάρει τίς Ιδέες τους ἀπό τήν ἰερήν ἐβραϊκή φιλοσοφία.

Η έπιρροή τῆς ἐλληνικῆς Φιλοσοφίας ἐπί τῆς σκέψης τῶν ἀλεξανδρινῶν Ἐβραίων παρατηρεῖται ἀπό τά μέσα τοῦ γ ἀΙώνα π.Χ., Ιδιαίτερα στήν ἐλληνική μετάφραση τῆς Βίβλου, γνωστῆς μέ τό ὄνομα «Ἐβδομήκοντα», στό κανονικό βιβλίο «Ἐβκδησιαστής», στό ἀπόκρυφο βιβλίο «Σοφία Σολομῶντος», στήν «Ἐπιστολή τοῦ Ἀριστέα» καί σέ ἅλλα βιβλία. Τίς ἐβραιοελληνιστικές Ιδέες έξέθεσαν, κυρίως, δύο συγγραφεῖς τῆς ἐποχῆς: δ `Αριστόβουλος (περί τό 150 π.Χ.) καί ό Φίλωνας. `Από τόν πρῶτο διασώθηκαν μόλις μερικά τεμάχια. `Ο Εὐσέβιος καί άλλοι Χριστιανοί συγγραφεῖς τοῦ ἀποδίδουν ἕνα ἔργο μέ τίτλο: «Ἐξήγηση τῶν Μωσαϊκῶν νόμων», πού ἦταν ἕνα εἶδος φιλοσοφικοῦ λόγου πάνω στή νομοθεσία τοῦ Μωυσῆ. Κατά τόν Αριστόβουλο, ἡ περιπατητική φιλοσοφία εἶχε τήν πηγή της στήν Τορά καί στούς Προφῆτες. Ἡταν μιά ἀλληγορική μέθοδος τῶν ἐλληνιστῶν Ἐβραίων καί τῶν διαδόχων τους, πού προσπαθοῦσαν νά

#### ΕΛΛΗΝΙΚΗ ΚΑΙ ΕΒΡΑΪΚΗ ΚΟΥΛΤΟΥΡΑ

'Από ἄρθρο τοῦ κ. Μ. Δραγούμη πάνω στό θέμα τῆς ἐλληνικῆς συνέχειας, («Καθημερινή», 22.5.1980), μεταφέρουμε τά παρακάτω:

«Βλέπουμε λοιπόν ἤδη τίς δμοιότητες καί τή μία μεγάλη διαφορά μεταξύ τῆς ἐλληνικῆς καί τῆς ἄλλης ἐκείνης εὐφυοῦς κουλτούρας σ΄ αὐτή τήν περιοχή τοῦ κόσμου, τῆς ἐβραϊκῆς.

Άμφότερες καθιέρωσαν πολύ νωρίς τή μονογαμική οΙκογένεια πού δημιουργεί έστία, άναπτύσσει τή νοημοσύνη τῶν παιδιῶν στήν κρίσιμη προσχολική ήλικία καί παράγοντας ποιότητα (δηλ. σκεπτομένους εύφυείς άνθρώπους) πλεονεκτεί μακροπρόθεσμα – έναντι τῆς χαλαρῆς πολυγαμικῆς οἰκογένειας πού παράγει ἀπλῶς ποσότητα (στρατιῶτες). 'Αμφότερες τιμοῦν τήν παιδεία ὡς σπουδαῖο ἀγαθό. 'Αμφότερες ἐνίσχυσαν τήν πολιτιστική τους συνοχή καί ταυτότητα άντιμετωπίζοντας τούς «ἄλλους» μέ ὑπεροψία, ὡς «βαρβάρους» ἤ ὡς μή ἀνήκοντες στόν «περιούσιο λαό». Άμφότερες χαρακτηρίζονται άπό τήν έπιλεκτική έπιμιξία τῶν φορέων τους μέ εὐφυῆ καί ἱκανά ἄτομα ἀπό ἄλλες ἀνθρώπινες δμάδες, οι Έλληνες μέ τό μηχανισμό πού περιγράψαμε καί οι Εβραΐοι μέ μιά συνειδητή πολιτική έξωγαμίας, πού διευκολύνθηκε μέ τήν άναγνώριση τῆς ἑβραϊκῆς ταυτότητος στήν ἀπογονή Ἐβραίων γυναικών, άνεξάρτητα τοῦ ποιός είναι ὁ πατέρας. Ἐλληνες καί Ἐβραῖοι συσσώρευσαν στό διάβα τῶν αἰώνων ἕνα σημαντικό «πολιτιστικό κεφάλαιο», τά βγάλαν πέρα μέ κάθε λογῆς άντιξοότητες καί στέκονται σήμερα μόνοι, χωρίς συγγενεῖς στόν κόσμο τοῦτο (δέν ἀνήκουν στήν ἀραβική, τή σλαβική, τή γερμανική, τή σκανδιναβική, τή νεδλατινική ἤ τήν άγγλοσαξονική οίκογένεια).

Υπάρχει φυσικά μιά μεγάλη διαφορά. Η ἐλληνική συνέχεια ἐξασφαλίστηκε μέσω τῆς γλώσσας. Η ἐβραϊκή συνέχεια ἐξασφαλίστηκε μέσω μιᾶς ἀδιάκοπης, Ισχυρότατης, μή προσηλυτιστικῆς θρησκείας, πού διαφορίζει τήν ἐβραϊκή ἀπό κάθε ἄλλη κουλτούρα». ἐρμηνεύουν τά βιβλικά κείμενα μέ σκοπό νά ἀποδειχθῆ ἡ ποθούμενη ταυτότητα ἀντιλήψεων. Ἡ κύρια δυσκολία ἔγκειτο στούς ἀνθρωπομορφισμούς τοῦ Θεοῦ. Ὁ Ἀριστόβουλος ὑπῆρξεν ἕνας ἀπό τούς πρώτους σοφούς πού προσπάθησαν νά διατυπώσουν μιά φιλοσοφικήν ἀντίληψη τοῦ Ιουδαΐσμοῦ.

Κατά πολύ σημαντικώτερος ὑπῆρξεν ὁ Φίλωνας τῆς ᾿Αλεξάνδρειας, τό πραγματικό δαιμόνιο τῆς ἀλεξανδρινῆς σχολῆς καί τοῦ ὁποίου τό ἔργο ἀντανακλᾶ ὅλα τά χαρακτηριστικά τοῦ ἐβραϊκοῦ ἐλληνισμοῦ.

Στήν ἀρχή, ὁ ἑλληνισμός δέν ἀπείλησε άμεσα τήν έβραϊκή θρησκεία. Έπικρατοῦσε τό ὀρθόδοξο πνεῦμα τῶν ἐπανακαμψάντων ἀπό τήν έξορία τῆς Βαβυλωνίας, πού ἐπιθυμοῦσαν νά διατηρήσουν τήν άγνότητα τῆς έβραϊκῆς παράδοσης (Έσδρα 10, 11, Νεεμία 9, 2). Τό κόμμα τῶν Ἑλληνιστῶν, πού ίδρύθηκε τότε, καταπολεμήθηκε ἀπό τούς 'Ασιδαίους (Χασιδίμ = ζηλωτές τῆς θρησκείας). Μέ τον καιρό, ὄμως, ούτοι έχασαν έδαφος καί, όταν έξερράγη ή έπανάσταση τῶν Μακκαβαίων, οι Ασιδαῖοι ἀποτελοῦσαν μιά μειοψηφία τοῦ λαοῦ. Έτσι, στά μέσα τοῦ β΄ αἰώνα π.Χ. ἡ τάση πρός τήν άφομοίωση μέ τόν ελληνικό πολιτισμό είχεν έπεκταθή σ΄ όλες τίς κοινωνικές τάξεις τῆς Παλαιστίνης, καί μέχρι τοῦ ίερατείου καί τῆς τάξης τῶν λογίων, καίτοι τοῦτο σήμαινε είσαγωγή τοῦ είδωλολατρικοῦ συγκριτισμοῦ στά θρησκευτικά θέματα.

Ο πρῶτος ἀρχιερέας πού ἀγκάλιασε άνοικτά τόν έλληνισμό ήταν ό 'Ιά σων, ό όποῖος ἔπεισε τό βασιλέα τῆς Συρίας Αντίοχο τόν Ἐπιφανῆ νά ἀπολύση τόν άρχιερέα 'Ωνία (174) καί νά τόν διορίση στή θέση του. Μόλις δ Ίάσονας έγινε άρχιερέας, άνέλαβε νά είσαγάγη στή χώρα έλληνικούς τρόπους, γυμναστήρια, πάλη, κλπ., μέ τή συμμετοχή καί Ιερέων. Σέ ώρισμένες εύκαιρίες προέβη καί στήν προσφορά θυσιών στόν Ήρακλῆ, θεότητα προστάτιδα τοῦ ἀθλητισμοῦ τῆς Τύρου. Ό Μενέλαος, πού τό 171, έκτόπισε τόν Ίάσονα, προχώρησε περισσότερον άκόμα καί εΙσήγαγε τήν είδωλολατρεία στήν Ίερουσαλήμ.

Όταν δ Άλκιμος διορίστηκε άρχιερέας από τό βασιλέα Δημήτριο, τό 162, οι 'Ασιδαῖοι ἔλπιζαν ὅτι θ΄ ἀκολουθοῦσε μιά πιό ἐβραϊκή γραμμή, ἀλλά ξεσκεπάστηκε ὅταν ἐξετέλεσε πολλούς ἀπ΄ αὐτούς.

Οι νίκες τῶν Μακκαβαίων καί ή ιδρυση τῆς δυναστείας τῶν 'Ασμοναίων (141 - 37 π.Χ.), άνέστειλε προσωρινά τήν πρόοδο τῆς είδωλολατρείας. Τά ἑλληνικά έθιμα καί οἱ έλληνικές μελέτες άπηγορεύθησαν, άλλά τοῦτο φαίνεται πώς ὑπῆρξε μιά ἁπλῆ ἀντίδραση στήν προσπάθεια τοῦ 'Αντίοχου τοῦ 'Επιφανοῦς νά ἐπεκτείνη καί στήν 'Ιουδαία τίς είδωλολατρικές δοξασίες. Οι 'Ασμοναΐοι 'Αριστόβουλος καί 'Ιωάννης 'Υρκανός Β΄ (64), καίτοι άρχηνοί άντίθετων κομμάτων, συμπαθοῦσαν, καί ό μέν καί ό δέ, τόν έλληνισμό, ό όποῖος θριάμβευσε στήν Ίουδαία μέ τήν άνοδο τοῦ Ἡρώδη τοῦ Ἰδουμαίου στό θρόνο (37 - 4 π.Χ.). 'Ο 'Ηρώδης καυχόταν πώς ήταν περισσότερο Έλληνας παρά 'Εβραῖος.

Τά μνημεῖα τῆς ἡρωδικῆς περιόδου εἶναι ἡ ἀνοικοδόμηση τῆς Καισάρειας (Σεβάστειας) στή Σαμάρεια, πού ἀνομάστηκε ἔτσι πρός τιμή τοῦ Όκταβιανοῦ, ἡ ἀνέγερση ἐνός θεάτρου, ἐνός ἀμφιθέατρου, ἐνός Ιππόδρομου καί, ἰδιαίτερα, ἡ ἀνοικοδόμηση τοῦ ναοῦ τῆς Ἱερουσαλήμ, ὅπου ἡ ἐπιγραφή πού ἀπαγόρευε στούς ξένους νά προχωρήσουν πέρα κάποιου ἀρίου, ἦταν γραμμένη ἐλληνικά.

Ο έβραϊκός έλληνισμός άναπτύχθηκε μέ μεγαλύτερη έλευθερία στήν Αλεξάνδρεια, γιατί έκει δέν συνήντησε τά έμπόδια έθνικῆς φύσεως πού συναντοῦσε στή μητέρα - πατρίδα. Έκεὶ πού ὁ ἑβραικός ἑλληνισμός βρῆκε μιά διαρκέστερη ἕκφραση, ήταν ή φιλολογία. Η έλληνική έπιρροή διαφαίνεται στίς «Παροιμίες», στή γνωστική έρμηνεία τῆς σοφίας σάν κάτι πού «προϋπῆρχε στή γῆ» (8,22 - 23), σέ διάφορα χωρία περί παγκοσμιότητος τοῦ έβραϊκοῦ πνεύματος, πού συναντοῦμε στό «Δεύτερο - Ήσαΐα» καί στόν «Έκκλησιαστή», καί πού εἶναι ἀντιλήψεις στωϊκές καί ἐπικουρικές. Διάφορα μέρη τοῦ βιβλίου τοῦ «Δανιήλ» πού γράφηκε τήν έποχή τῶν Μακκαβαίων, ὀρισμένα άπόκρυφα καί ψευδεπίγραφα θεωροῦνται έπίσης έλληνικῆς ἔμπνευσης.

Όταν ἕγινε διεθνής γλῶσσα ἡ ἐλληνική, ἐξετόπισε τήν ἐβραϊκή καί τήν ἀ-

#### - ΜΕ ΑΠΟΤΡΟΠΙΑΣΜΟ ΓΙΑ ----ΜΕΛΛΟΝΤΕΣ ΕΠΙΣΤΗΜΟΝΕΣ

Τό ἄρθρο τοῦ περασμένου τεύχους μας, μέ τόν παραπάνω τίτλο, ἔχει γραφεῖ ἀπό τόν γνωστό λογοτέχνη κ. ΤΑΣΟ ΖΑΠΠΑ. Τό ὄνομά του παραλείφθηκε ἀπό τυπογραφική ἀβλεψία.

ραμαϊκή στήν έβραϊκή φιλολογία, άλλά πῆρε πολλά στοιχεῖα ἀπό τίς δύο αὐτές γλῶσσες, πρᾶγμα πού τήν κατέστησε άκατανόητη γιά τούς αύθεντικούς Έλληνες. Τέτοια ήταν ή γλῶσσα τῆς μετάφρασης τῆς Βίβλου γνωστῆς μέ τ' ὄνομα « Εβδομήκοντα», πού ἔγινε τόν τρίτο αίώνα π.Χ., τῶν ἔργων τοῦ Ἑβραίου φιλόσοφου Φίλωνα τῆς Άλεξάνδρειας (γεν. τό 20 π.Χ.) καί τοῦ Έβραίου ἱστοριογράφου Φλάβιου 'Ιώσηππου (37 - 95), τῶν σπουδαιοτέρων αὐτῶν μαρτύρων τοῦ έβραϊκοῦ ἑλληνισμοῦ. Ένα ἐνδιαφέρον έγγραφο αὐτῆς τῆς τάσης, εἶναι καί ἡ « Επιστολή τοῦ 'Αριστέα».

Άλλοι Έβραῖοι έλληνιστές ἦσαν οί Ιστορικοί Δημήτριος, σύγχρονος τοῦ Πτολεμαίου Β΄ Φιλαδέλφη, (285 -247) συγγραφέας ένός βιβλίου γιά τούς Έβραίους βασιλεῖς Εὐπόλεμος, Παλαιστίνιος τῆς ἐποχῆς τῶν Μακκαβαίων, πού συνέγραψε ἕνα παρόμοιο ἕργο' 'Αρτάπανος τῆς 'Αλεξάνδρειας (β΄ αΙ. μ.Χ.) πού ἕγραψε ἕνα ἕργο γιά τό «Μωϋσῆ», στό δποῖον δ Έβραῖος νομοθέτης παρουσιάζεται σάν διδάσκαλος τοῦ 'Ορφέα καί συνδημιουργός τοῦ αἰγυπτιακοῦ πολιτισμοῦ καί ὁ ἰάσονας τῆς Κυρήν η ς, συγγραφέας τοῦ πρωτότυπου καί πιό ἐκτεταμένου κειμένου τοῦ δεύτερου βιβλίου τῶν Μακκαβαίων ὁ φιλόσοφος 'Αριστόβουλος, ἀπό τήν Αλεξάνδρεια, τοῦ β΄ αἰώνα, πού ὑποστήριζε πώς τά πρότυπα τῆς φιλοσοφίας τοῦ Πυθαγόρα καί τοῦ Πλάτωνα θά πρέπη ν' άναζητηθοῦν στήν Παλαιά Διαθήκη, συνέγραψε ἕνα φιλοσοφικό σχόλιο τῆς μωσαϊκῆς νομοθεσίας, καί οί άνώνυμοι συγγραφεῖς τῆς «Σοφίας Σολομῶντος» τοῦ τετάρτου βιβλίου τῶν Μακκαβαίων (α' αἰ. μ.Χ.)· οι ἐπικοί καί δραματικοί ποιητές Φίλων δ'Αρχαιότερος, πού έγραψε ένα ποίημα γιά τή Σιών, Θεόδοτος, συγγραφέας τοῦ «Ίακώβ στή Συχέμ», Ίεζεκιήλ τῆς 'Αλεξάνδρειας (β΄ αΙών. π.Χ), τοῦ όποίου ή ἕμμετρη τραγωδία « Έξαγωγή» έξιστορεί τήν Έξοδο τῆς Αlγύπτου, δ ψευδο - Ἐκαταῖος ὁ ἘΑβδηρίτης, συγγραφέας ένός πανηγυρικοῦ τῆς εὐσέβειας μέ τόν τίτλο «Ἐπί 'Αβραάμ», οἱ ἡθικολόγοι τῶν Σιβυλλικῶν Χρησμῶν (140 π.Χ. - 80μ.Χ.), δ προσήλυτος 'Ακύλας πού, στή μετάφρασή του στήν έλληνική τῆς Βίβλου, προσπάθησε ν' άπαλλάξη τήν 'Αγία Γραφή άπό κάθε έλληνικήν έπίδραση, άκολουθώντας πιστά τό έβραϊκό κείμεvo.

Ο έβραϊκός έλληνισμός παρήκμασε στήν Παλαιστίνη μετό τήν καταστροφή τοῦ ναοῦ (70 μ.Χ.) καί τόν έξανδραποδισμό τῶν Ἑβραίων, καί ὅταν ἡ ἀνάγκη τῆς ἐνίσχυσης τῆς θρησκείας ὡδήγησε στην ἀπαλλαγή τοῦ Ἰουδαϊσμοῦ ἀπό κάθε ξένην ἐπίδραση, στή δέ Διασπορά, ὅταν τό Ἰσλάμ διέδωσε, διά τῶν πολέμων του τήν παιδεία του καί τήν ἀραβική γλῶσσα.

Ο Φίλωνας, ὅπως λέμε παραπάνω, ὑπῆρξεν ἀπό τούς σημαντικώτερους έκπρόσωπους τοῦ έλληνικοῦ έβραϊσμοῦ. Γεννήθηκε περί τό 20 π.Χ. στήν 'Αλεξάνδρεια καί πέθανε μετά τό 40 μ.Χ. Οι λίγες πληροφορίες γιά τή ζωή του βγαίνουν άπό τά ίδικά του συγγράμματα καί άπό τό ἕργον τοῦ Φλάβιου Ίώσηπου «Άρχαιολογικά». Στό βιβλίον του «Ἐπιτροπή στόν Γάϊο», ό Φίλωνας ἕκαμε μίαν ἕκθεση μέ τήν εύκαιρία τῆς ἀποστολῆς του στόν αύτοκράτορα Καλιγούλα, τό 40 μ.Χ. γιά νά ζητήση τήν ἐπέμβασή του ὑπέρ τῶν Έβραίων τῆς Άλεξάνδρειας, πού άντιμετώπιζαν τήν ἕχθρα τῶν ἄλλων κατοίκων τῆς αἰγυπτιακῆς μεγαλουπόλεως.

'Η σκέψη τοῦ Φίλωνα ἀντλήθηκε ἀπό τρεῖς πηγές: τή Βίβλο, τήν ἐλληνική φιλοσοφία καί τήν ἐβραϊκή λαογραφία. Εἶναι ἕνα κράμα τῶν Ιδεῶν τοῦ Πλάτωνα, τῶν Στωϊκῶν, τῶν Πυθαγορείων, τῶν Γνωστικῶν καί τοῦ μωσαϊκοῦ μονοθεἴσμοῦ. Δέν εἶχε, ὅπως φαίνεται, βαθειά γνώση τῆς ἑβραϊκῆς φιλολογίας καί τά ἐβραϊκά κείμενα πού χρησιμοποίησε, ἦταν ἡ μετάφραση τῶν Ἐβδομήκοντα τῆς Βίβλου.

Η μελέτη άπό αύτόν τῶν Ἐλλήνων φιλοσόφων, ρητόρων καί ποιητῶν, ol lδιωματισμοί στή γλῶσσα πού χρησιμοποιοῦσε καί ή φρασεολογία του, έθεσαν μίαν άνεξίτηλη σφραγίδα στόν τρόπο του τοῦ σκέπτεσθαι καί στό ὕφος του. Στά ἕργα του ἀναφέρει πλῆθος έπικούς καί δραματικούς ποιητές. Έξέφρασε τή γνώμη πώς ή ὕστατη άλήθεια είναι προσιτή μονάχα σέ κείνους πού κατέχουν μίαν έγκυκλοπαιδική μόρφωση. Η άλληγορική μέθοδός του έρμηνείας καί οι ίδέες του γιά τό Λόγο, σάν κύριο μέσο διακυβέρνησης τοῦ κόσμου ἀπό τό Θεό, ἀποτελοῦν τά κύρια χαρακτηριστικά τῆς σκέψης του. Ο Φίλωνας προετοίμασε τό έδαφος γιά τήν έξήγηση τῶν βιβλικῶν κειμένων μέ τέτοιον τρόπο, πού νά συμπίπτουν μέ τίς φιλοσοφικές Ιδέες άντίθετες μέ τήν φαινομενικήν τους ούσία. Η ήθικοφιλοσοφία καί οι άλληγορίες του βασίζονται στήν ήθικοφιλοσοφία τῶν Στωϊκῶν. Χρησιμοποίησε τή φιλοσοφία του γιά νά ὑπερασπισθῆ καί νά δικαιολογήση τίς θρησκευτικές άλήθειες τοῦ 'Ιουδαϊσμοῦ. Ἡ φιλοσοφία, γι' αὐτόν, ήταν ἕνα βοηθητικό μέσο γιά νά φτάσουμε στήν άλήθεια. Γι' αὐτόν, ἡ ύλη ήταν ή άρχή τῆς ἀκαθαρσίας καί τοῦ κακοῦ. Άναγκάστηκε, γιά τοῦτο, νά έξηγήση τήν έπαφή τῆς θεότητος μ΄ αὐτήν μέ τήν παρεμβολή ἀγγέλων στίς

#### - ΟΥΪΝΣΤΩΝ ΤΣΩΡΤΣΙΛ: -

#### ΕΛΛΗΝΕΣ ΚΑΙ ΕΒΡΑΙΟΙ

«Οὶ Ἐλληνες εἶναι, μαζί μέ τούς Ἐβραίους, ἡ φυλή μέ τή μεγαλύτερη κλίση πρός τήν πολιτική. Όσο άπελπιστική καί αν είναι ή κατάστασή τους, ὄσο σοβαρό κίνδυνο κι ἄν διατρέχει ή χώρα τους, μένουν πάντα διαιρεμένοι σέ πολυάριθμα κόμματα, μέ πολυάριθμους άρχηγούς πού άντιμάχονται μεταξύ τους μέ πεῖσμα. Λέγεται - καί πολύ σωστά - πώς δπου ὑπάρχουν τρεῖς Ἐβραῖοι μπορεῖ κανείς νά βρεῖ δυό πρωθυπουργούς καί ἕναν ἀρχηγό τῆς άντιπολιτεύσεως τό ἴδιο Ισχύει καί γι' αὐτήν τήν ἀρχαία καί φημισμένη φυλή, τῆς ὁποίας ὁ ἀγώνας γιά τήν ὕπαρξη, γεμᾶτος θύελλες καί χωρίς τέλος, φτάνει ὤς τίς πρῶτες καταβολές τῆς ἀνθρώπινης σκέψης. Καί οΙ δυό, περισσότερο ἀπό ὁποιονδήποτε ἄλλον, έβαλαν στόν κόσμο τήν έντονη σφραγίδα τους. Καί οἱ δυό ἕδειξαν μιάν Ικανότητα ἐπιβίωσης παρά τούς διαρκεῖς κινδύνους καί τούς κατατρεγμούς άπό ξένους κατακτητές, μιά Ικανότητα πού δέν άντισταθμίζεται παρά μέ τή δυνατότητά τους νά συντηροῦν αἰώνια διαφωνίες, μνησικακίες καί ἐμφύλιες ἔριδες. ΟΙ χιλιετηρίδες δέν ἄλλαξαν τίποτα άπό τό χαρακτήρα τους καί δέν λιγόστεψαν οὕτε τίς συμφορές τους οὕτε τή ζωτικότητά τους. Οἱ δυό φυλές ἐπέζησαν παρά τήν ἐχθρότητα τοῦ κόσμου ἀπέναντί τους καί παρά τό κακό πού κατόρθωναν νά κάνουν στούς ξαυτούς τους καί καθεμιά τους μᾶς μεταβίβασε, μέ τόν τρόπο της, τήν κληρονομιά τῆς Ιδιοφυΐας καί τῆς σοφίας τους. Δέν ὑπάρχουν ἄλλες δυό πόλεις πού νά βάρυναν τόσο στήν Ιστορία τῆς ἀνθρωπότητας ὄσο ἡ Ἀθήνα καί ἡ Ἱερουσαλήμ. Τό μήνυμα πού μᾶς μετέδωσαν στή θρησκεία, στή φιλοσοφία καί στήν τέχνη, χρησίμεψε σάν φάρος γιά τή σύγχρονη πίστη καί κουλτούρα. Παρά τήν ξένη κυριαρχία αἰώνων, πού συνοδεύτηκε ἀπό ἀφάνταστη καταπίεση. άποτελοῦν ἀκόμα στό σημερινό κόσμο κοινότητες καί δυνάμεις γεματες ζωή καί δράση, πού καυγαδίζουν στό έσωτερικό τους μέ άκόρεστη διάθεση. Σέ ὄ,τι μέ άφορᾶ, πάντα πῆρα τό μέρος τους. καί πιστεύω στήν άκατάβλητη δύναμή τους νά ἐπιβιώσουν, παρ΄ δλες τίς έμφύλιες ἕριδές τους, μέσα στήν παγκόσμια δίνη πού άπειλεῖ νά τίς καταπιεῖ».

(« Απομνημονεύματα», τ. V, βιβλ. 2, σ. 213 - 214).

θεϊκές πράξεις. Αντιλαμβανόταν τίς θεϊκές δυνάμεις σάν τύπους τῶν πραγματικών άντικειμένων. Τίς άντιλήψεις αύτές τίς πῆρε, μέρος ἀπό τήν πλατωνική φιλοσοφία καί μέρος άπό τούς στωϊκούς. Ἐφήρμοσε τήν ἀλληγορικήν έρμηνεία πού άπαιτοῦσε κάποιο φιλοσοφικό συλλογισμό, άκόμα καί στό «προπατορικόν άμάρτημα», θεωρώντας τό φίδι σάν σύμβολο τῶν κακῶν έπιθυμιών καί τών παθών. Χρησιμοποίησε καί τήν είδωλολατρικήν άντίληψη τῶν δαιμόνων. Μέ τήν ἀντίληψή του τῶν ἀγγέλων (γιά νά διευκολυνθῆ στήν έξήγηση τῆς Θεϊκῆς δύναμης), ὁ Φίλωνας ἕφθασε στήν πιό ἐνδιαφέρουσα θεωρία του τοῦ Λόγου, λέξη μέ τήν όποία έξέφραζε τό σύνολο τῶν άγγέλων, πραγματευομένων σάν ἕναν μόνο. Στή θεωρία αὐτή, ἐπηρεάστηκε

άπό τόν 'Ηράκλειτο, άπό τούς στωικούς καί άπό τούς πλατωνικούς.

Ο Φίλωνας συνέγραψε καί ἕνα ἕργο γιά τό Μωϋσἢ καί τή νομοθεσία του, πού περιέχει καί τίς βιογραφίες τῶν Πατριαρχῶν. Πολλά ἕργα τοῦ Φίλωνα πού ἀναφέρονται στήν Ἱστορία τοῦ ἐβραϊκοῦ λαοῦ τοῦ Σοῦρερ, ἔχουν χαθἢ.

Γιά νά κλείσουμε θ΄ άναφέρουμε πώς τά Εὐαγγέλια καί, γενικά, ἡ Καινή Διαθήκη πρέπει νά θεωροῦνται σάν φιλοσοφική ἐβραϊκή παραγωγή. ΟΙ περισσότεροι ἀπό τούς Ιεροδιδασκάλους πού τή συνέγραψαν ἦσαν Ἐβραῖοι πού ἀγκάλιασαν τή νέα θρησκεία καί ἡ ἐπιρροή τῆς ἀλεξανδρινῆς φιλοσοφίας ἐπ΄ αὐτῆς εἶναι καταφανής. Είς όλον τόν κόσμον, όπου ὑπάρχουν 'Ισραηλῖται, γιορτάζουν τήν ἀνάμνησιν τῆς σκηνοπηγίας μεγαλοπρεπῶς.

Είς τήν Θεσσαλονίκην Ιδιαιτέρως, ἐπί τέσσερες αἰῶνες, ἀπό τοῦ 16ου αἰῶνος μέχρι τῆς πρώτης δεκαετίας τοῦ 20 αἰῶνος, μέ τήν ἀνεξιθρησκείαν, τήν ὀποίαν εἶχαν παραχωρήσει καί εἰς αὐτούς οἱ Τοῦρκοι, ἐτέλουν ἐν πάση λεπτομερεία τά ἔθιμά των.

Ένθυμοῦμαι, παιδί άκόμα, τίς τελευταῖες γιορτές τῶν Ἐβραίων στή Θεσσαλονίκη, κατά τίς μέρες τοῦ Σεπτεμβρίου Και τῆς κόφιας καί οι Έβραῖοι μέ τούς τζουμπέδες, ἕδιδαν ίδιαίτερο τόνο στή συνοικία πού γιόρταζε. Καί τά μπαλκόνια ή οἱ ταράτσες καί οἱ αὐλές, μέ τά καλαμένια τσαρντάκια, τραβοῦσαν πολύ κόσμον έπισκεπτῶν μέσα στό όκταήμερο αὐτό. Ό μεγάλος αὐτός δρόμος, ἀπό τούς μεγαλύτερους τῆς Θεσσαλονίκης, ήταν ὄλος σχεδόν κατωκημένος ἀπό Ἐβραίους. Καί μάλιστα πολύ λίγους ἀπό τή λαϊκή τάξη. Τά περισσότερα σπίτια ήταν πλουσίων Έβραίων. Όλος ό δρόμος αὐτός έχάθηκε μετά τό νέο σχέδιο τοῦ Ἐμπράρ, διότι ἡ πυρκαϊά τοῦ 1917 εἶχε φθάσει μέχρι τῆς σημερινῆς νέας Παναγίας.

Πολύ ἐνδιαφέρουσα ἦταν ἡ θρησκευτική τελετή πού γινόταν στίς διάφορες χάβρες, κατά τό Σάββατον, τό ὁποῖον συμπεριελαμβάνετο εἰς τό ὀκταήμερον τῆς σκηνοπηγίας.

Οἱ ἱερεῖς, μετά τήν ἐ-

## Η ΣΚΗΝΟΠΗΓΙΑ ΤΩΝ ΕΒΡΑΙΩΝ

Ίστορικό σημείωμα τοῦ Ν. Σφενδόνη

Τά τέσσερα εἴδη φυτῶν (κλάδος φοινικιᾶς, κλάδοι Ιτιᾶς καί μυρτιᾶς, καθώς καί τό κίτρο), πού ἀπαρτίζουν τό Λουλάβ.



Είς ἀνάμνησιν τῆς ἐξόδου των ἀπό τήν Αίγυπτον καί τῆς σκηνοπηγίας των εἰς τήν ἕρημον κατέταξαν οἱ Πατέρες τῆς Θρησκείας τῶν Ἐβραίων τήν ἀπελευθέρωσίν των ὡς ἕνα ἀπό τἀ πλέον ŀστορικά γεγονότα τοῦ βίου τῶν Ἐβραίων. Γι΄ αὐτό ἡ γιορτή τῆς σκηνοπηγίας εἶχε πἀντοτε θέλγητρα ἐορτασμοῦ ἀπό τἀ καλύτερα τῆς χρονιᾶς. Συνδυασμένη μέ τόν ὡραῖον καιρόν τῶν πρώτων ἑβδομάδων τοῦ φθινοπώρου ἐκάστου ἔτους, εἰς ἐποχήν κατά τήν ὁποίαν μποροῦν νά μένουν ὅλες τίς ἡμέρες τοῦ ἑορτασμοῦ – καί τις νύχτες ἀκόμα – στό ὕπαιθρο, ἑδημιούργησαν πανηγυρικές μέρες καί νύχτες μέ πολλές ἀπολαύσεις ἀλλά καί μέ δόσιν ρομαντισμοῦ καί ποιήσεως. πίσημον τελετήν τῆς ἡμέρας, ἀναγινώσκουν τήν πεντάτευχον, διά νά ἀρχίση καί πάλιν ἡ ἀνάγνωσις, διά τό νέον ἔτος, ἀρχομένη ἀπό τήν νένεσιν.

Είς κάθε συναγωγήν όρίζονται δύο «Νυμφίοι» τῆς Βίβλου. Ὁ ἕνας διά τήν παλαιάν πεντάτευχον (Τορά) καί ὁ ἄλλος διά τήν νέαν, τοῦ καινούργιου χρόνου. Ἡ τιμή εἶναι μεγάλη διά τούς νυμφίους. Ὑμνοι χαρούμενοι ἀναγγέλλουν τόν διορισμόν τῶν νυμφίων καί τό ἐκκλησίασμα τῆς χάβρας ραίνει μέ κουφέτα τούς εὐτυχεῖς αὐτούς ἐκλεκτούς τῆς ἐκκλησίας.

Τόσον μέγα θεωρεϊται τό άξίωμα αὐτό τό ὁποῖον διαρκεῖ ἐπί ἔν ἔτος, ὥστε εἰς τά σπίτια των οἰ νυμφίοι δέχονται συγχαρητηρίους ἐπισκέψεις καί κερνοῦν κουφέτα, ἅλλα γλυκά καί ποτά, ὡς νά πρόκειται περί κανονικοῦ γάμου.

Όπως δέ εἶπα καί παραπάνω πολλοί Χριστιανοί, καί Τοῦρκοι ἀκόμη, έπεσκέπτοντο τά έορτάζοντα σπίτια τῶν νυμφίων καί τῶν ἄλλων ἑορταζόντων ἁπλῶς τήν σκηνοπηγίαν Έβραίων, όπως καί ήταν καί οἱ τελευταῖες γιορτές τῶν Έβραίων, μέ ὄλη τήν ἄνεσιν τῆς τελετουργίας των. Μέ τήν ἀπελευθέρωσιν ἐκόπησαν οἱ πανηγυρισμοί τῆς σκηνοπηγίας, ὄχι ἀπό ἀπαγόρευση τῶν ἐλληνικῶν ἀρχῶν, ἀλλά ἀπό αὐτήν, τήν άλλαγήν τῶν κοινωνικῶν συνθηκῶν ἀπό τά μεγάλα καί ιστορικά γεγονότα τά όποῖα ἀκολούθησαν ὕστερα ἀπό τό 1912. Ό έλληνοβουλγαρικός πόλεμος εἰς τά 1913, δ άκολουθήσας Α΄ παγκόσμιος πόλεμος, είς τόν ὁποῖον ἡ Θεσσαλονίκη έδωσε τήν συμμετοχήν της καί ή άνακατάταξις τοῦ πληθυσμοῦ στά 1922, ἀφήρεσαν, φυσιολογικά, τήν ἄνεσιν μέ τήν όποίαν θά μποροῦσαν νά γιορτάζουν, ὄχι μόνον οί Ισραηλιται, άλλά καί οι Χριστιανοί ἀκόμα, μέ τίς ίδιες συνθῆκες, τίς πάνδημες γιορτές των. ή κοινωνική μορφή τῆς πόλεως τοῦ Θερμαϊκοῦ ἄλλαξε ὄψη. Φυσικόν ήταν νά τροποποιηθοῦν πολλά ήθη καί έθιμα. Έθιμα ώραῖα. ἕΕθιμα ὄμως πού δέν λησμονοῦνται. Διότι μέσα στά στενά ὄρια τῆς Θεσσαλονίκης τοũ 1910, κοινωνικῶς, ἦταν πολύ συνδεδεμένοι Έλ-Τοῦρκοι ληνες, καί Έβραῖοι. Μέ άλληλοσεβασμόν πρός τήν ἐκτέλεσιν τῶν ἐθίμων τῆς θρησκείας κάθε φυλῆς. Εἰς σημείον ώστε νά συνεορτάζουν πολλές φορές οἱ τρεῖς ἐθνότητες καί νά άνταλλάσσουν έπισκέψεις καί δῶρα στίς γιορτές αὐτές.

Τό κυριώτερο χαρακτηριστικό τῆς γιορτῆς τῆς σκηνοπηγίας εἰς τήν Θεσσαλονίκην, ἦταν ὁ στολισμός τῶν σπιτιῶν τῶν Ἐβραίων μέ καλάμια.

'Από ἐβδομάδες, ἐνωρίτερα, ἐφρόντιζαν οὶ μέλλοντες νά ἐορτάσουν, νά προμηθευθούν ἄφθονα καλάμια ἀπό τά γύρω χωριά τῆς Θεσσαλονίκης. 'Αλλά καί οἱ χωρικοί ῆξεραν τίς ἡμέρες πού χρειάζονται τά καλάμια καί πλημμύριζαν τήν ἀγορά μέ τά κάρρα των, τίς σοῦστες καί τά ὑποζύγιά των. Γέμιζαν οἱ αὐλές τῶν σπιτιῶν τῶν 'Ἐβραίων ἀπό στίβες κα-



λαμιῶν καί λίγες μέρες πρό τῆς ἐνάρξεως τοῦ ἐορτασμοῦ, μέ τίς εὐχές τῶν μελῶν τῆς οἰκογενείας, ἄρχιζε ἡ τοποθέτησις τῶν καλαμιῶν γιά τή δημιουργία τσαρντακιῶν. Ἡ προτίμησις τῶν πανηγυριζόντων ἦταν οἰ ταράτσες. Ἐκεῖ ἐστήνονταν τά τσαρντάκια ἐπί τό μεγαλοπρεπέστερον. Όσοι δέν είχαν ταράτσες, τά ἕστηναν στίς αὐλές των καί ἄν δέν εἶχαν καί αὐλές, ἐσκέπαζαν καί ἐστόλιζαν μέ τά τσαρντάκια κάποιο μπαλκόνι. Δέν ἐννοοῦσαν νά γιορτάσουν χωρίς νά βρεθοῦν κάτω ἀπό ἕνα στέγασμα καλαμιῶν. Όπως ἐμεῖς δέν καταλαβαίνουμε Πάσχα χωρίς



κόκκινο αύγό, ἔτσι οἱ Έβραῖοι δέν καταλάβαιναν «Σκηνοπηγία» χωρίς καλάμια. Καί ὄχι μόνον ό άπλός λαός. Καί οι πλούσιοι Έβραῖοι, ἐκεῖνοι πού είχαν έπικοινωνία προσωπική μέ τήν Εὐρώπη, ώς ἕμποροι καί ἐπιστήμονες, δέν παρέλειπαν τό ἔθιμον. Οἱ τεράστιες βεράντες τῶν μεγάλων έπαύλεων τῶν λεωφόρων Βασιλίσσης Ολγας καί Βασιλέως Γεωργίου οι όποῖες - φεῦ - μία μία κατεδαφίζονται τώρα γιά νά γίνουν πολυκατοικίες, ήταν στολισμένες μέ καλαμένια τσαρντάκια. Ἐπειδή δέ οὶ Ἱσραηλῖται ἐκτός ἀπό τίς δικές των συνοικίες, τίς πυκνοκατωκημένες, ήσαν διάσπαρτοι καί είς ἄλλες συνοικίες, δλόκληρη ή Θεσσαλονίκη παρουσίαζεν έορτάσιμη ὄψη.

Άς κάνουμε τώρα μιά άνάλυση τῶν ἐορτῶν τῶν Ἱσραηλιτῶν κατά τίς μέρες αὐτές. Μιά ἀνάλυση ἡ ὀποία, ἀπό ἐγκυκλοπαιδικῆς ἀπόψεως τουλάχιστον, καί εὐχάριστη εἶναι καί ὡφέλιμη. Τρεῖς, ἐν συνεχεία, εἶναι οἱ μεγάλες γιορτές τῶν Ἱσραηλιτῶν:

ΡΟΣ ΑΣΑΝΑ — Πρωτοχρονιά.

ΓΙΟΜ ΚΙΠΟΥΡ – 'Η Μεγάλη Συγγνώμη.

ΣΟΥΚΟΤ — Σκηνοπηγία.

Καί οὶ τρεῖς γιορτές όνομάζονται μέ ἔνα ὄνομα «Τρομεραί ἡμέραι». Καί ὅσον ἀφορἂ μέν τή μέρα τῆς μεγάλης συγγνώμης, τοῦ γκράν παρντόν, αὐτονόητος εἶναι ἡ ἕννοιά της ἐφ΄ ὅσον πρόκειται περί αἰτήσεως συγγνώμης, ἐκ μέρους τοῦ Θεοῦ διά τά ἁμαρτήματα τά δποῖα διεπράχθησαν κατά τό παρελθόν ἔτος. Ἀλλά ἡ πρωτοχρονιά καί ἡ ἀνάμνησις τῆς σκηνοπη-



#### Η ΣΚΗΝΟΠΗΓΙΑ ΤΩΝ ΕΒΡΑΙΩΝ

#### \*\*\*\*\*\*\*

γίας, ὕστερα ἀπό τήν ἔξοδο ἀπό τήν Αἴγυπτο, γιατί ἐχαρακτηρίσθησαν καί αὐτές ὡς «τρομερές μέρες»:

Είς τό σημεῖον αὐτο ἡ φιλοσοφία τῶν Ἐβραίων έδωκε άλλο νόημα καί περιεχόμενον. Η πρωτοχρονιά δέν είναι ὄ,τι ἐπιφανειακά μᾶς θυμίζει τήν έλευση ένός ἄλλου χρόνου μέ άγνώστους έντυπώσεις καί μελλούμενα καλά πού μᾶς περιμένουν. ή πρωτοχρονιά γιά τούς Ίσραηλίτας ἔχει τό νόημα τῆς παρελεύσεως ένός ἀκόμη ἔτους, ἀπό τήν ζωήν μας, ἡ ὁποία μικραίνει, έτσι, κάθε πρωτοχρονιά.

Η άκολουθοῦσα έορτή τοῦ Γιόμ Κιπούρ, φυσικόν είναι νά θεωρῆται τρομερή μέρα, ἐφ΄ ὄσον παρουσιάζονται oi Ισραηλίται πρό τοῦ Θεοῦ γιά νά ζητήσουν συγγνώμην. Καί ό όκταήμερος έορτασμός, άνάμνησις τῆς ἐποχῆς τῆς Σκηνοπηγίας, ἀντί νά έχη τό νόημα μιᾶς χαρμόσυνης ἐπετείου, κατά τόν Μωϋσῆν, πρέπει νά είναι άνάμνησις θλιβερή γιά νά μή ὑποπέσουν καί πάλιν είς σφάλματα οί Ισραηλίται καί ὑποδουλωθοῦν.

Έξαγνισμένη βγῆκε ἡ φυλή των, ὕστερα ἀπό σαράντα χρόνια στήν ἔρημο. Καί τόν ἐξαγνισμόν αὐτόν τόν ἐπέτυχε ὁ Μωϋσῆς μέ τό νά κρατήση τίς 600 χιλιάδες Ἐβραίων, πού ἔβγαλε ἀπό τήν Αἴγυπτο, μέσα στήν ἔρημο, ὅλόκληρα σαράντα χρόνια γιά νά χαθῆ ἡ γενιά ἐκείνη πού

14



Καί τίς τρεῖς, ἐξ ἄλλου, αὐτές γιορτές, οἱ ἱεροδιδάσκαλοι τῶν Ἐβραίων καί οἱ Ραββῖνοι, τίς έξεμεταλλεύθησαν γιά νά τονίσουν τό γρήγορο πέρασμα τοῦ χρόνου, κατά τό όποῖον ἔπρεπε νά ἔχουν κάνει καλωσύνες οί άνθρωποι. Οἱ γιορτές, οἱ τρομερές αὐτές γιορτές, είναι καί ἕνα ἐρώτημα: «Τί καλό ἕκανες στό χρόνο πού πέρασε»; «Ό χρόνος τρέχει όδηγώντας πρός τόν τάφον. Πρόλαβε νά κάνης καλωσύνες στούς συνανθρώπους σου».



' Ασημένιες θῆκες για τά ἐτρογκίμ.

πῆρε καί ἐλαττώματα ἀπό τόν καιρό πού ἔζησε στήν Αἴγυπτο, εἰς τρόπον μιά καινούργια γενιά νά μπῆ στή γῆ Χαναάν πού νά μή θυμᾶται, ὡς βίωμα, τίποτε ἀπό τήν Αἴγυπτο. Καί εἶναι γνωστόν ότι τό ἐπέτυχε, ὁ Μωϋσῆς, αὐτό. Μόνον δύο μπῆκαν στή γῆ Χαναάν. Καί ὁ ἕνας ἀπό αὐτούς τούς δύο ἦταν ὁ Ἰησοῦς τοῦ Ναυῆ. Οὕτε ὁ ἴδιος ὁ Μωϋσῆς δέν μπῆκε στή γῆ τῆς ἐπαγγελίας.

#### **XPONIKA**

Γραφεῖα: Σουρμελῆ 2 ἀ Αθῆναι (109) - Τηλ. 88.39.952 ★ Ἐκδότης: τό Κ.Ι.Σ. ἐκπροσωπούμενον ὑπό τοῦ Προέδρου του κ. ἱωσήφ Λόβιγγερ, ὁ ὁποῖος εἶναι καί ὑπεύθυνος συμφώνως τῷ νόμῷ (Σουρμελῆ 2 - ἀΑθῆναι).

★ ἘΠιμέλεια ἐκδόσεως: ᾿Νῖκος Τσαπίδης, μέλος τῆς Ἐνώσεως Συντακτῶν Περιοδικοῦ Τύπου.

★ Υπεύθυνος φωτοσυνθέσεως: Κατσαούνή ΕΠΕ, Σπ. Δοντᾶ 10, `Αθῆναι.

Η άναδημοσίευσις κειμένων είναι έλευθέρα,
μέ τήν προϋπόθεσι ότι θά άναφέρεται ή πηγή:
Περιοδικό «Χρονικά», Κεντρικοῦ Ἱσραηλιτικοῦ
Συμβουλίου.

Μέ τέτοιο ψυχικό περιεχόμενο γιορτάζονταν καί οι τρεῖς γιορτές καί Ιδιαιτέρως ἡ γραφικώτατη γιορτή τῆς Σκηνοπηγίας.

Χαρακτηριστικώτερη εΙκόνα τῆς γραφικότητος αὐτῆς παρουσίαζε ὁ δεύτερος Μῶλος. Ἡ παράλληλος ὁδός, τῆς παραλιακῆς, ἀπό τόν Λευκόν Πύργον, ὡς τήν πλατεῖα Ἐλευθερίας. Σήμερα δέν ὑφίσταται. Ἀντί αὐτῆς ἔγινε ἡ ὁδός Μητροπόλεως, λίγο πιό πάνω ἀπό τόν δεύτερον Μῶλον.

Η ἐορταστική εἰκών πού παρουσίαζε ἡ ὀδός αὐτή, κατά τό ὀκταήμερο τῶν «Καλαμιῶν», ἦταν πράγματι ὡραιότατη.

#### ΑΛΜΠΕΡΤΟΥ ΝΑΑΡ:

# ΑΠΟ ΤΗΝ ΙΒΗΡΙΚΗ ΧΕΡΣΟΝΗΣΟ ΣΤΟ ΑΙΓΑΙΟ

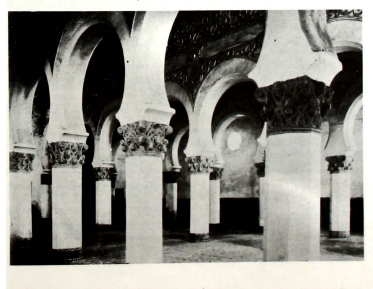
### –(Χρονικό τῆς ἐξόδου ἀπό τήν Ἱσπανία)–

Πολλές φορές ἕχει ἐξετασθεῖ τό θέμα τῆς μετεγκαταστάσεως τῶν Ἐβραίων ἀπό τήν Ἱσπανία στό Αἰγαῖο (καί ἰδιαίτερα στή Θεσσαλονίκη). Τό παρακάτω ἄρθρο δίνει μία συνοπτική ἱστορική ἐπισκόπηση τοῦ χρονικοῦ αὐτῆς τῆς ἑξόδου.

Στό τέλος τοῦ 15ου αἰώνα ἡ Εὐρώπη δέν εἶναι παρά ἕνας χριστιανικός κόσμος, ἀποκομμένος σχεδόν ἀπό τήν ὑπόλοιπη ἀνθρωπότητα. Στά δυτικά δέν ὑπάρχουν δυνατότητες γιά ἐπέκταση: ὁ ἀπρόσιτος ᾿Ατλαντικός (ὁ «OCEANUS TENE-BROSUS» τοῦ Μεσαίωνα) ἐπιτρέπει μονάχα μικρές τοπικές ἐξορμήσεις καί διευκολύνει σχετικά τή θαλάσσια ἐπικοινωνία ἀνάμεσα στά δυτικοευρωπαϊκά λιμάνια. Στό νότο ὑψώνεται ἀδιαπέραστο φράγμα σέ

κάθε ἀπόπειρα ἐπεκτατικῆς ἐνέργειας, ὁ συμπαγής μουσουλμανικός κόσμος τῆς Βόρειας ᾿Αφρικῆς. Κι ὄχι μόνο δέν ὑπάρχουν ἐλπίδες γιά τήν παραβίασή του ἀλλά ἀντίθετα κίνδυνοι ἀπό τίς συνεχεῖς πειρατικές ἐπιδρομές τῶν Φημισμένων ᾿Αλγερινῶν κουρσάρων καί τῶν ᾿Αράβων κατακτητῶν τῆς Ἱβηρικῆς χερσονήσου. Στήν ᾿Ανατολή, ἡ ᾿Ασία ἔχει προχωρήσει βαθιά μέσα στήν εὐρωπαϊκή ἤπειρο, μέ τίς ταταρικές κτήσεις στή Ρωσία καί μέ

Μία άποψη τῆς περίφημης Συναγωγῆς τοῦ Τολέδο, πού ἀνεγέρθηκε τόν 13ο alώva.





Δύο ἐπιφανεῖς διανοούμενοι τῆς χρυσῆς Ισπανικῆς περιόδου. Ὁ ἀριστοτελικός φιλόσοφος καί σπουδαῖος νομομαθής Μαϊμονίδης καί ὁ περίφημος ποιητής καί φιλόσοφος Γεουντά 'Αλεβῆ.

τή θυελλώδη έπεκταση τῶν Όθωμανῶν. Ἡ Βαλτική παραμένει μιά κλειστή σχεδόν θάλασσα ἐνῶ ἡ Μεσόγειος κινδυνεύει νά γίνει μιά μουσουλμανική λίμνη. Μέσα λοιπόν στόν περιτριγυρισμένο ἀπό ἐχθρικά στοιχεῖα στενό εὐρωπαϊκό χῶρο ἀναπτύσσεται ἡ νέα, αὐτοφυής πολιτική δομή τῶν κρατῶν τῆς ἡπείρου.

Η Ίβηρική χερσόνησος εἶναι χωρισμένη σέ έπτά κρατίδια: Τήν Καταλωνία, τήν 'Αραγώνα, τή Ναβάρρα, τήν Καστίλη, τή Βαλένσια, τήν Πορτογαλία, καί τό μουσουλμανικό κράτος τῆς Γρανάδας. Οἱ διαιρέσεις αὐτές, ξεπερνώντας τά γεωγραφικά ὄρια, φτάνουν βαθιά ώς τή νοοτροπία, τήν έθνική συνείδηση, τό πολιτιστικό ἐπίπεδο, τή γλώσσα, καί τίς παραδόσεις. Κι' αὐτό γιατί, ἀπό τήν ἄποψη τῆς ἐθνολογικῆς σύνθεσης, ὑπάρχουν ἀπό τούς πρώτους ἀκόμα αἰῶνες τοῦ Μεσαίωνα στοιχεῖα φράγκικα, κελτικά, γερμανικά ντόπια ίβηρικά καί άκόμα μεγάλος άριθμός άπό ἐπήλυδες Άραβες καί Έβραίους.

Τά στοιχεῖα αὐτά, πού ἐμφανίστηκαν καί διατηρήθηκαν αὐτόνομα σ΄ ὅλη σχεδόν τή διάρκεια τοῦ Μεσαίωνα, διαίρεσαν τή χώρα ἀνθρωπογεωγραφικά καί καθόρισαν ἀποφασιστικά τήν πολιτική καί πολιτιστική τους ἐξέλιξη.

Τό γεγονός δμως πού δπωσδήποτε ἐπηρέασε στήν ἐνοποίηση ἐνός μεγάλου μέρους τῶν διαφόρων χριστιανικῶν ὀμάδων τῆς Χερσονήσου ἦταν ὀ κοινός ἀγώνας ἐνάντια στούς Ἄραβες, πού ἀπό τίς ἀρχές ἀκόμα τοῦ 8ου αἰώνα εἶχαν καταφέρει νά περάσουν τά Πυρηναῖα.

Ο άγώνας αὐτός, ἡ περίφημη «RECONQUISTA» ('Avaκατάληψη) κράτησε, περνώντας ἀπό πολλές φάσεις, ώς τό τέλος τοῦ 15ου αίώνα καί ή μακρόχρονη πολεμική περίοδος, ή έγρήγορση γιά τήν άπώθηση τῶν Μουσουλμάνων, ἐπέδρασε βαθύτατα στή διαμόρφωση τῆς καστιλιάνικης κοινωνίας. Ἡ περιοχή αὐτή, ξεκομμένη ἀπό τή θάλασσα καί άδιάφορη μπροστά σέ έμπορικά συμφέροντα καί άνταγωνισμούς, έξελίσσεται βαθμιαΐα σ' ένα στρατοκρατούμενο κράτος. Υπάρχουν βέβαια ένα πλῆθος μικροτιτλοῦχοι (IDALGOS) πού κατέχουν περιορισμένες έκτάσεις γῆς. Κι΄ ἐπειδή ἡ RECONQUISTA κατευθύνεται ούσιαστικά άπό τούς πολεμιστές, οἱ στρατιωτικοί κρατοῦν γιά τόν ἑαυτόν τους τά σπουδαιότερα άξιώματα καί κατευθύνουν τήν πολεμική καί κοινωνική έξέλιξη τοῦ τόπου. Ἐνισχύεται ἀκόμα καί ή κεντρική έξουσία τοῦ βασιλιά, μιά καί δ πόλεμος έξελίσσεται νικηφόρα. Στίς έχθροπραξίες όμως στρατεύθηκε καί ό άπλός λαός καί ήταν άπαραίτητη ή έξασφάλιση πιστῶν ὑπηκόων στίς «εὐπαθεῖς» κατακτώμενες περιοχές πού γειτόνευαν μέ τίς άραβικές κτήσεις. Έτσι οι ιθύνοντες, βασιλιάς καί φεουδάρχες, άναγκάστηκαν νά παραχωρήσουν καί στίς κατώτερες τάξεις κάποια δικαιώματα. Γιά άνάλογες αίτίες ή παραχώρηση αὐτή ἐπεκτάθηκε καί στούς πολυάριθμους Έβραίους, πού κατοικοῦσαν ἀπό αίῶνες στίς ἀπελευθερωμένες ἀπό τούς Άραβες περιοχές.

Έτσι πρός τό τέλος τοῦ Μεσαίωνα ἡ Ἰβηρική χερσόνησος παρουσιάζει ἕνα ἀντιφατικό φαινόμενο, σέ σύγκριση μέ τά ἄλλα εὐρωπαϊκά φεουδαρχικά κράτη τῆς ἐποχῆς. Ἰσχυρή ἐξουσία μέ τό βασιλιά, ἐκτεταμένη φεουδαρχία, κατώτερες τάξεις μέ ὀρισμένα δικαιώματα



Χάρτης τῶν κατά καιρούς διωγμῶν τῶν Ἑβραίων ἀπό τήν Ἱσπανία, μεταξύ τῶν ἐτῶν 1000 καί 1500 κ.π.

και, πάνω ἀπ΄ ὅλα, ἕλλειψη ὁποιασδήποτε μορφῆς θρησκευτικῆς ἤ φυλετικής μισαλλοδοξίας. Μέσα στό κλίμα αὐτό ἡ οἰκονομική καί πνευματική ζωή τῶν Έβραίων συνεχίζει νά όργανώνεται στά πλαίσια κάποιας συλλογικῆς συνεργασίας, όπως καί στίς μέρες τῆς ἰσλαμικῆς έξουσίας. Πλῆθος ἀπό ραββινικές ἤ κοινοτικές διατάξεις ρυθμίζουν τήν εἰσφορά τῶν εὐπόρων γιά τίς κοινοτικές δραστηριότητες, τά κοινά δικαιώματα στά κοινοτικά κτήματα ή τούς κανονισμούς παραγωγής καί διάθεσης δρισμένων προϊόντων. Σ΄ όλες τίς μεγάλες ίσπανικές πόλεις, άλλά καί στά μικρότερα άκόμα άστικά κέντρα, διατηρεῖται μία ὀργανωμένη αὐτοδιοίκηση μέ τά λαϊκά καί τά ραββινικά συμβούλια καί τίς τοπικές συνελεύσεις. Έτσι τήν έποχή αὐτή οἱ Ἐβραῖοι τῆς Ἱσπανίας άποτελοῦν τό πιό πολυάριθμο καί δραστήριο τμῆμα τοῦ ἐβραϊκοῦ λαοῦ.

Ποῦ βρίσκονται ὅμως οἰ ρίζες τῆς ἐγκατάστασης τῶν Ἐβραίων στήν Ἐβρρική; Διάφοροι θρῦλοι, ἀναπόδεικτοι ἱστορικά, λένε πώς οἰ Ἐβραῖοι ζοῦσαν στήν Ἱσπανία ἀπό τόν καιρό τοῦ βασιλιᾶ Σολομών. Εἶναι ὡστόσο βέβαιο πώς οἱ πολυάριθμοι Ἐβραῖοι ἔφτασαν ἐκεῖ μετά τήν καταστροφή τοῦ δευτέρου Ναοῦ (71 μ.Χ.) καί Ιδιαίτερα μετά τήν Ἐπανάσταση τοῦ Μπάρ — Κοχμπά, πού πνίγηκε στό αἶμα ἀπό

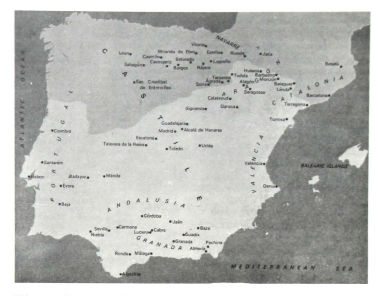
τούς Ρωμαίους. Οι πρῶτοι διωγμοί καί άναγκαστικοί ἐκχριστιανισμοί χρονολογοῦνται ἀπό τήν περίοδο τῆς κυριαρχίας τῶν Βισιγότθων. Όταν ὄμως τό 711 οι Άραβες περνοῦν τό στενό τοῦ Γιβραλτάρ καί φτάνουν σιγά - σιγά ώς τά Πυρηναῖα, ἡ θέση τῶν Ἐβραίων βελτιώνεται. Άρχίζει γι' αὐτούς ἕνας πραγματικά χρυσός αίώνας μέ άποκορύφωμα τήν ἀνάδειξη προσωπικοτήτων όπως ό Μαϊμονίδης καί ό Γεουδά 'Αλεβή. 'Αξιοσημείωτο ἐπίσης είναι ότι τότε άκριβῶς ἄρχισαν νά πυκνώνουν καί οἱ ἐπαφές μέ τά πανάρχαια Ιουδαϊκά κέντρα τῆς Βαβυλώνας καί τοῦ Ίράκ. Έτσι οί Ίσπανοεβραῖοι ἄρχισαν νά δέχονται ἐπιδράσεις καί νά ἐπηρεάζονται βαθειά άπό τήν παράδοση τῆς 'Ανατολῆς. Τά σημάδια τῶν ἐπιδράσεων αὐτῶν διακρίνονται ἕντονα στό Σεφαραδικό τελετουργικό άκόμα καί σήμερα.

Γύρω στά 1460 οΙ κεντρόφυγες δυνάμεις στήν Ίβηρική εἶχαν ἀποκρυσταλλωθεῖ σέ τέσσερα κράτη. Στό ἀραβικό τῆς Γρανάδας στό νότο, τήν Πορτογαλία στή δύση, τῆς Καστίλης στό κέντρο καί στό βορρᾶ καί τῆς Ἀραγώνας στήν ἀνατολή. Τότε ἀκριβῶς ἔχουμε ἕνα γεγονός ἀποφασιστικῆς σημασίας: τό γάμο τοῦ ὁιαδόχου τῆς Ἀραγώνας Φερδινάνδου μέ τή διάδοχο τῆς Καστίλης Ἰσαβέλλα. Ἡ Ἰσαβέλλα ἀνεβαίνει πρώτη στό θρόνο, μετά τό Θάνατο τοῦ βασιλιᾶ ἀδελφοῦ της Ἐρρίκου Δ΄, παραμερίζοντας ταυτόχρονα τούς διαφόρους μνηστῆρες τοῦ θρόνου (Ιδιαίτερα τό βασιλιά Ἀλφόνσο Ε΄ τῆς Πορτογαλίας).

Μέ τή σειρά του ὁ Φερδινάνδος διαδέχεται τόν πατέρα του ἰωάννη Β΄ καί ἀνεβαίνει στό θρόνο τῆς ᾿Αραγώνας τό 1479. Φυσιολογικό εἶναι τώρα νά ἐνωθοῦν τά βασίλεια τῶν δύο συζύγων κάτω ἀπό ἕνα κοινό σκῆπτρο. Ἔτσι ἐγκαινιάζεται γιά τή χώρα μιά καινούργια ἱστορική περίοδος.

Στίς 2 'Ιανουαρίου 1492 οΙ στρατιές τῶν δύο ἡγεμόνων γνωρίζουν μιά ἐντυπωσιακή ἐπιτυχία μέ τήν ὀριστική κατάλυση τοῦ ἀραβικοῦ κράτους τῆς Γρανάδας. Ἡ RE-CONQUISTA τελειώνει κι ἀρχίζει ἡ μεγαλειώδης ἐπέκταση τῶν 'Ισπανῶν πρός τίς ὑπερπόντιες κτήσεις. Ταυτόχρονα ὅμως μεταβάλλεται καί ἡ πολιτική ἀπέναντι στίς μειονότητες.

Όπως προαναφέραμε, στή διάρκεια τοῦ πολέμου οι «βασιλιάδες τῶν τριῶν θρησκειῶν» ὅπως τούς έλεγαν, είχαν έπιτρέψει γιά λόγους έθνικῆς, οἰκονομικῆς καί πολιτικῆς σκοπιμότητας τήν αὐτονομία τῶν άλλοθρήσκων μειονοτήτων. Μετά τήν ἐκδίωξη τῶν ᾿Αράβων καί τήν έδραίωση τῆς έξουσίας τους άλλάζουν στάση καί έγκαινιάζουν σκληρά μέτρα, πού θά άποβοῦν, βέβαια άργότερα, έπιζήμια γιά τό οἰκονομικό μέλλον τῆς χώρας. Πρόφαση ήταν ή τεχνική δημιουργία άναταραχῶν στίς μεγάλες πόλεις ὅπου τό ἐβραϊκό στοιχείο άσκει έντονη οίκονομική δραστηριότητα. Αίτία είναι τό αἴσθημα ἀνασφάλειας πού νιώθει τό Ισπανικό στοιχείο στά κυριότερα άστικά κέντρα καθώς οί Έβραῖοι ἄλλοτε φανερά, ἄλλοτε συγκαλυμμένα, άλλοτε μέ τή μέθοδο τοῦ ἐπιφανειακοῦ ἐκχριστιανισμοῦ τους, είχαν πάρει στά χέρια τους ὄχι μόνο τό ἐμπόριο καί τή βιοτεχνία άλλά καί καίρια άξιώματα σέ θέσεις κλειδιά τῆς κρατικῆς μηχανής. Έτσι φτάνουμε στό μοιραίο Μάρτη τοῦ 1492. Ένα βασιλικό διάταγμα έπιβάλλει σ' δλους τούς 'Εβραίους ή κρυφοεβραίους (MAR-RANOS) νά άσπαστοῦν τό Χριστιανισμό προσφέροντας άπτές άποδείξεις τῆς ὀριστικῆς τους ἀποσκίρτησης. 'Αλλοιώτικα θά ἔπρεπε νά έγ-



Χάρτης τῆς μουσουλμανικῆς Ἱσπανίας τοῦ 11ου αἰώνα μέ τίς τότε ὑπάρχουσες ἰσραηλιτικές κοινότητες. Τό βαθύχρωμο τμῆμα δείχνει τίς χριστιανικές περιοχές τῆς Ἱσπανίας κατά τό 1030.

Τελευταία σελίδα τοῦ διατάγματος τοῦ Φερδινάνδου καί τῆς Ἱσαβέλλας γιά τήν ἐκδίωξη τῶν Ἑβραίων τῆς Ἱσπανίας: Γρανάδα, 31 Μαρτίου 1942.



καταλείψουν τή χώρα. Ό Δόν Ίσαάκ Άμπραβανέλ προσπάθησε χωρίς ἐπιτυχία νά ματαιώσει τό διάταγμα προσφέροντας λύτρα καί χρησιμοποιώντας δλο τό κῦρος πού εἶχε ἀποκτήσει ὑπηρετώντας από χρόνια στή βασιλική αὐλή. Όμως ἡ παντοδύναμη 'lερή 'Eξέταση καί ὁ Τορκουεμάδα κατάφεραν νά πείσουν τούς δύο βασιλιάδες, πού γιά μιά στιγμή ἔδειξαν ἀναποφάσιστοι. «Ἄν δεχθῆτε τό χρυσάφι τῶν 'Eβραίων», τούς εἶπαν, «δέ θά διαφέρετε καθόλου ἀπό τόν 'lούδα πού πρόδωσε τό Χριστό γιά τριάντα ἀργύρια».

Υπολογίζεται ότι στή διάρκεια τῶν ταραχῶν 50.000 Εβραῖοι βαφτίστηκαν καί παρέμειναν στή χώρα. "Αλλες 20.000 πέθαναν στούς διωγμούς. Οι ὑπόλοιποι, γύρω στίς 250.000, προτίμησαν τό δρόμο τῆς έξορίας. Έτσι τήν ίδια ώρα πού οί καραβέλλες τοῦ Κολόμβου ὀλοκλήρωναν τίς προετοιμασίες τους γιά τό Ιστορικό ταξίδι πού θά όδηγοῦσε σ' ἕνα καινούργιο κόσμο, ἄλλα καράβια περίμεναν άραγμένα στά 1σπανικά λιμάνια γιά νά μεταφέρουν τό πλῆθος τῆς προσφυγιᾶς στίς καινούργιες τους πατρίδες. Μερικοί πῆραν τό δρόμο κατά τή δύση: Γαλλία, 'Αγγλία, Κάτω Χῶρες. "Αλλοι προτίμησαν τήν Ίταλία ἤ τή Βόρεια Αφρική. Οι περισσότεροι προτίμησαν νά έγκατασταθοῦν στά ἐδάφη τῆς Όθωμανικῆς Αὐτοκρατορίας. Ό σουλτάνος Βαγιαζήτ Β΄, παρακινημένος ἀπό τόν ἀρχιραββίνο τῆς Κωνσταντινούπολης Ἐλιγιά Καψάλη, διέταξε τούς τοπικούς κυβερνῆτες νά δεχτοῦν ἐγκάρδια τούς Ἱσπανοεβραίους καί νά διευκολύνουν τήν ἐγκατάστασή τους στή χώρα του. Ὁ Ἐμμανουήλ Ἀμποάβ ἀναφέρει ὅτι ὁ Βαγιαζήτ παρατήρησε τότε χαρακτηριστικά γιά τόν Ἱσπανό βασιλιά Φερδινάνδο: «Πῶς μπορεῖ νά εἶναι σοφός καί ἔξυπνος ὅταν φτωχαίνει τή χώρα του καί πλουτίζει τή δική μου».

Λόγια πού δέν άργησαν νά άποδειχτοῦν προφητικά! Παρά τόν πλοῦτο πού ἔφεραν στή χώρα τά λάφυρα τῶν ὑπερπόντιων κατακτήσεων ἡ Ἱσπανία ἄρχισε νά δδεύει βαθμιαῖα πρός τήν παρακμή. Πολύ πρίν ἀπό τήν καταστροφή τῆς μεγάλης ἀρμάδας στά ἀνοιχτά τῆς Μάγχης, πού σήμανε ὀριστικά τήν ἀρχή τοῦ τέλους τῆς ἱσπανικῆς αὐτοκρατορίας, δέν ἔλειψαν ἐκεῖνοι πού κατέκριναν τήν ἀπόφαση τῆς ἐξορίας τῶν Ἐβραίων σάν ὀλέθρια γιά τόν τόπο καί προσπάθησαν νά ἐπιτύχουν τόν ἐπαναπατρισμό τους.

Οι Ισπανοεβραῖοι ρίζωσαν στίς καινούργιες τους πατρίδες. Διατήρησαν τή γλώσσα τῆς Ἱσπανίας, τά τραγούδια τους — τά περίφημα RO-MANCEROS — τό τελετουργικό, τά έθιμα καί τά οίκογενειακά τους όνόματα. Σιγά - σιγά τά ἐπέβαλαν καί στούς άλλους Έβραίους τῆς χώρας. Στούς έλληνόφωνους Ρωμανιῶτες, πού ή παρουσία τους έκεῖ χρονολογείται ἀπό τούς ἑλληνιστικούς χρόνους, στούς 'Ασκεναζίμ, πού ἀπό τό 1376, μετά τούς διωγμούς στήν Ούγγαρία, είχαν έγκατασταθεϊ κατά χιλιάδες στά όθωμανικά έδάφη καί στούς Έβραίους τῆς Ἰταλίας, πού μετανάστευσαν κατά κύματα στή διάρκεια τοῦ 16ου καί τοῦ 17ου αίώνα. Δημιούργησαν άκμαῖες κοινότητες σ΄ όλα τά μεγάλα άστικά κέντρα τῆς Αὐτοκρατορίας, Κωνσταντινούπολη, Σμύρνη καί, πάνω άπ΄ ὅλα, στή Θεσσαλονίκη, πού δέν είχε συνέλθει άκόμα άπό τίς καταστροφές πού τῆς προκάλεσαν οί Τοῦρκοι ὅταν τήν κατέλαβαν τό 1430. Στήν πόλη αὐτή ἐγκαταστάθηκαν ἄνθρωποι τοῦ μόχθου άλλά καί μεγάλοι σοφοί, νομοδιδάσκαλοι καί ταλμουδιστές, ὅπως ὁ Μωσέ Άλμπέλδα, δ Μωσέ Άλμοσνίνο, δ Ίσαάκ Άντραμπί, ὁ Μεϊρ Άράμα, ὁ



Μεγάλες κοινότητες έβραίων στήν 'Ισπανία, τό 1474.

'Ααρών 'Αφία, δ Σολομών 'Αλκαμπέζ, δ Σαμουέλ ντί Μεδίνα ντέλ Κάμπο, δ 'Ιακώβ Μπέν Χαμπίμπ, δ Δαυΐδ Μπέν Σουσάν, δ Γιοσέφ Κάρο, δ Σολομών 'Αλεβῆ, δ Σολομών Σιρρίλο, δ Γιοσέφ Ταϊτασάκ καί ἄλλοι.

Τούς τράβηξε ἴσως ἡ τοποθεσία τῆς πόλης σέ θέση - κλειδί πάνω στούς διεθνεῖς ἐμπορικούς δρόμους πού συνέδεαν τήν 'Ανατολή μέ τή Δύση. Ίδρυσαν άρχικά ξεχωριστές κοινότητες καί συναγωγές, πού πῆραν τό ὄνομά τους ἀπό τόν τόπο καταγωγῆς τῶν μελῶν τους (π.χ. Μαγιόρκα Καταλάν, Έβορα, Άραγκόν, Καστίλια κ.λ.π.) καί διατήρησαν τούς δεσμούς τους μέ τούς όμοθρήσκους τους ἄλλων χωρῶν - Γαλλία, Φλάνδρα, Αἴγυπτο καί είδικά μέ τή Βενετία. Άπέκτησαν έτσι ένα πρόσθετο πλεονέκτημα στήν ἄσκηση τῆς ἐμπορικῆς τους δραστηριότητας. Δούλεψαν στά χρυσωρυχεῖα τοῦ Γαλλικοῦ, άνέπτυξαν τήν κοσμηματοποιία, τήν κατεργασία τοῦ δέρματος καί πάνω άπ' ὅλα τήν ὑφαντουργία. Τό σπουδαιότερο ὄμως ἔργο τους είναι ὅτι μετέβάλαν τή Θεσσαλονίκη σ' ένα μεγάλο κέντρο διδασκαλίας τῆς Τορά. Ἐκτός ἀπό τίς ραββινικές σχολές δημιούργησαν ἕνα κέντρο καββαλιστικῶν μελετῶν, μία σχολή διδασκαλίας «Πιγιουτίμ» (θρησκευτι-

κῶν ὕμνων) καί μία σχολή ἐξωθρησκευτικῶν σπουδῶν ὅπου διδάσκονταν Ιατρική, φυσική, ἀστρονομία, φιλοσοφία, κ.λ.π. Ἐκεῖ δίδαξαν ἀργότερα ὁ διάσημος γιατρός Ἀμάτο Λουζιτάνο καί ὁ ἀστρονόμος Δανιέλ Περαχία ἀ - Κοέν. Ἀκριβῶς τήν ἐποχή ἐκείνη δόθηκε στή Θεσσαλονίκη ὁ τίτλος τῆς «Μητέρας τοῦ Ἱσραήλ» ἀπό τόν ποιητή Σαμουέλ Οὕσκοε.

Τήν πόλη αὐτή καί τήν Ιστορική Ισραηλιτική της κοινότητα ἐπισκέφτηκε τό φθινόπωρο πού μᾶς πέρασε ὁ Ἱσπανός πρεσβευτής στή 'Αθήνα. Συνάντησε τούς ἡγέτες της, διαπίστωσε ἔκπληκτος πώς ἡ θύμηση τῆς πατρίδας του διατηρήθηκε ἀπαρασάλευτα ζωντανή μέσα στή γλώσσα, στά τραγούδια καί στά ἕθιμα τῶν ἀπογόνων τῶν ἐξορίστων Ἱσπανοεβραίων καί προσκάλεσε μιά ὑμάδα νέων νά ἐπισκεφτοῦν τήν Ἱσπανία τό καλοκαίρι, σάν προσκεκλημένοι τοῦ ὑπουργείου Ἐξωτερικῶν τῆς χώρας του.

Κι' αὐτό ἀκριβῶς τό ταξίδι θά εἶναι ἡ συμβολική ἐπιστροφή στίς πηγές κάποιας παράδοσης πού ἔχει τίς ρίζες της στό κομμάτι ἐκεῖνο τῆς φυλῆς μας, πού ἄφησε.πρίν πέντε αίῶνες τίς ἀκτές τῆς 'Ιβηρικῆς κι ἅραξε στήν πόλη τοῦ Θερμαϊκοῦ ἀναζητώντας μιά καινούργια ἐστία.

#### Β.Π. ΜΑΘΙΟΠΟΥΛΟΣ:

### 35 ΧΡΟΝΙΑ ΠΕΡΙΜΕΝΟΥΝ ΤΗ ΔΙΚΗ ΤΟΥΣ 2.500 ΝΑΖΙ ΕΓΚΛΗΜΑΤΙΕΣ

Διαφεύγουν ἀκόμη τόν πέλεκυ τῆς Δικαιοσύνης

Δυόμιση χιλιάδες ναζιστές έγκληματίες περιμένουν τίς δίκες τους. Ίσάριθμες μηνύσεις ἔχουν καταθέσει οἱ Είσαγγελίες ἕντεκα ὁμοσπόνδων γερμανικῶν κρατιδίων. Ὁ προϊστάμενος τῆς κεντρικῆς ὁμοσπονδιακῆς ὑπηρεσίας δίωξης τῶν ἐγκληματιῶν πολέμου τοῦ ἐθνικοσοσιαλισμοῦ, Ἄνταλμπερτ Ρύκερλ, δήλωσε πώς μόνο ἀπό τό Λούντβιγκσμπουργκ, πού ἑδρεύει ἡ ὑπηρεσία του, ἀσκήθηκαν στά 1979 ἐκατόν ἑβδομηνταπέντε μηνύσεις. Τό σύνολο τῶν 2.500 ἀκόμα ἀνοιχτῶν ὑποθέσεων ἀφορᾶ πρόσωπα πού κατοικοῦν στή Δυτική Γερμανία.

Πολλοί χιτλερικοί, τήν ὥρα τῆς κατάρρευσης τοῦ Τρίτου Ράιχ, τό Μάιο τοῦ 1945, διέφυγαν μέ κύριο τόπο προορισμοῦ χῶρες τῆς Νότιας 'Αμερικῆς. Αὐτούς ἀνάλαβε νά διώξει, ὕστερα ἀπό ντετεκτιβική κυριολεχτικά ἀναζήτηση ἀνά τίς ἡπείρους, ὁ διαπρεπής Ἐβραῖος ἐπιστήμονας Σίμων Βίζενταλ. 'Ο Βίζενταλ ἴδρυσε στή Βιέννη, ἀμέσως μετά τόν πόλεμο, διεθνές γραφεῖο «ντοκουμέντων τῆς 'Ομοσπονδίας καταδιωχθέντων Ἐβραίων ἀπό τούς Ναζιστές». Προσέλαβε Ικανούς ὑπαλλήλους καί ὀργάνωσε μιά ἄψογη ὑπηρεσία, πού ὑπῆρξε ὁ τρόμος γιά τά ἀνά τήν ὑφήλιο ρετάλια τοῦ Χίτλερ.

Αὐτός ἀνακάλυψε στήν ᾿Αργεντινή τόν μέ ψευδώνυμο ἐκεῖ ἐγκατεστημένο Ἅιχμαν στά 1960 — καί οl ἄνδρες του τόν ἀπήγαγαν καί τόν ὀδήγησαν στό Ἱσραήλ — μιά ἀπό τίς σκοτεινότερες φυσιογνωμίες τοῦ παγκοσμίου ἐγκλήματος: ἦταν ὁ κύριος ὑπεύθυνος γιά τή βιομηχανική ἐξόντωση ἔξι ἐκατομμυρίων Ἐβραίων, φυσικά ἐκτελώντας διαταγές τοῦ Χίτλερ καί τοῦ Χίμμλερ. Ἡ ἀνακάλυψη τοῦ Ἅιχμαν, ἡ δίκη του στό Τέλ Ἀβίβ καί ἡ ἐκτέλεσή του στά 1961 ἀποτέλεσαν ἕνα ἀπό τά γεγονότα τῆς δεκαετίας τοῦ ἐξήντα.

Ο Βίζενταλ συνέβαλε ν' ἀποκαλυφθοῦν τά κρησφύγετα πολλῶν χιτλερικῶν, συγκέντρωσε τό πιό ἄρτιο ἀρχεῖο γιά τή δράση τους ἀπό τά 1933 μέχρι τά 1945 καί συνεργάστηκε μέ ὅλες τίς ἀστυνομίες ἀνατολικῶν καί δυτικῶν χωρῶν. Κατά κύριο λόγο ζήτησε ὑλικό ἀπό τίς χῶρες πού εἶχαν κατακτηθεῖ ἀπό τόν Ἄξονα κατά τή διάρκεια τοῦ δεύτερου παγκόσμιου



<sup>•</sup>Ο ¨Αϊχμαν στό ἑδώλιο τοῦ Τέλ — ᾽Αβίβ.

πόλεμου. Καί ἀπό τήν Ἐλλάδα συγκέντρωσε πολύ ὑλικό γιά τούς διωγμούς τῶν Ἐβραίων στή Θεσσαλονίκη, τά Γιάννενα κι ἄλλες πόλεις — ἀνευρίσκοντας καί τούς ὑπεύθυνους τῆς σύλληψης καί τῆς μεταφορᾶς τους στούς θαλάμους ἀερίων τοῦ φρικώδους στρατοπέδου ἐξόντωσης Ἄουσβιτς.

Τώρα είναι ήλικίας 72 ἐτῶν ὁ Σίμων Βίζενταλ. Καί σέ πρόσφατη συνέντευξή του δήλωσε πώς οἰ στόχοι του ἔχουν ἐντοπιστεῖ σέ τέσσερις βασικούς ἐγκληματίες πολέμου:

Ο είδεχθέστερος εἶναι ὁ Αὐστριακός Ἐρντ Λέρχ, πού τόν θεωρεῖ συνυπεύθυνο τῆς δολοφονίας δύο ἐκατομμυρίων προσώπων.

Τό δεύτερο πού κυνηγάει παντοῦ εἶναι ὁ ἀναπληρωτής τοῦ Ἅιχμαν, Χάνς Γκύντερ. Ὁ φανατικός αὐτός συνταγματάρχης τῶν Ἔς - Ἔς ἔδρασε κατά τόν πιό ἀπάνθρωπο τρόπο στήν Πράγα κι ἐξαφανίστηκε ἀπό τίς 10 Μαΐου τοῦ 1945.

Τρίτος φυγόδικος ἐγκληματίας εἶναι ὁ περίφημος «γιατρός» στό "Αουσβιτς Μένγκελε. Έκανε πειράματα λέπρας, χολέρας καί πανώλης σέ ὑγιεῖς κρατουμένους καί τούς ἄφηνε νά πεθαίνουν μέ φριχτούς πόνους χωρίς περίθαλψη. Θεωρήθηκε πώς εἶχε θηριώδη ἔνστικτα γιατί, ὅταν ἕπαυε τίς «γιατρικές» του ἐνασχολήσεις προέβαινε σ΄ ἐπιλογή τῶν ἀσθενέστερων κρατουμένων, πού ὀδηγούνταν στούς θαλάμους ἀσφυξίας. Οἱ ὑγιέστεροι ἐργάζονταν στήν καταναγκαστική ἀπασχόληση μέχρι ἐξάντλησης. Τότε ἦταν ὥριμοι – μέ τή σειρά τους – γιά τούς θαλάμους τοῦ θανάτου.

Τέταρτος, πού δέν ἔχει ἀνευρεθεῖ ἀκόμα, εἶναι ὁ Ράουφ πού ἐφεῦρε καί χρησιμοποίησε τά φορτηγά αὐτοκίνητα, μέσα στά ὁποῖα λειτουργοῦσαν μικροί θάλαμοι ἀσφυξιογόνων ἀερίων. Μόλις τό μοτέρ τοῦ φορτηγοῦ ἔμπαινε σέ κίνηση, ἄρχιζε ταυτόχρονα καί ἡ λειτουργία, μέσα στό σκοτεινό θάλαμο τοῦ ἐσωτερικοῦ τοῦ αὐτοκινήτου, τοῦ θανατηφόρου ἀερίου. Σέ ἕξι λεπτά οἱ ἐπιβάτες - κρατούμενοι στρατοπέδων συγκεντρώσεως είχαν ξεψυχήσει...

Ο Σίμων Βίζενταλ ἀνάφερε πώς ἄν πετύχει νά ἀνεύρει τούς τέσσερις αὐτούς κορυφαίους στήν εὐθύνη γιά δολοφονίες ἐκατομμυρίων ἀνθρώπων, θά θεωρήσει πώς ἔληξε ἡ ἀποστολή του: μιά ὑπηρεσία πού προσφέρει ἀδιάκοπα τριανταπέντε χρόνια. «Ό ἀγώνας μου – πρόσθεσε – βαδίζει πρός τό τέλος του. ΟΙ παλιοί ναζιστές γέρασαν καί βαδίζουν αὐτόματα πρός τό θάνατο».

Στή Γερμανία, μετά τήν περσινή ἀπόφαση τοῦ ὁμοσπονδιακοῦ κοινοβουλίου τῆς Βόννης, τοῦ Μπούντεσταγκ, νά μή χορηγηθεῖ ποτέ παραγραφή γιά τά ἐγκλήματα τοῦ ναζισμοῦ, θά συνεχιστοῦν οΙ ἐγκλήσεις καί ἡ δίωξη ὅλων ὅσοι εὐθύνονται γιά παράβαση τοῦ διεθνοῦς δικαίου, τῶν ἀνθρωπίνων δικαιωμάτων καί τοῦ γενικά παραδεγμένου ποινικοῦ δικαίου. Ἡ πολωνική δικαιοσύνη καί ἡ ἀνατολικογερμανική, στέλνουν ἐνοχοποιητικά στοιχεῖα στήν κεντρική ὑπηρεσία τοῦ Λοὑντβιγκσμπουργκ. Ἐπακολουθεῖ ἐπεξεργασία καί ἀνεύρεση τοῦ ἐνόχου μέ ἔναρξη τῶν διαδικασιῶν τῆς προδικασίας. Πολλοί μάρτυρες καλοῦνται ἀπό διάφορες χῶρες, μάρτυρες, πού ἔζησαν οΙ ἴδιοι κατά τή διάρκεια τοῦ πολέμου σάν κρατούμενοι τήν ἐγκληματική δράση τῶν κατηγορούμενων.

Τό σύνολο τῶν ἐγκλήσεων ἀπό τό 1945 μέχρι σήμερα ἔφτασε τίς 86.500 περιπτώσεις. ἀπό αὐτούς καταδικάστηκαν τελεσίδικα 6.446: δώδεκα σέ θάνατο κι ἐκτελέστηκαν, 155 ἐκτίουν ποινές Ισόβιας κάθειρξης κι οὶ ὑπόλοιποι σέ μικρότερες ποινές.

Η ἐρμηνεία πού ἕδωσε ὁ Ἄνταλμπερτ Ρύκελρ στό δυσανάλογο ἀριθμό ἐκείνων πού διώχτηκαν κι ἐκείνων πού τελικά καταδικάστηκαν, ἦταν ὅτι οἰ εἰσαγγελεῖς κι οἱ ἀνακριτές ἐξέδιδαν ἐντάλματα σύλληψης ἡ καί ἄνοιγαν τή διαδικασία δίωξης ἐναντίον κάθε ὕποπτου, ὥστε νά εἶναι ἀνοιχτές οἱ ὑποθέσεις σέ περίπτωση παραγραφῆς καί νά μή συμπεριληφτοῦν. Γιατί μερικές δίκες ναζιστῶν κράτησαν χρόνια, ὥσπου νά διεξαχθοῦν: διαδικασία ἕκδοσής τους ἀπό ἄλλες χῶρες, κλήση μαρτύρων ἕξω ἀπό τή Γερμανία κ.λπ. Κατά τήν ἀνάκριση – πρόσθεσε – διαπιστώνονταν οἱ πραγματικοί ἕνοχοι.

ΟΙ ὑπόλοιποι δυόμιση χιλιάδες ὑπό δίωξη ναζιστές ἐγκληματίες δέν ἔχουν δυνατότητα νά ἀποφύγουν τήν ἀντιμετώπιση τῆς δικαιοσύνης. Μέ τό ν' ἀρνηθεῖ ἡ πλειοψηφία τῆς γερμανικῆς Βουλῆς τή χορήγηση παραγραφῆς, μένουν ἐκκρεμεῖς ὅλες οΙ ὑποθέσεις ἐγκλημάτων κατά τῆς ἀνθρωπότητας τοῦ Τρίτου Ράιχ καί τῆς «Νέας Τάξης». ΟΙ Γερμανοί Χριστιανοδημοκράτες καί τό κόμμα τοῦ ὑποψηφίου τους γιά τήν Καγκελλαρία, κατά τίς προσεχεῖς ἐκλογές τοῦ Όκτωβρίου, Φράντς Γιόζεφ Στράους, οΙ Χριστιανοκοινωνιστές τῆς Βαυαρίας, εἶχαν κηρυχτεῖ ὑπέρ τῆς παραγραφῆς.

(«Bňµa», 21, 8, 1980)

ΤΟ ΠΡΟΒΛΗΜΑ ΤΗΣ ΙΕΡΟΥΣΑΛΗΜ

Πολλά ἄρθρα, ἀνταποκρίσεις, ἐπιστολές ἀναγνωστῶν κλπ. δημοσιεύτηκαν στόν ἐλληνικό Τύπο γιά τήν ἀπόφαση τῆς Ἱσραηλινῆς Βουλῆς νά μεταφέρη τήν πρωτεύουσα τοῦ Κράτους τοῦ Ἱσραήλ στήν Ἱερουσαλήμ.

Άπό τήν ἐφημερίδα «Μεσημβρινή» (29. 8. 80) μεταφέρουμε τήν παρακάτω ἐπιστολή τοῦ κ. Δ. ΤΣΑΠΑΛΟΥ – Ἀθήνα, μόνο καί μόνο γιατί ἀναφέρεται σέ γενικώτερα προβλήματα τοῦ Ἐβραϊσμοῦ. Ἡ ἐπιστολή αὐτή ἀναφέρεται σέ ἄρθρο τοῦ κ. Α. ΠΑΝΩΤΗ, πού δημοσιεύτηκε στήν ἴδια ἐφημερίδα (14. 8. 80).

Διάβασα περισσότερο άπό μιά φορά τό ἄρθρο τοῦ κ. Ἄρη Πανώτη γιά τά Ἱεροσόλυμα. Όμολογῶ ὅτι μέ προβλημάτισε. Καί νά γιατί:

Χωρίς νά γνωρίζω ἀκριβῶς τήν κατάσταση, τίς συνθῆκες, τά προβλήματα στή Μ. 'Ανατολή, ἡ στάση τοῦ 'Ισραήλ ἀρκετές φορές μέ κάνει νά νομίζω ὅτι «τό παρακάνει». Βέβαια, «οφθαλμός ἀντί ὀφθαλμοῦ» στίς ἄστοχες (καί ὅχι λίγες φορές ἐγκληματικές) ἐνέργειες καί πράξεις τῶν Παλαιστινίων, ἀλλά μέχρι ἐνός ὀρισμένου σημείου. "Ολα ἔχουν ἕνα ὅριο.

Τό πρόβλημα τῆς Ἱερουσαλήμ ὄμως εἶναι, νομίζω, διαφορετικό: δέν μπορεῖ κανείς ν΄ ἀρνηθεῖ ὅτι ἡ Ἱερουσαλήμ εἶναι ἡ φυσιολογική, ἔντιμη κι ἀληθινή πρωτεύουσα τοῦ ὅποιου Κράτους θά ἔφτιαχναν κάποια μέρα οἱ Ἑβραῖοι. Κι ἐδῶ, κατά τή γνώμη μου, ὀλίσθησε ἡ ἐλληνική κυβέρνηση γιατί ἐμεῖς οἱ Ἑλληνες δέν δικαιούμεθα νά παραγνωρίζουμε τίς ἱστορικές διεκδικήσεις καί τά δικαιώματα τῶν ἅλλων λαῶν. Κάνουμε κακό στόν ἐαυτόν μας καί στά δικά μας πολλαπλά καταπατημένα ἐθνικά δικαιώματα!

Βέβαια, δέν μοῦ διαφεύγει τήν προσοχή ὅτι σήμερα οι "Αραβες — πετρέλαιο εἶναι ΤΟ ΠΑΝ. "Οτι, ἀκόμη, ἡ πλειοψηφία τοῦ ΟΗΕ εἶναι πλαστή: ὅπως κάποτε οὶ ἀμερικανοδυτικοί ἕκαναν ὅ,τι τούς ἅρεσε στή διεθνή αὐτή ἀμφικτυονία, τώρα τό ἴδιο γίνεται μέ τά ἀραβοαφρικανικά κράτη. Οἱ ἀποφάσεις τοῦ ΟΗΕ εἶναι πιά ἀποφάσεις τῶν κρατῶν τοῦ Τρίτου Κόσμου, σέ συνδυασμό μέ τά «σοσιαλιστικά».

Δέν καταλαβαίνω γιατί ό κ. Πανώτης φαίνεται νά κατηγορεϊ καί νά ὑπερτονίζει τήν ἔννοια «σιωνιστικό κράτος». Τό ὅποιο ἑβραϊκό κράτος, εἶναι ἀπό τήν Ιστορία, τήν καταγωγή καί τούς ἀγῶνες του, «σιωνιστικό». Ὁ «Σιωνισμός», νομίζω, δέν εἶναι ντροπή, ὅπως θέλει νά χρησιμοποιήσει τό περιεχόμενο τῆς ἐννοίας του ὁ ἀρθρογράφος σας. Εἶναι μιά ἐθνική Ιδεολογία διαχρονική, πού ἀνάλογα μέ τίς περιστάσεις ἐνεργεῖ. Εἶναι, ὅπως γι΄ ἄλλο πρᾶγμα ἀναφέρει ὁ κ. Πανώτης, «ἡ Μεγάλη Ἱδέα τοῦ Ἐβραϊκοῦ Γένους».

Τέλος, (γιά νά μή καταχρασθῶ τοῦ χώρου σου) δ



#### Δελτίον δημοσιευμάτων Τύπου

Νέα: Ὁ γιατρός τοῦ στρατοπέδου Χαϊδαρίου κ. Ἀντ. Φλούντης στίς ἀναμνήσεις του ἀπό τό στρατόπεδο ἀναφέρει, μεταξύ ἄλλων: «Κάποτε ἄλλαξαν τά πράγματα. Διοικητής ἦρθε ὁ Ραντόμσκι, ἕνας δήμιος ἀπό τό Κίεβο. ἸΗταν Πολωνοεβραίος καί στό Κίεβο εἶχε γεμίσει μιά χαράδρα πτώματα. Πάνω ἀπό 75.000 κόσμο εἶχε σκοτώσει. Μόλις μπῆκε στό ἀναρρωτήριο μοῦπε:

«Τέρμα ή δίαιτα. Ένα φαί γιά όλους».

'Από εϊκοσι πέντε πατριῶτες πού εἶχα στό ἀναρρωτήριο, ἄφησε μόνο πέντε. Τόν ἀριθμό πέντε δέν τόν ξεπεράσαμε μέχρι πού ἕκλεισε τό στρατόπεδο. Γιά νά βάλω κάποιον πού ἦταν σοβαρά ἔπρεπε νά βγάλω κάποιον ἄλλο. Ἑβραίους δέν ἐπέτρεπε νά πάρω:

«Ἄκου γιατρέ νά ξέρεις. Στό ἀναρρωτήριο δέν ἐπιτρέπω Ἑβραίους». ἕτσι πέθανε μιά μέρα ὄρθιος ὁ κακομοίρης ὁ Μεγίρ, ἔμπορος τῆς Αίόλου». **(27 - 8 - 80).** 

Έθνική Άντίσταση: Στό «Ήμερολόγιο ἀντίστασης Σωχοῦ καί περιφέρειας», τοῦ κ. Χ. Κορτσίδα, ἀναφέρεται:

«Στό Σωχό, σάν ὀρεινό καί ἤσυχο μέρος καί μακρινό ἀπό τούς Γερμανούς, πού σπάνια ἔρχονταν καμμιά βόλτα ἀπό τή βάση τοῦ Λαγκαδᾶ καί τῆς Νιγρίτας, εἶχαν ἔρθει μερικές οἰκογένειες ἀπό τή Θεσσαλονίκη, πού εἶχαν γνωστούς στό Σωχό, καί 4 - 5 οἰκογένειες Ἐβραίων, γιά ν' ἀποφύγουν κι αὐτοί τόν τρομερό διωγμό τῶν Γερμανῶν.

Μεταξύ τῶν ἐβραϊκῶν οἰκογενειῶν τοῦ Σωχοῦ ἦταν καί ἡ οἰκογένεια τοῦ ἘΗλία ἘΕρρέρα.

'Ο 'Ηλίας 'Ερρέρα ἦταν τότε τηλεγραφητής καί προϊστάμενος τοῦ τηλεγραφείου τοῦ Σωχοῦ. Εἶχε μαζί του τή μάνα του, τόν πατέρα του καί τήν ἀδελφή του Λόρα, ἡ ὀποία ἦταν καλή μοδίστρα. 'Ο πατέρας του καί ἡ μάνα του δέν ἤξεραν καθόλου ἐλληνικά, μιλοῦσαν μόνο ἑβραϊκά καί τούρκικα.

Ή Λόρα ἐργαζόταν σάν μοδίστρα μέ εἶδος, και τα κουτσοβόλευαν, ἀκόμα καί ἀλάτι ἕπαιρνε γιά ραφτικά. Εἶχε καί ἀλλα 4 ἀδέλφια στή Θεσσαλονίκη μέ σπίτια καί οἰκογένειες, οΙ ἀποῖοι παρά τίς προσπάθεις καί τήν ἐπιμονή τοῦ Ἡλία, νά ἔρθουν στό Σωχό καί νά τούς κρύψουν οΙ ἀργανώσεις νά σωθοῦν, δέ θέλησαν καί ὅλοι πιάστηκαν ἀπό τούς Γερμανούς καί δέ γύρισε κανένας, μονάχα ἕνα ἀνηψάκι τοῦ ἐνός ἀδελφοῦ του, οἱ ἀλλοι ὅλοι ἕγιναν σαπούνι.

Τήν οίκογένεια τοῦ Ἡλία ἡ ὀργάνωση τούς εἶχε στό χωριό Αὐγή, μέχρι τό τέλος τῆς κατοχῆς». (Μάιος 1980).

με φιλικές καί διπλωματικές σχέσεις. (Βλέπε τό πρόσφατο παράδειγμα τῆς μετατροπῆς μέρους τῆς Μητέρας — 'Αγ. Σοφιᾶς σέ τζαμί).

Κι ἀκόμη κάτι: πῶς τόσες δεκάδες χρόνια (αἰῶνες), πού οὶ Ἐβραῖοι δέν μποροῦσαν νά πλησιάσουν τά δικά τους ἰερά μέρη στήν Ἱερουσαλήμ, νά προσευχηθοῦν στό Τεῖχος τῶν Δακρύων, νά λατρέψουν τό Θεό τους (πού δέν εἶναι ἄλλος ἀπό τό δικό μας) δέν ἐξεγέρθηκε ἡ συνείδηση καί δέν ἀκούστηκε ἡ διαμαρτυρία οἰκουμενιστῶν σάν τόν ἀρθρογράφο σας;». κ. Πανώτης Ισχυρίζεται ότι οΙ Χριστιανοί καί οΙ Μουσουλμάνοι πρέπει νά ἐνωθοῦν γιά «ν' ἀνακοποῦν οΙ κατακτητικές τάσεις τῶν 'Ισραηλιτῶν σέ βάρος τους». Μά, κανείς – εὐτυχῶς – 'Ισραηλιτῶν σέ βάρος τους». Μά, κανείς – εὐτυχῶς – 'Ισραηλινός δέν μᾶς ἀπηγόρευσε νά χρησιμοποιοῦμε καί νά τιμοῦμε τά Ιερά μας προσκυνήματα, τόν 'Ιερό Τόπο τῆς Χριστιανοσύνης. (Φαντάζομαι ὅτι τό ἴδιο θά γίνεται καί γιά τούς Μουσουλμάνους). 'Αντίθετα, μάλιστα, οΙ 'Ισραηλινοί τιμᾶνε τόν Πατριάρχη 'Ιεροσολήμων περισσότερο ἀπό ὅ, τι συμβαίνει σέ ἅλλες χῶρες μέ τίς ὁποῖες διατηροῦ-

**Βῆμα:** Σέ ἀνταπόκριση ἀπό τήν Οὐάσιγκτον ἀναφέρεται ὅτι τώρα, 35 χρόνια μετά τόν παγκόσμιο πόλεμο, ἄρχισαν ἕρευνες στίς Ἡνωμένες Πολιτεῖες γιά τούς ἐγκληματίες πού κατέφυγαν ἐκεῖ. Ζητήθηκε, μάλιστα, ἡ συνεργασία ΕΣΣΔ, Οὑγγαρίας, Πολωνίας, Ρουμανίας, Τσεχοσλοβακίας. (**30** - **8** - **80**).

Νέα: ἕκκληση στά ἐπιζῶντα θύματα τῶν λεγομένων «Λαϊκῶν Δικαστηρίων» τοῦ ναζισμοῦ κάνει τό Προέδρεῖο τῆς ἕνωσης Ἀντιφασιστῶν τῆς Όμοσπονδιακῆς Γερμανίας καί τά καλεῖ νά πάρουν μέρος σάν μάρτυρες ἤ νά καταθέσουν σάν πολιτική ἀγωγή — ὥστε νά γίνει δυνατό νά παραπεμφοῦνε σέ δίκη καί νά δικαστοῦνε οἱ δικαστές καί εἰσαγγελεῖς πού πῆραν μέρος σ΄ αὐτά καί εὐθύνονται μέ τήν παραπομπή χιλιάδων ἀντιφασιστῶν στά στρατόπεδα καί τά ἐκτελεστικά ἀποσπάσματα. Ἡ ἔκληση ἔγινε μετά ἀπό ἔρευνα πού πραγματοποίησε ἡ ἕνωση Ἀντιφασιστῶν, μέ τήν εὐκαιρία τῆς ἀπόφασης τῆς Δυτικογερμανικῆς Βουλῆς νά μήν παραγραφοῦν τά χιτλερικά ἐγκλήματα γιά δολοφονίες καί ἐκτελέσεις μέ βάση τήν ὁποία καί κατήγγειλε ἤδη στό ἀρμόδιο ὑπουργεῖο τῆς Δυτ. Γερμανίας, 18 δικαστές καί εἰσαγγελεῖς τῶν δικαστηρίων αὐτῶν, πού εὐθύνονται, γιά θανατικές καταδίκες. Ἀνάμεσά τους ἐπισημαίνεται καί καταδίκες σέ θάνατο καί ἑ Ελλήνων ὁμήρων — ἐργατῶν, πού στά 1943 εἶχε παρασημοφορηθεῖ μέ τό σταυρό στρατιωτικῆς ἀξίας, γιά τήν «ἀδίστακτη» ἐφαρμογή τῶν ναζιστικῶν νόμων καί μέχρι τά 1974 διατηροῦσε τή θέση τοῦ προέδρου τοῦ δικαστηρίου τοῦ Βέτζαλ.

Τό κείμενο τῆς ἔκκλησης προσυπογράφει ή Συντονιστική Ἐπιτροπή Πανελλήνιων Ἐνώσεων Ἐθνικῆς Ἀντίστασης καί Θυμάτων Γερμανικῆς κατοχῆς. **(29 - 8- 80).** 

Πελοπόννησος (Πατρῶν): Τό ὑπουργεῖο Δικαιοσύνης τῶν ΗΠΑ ἀρχίζει τή διαδικασία γιά τήν ἀπέλαση τοῦ ἐπικεφαλῆς τῆς Ρουμανικῆς Ὁρθοδόξου Ἐπισκοπῆς Ἀμερικῆς Τρίφα γιατί ντυμένος μέ τή στολή τῆς «Σιδηρᾶς Φρουρᾶς» μέ τό χαρακτηριστικό πράσινο πουκάμισο, κάλεσε τόν ὄχλο νά σκοτώσουν 300 Ἐβραίους καί Χριστιανούς σέ λόγο πού ἐξεφώνησε στό Βουκουρέστι τό 1941.

Στίς προσεχεῖς τέσσερις ἡμέρες, κατά τό ἀμερικανικό Ὑπουργεῖο Δικαιοσύνης, ἡ «Σιδηρᾶ Φρουρά» στασίασε ἐναντίον τοῦ ρουμανικοῦ στρατοῦ, συνέλαβε Ἐβραίους καί ἄλλους καί λεηλάτησε τά σπίτια καί τά καταστήματά τους.

Τήν ήμέρα πού ἄρχισαν οΙ ταραχές, δ ἐπίσκοπος κατηγορεῖται ὄτι γύριζε στούς δρόμους τοῦ Βουκουρεστίου μέ μοτοσυκλέττα φορώντας τή στολή τῆς «Σιδηρᾶς Φρουρᾶς», καί ἐξάρτυση μέ θήκη πιστολιοῦ.

Ο ἐπίσκοπος Τρίφα σέ σχετική δἤλωσή του, παραδέχθηκε, ὅτι ἐξεφώνησε τόν λόγο, προσέθεσε ὄμως ὅτι ἡ ὁμιλία αὐτή προκάλεσε ἀπλῶς μία εἰρηνική πορεία. (30 - 8 - 80) Τό ἴδιο στή Θεσσαλία (Βόλου).

Βήμα: Μέ τίτλο «Δύσκολη γιά τούς Ίσραηλίτες τῆς Τουρκίας γίνεται ἡ ζωή» γράφει: «Παρ΄ ὅτι ἡ Τουρκία δέν ἔχει παράδοση ἀντισημιτισμοῦ, πρόσφατα γεγονότα ἔχονται νά δημιουργήσουν φόβους στήν Ισραηλινή κοινότητα τῆς χώρας, μήπως ἡ ἕξαρση θρησκευτικοῦ ζήλου πού σαρώνει τό μουσουλμανικό κόσμο στραφεῖ κι ἐναντίον τους. Αὐτό προκύπτει ἀπό ἀνταπόκριση τῶν «Τάιμς τῆς Νέας Ύόρκης» ἀπό τήν Κωνσταντινούπολη, πού δημοσιεύεται στό σημερινό (χτεσινό) φύλλο τῆς ἐφημερίδας.

« Ο κυριότερος λόγος άνησυχίας δέν είναι τόσο κάποια ἄμεση ἀπειλή ἐναντίον τῆς Ἰσραηλινῆς Κοινότητας ὅσο τό γεγονός ὅτι ἡ Τουρκία αἰσθάνεται ἰσχυρή τήν πίεση τοῦ Χομεϊνί καί τῆς ἰσλαμικῆς του ἐπανάστασης» ὑπογραμμίζει ἕνας είδικός στά ζητήματα τῶν Ἑβραίων τῆς Τουρκίας. Τίς τελευταῖες βδομάδες μιά σειρά γεγονότα τόνωσαν τίς ἀνησυχίες αὐτές:

Τό σημαντικότερο είναι ἀναμφισβήτητα ἡ ἔντονα ἀντισημιτική δήλωση τοῦ Νεκμετίν Ἐρμπακάν, ἀρχηγοῦ τοῦ Κόμματος Ἐθνικῆς Σωτηρίας, ὁ ὁποῖος κατηγόρησε τόν «διεθνή Σιωνισμό» ὡς ὑπεύθυνο γιά τήν ἔξαρση τῆς πολιτικῆς βίας στήν Τουρκία καί κάλεσε τήν κυβέρνηση Ντεμιρέλ νά διακόψει τίς διπλωματικές σχέσεις μέ τό Ἱσραήλ.

Ίσραηλίτες ἐπιχειρηματίες στήν Τουρκία ἐκφράζουν τήν ἀνησυχία τους γιά τό ἐνδεχόμενο νά ίσχυροποιηθεῖ ὁ Ἐρμπακάν ὕστερα ἀπό νέες ἐκλογές.

Η πρόσφατη ἕκρηξη βόμβας μπροστά στή ἕδρα τῶν ραββίνων τῆς Κωνσταντινουπόλεως ἦταν ἡ πρώτη ἀνοιχτά ἀντιϊσραηλινή πράξη βίας στήν Τουρκία. Τήν εὐθύνη ἀνέλαβε ἡ παράνομη ὀργάνωση «Νεαροί Μουσουλμάνοι» καί σέ προκήρυξη πού ἄφησε στόν τόπο τῆς ἐκρήξεως γράφει: «Ἄπιστο Ἱσραήλ, ἔξω ἀπό τήν Ἱερουσαλήμ. Θά διώξουμε τούς ἅπιστους ἀπ΄ ὅλους τούς Ισλαμικούς τόπους». Προσωπικότητα τῆς ἰσραηλινῆς κοινότητας στήν Τουρκία, πού ρωτήθηκε σχετικά, παραδέχτηκε ὅτι «ἡ ζωή γίνεται δύσκολη». «Ἄν ἡ βία συνεχιστεῖ, ὅσοι Ἱσραηλίτες μποροῦν θά φύγουν. Δέν θέλουμε νά ὑποφέρουν τά παιδιά μας ἀπό τήν πολιτική βία πού μαστίζει τά σχολεῖα». (4 - 9 - 80)

Έλευθερία (Λαρίσης). 'Ο «Λαρισαῖος» στή στὴλη του σημειώνει: «Οἱ συμπολίτες Ισραηλίτες γιορτάζουν αὕριο τόν ἐρχομό τοῦ Νέου Έτους 5741 τῶν Ἐβραίων. Ἡ Κοινότητά τους πού ἦταν μιά ἀπό τίς μεγαλύτερες τῆς χώρας μας, μετά ἀπό ἐκείνη τῆς Θεσσαλονίκης, ἐξακολουθεῖ νά ἔχει Ικανό ἀριθμό μελῶν, πού ὅλα τους ἀναμιγνύονται ἐνεργά κατά τόν ἕνα ἤ τόν ἄλλο τρόπο στή ζωή καί κίνηση τῆς πόλεως, καί Ιδιαίτερα στόν ἐπαγγελματικό τομέα. Όπως καί προπολεμικά, ἔτσι καί σήμερα διατηροῦν οἱ Ἱσραηλίτες Λαρίσης Συναγωγή γιά τά λατρευτικά τους καθήκοντα καί ἀκόμη Δημοτικό Σχολεῖο γιά τήν ἐκπαίδευση τῶν παιδιῶν τους. Καί ἀκόμη, ὅπως πάντα, ζοῦν κάτω ἀπό τίς καλύτερες συνθῆκες μέ τούς χριστιανούς κατοίκους τῆς Λαρίσης. Οἱ πρῶτοι Ἐβραῖοι λέγεται ὅτι ἐγκαταστάθηκαν στή Λάρισα, ὅταν ἐκδιώχθηκαν ἀπό τήν Ἱσπανία καί κατά τή διάρκεια τῆς τουρκοκρατίας κατασπάρθηκαν σε διάφορες ἐλληνικές πόλεις. Μάλιστα κατά μία ἐκδοχή αὐτοί οἱ Ἱσπανοί Ἐβραῖοι ἔδωσαν στό ἅλσος τοῦ Ἀλκαζάρ τήν ἀνομασία, πού στά Ισπανικά σημαίνει κῆπος, πάρκος». (10 - 9 - 80).

**Βῆμα:** Νέα τηλεοπτική ταινία γιά τίς θηριωδίες τῶν Ναζί: «Χωρίς μαλλιά, ἡ Βανέσσα Ρεντγκραίηβ καί οl «συγκρατούμενές» της, στήνουν πάνω στό πλάτώ τήν Ιστορία τῆς Φάνια Φενελόν, τῆς γνωστῆς Γαλλοεβραίας συγγραφέως, πού ἐπέζησε στό "Αουσβιτς.. 'Η πολυσυζητημένη τηλεοπτική σειρά, πού βασίζεται στίς ἀναμνήσεις τῆς Φενελόν, βγαίνει «στόν ἀέρα» αὐτόν τόν μῆνα στήν 'Αμερική, φιλοδοξώντας τήν ἐπιτυχία τοῦ «'Ολοκαυτώματος», ἀφοῦ ἄλλωστε ἔχει καί παράλληλο θέμα: Τίς θηριωδίες τῶν Ναζί, στό Δεύτερο Παγκόσμιο Πόλεμο καί εἰδικότερα στά στρατόπεδα συγκεντρώσεως» (12 - 9 - 80).

Άκρόπολις: Άναδημοσιεύοντας τό βιβλίο «Τό άληθινό πρόσωπο τοῦ Χίτλερ», δημοσίευσε καί τά κεφάλαι «Γιατί ἔγινα ἀντισημίτης» (14 - 9 - 80) καί «πεθαίνει ὁ λαός πού φιλοξενεῖ Ἑβραίους (17 καί 18 - 9 - 80), τά ὑποῖα περιέχουν τίς ἀντισημιτικές ἀπόψεις τοῦ Χίτλερ.

Έρευνα (Ἰωαννίνων): Σέ ἀπάντηση σχετικῆς ἐπιστολῆς τοῦ Κ.Ι.Σ. ἀναφέρει, μέ τίτλο «Χωρίς κακία..» «ΟΙ φίλοι μας οἱ Ἐβραῖοι μᾶς ἔκαναν μιά φιλική ὑπόδειξη γιά τή στήλη «Ἐβραϊκά ἀνέκδοτα».

Τή δημοσίευση τῶ ἀνεκδότων, ἐλληνικῶν ἐβραϊκῶν, σκωτσέζικων κ. ἄ. τήν κάνουν ὅλα τά ἔντυπα μέ σκοπό τήν ψυχαγωγία τῶν ἀναγνωστῶν καί ὅχι νά δυσφημήσουν ἕνα λαό. Δέν εἶναι στήν πρόθεσή μας νά θίξουμε οὕτε στό ἐλάχιστο ἕνα λαό πασίγνωστο γιά τήν προοδευτικότητά του καί τά ἐπιτεύγματά του σέ τόσους πολλούς τομεῖς. Μέ τά ἀνωτέρω μᾶς δίδεται ἡ εὐκαιρία νά ἐκφράσουμε τό θαυμασμό μας καί νά παρατηρήσουμε ὅτι στήν ἐφημερίδα μας προηγήθηκαν τά ἀνέκδοτα τοῦ Χότζα, τώρα ἔχουν σειρά τά ἐβραϊκά καί ἀργότερα ἄλλα. Ἡ δημοσίευσή των συνεπῶς ὑποδηλώνει ἀγαθή πρόθεση καί ὅχι κακή». (8 - 9 -80)

Μακεδονικά Θέματα: Σέ ἄρθρο τῆς Άγγ. Μεταλλινοῦ, μέ θέμα «ΟΙ παληοί γιατροί τῆς Θεσσαλονίκης» ἀναφέρεται «Γιά καλοί ἐπιστήμονερς ἀημίζονται οΙ Ἑβραῖοι πού ἦσαν διπλωματοῦχοι γιατροί εὐρωπαϊκῶν Πανεπιστημίων. ἀναφέρονται περισσότερο ὁ ἀλλατίνι, ὁ Μισδραχῆ, ὁ Σιαλών, ὁ Σακκῆς, ὁ Ματαλών, ὁ Περρέρα κ.ἄ.» (Σεπτέμβριος 80).

Athens News. Δημοσιεύει πληροφορίες γιά τό έβραϊκό Μουσεΐο, στήν Άθήνα (25 9 - 80).

Παιδιά — Γειά Χαρά: Μέ τίτλο «Πέθανε καί ό πατέρας» γράφει: «Πολλοί ἀπό σᾶς ἔχουν διαβάσει τό «Ἡμερολόγιο τῆς Ἄννας Φράνκ» καί ἔχουν ἀγαπήσει αὐτή τή 15χρονη Ἐβραιοπούλα, πού στριμωγμένη μέ τήν οἰκογένειά της σέ μιά σοφίτα τοῦ Ἄμστερνταμ προσπαθοῦσε τόν καιρό τοῦ πολέμου νά γλυτώσει ἀπό τούς Γερμανούς. (Γιατί, ὅπως ξέρετε, οἱ Ἐβραῖοι ἦταν ἕνας ἀπ΄ τούς στόχους τῶν Γερμανῶν λίγο πρίν καί κατά τόν πόλεμο). Τίς σκέψεις της, τίς στεναχώριες της, τίς ἐλπίδες της καί τά ὄνειρά της γιά μιά ζωή χωρίς πόλεμο τά κατέγραφε κάθε μέρα ἡ Ἄννα Φράνκ στό ἡμερολόγιό της. Κι ὅταν ἀνακάλυψαν τή σοφίτα τῶν Φράνκ καί ἕκλεισαν ὅλη τήν οἰκογένεια — ἀλλοῦ τά παιδιά κι ἀλλοῦ τούς γονεῖς — σέ στρατόπεδα συγκεντρώσεως, ὅπου πέθαναν ὅλοι ἐκτός ἀπ΄ τόν πατέρα, αὐτές οἱ σημειώσεις τῆς Ἄννας ἦταν ἀπ΄ τά λίγα πράγματα πού σώθηκαν. Κι ὅταν ὁ πατέρας μετά τόν πόλεμο, γύρισε πίσω στή σοφίτα γιὰ ν΄ ἀγγίξει ξανά τά χνάρια τῶν ἀγαπημένων του πού δέν ὑπῆρχαν πιά, βρῆκε τό ἡμερολόγιο καί σκέφτηκε νά τό ἐκδώσει. Ἔτσι τό βιβλίο, πού κι ἐσεῖς τόσο ἀγαπήσατε, βγῆκε στό φῶς!

Πῶς μοῦ ἦρθε νά σᾶς τά πῶ ὅλα αὐτά; Νά! Διάβασα μέ συγκίνηση πώς ὁ πατέρας τῆς Ἄννας Φράνκ πέθανε πρίν λίγες μέρες στά 91 του χρόνια. Παίρνοντας μαζί του μιά ζωή γεμάτη ἀπό τά ὄνειρα ἐνός πατέρα πού τά γκρέμισε ἡ φρίκη καί ὁ πόλεμος..» (15 - 9 - 80).

