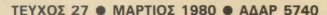
# XPONIKA 7111721

ΟΡΓΑΝΟΝ ΤΟΥ ΚΕΝΤΡΙΚΟΥ ΙΣΡΑΗΛΙΤΙΚΟΥ ΣΥΜΒΟΥΛΙΟΥ ΤΗΣ ΕΛΛΑΔΟΣ





והיה היום לכם לזכרון וחגתם אתו חג לה'

«Καί ή ήμέρα αὐτη θέλει εἶσθαι εἰς ἐσᾶς εἰς μνημόσυνον καί θέλετε ἐορτάζει αὐτήν ἐορτήν εἰς τόν Κύριον εἰς τάς γενεάς σας» (Έξ. 12:14).

## Ο ΦΑΝΑΤΙΣΜΟΣ ΔΕΝ ΠΡΕΠΕΙ ΝΑ ΠΕΡΑΣΗ

Τόν περασμένο μῆνα ἀνεγράφη σέ μερικές ἐλληνικές ἐφημερίδες ὅτι μεμονωμένοι φανατικοί στό Ἰσραήλ προέβησαν σέ βεβηλώσεις χριστιανικῶν ναῶν καί προσκυνημάτων. Παρ΄ ὅλον ὅτι τά σχετικά δημοσιεύματα εἶναι ἀσαφῆ καί τά στοιχεῖα συγκεχυμένα, ἄς πάρουμε τήν ἁπλῆ εἴδησι σάν ἐπιβεβαιωμένο γεγονός.

Πιστεύομε, λοιπόν, ὅτι ὁ φανατισμός (πού ἡ ὀνομασία του προερχόμενη ἀπό τό λατινικό Fanum σημαίνει ἱερό, ναός, τέμενος) ἀντιβαίνει τίς βάσεις τῆς ἠθικότητος καί κατεβάζει τό ἐπίπεδο τοῦ πολιτισμ<mark>οῦ</mark> τῆς ἀνθρωπότητος.

'Ο φανατισμός, πού ἀποτελεῖ ἐγωϊστική καί τυφλή προσήλωσι πρός ἴδιες ἀντιλήψεις καί ἐμπαθῆ τακτική ἐναντίον τῶν φρονημάτων τῶν ἄλλων, ἔχει πάντα προξενήσει μεγάλα ἐγκλήματα στήν ἱστορία τῆς ἀνθρωπότητος.

Ἐπειδή ἐμεῖς οἱ Ἑβραῖοι, στό διάβα τῶν αἰώνων, ὑπήρξαμε πάντα τά πρῶτα καί μεγαλύτερα θύματα τοῦ θρησκευτικοῦ φανατισμοῦ, ἐ-πειδή καί σήμερα ἀκόμη, σέ κάθε δύσκολη στιγμή τῆς ἀνθρωπότητος, ἐμᾶς ἔχουν στή «μπούκα τοῦ κανονιοῦ», αἰσθανόμαστε, περισσότερο ἀπό κάθε ἄλλον, τό ποῦ μπορεῖ νά ὁδηγήση ὁ θρησκευτικός φανατισμός. Γι΄ αὐτό καταδικάζομε, μέ ὅλη τή δύναμι τῆς ψυχῆς μας, παρόμοιες ἐκδηλώσεις καί ζητοῦμε νά ἐπικρατήση παντοῦ ἰσοπολιτεία καί σεβασμός τῆς θρησκευτικῆς λατρείας. Οἱ λίγοι φανατικοί δέν πρέπει, πουθενά στόν κόσμο, νά περάσουν . . .

### Ο ΠΑΝΑΓΙΩΤΑΤΟΣ ΟΙΚΟΥΜΕΝΙΚΟΣ ΠΑΤΡΙΑΡΧΗΣ ΤΩΝ ΟΡΘΟΔΟΞΩΝ ΧΡΙΣΤΙΑΝΩΝ κ.κ. ΔΗΜΗΤΡΙΟΣ **FIA TA «XPONIKA»**



Τοῖς Ἐντιμοτάτοις κυρίοις Ἰωσήφ Λόβιγγερ, Προέδρφ, καί Μιχαήλ Μάτσα, Γενικῷ Γραμματεῖ τοῦ Κεντρικοῦ Ίσραηλιτικοῦ Συμβουλίου Συντονισμοῦ καί Γνωματεύσεως, χάριν καί εἰρήνην παρά Θεοῦ.

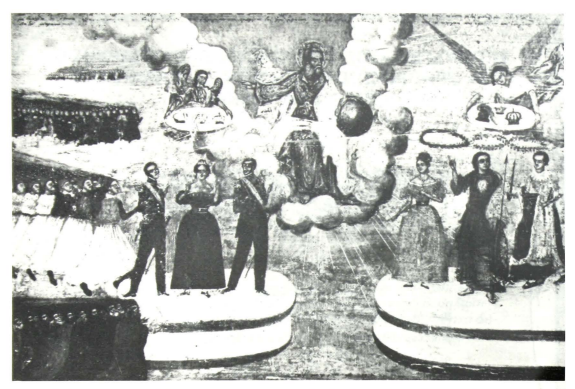
Είς Άθήνας

'Ασμένως ἐλάβομεν τό τε ἀπό τῆς κβ΄τοῦ π. μηνός 'Ιανουαρίου γράμμα τῆς Έντιμότητος ὑμῶν καί τά προφρόνως ἀποσταλέντα ἡμῖν τεύχη τοῦ παρ' ὑμῶν ἐκδιδομένου μηνιαίου περιοδικοῦ "Χρονικά", περί οὖ άναφέρετε έν τῷ ὑμετέρῳ γράμματι.

Είς ἀπάντησιν εύχαριστοῦμεν τῆ Ἐντιμότητι ὑμῶν διά τό γράμμα καί τήν ἀποστολήν τῶν τευχῶν τοῦ περί οὐ ὡς ἄνω περιοδικοῦ, συγχαίροντες ὑμῖν καί τοῖς τιμίοις συνεργάταις ὑμῶν δι' όσα εύγενη άποσκοποῦνται διά τῆς ἐκδόσεως ὑμῶν ταύτης, μάλιστα δέ είς τήν σημερινήν κατ έξοχήν έποχήν τοῦ διαλόγου.

Τά πράτιστα δ'αίτούμεθα ὑμῖν παρά Θεοῦ, Οὖ ἡ χάρις καί τό ἄπειρον ἕλεος εἴη μεθ'ὑμῶν.

β διάσυρη ως δεν ενχίλη Σ Το



Ή δικαία άπόφασις τοῦ Θεοῦ διά τήν άπελευθέρωσι τῆς Ἑλλάδος. Ι. Μακρυγιάννης - Π. Ζωγράφος.

### H 25η MAPTIOY 1821

Μέ τήν εὐκαιρία τῆς ἐπετείου τῆς Ἐθνικῆς ἀνεξαρτησίας ἀναδημοσιεύομε τό παρακάτω κείμενο τοῦ ἀειμνήστου ΑΣΕΡ Ρ. ΜΩΫΣΗ, ἀπό τό βιβλίο του «Ἑλληνο - Ἰουδαϊκαί Μελέται».

> «Παιδιά μου όρφανά μου σκορπισμένα έδῶ κι ἐκεῖ διωγμένα ὑβρισμένα ἀπ΄ τά ἔθνη πανοικεί».

Ο άναγνώστης ἄς προσέξη. ΟΙ μελαγχολικοί αὐτοί στίχοι δέν ἀναφέρονται εἰς τούς Ἑβραίους. Τά όρφανά, σκορπισμένα και ὑβρισμένα παιδιά δέν ἀνήκουν εἰς τόν ἐβραϊκόν λαόν, τοῦ ὁποίου τό ὄνομα εἶναι τόσον συνυφασμένον μὲ τὰ ἐπίθετα αὐτά. Οὶ δύο αὐτοί στίχοι ἀποτελοῦν τήν εἰσαγωγήν ἐνός παλαιοῦ ἐλληνικοῦ ὕμνου, πού ἐψάλλετο, κάποτε, τονισμένος εἰς τόν μουσικόν τόνον τῆς Μασσαλιώτιδος.

Ο ϋμνος αὐτός ἐτραγουδεῖτο κάποτε ἀπό τά μελανιασμένα χείλη τῶν τέκνων τοῦ ὑποδούλου ἐλληνισμοῦ, πού εὕρισκεν εἰς τάς λέξεις του τήν ζωντανήν ἔκφρασιν τῆς καταστάσεως καί τῶν πόθων ἐνός ἔθνους πού εἶχε συναίσθησιν τῆς θέσεως εἰς τήν ὁποίαν τό εἶχε ρίξει ἡ τύχη.

Τό έλληνικόν ἔθνος ἦτο ἀπορφανισμένον ἀπό τούς ἀρχηγούς του, ἀπό τήν ἐθνικήν του ἡγεσίαν, πού μόνη εἶναι ἰκανή νά ἐπιμεληθῆ μέ στοργήν καί ἀντιμετωπίση μέ συλλογικόν πνεῦμα τά προβλήματα καί τάς ἀνάγκας ἐνός λαοῦ πού θέλει νά ζήση.

Τό ἐλληνικόν ἔθνος ἦτο σκορπισμένον. ᾿Από τῆς ρωμαϊκῆς κατακτήσεως καί ἀπό τῆς ὁθωμανικῆς ὑποδουλώσεως ὁ ἑλληνισμός εἶχε χάσει τό ἐθνικόν του κέντρον, τά δέ τέκνα τῆς Ἑλλάδος εὐρέθησαν διεσπαρμένα εἰς ὅλας τάς χώρας καί εἰς ὅλους τούς τόπους, ὅπου ἦσαν προχειρότερα τά ὑλικά μέσα τῆς ζωῆς καί ὅπου τά πλήγματα τοῦ κατακτητοῦ ἐφαίνοντο ὀλιγώτερον ὀδυνηρά.

Ο ἐλληνικός λαός ἦτο διωγμένος. Οἱ ἀνθελληνικοί διωγμοί, αἰ σφαγαί τῶν τέκνων τοῦ ἰστορικοῦ καί εὐγενοῦς αὐτοῦ λαοῦ ἦσαν συνήθη φαινόμενα τῆς τραγικῆς περιόδου τῆς δουλείας του.

Καί ἦσαν, ἐπίσης, ὑβρισμένα καί περιφρονημένα πανοικεί ἀπό τούς καταφρονητάς τῆς ἐλευθερίας των καί τούς άρπαγας τῆς κληρονομίας των τά τέκνα τοῦ Ἑθνους πού εἶχε δώσει εἰς τήν ἀνθρωπότητα τόν Περικλῆ καί τήν ᾿Ακρόπολιν.

Λαοί ὅμως καί ἔθνη πού ἐδημιούργησαν Ιστορίαν, πού ἐξεκόλαψαν ἄνδρας γιγαντιαίας πνευματικής ἀξίας, πού συνέγραψαν ἔργα ἀθάνατα, πού ἔσωσαν τήν ἀνθρωπότητα κατ΄ ἐπανάληψιν εἰς τήν διαδρομήν τῶν αΙώνων, πού ἤναψαν φῶτα καί ἀπεδίωξαν τά σκότη, λαοί — "Ατλαντες πού ἐβάστασαν εἰς τούς ὥμους των τό βάρος ἐνός ὁλοκλήρου πολιτισμού, οὔτε χάνονται οὔτε σβήνουν οὔτε μένουν αΙωνίως ὑπόδουλοι καί ἐξηρτημένοι.

Ή 25 Μαρτίου 1821 εἶναι ἡ ἡμέρα κατά τήν ὁποίαν τό ἐλληνικόν ἔθνος ἐπανεὖρε μέ τάς ἰδίας του δυνάμεις τήν ἐθνικήν του ἰσορροπίαν. Εἶναι ἡ ἡμέρα κατά τήν ὁποίαν ἀπέδειξεν ὅτι ἔχει συνείδησιν τῆς εὐγενοῦς του καταγωγῆς, καταγωγῆς πού τοῦ παρεῖχε τό δικαίωμα πρός μίαν ζωήν ἀνταξίαν τοῦ ἐνδόξου του παρελθόντος.

Ή 25 Μαρτίου δέν δμοιάζει μέ τάς ἐπετείους τῆς ἀνεξαρτησίας ἄλλων ἐθνῶν καί δέν εἶναι μία ἐπέτειος πού πρέπει νά ξορτάζουν μόνον οἱ Ελληνες. ή ἡμερομηνία αὐτή ἔχει πολύ εὐρύτερον περιεχόμενον. Συμβολίζει τήν ίδέαν τῆς συνεχείας τοῦ Ιστορικοῦ βίου τῶν ἀρχαίων ἐκείνων ἐθνῶν πού ἐθεμελίωσαν πολιτισμούς καί πού έγκλείουν τόσην ἐσωτερικήν δύναμιν ἐπιβιώσεως, ώστε νά άνθέξουν είς ὅλας τάς ἀντιξοότητας καί τάς ἐναντιώσεις τῆς ἀνθρωπίνης ζωῆς. Συμβολίζει καί σφραγίζει ή 25 Μαρτίου τήν ἱστορικήν καί κοινωνιολογικήν άρχήν ὅτι τά ἐδάφη ἐκεῖνα τά ὁποῖα συνεδέθησαν μέ τήν Ιστορίαν ένός ζωντανοῦ ἔθνους, είς τά όποῖα διεδραματίσθησαν αίωνίως ἀνεξάλειπτοι σκηναί τοῦ βίου τῆς άνθρωπότητος, δέν παύουν νά άνήκουν είς τό ἴδιον αὐτό ἔθνος, ἔστω καί αν ταῦτα ἤθελον προσωρινῶς καταπατηθη ἀπό στοιχεῖα ξένα καί κατακτητικά.

Ή 25 Μαρτίου διδάσκει ἀκόμη ὅτι ἡ ἀληθινή δύναμις καί ἰκανότης δημιουργίας δέν συνίσταται εἰς ἀριθμητικάς ἐννοίας ποσοτήτων ἀλλ΄ εἰς ἡθικάς ἐννοίας ἀξιῶν, ἰδεωδῶν καί πίστεων. Διότι ὑπεροχήν καί νίκην τῆς ἐλληνικῆς ποιοτικῆς ἀξίας καί τοῦ ἐλληνικοῦ ἀπελευθερωτικοῦ ἰδανικοῦ ἐναντίον τοῦ ἀψύχου κολοσσοῦ τῆς όθωμανικῆς αὐτοκρατορίας ἀποτελεῖ ἡ στεφανωθεῖας ἀπό τό κλέος τῆς δόξης προσπάθεια τῶν όλίγων πελοποννησίων ζηλωτῶν τῆς ἐλευθερίας.

Μίαν τοιαύτην ἐθνικήν χρονολογίαν, συμβολίζουσαν τόσα ὡραῖα ἰδα-

ΣΥΝΕΧΕΙΑ ΣΤΗ ΣΕΛΙΔΑ 15

## ΙΣΡΑΗΛ ΚΑΙ ΕΛΛΑΣ

#### Τοῦ κ. ΠΑΝ. ΚΑΝΕΛΛΟΠΟΥΛΟΥ



'Από τό βιβλίο τοῦ διακεκριμένου πνευματικοῦ ἀνθρώπου - 'Ακαδημαϊκοῦ καί πρ. Πρωθυπουργοῦ κ. Παν. Κανελλοπούλου «'Ο Χριστιανισμός καί ἡ ἐποχή μας» παραλαμβάνουμε τίς παρακάτω σελίδες:

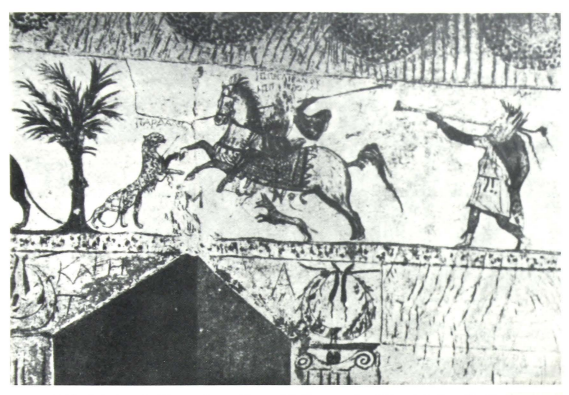
Οἱ μέρες μας εἶναι δύσκολες. Ἡ ἱστορία φυλλορροεῖ. Ποτέ δέν εἶχαν τόσο γυμνωθεῖ τά δέντρα της. Κάποια πολύ μεγάλα γεγονότα σημειώνογται ἤ πλησιάζουν. Γεγονότα τέτοια πού γιά τήν ὑποδοχή τους πρέπει νἄναι οἱ ἄνθρωποι πολύ προετοιμασμένοι. Καί φοβοῦμαι ὅτι ποτέ δέν ἦταν ἡ ψυχή τοῦ ἀνθρώπου τόσο ἀπροετοίμαστη, ὅσο εἶναι στίς μέρες μας.

2. — Τί θά πεῖ: νἄναι ἡ ψυχή προετοιμασμένη; Πότε ἦταν οἱ ἄνθρωποι προετοιμασμένοι γιά νά ὑποδεχθοῦν τά ἐρχόμενα; Σέ ποιές ἱστορικές παραμονές μεγάλων ἤ κακῶν καιρῶν ἦταν οἱ ἄνθρωποι, ἔστω καί μὲ τή θαμπή διαίσθησή τους, γνῶστες τοῦ ἄγνωστου ποῦ ἐρχόταν;

Γνῶστες τοῦ ἄγνωστου μπορεῖ νά μήν ἦταν οἱ ἄνθρωποι ποτέ. Προετοιμασμένοι, ὅμως, γιά νά ὑποδεχθοῦν τά ἐρχόμενα καὶ τ' ἄγνωστα ἦταν πολλές φορές. Δέν ξέρω, βέβαια, πότε καὶ σέ ποιές περιπτώσεις ἡ προετοιμασία ἔγινε μέ καθοδήγηση συνειδητή. Ἱσως οἱ

προφήτες τοῦ Ἰσραήλ νά είχαν έπιχειρήσει συνειδητά μιά τέτοια προετοιμασία. Οἱ προφῆτες δέν προφήτευαν, γιατί οὕτε αὐτοί γνώριζαν τά έρχόμενα: ἤ, ἔστω, τά «γνώριζαν» μ' ἔναν τρόπο πού δέν έχει καμιά σχέση μέ τήν έπιστημονική γνώση ή πρόγνωση. Τά προαισθάνονταν. Οι προφήτες παίδευαν - αὐτός ἦταν προπάντων ὁ σκοπός τους - τίς ψυχές τῶν ἀνθρώπων, τήν ψυχή τοῦ περιούσιου λαοῦ. Ποιός βρέθηκε, ϋστερ' ἀπό τούς προφήτες τοῦ Ἰσραήλ, νά παιδεύει τήν ψυχή τοῦ λαοῦ του; Κανένας. Μόνο οἱ προφῆτες είχαν αὐτή τήν τρυφερή σκληρότητα. Όλοι οἱ ἄλλοι ἡγέτες λαῶν κολακεύουν τήν ψυχή τοῦ λαοῦ τους ή τήν άγνοοῦν. "Οσοι τήν άγνοοῦν (άλλά καί κάμποσοι ἀπ΄ ὅσους τήν κολακεύουν) συμβαίνει καί νά τήν ποδοπατοῦν. Στίς δημοκρατίες τήν κολακεύουν. ΟΙ προφῆτες δέν ἦταν δημοκρατικοί. Δέν ἦταν, όμως, ούτε τύραννοι ούτε άπολυταρχικοί. Τυραννοῦσαν καί τιμωροῦσαν προπάντων - πρίν ἀπ' ὅλους τούς άλλους - τόν ξαυτό τους. Όποιος θεωρεῖ πρῶτον ἔνοχο τόν ἐαυτό του δέν εἶναι τύραννος.

3. - Θά σταθῶ λίγο στούς προφῆτες τοῦ Ἱσραήλ. Εἴπαμε ὅτι εἶναι ίσως οί μόνοι πού προσπάθησαν νά προετοιμάσουν τό λαό τους γιά τά έρχόμενα, γιά τίς ώρες τίς μεγάλες καί τίς κακές. Μόνον ὁ Ἰσραήλ γέννησε πνεύματα σάν τόν Δαυίδ, τόν 'Ησαΐα, τόν 'Ιερεμία, τόν Ίεζεκιήλ. Ό Ίσραήλ εἶναι λαός μεγάλων παθημάτων. Λιμοί, λοιμοί, καταποντισμοί, ἐπιδρομές ἀλλοφύλων, πολιορκίες καί ήττες, μετοικεσίες καί έξανδραποδισμοί - καί ὅλ' αὐτά πλάϊ στήν ἔρημο, τή νεκρή φύση καί πλάϊ στή νεκρή θάλασσα - χαρακτηρίζουν τή ζωή τοῦ Ἰσραήλ. Ίσως γι' αὐτό καί ὁ Κύριος τῶν Δυνάμεων στάθηκε πιό πολύ κοντά του. Καί μιλοῦσε στούς προφήτες τοῦ Ἱσραήλ. Τούς μιλοῦσε τάχα στ΄ άλήθεια; Οὶ ἵδιοι πίστευαν ὅτι τόν ἄκουγαν. Ναί, ἀναμφίβολο εἶναι ὅτι τό πίστευαν. Δέν εἶχε, ἵσως, γεννηθεῖ άκόμα τότε ἡ άμφιβολία. Δέν εἶχε, πάντως, γεννηθεῖ τό καθεστώς ψυχῆς ἤ ώς μέθοδος. Δέν ὑπάρχουν τεχνάσματα στά λόγια ἥ στίς κραυγές τῶν προφητῶν. Μονάχα ὅποιος πιστεύει ὅτι τοῦ μιλάει ὁ Θεός μπορεῖ νά μιλήσει ἤ νά όργισθεῖ ἤ νά θρηνήσει ὅπως μίλη-



Σχέδιο ἀπό τάφο τῆς ἐλληνιστικῆς περιόδου, πού βρέθηκε κοντά στή Mareshah, 3ος π.Χ. αἰώνας.

σαν, ὀργίσθηκαν καί θρήνησαν οἱ προφῆτες. Η γλώσσα τους εἶναι ταυτόχρονα σκληρή καί τρυφερή. Τήν ώρα πού ὀργίζονται οἱ προφῆτες ἤ πού μεταφέρουν τοῦ ὀργισμένου Θεοῦ τούς λόγους, συνδυάζουν τή σκληρή λέξη καί σκέψη μέ τίς πιό ἁπαλές παρομοιώσεις, μέ τήν ἄμπελο, μέ τούς ἐλαιῶνες, μέ τούς κέδρους, μέ τά κρίνα, μέ τά χελιδόνια, μέ τά περιστέρια, μέ τά πρόβατα. «Εὐφράνθητι, ἔρημος διψῶσα», λέει ὁ Ἡσαΐας, «ἀγαλλιάσθω ἔρημος καί ἀνθήτω ὡς κρίνον». Καί λέει ὁ Θεός μέ τά χείλη τοῦ Ἡσαΐα: «θήσω είς τήν ἄνυδρον γῆν κέδρον καί πύξον καί μυρσίνην καί κυπάρισσον καί λεύκην, ϊνα ἴδωσι καί γνῶσι καί ἐννοηθῶσι καί ἐπιστῶνται ἄμα, ὅτι χείρ Κυρίου ἐποίησε ταῦτα». Καί μέσ' στήν πιό μεγάλη ὀργή του λέει ὁ Κύριος στόν Ίεζεκιήλ μέ μιάν ἄφταστη τρυφερότητα καί θλίψη: «καί διεσπάρη τά πρόβατά μου έν παντί ὄρει καί ἐπί πᾶν βουνόν ὑψηλόν καί ἐπί προσώπου πάσης τῆς γῆς διεσπάρη, καί οὐκ ἦν ὁ ἐκζητῶν οὐδέ ὁ ἀποστρέφων». Ναί, ἡ ψυχή τῶν προφητῶν εἶναι γεμάτη θλίψη καί τρυφερότητα, κι΄ ὅταν ἀκόμα ὁ νοῦς τους εἶναι γεμάτος όργή. Ή θλίψη - ή μόνιμη, Βαθειά καί άκατάλυτη θλίψη - εἶναι τό

μεγάλο γεγονός μέσ΄ στήν ψυχή τῶν προφητῶν. Ἡ θλίψη σώζει τόν ἄνθρωπο. Ἡ θλίψη εἶναι τό «σωτήριον». Τόν σώζει ἀπό καθετί πού εἶναι λιγώτερο ἀπό τόν ἐαυτό του. Ταιριασμένη μέ τή θλίψη, γίνεται ἡ κάθε μας σκέψη καί πράξη καλύτερη, ἀφθονώτερη, καθαρώτερη.

4.- 'Ο λαός τοῦ Ἰσραήλ, ἀφοῦ τόν παίδεψαν καί τόν προετοίμασαν οί προφήτες, ἄντεξε σέ ὅ,τι δέ θ΄ ἄντεχε κανένας ἄλλος λαός. Τόν πῆραν οἱ ἄνεμοι καί τόν ἐσκόρπισαν. Οἱ βασιλεῖς του ἔγιναν ζητιάνοι καί οἱ παρθένες του μαράζωσαν. Θρηνεῖ ὁ Ἱερεμίας: «Καί ἐξήρθη ἐκ θυγατρός Σιών πᾶσα ἡ εὐπρέτιεια αὐτῆς: ἐγένετο οἱ ἄρχοντες αὐτῆς ὡς κριοί οὐχ εὑρίσκοντες νομήν καί ἐπορεύοντο ἐν οὐκ ἰσχύϊ κατά πρόσωπον διώκοντος. 'Ακούσατε δή, πάντες οἱ λαοί, καί ἴδετε τό ἄλγος μου' παρθένοι μου καί νεανίσκοι μου έπορεύθησαν έν αἰχμαλωσία». "Αλλοι λαοί πέθαναν ἤ χάθηκαν μέσ΄ στήν ἱστορία, όταν έλειψαν οί γεωγραφικές προϋποθέσεις καί οἱ πολιτικές ἐγγυήσεις γιά τή λαϊκή τους ένότητα. ΟΙ Ίουδαΐοι στερεώθηκαν ἀκόμα περισσότερο, ὅταν ἡ μοῖρα καί ἡ ὀργή τοῦ Θεοῦ τούς καταδίκασε νάναι άνεδαφικοί, χωρίς δικό

τους ἔδαφος. Γῆ τους ἔγινε ἡ κάθε ξενιτιά, κι ἡ πιό βαρειά. "Αντεξαν στούς πιό σκληρούς καί βίαιους διωγμούς καί σέ κάτι ἄλλο ἀκόμα πού εἶναι χειρότερο κι' ἀπό τό πῦρ κι' ἀπό τό σίδηρο: στήν περιφρόνηση. ή περιφρόνηση τούς ἔκαμε ὑπερήφανους μέσα τους, ὄσο κι΄ ἄν φόρεσαν τή μάσκα τῆς δουλοπρέπειας καί τῆς κολακείας. "Οπου κι αν βρέθηκαν, στή Δύση ή στήν 'Ανατολή, σέ χώρους τοῦ Βορρᾶ ἤ τοῦ ἤλιου, ξμειναν οἱ ἴδιοι. Ἡ κάθε ἐβραϊκή οἰκογένεια ἦταν κ΄ ἕνας ὁλόκληρος λαός, μιά ολόκληρη φυλή. Εἴκοσι αἰῶνες ίστορίας, καί μάλιστα περισσότεροι, άγνόησαν τήν ϋπαρξη τοῦ Ἰσραήλ, άλλά καί ὁ Ἰσραήλ ἀγνόησε τούς αἰῶνες. Οἱ αίῶνες, ἀγνοώντας τόν Ἰσραήλ, δέν τόν ἐνίκησαν. 'Ο Ἰσραήλ, ἀγνοώντας τούς αἰῶνες, τούς ἐνίκησε. Κρατήθηκε ὄρθιος πίσω ἀπό τόσα κράτη πού ἔπεσαν, χωρίς νά πάρει μέρος σέ καμιά μάχη, χωρίς νά συμμερισθεῖ τήν τύχη ούτε νικητῶν ούτε ἡττημένων ούτε τή δόξα τους οὔτε τή ντροπή τους. "Αν καί ἦταν λαός γενναῖος, πού εἶχε μιά καλή πολεμική παράδοση, ἔπνιξε ὁ Ἰσραήλ μέσα του τήν παράδοση αὐτή καί δέ θέλησε νά θεωρήσει ἄξιο τῆς γενναίας καρδιᾶς του κανένα πόλεμο ἀπ' ὅσους

έχουν συνδεθεῖ μέ τήν πολιτική καί ἠθική διαμόρφωση τῆς Εὐρώπης.

Έτσι σημειώθηκε ἕνα μοναδικό φαινόμενο στήν Ιστορία τοῦ κόσμου, τό φαινόμενο ένός λαοῦ πού, πίσω ἀπό τήν ἱστορική ἀφάνεια τῆς διασπορᾶς του, διατήρησε ἔντονη, ὅσο κανένας ἄλλος λαός, τή συνοχή του. 'Αλλά πῶς μπορεί να γίνει καν σύγκριση μέ άλλους λαούς: 'Η διασπορά τοῦ Ίσραήλ εἶναι κάτι τό καταπληκτικό. 'Ο Στράβων λέει ὅτι στήν ἐποχή τοῦ Σύλλα δέν ἦταν πόλη ὅπου νά μήν εἶχαν εἰσδύσει οὶ Ἰουδαῖοι. Τί ζητοῦσαν, τάχα, φεύγοντας ἀπό τήν πατρίδα τους; Έφευγαν οἱ Φοίνικες καί οἱ Ἑλληνες, ἀλλά γιά νά ίδρύσουν ἀποικίες, γιά νά κατακτήσουν ἀγορές, γιά νά δοξάσουν τή μητρόπολη, γιά νά έξαπλωθοῦν στόν κόσμο. "Αλλο ἡ ἐξάπλωση καί ἄλλο ἡ διασπορά. Ποιό εἶναι τό νόημα τῆς ίουδαϊκῆς διασπορᾶς; Κάμποσους, βέβαια, Ἰουδαίους εἶχαν ἐγκαταστήσει ὁ Μέγας `Αλέξανδρος καί ὁ Πτολεμαῖος ὁ Α. στήν 'Αλεξάνδρεια ή ὁ 'Αντίοχος ὁ Γ., ὁ Μέγας, στή Μικρά ᾿Ασία. Ἅν ἐξαιρέσουμε, ὅμως, τίς τέτοιες μετοικεσίες, πού ἀνάγονται στό θέλημα τῶν κατακτητῶν, ἡ μεγάλη διασπορά τοῦ Ίσραήλ στόν κόσμο όλόκληρο δέ βρίσκει τό νόημά της οὕτε στή βία καί στήν πληθυσμιακή πολιτική τῶν κατακτητῶν, οὔτε στήν τάση τοῦ ἴδιου τοῦ Ίσραήλ νά κατακτήσει τόπους καί νά ίδρύσει ἀποικίες. Κι΄ αὐτό, ἀκόμα, τό έμπορικό έλατήριο γεννήθηκε άργότερα στή σκέψη τῶν Ἰουδαίων πού ἔφευγαν ἀπό τήν πατρίδα τους σάν ξεριζωμένοι γεωργοί, κηπουροί καί χειρώνακτες. Στενή ήταν, βέβαια, ή πατρίδα τους, βαρειά ἡ δουλεία καί ἡ ἱστορική ἀφάνεια στά ὅρια τῆς Παλαιστίνης ἤ καί τῆς Μεσοποταμίας. 'Αλλά μήπως ἔφευγαν ἀπό τή δουλεία καί τήν Ιστορική ἀφάνεια γιά νά βροῦν τήν ἐλευθερία καί τή δόξα; "Εφευγαν μόνο καί μόνο γιά νά φύγουν, άδιάφορο ἄν θά ζοῦσαν χειρότερα καί ἄν θά καταντοῦσαν πιό ἄσημοι καί πιό φτωχοί. ἔφευγαν γιά νά φθάσουν παντοῦ, γιά νά εἰσδύσουν παντοῦ, γιά νά πραγματοποιήσουν τήν πιό ἄδοξη, ἀλλά ταυτόχρονα τήν πιό μόνιμη καί τήν πιό ἀποτελεσματική διείσδυση πού ἔχει σημειωθεῖ στόν κόσμο. Καί ἔφθασαν παντοῦ. Στόν Ζ΄ αἰώνα μ.Χ. σημειώνεται ἡ παρουσία τους καί σ΄ αὐτή τήν 'Αγγλία. Καί ὁ λαός αὐτός πού κατάφερε νά φθάσει καί νά εἰσδύσει παντοῦ, ἦταν λαός ἡττημένος, λαός χωρίς κράτος, λαός κατατρεγμένος, λαός πού τῆς ψυχῆς του μόνιμος σύντροφος ήταν ὁ φόβος. Είχε, ὅμως, ἡ ψυχή του κ΄ ἄλλο μόνιμο σύντροφο: τό λόγο τῶν προφητῶν. Ἡ πειθαρχία καί ὑποταγή τῶν Ἰουδαίων

### ΨΗΦΙΣΜΑ

Τό Διοικητικό Συμβούλιο τοῦ Κεντρικοῦ Ἰσραηλιτικοῦ Συμβουλίου μέ βαθειά θλίψη πληροφορήθηκε τόν άδόκητο θάνατο τοῦ

#### ΔΗΜΗΤΡΙΟΥ ΒΡΑΝΟΠΟΥΛΟΥ

μεγάλου φίλου τῶν Ἑβραίων, πού τιμήθηκε μὲ δίπλωμα ἀπό τό Ἱδρυμα Yad Vashem, σὲ ἀναγνώριση τῶν πολυτίμων ὑπηρεσιῶν πού προσέφερε, μὲ κίνδυνο τῆς ζωῆς του, πρός τούς καταδιωκόμενους Ἱσραηλίτες, στήν κατοχή.

Άποφασίζει ὅπως:

- Πρόεδρος τοῦ Διοικητικοῦ Συμβουλίου παρακολουθήσει τήν κηδεία.
- Έκφρασθοῦν στήν οἰκογένεια τοῦ ἐκλιπόντος τά εἰλικρινῆ συλλυπητήρια τοῦ Ἑλληνικοῦ Ἑβραϊσμοῦ.
- Διατεθεῖ στήν μνήμη τοῦ ἐκπλιπόντος ποσό Δρχ.
   10.000. στόν Φιλολογικό Σύλλογο «Παρνασσός».
- Δημοσιευθεῖ τό ψήφισμα στό περιοδικό τοὖ Κ. Ι. Σ «ΧΡΟΝΙΚΑ».

Άθῆναι, 21 Φεβρουαρίου 1980

'Ο Πρόεδρος 'Ο Γεν. Γραμματέας Ίωσήφ Λόβιγγερ Μιχαήλ Μάτσας



΄Από τήν τελετή έπιδόσεως στόν Δημήτριο Βρανόπουλο τοῦ τιμητικοῦ διπλώματος ἀπό τόν έκπρόσωπο τοῦ Yad Vashem ('Αρχαιολογική 'Εταιρεία, 15 'Ιουλίου 1970)

στό λόγο τῶν προφητῶν ἦταν ἡ μεγάλη τους δύναμη.

Οἱ προφῆτες τοῦ Ἰσραήλ, παιδεύοντας τήν ψυχή τοῦ λαοῦ τους, θαρροῦσαν, ἴσως, ὅτι τήν προετοίμαζαν γιά ν΄ άντιμετωπίσει δοκιμασίες πού θά κρατοῦσαν μόνο δέκα ἤ ἐκατό ἤ διακόσια χρόνια. Κι΄ ὅμως, οἱ δοκιμασίες κράτησαν ἐπάνω ἀπό δυό χιλιάδες χρόνια. Καί τό ἔργο τῶν προφητῶν κράτησε άλλο τόσο. Τό φαινόμενο εἶναι θαυμαστό. Τά λόγια τοῦ Ἱερεμία, πού μνημονεύσαμε παραπάνω, εἰπώθηκαν μέ άφορμή μιά ταπείνωση καί μετοικεσία πού, ἄν συγκριθεῖ μέ ὅσα ἦρθαν ἀργότερα, ήταν μιά παροδική περιπέτεια. Κι' ὄμως, είπώθηκαν οὐσιαστικά − τό προαισθάνθηκε τάχα ὁ μεγάλος ποιητής τῶν θρήνων; - γιά τή μεγάλη διασπορά πού κράτησε περισσότερο ἀπό

εἴκοσι αἰῶνες. Ἡ ἀντοχή τοῦ Ἱσραήλ μαρτυρεῖ ἄμεσα γιά τήν άντοχή τοῦ λόγου τῶν προφητῶν. Οἱ προφῆτες δέν προφήτευσαν, άλλά ἔδρασαν κι ἡ δράση τους φθάνει ὥς τίς μέρες μας. Εἶναι πολύ μεγάλη ή σημασία τοῦ λόγου, τοῦ άληθινοῦ καί τοῦ μεγάλου, εἶναι δραστικώτερη ἀπό τή μεγαλύτερη Ιστορική πράξη. Καμιά μάχη καί κανένα πολίτευμα δέν έξασφάλισαν τή ζωή ένός λαοῦ γιά χιλιάδες χρόνια· οὕτε ἡ μάχη τοῦ Μαραθῶνος οὕτε ἡ respublica. Μόνον ὁ λόγος, ἐκεῖνος πού ἐπήγασε ἀπό τή θλίψη τῶν προφητῶν, ἀπό τή δημιουργική θλίψη μεγάλων φίλων τοῦ Θεοῦ καί τῶν ἀνθρώπων, μποροῦσε νά πλάσει τίς ψυχικές δυνάμεις πού έξασφάλισαν στόν Ίσραήλ τήν ἐπιβίωσή του ὥς τίς μέρες μας.

# Ιουδαϊκά Θέματα



### ΠΕΣΑΧ: Τό ἀθάνατο μήνυμα τῆς Ἐλευθερίας

Γιά τήν ἱστορία τοῦ ἐβραϊκοῦ ἔθνους ἡ ἔξοδος ἀπό τήν Αἴγυπτο ἀποτελεῖ ἕνα ὁρόσημο: εἶναι ἡ ἀρχή τῆς ἐθνικῆς ἱστορικῆς περιόδου. Οἱ μέχρι πρότινος φυλές τοῦ Ἰσραήλ δέθηκαν ἄρρηκτα μεταξύ τους μέ τά ένωτικά δεσμά τῆς ἐθνικότητος καί, σάν λαός τοῦ Ἰσραήλ πλέον, ξεκίνησαν τήν κοσμοϊστορική πορεία πρός τή Γῆ τῆς Ἐπαγγελίας γιά μιά ζωή έλεύθερη, άνεξάρτητη καί σύμφωνα μέ τούς θείους νόμους. Τό μήνυμα, ὅμως, τῆς ἐξόδου δέν ἀφορᾶ μόνον τό λαό τοῦ Ἰσραήλ, ἀλλά ἀπευθύνεται πρός τούς ἀνθρώπους καί ὅλους τούς λαούς τῆς οἰκουμένης.

Όταν ὁ Θεός ἀπολύτρωσε τούς προγόνους μας ἀπό τή Φαραωνική σκλαβιά, ἔσπασε διά παντός τά δεσμά τῆς τυραννίας καί ἐδίδαξε πώς ἡ ἐλευθερία ἀποτελεῖ τήν ἄφθαρτη καί αἰώνια κληρονομιά κάθε ἀνθρώπου. Αὐτό τό μήνυμα τῆς ἐλευθερίας καί τῆς ἀξιοπρέπειας τοῦ ἀτόμου ἀποτελεῖ μιά ἀπό τίς μεγαλύτερες συνεισφορές τοῦ Ἰσραήλ ὑπέρ τῆς εὐδαιμονίας τῆς ἀνθρωπότητος. Τόσο σπουδαῖο εἶναι τό δίδαγμα αὐτό τοῦ Πέσαχ, ὥστε καί αὐτός ὁ Δεκάλογος ἀρχίζει μέ μία ἀναφορά σ΄ αὐτό τό κοσμοϊστορικό γεγονός: « Έγώ εἶμαι Κύριος ὁ Θεός σου, ὁ ἐξαγαγών σε έκ γῆς Αἰγύπτου, ἐξ οἴκου δουλείας», (Έξ. 20:2).

Οι διδάσκαλοι τοῦ Ἰουδαϊσμοῦ καί ὅλοι οἱ μετέπειτα ραββῖνοι ἀνέπτυξαν παραπέρα καί διαλογίσθηκαν πολύ γύρω ἀπό τή σημασία καί τήν ἔννοια τῆς ἐλευθερίας. Αὐτρί διεκήρυξαν πώς ή ἀπελευθέρωση ἀπό τήν ὑποδούλωση άποτελεῖ τό πρῶτο στάδιο γιά τήν ὁλοκληρωμένη ἐλευθερία ὅτι ἡ ἐλευθερία τῆς συνειδήσεως εἶναι τό δεύτερο σπουδαῖο βῆμα καί ὅτι τό δικαίωμα τοῦ ἀτόμου γιά μιά ἀξιοπρεπή καί εὐτυχισμένη ζωή, ἀποτελεῖ τόν ἀπώτατο στόχο καί τήν οὐσιαστική ἔννοια τῆς ἐλευθερίας. Στήν Ιστορία τῆς λυτρώσεως ἀπό τήν σκλαβιά τῆς Αἰγύπτου, ὁ Θεός μᾶς προσκαλεῖ νά ἀναπτύξουμε ὅχι μόνον τό μίσος κατά τῆς τυραννίας άλλά καί τό πάθος γιά τήν έλευθερία. Μᾶς διδάσκει ἀκόμη ὅτι, ὅπως ἡ ἀπελευθέρωση ἀπό τήν Αἴγυπτο ἐπιτεύχθηκε σταδιακά (δέκα πληγές, κλπ.), ἔτσι καί ἡ ἐλευθερία δέν κατακτάται εὔκολα. "Οτι δηλαδή ὑπάρχουν ὁρισμένες προϋποθέσεις, ἡ ὕπαρξη τῶν ὁποίων βοηθεῖ τήν ἐπίτευξή της καί ἀποτελεῖ τήν προάσπιση αὐτῆς.

Μέ βάση λοιπόν, αὐτή τήν παραδοσιακή διδασκαλία τῶν ραββίνων, θά προσπαθήσουμε νά ἐξηγήσουμε τό βαθύτερο νόημα τῆς ἐλευθερίας καί τῆς ὑποχρεώσεως τῶν ἀτόμων γιά τήν έδραίωση καί έξάπλωση αὐτοῦ τοῦ θείου δώρου ἀνάμεσα σ΄ ὅλους τούς ἀνθρώπους.

Πρίν ἀπό τό Πέσαχ οἱ ραββῖνοι καθιέρωσαν πέντε εἰδικά Σάββατα. Είδικά δέ, μέ τήν ἔννοια ὅτι κατ' αὐτά τά Σάββατα στή λειτουργία τῆς Συναγωγῆς, πέρα ἀπό τήν καθιερωμένη ἀνάγνωση τῆς ἐβδομαδιαίας περικοπῆς τῆς Πεν-



Δίσκος τοῦ Σέδερ, πού παρουσιάζει ἐβραϊκή οἰκονένεια στό πασχαλινό τραπέζι. Έργο τοῦ Μωϋσῆ Λέμπ, Μοραβία,

τατευχου (Περασσά), διαβάζεται ένα πρόσθετο κεφάλαιο ἀπό τήν Τορά μέ ἕνα ξεχωριστό μήνυμα. Τά μηνύματα καί τά διδάγματα αὐτῶν τῶν πέντε Σαββάτων ἀποτελοῦν βασικές προϋποθέσεις γιά τήν έλευθερία καί τήν περιφρούρησή της.

Τό πρῶτο «εἰδικό» Σάββατο ὀνομάζεται Σαμπάτ Σεκαλίμ. Ἡ όνομασία του πηγάζει ἀπό τήν ἰδιαίτερη πρόσθετη περικοπή πού διαβάζεται (Έξ. 30:11 - 16), ὅπου ἀναφέρεται ή ὑποχρέωση τοῦ κάθε Ἰσραηλίτη, εἴτε αὐτός εἶναι φτωχός εἴτε πλούσιος, νά συνεισφέρει μισό σέκελ (ἔνα ἀρχαῖο νόμισμα), γιά τή συντήρηση καί λειτουργία τοῦ Ναοῦ. Μεταφράζοντας τό δίδαγμα τῶν σεκαλίμ (πληθ. τοῦ σέκελ) γιά τή σύγχρονη ζωή, θά λέγαμε πώς ἐδῶ τονίζεται ἡ ὑποχρέωση τοῦ ἀτόμου νά φροντίζει τό «ναό» τῆς άνθρώπινης εὐτυχίας, τούς φτωχούς, τούς ἄρρωστους καί τούς μή - προνομιούχους νά μεριμνᾶ γιά τήν κατοικία, τήν παιδεία καί τήν ὑγεία τους. Μέσω αὐτοῦ τοῦ ἀδελφικοῦ ένδιαφέροντος διατηροῦμε τή γαλήνη καί τήν ομόνοια μέσα στούς κόλπους τῆς κοινωνίας καί προλαμβάνουμε τίς άναταραχές καί τά μίση. "Ατομα πού δεινοπαθοῦν καί ὑποφέρουν κυριεύονται ἀπό τήν ἀπελπισία καί δδηγοῦνται σέ

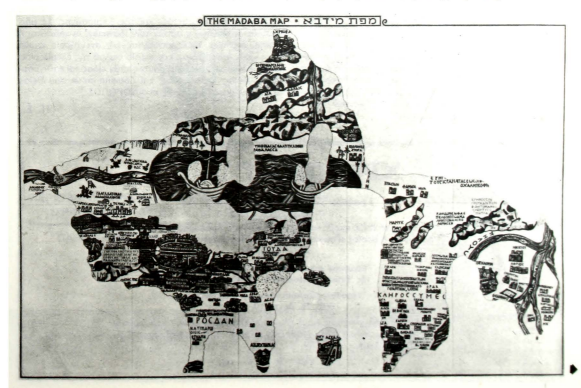
άκραῖες καί ὁδυνηρές διεξόδους. Ἡ πρόσφατη Ιστορία μᾶς ἔχει ἀποδείξει πώς ἡ παρατεταμένη οἰκονομική κρίση (ἤ ἄλλη κοινωνική νόσος) ἀνοίγει τό δρόμο στό Ναζισμό ἤ κάποιο ἄλλο εἶδος ὀλοκληρωτισμοῦ. Ἔνα ἄτομο χωρίς ἐλπίδα καταντάει εὔκολη λεία στόν πρῶτο τυχόντα ἐπιτήδειο καί φανατικό, ὁ ὁποῖος θά τόν διδάξει πῶς νά μισήσει, πῶς νά προκαλέσει πόνο καί πῶς νά καταστρέψει. Ἐφόσον, ὅμως, ὁ κάθε ἔνας ἀπό ἐμᾶς ἐκπληρώνει τό μερίδιο τῶν ὑποχρεώσεὧν του, συνεισφέρει καί συντελεῖ στή διαφύλαξη τῆς ἐλευθερίας καί τήν περιφρούρηση τοῦ κοινωνικοῦ καί ἐθνικοῦ συνόλου.

Τό Σαμπάτ Ζαχόρ, τό «Σάββατο τῆς Ἐνθυμήσεως» εἶναι τό δεύτερο εἰδικό Σάββατο. Ἡ ὀνομασία του πηγάζει από τήν είδική περικοπή πού διαβάζεται (Δευτερ. 25:17 -19), καί πού ἀναφέρεται στήν ἐντολή νά θυμόμαστε τήν ἀναιτιολόγητη καί ληστρική ἐπίθεση τῶν ᾿Αμαλικιτῶν ἐναντίον τοῦ λαοῦ τοῦ Ἰσραήλ, στήν ἔρημο τοῦ Σινᾶ, κατά τήν πορεία του πρός τή Γῆ τῆς Ἐπαγγελίας. Τό Σαμπάτ Ζαχόρ μᾶς διδάσκει πώς τό μεγαλύτερο ἔγκλημα τοῦ ἀτόμου εἶναι ή φιλαυτία. Αὐτή τόν ὁδηγεῖ πρός κάθε μορφή καταπιέσεως τῶν ἀδυνάτων καί ἀβοηθήτων, στήν κτηνωδία καί τό ἔγκλημα. "Οτι πρέπει νά ξεκινήσουμε μέ τή βελτίωση τοῦ ξαυτοῦ μας, κρούοντας τόν κώδωνα τοῦ κινδύνου μέ τή δική μας ὑποδειγματική συμπεριφορά. "Ότι ἡ ἐξάλειψη ἀπό μέσα μας κάθε ἴχνους περιφρονήσεως τοῦ νόμου καί τοῦ δικαίου ἀποτελεῖ τή δεύτερη προϋπόθεση γιά τήν ἀπόκτηση τῆς ἐλευθερίας. "Ολοι πρέπει νά παραμείνουμε ἀφοσιωμένοι στήν ἀποστολή τῆς ἐξαλείψεως κάθε ἴχνους τῆς άρχαίας βιοθεωρίας τοῦ 'Αμαλέκ, ἐνός ληστρικοῦ λαοῦ πού ἀπομυζοῦσε καί ἐκμεταλλευόταν τούς ἀδυνάτους.

Τήν τρίτη προϋπόθεση ἔρχεται νά μᾶς διακηρύξει τό Σαμπάτ Παρά, τό Σάββατο κατά τό ὁποῖο διαβάζουμε τήν είδική περικοπή πού άναφέρεται στήν προσφορά τῆς «ἐρυθρᾶς δάμαλης» καί τήν τελετή ἐξαγνισμοῦ ('Αριθ. 19:1 - 22). Τό Σαμπάτ Παρά διακηρύσσει τήν ὕψιστη σημασία τῆς ἠθικῆς «ἁγνότητος». "Οτι οἱ ἄνθρωποι πρέπει νά διδαχθοῦν πῶς νά ἐξευγενίζουν καί νά ἐξυψώνουν τόν χαρακτήρα τους. ή ήθική άγνότητα καθορίζει τό πεπρωμένον ἐνός ἀτόμου. Οἱ γονεῖς, τό σχολεῖο, ἡ ἐθνική ἡγεσία όφείλουν νά άφοσιωθοῦν στή διδασκαλία, μέ τά παραδείγματά τους, τῆς καταπολεμήσεως τῆς φιλαυτίας καί νά ένθαρρύνουν τήν εὐθύτητα καί τή δικαιοσύνη. Διότι, μόνον μέ τήν ὑποκίνηση τῆς καρδιᾶς θά μπορέσουν νά οἰκοδομηθοῦν οἱ κοινωνίες τῆς ἀρμονικῆς και ἀδελφικῆς συμβιώσεως καί δέν θά διαταράσσεται ή κοινωνική γαλήνη καί εύτυχία.

Τό τέταρτο είδικό Σάββατο εἶναι τό Σαμπάτ Αχόντες, ἤτοι τό Σάββατο πρό τῆς νεομηνίας τοῦ Νισάν (ὁ μήνας τῆς Ἐξόδου), κατά τό ὁποῖο διαβάζεται τό πρόσθετο κεφάλαιο (Ἑξ. 12:1 - 20) πού ἀναφέρεται στούς κανονισμούς πού διέπουν τον ἐορτασμό τοῦ Πέσαχ. Ἡ σωστή τήρηση τῶν κανόνων καί τῶν ἐντολῶν ἐξαρτᾶται, Φυσικά, ἀπό τήν σωστή ἐκπαίδευση καί γαλούχηση τοῦ λαοῦ. Βασικό μήνυμα, λοιπόν, αὐτοῦ τοῦ Σαββάτου θά λέγαμε πώς εἶναι ἡ παιδεία. Ἡ ἐκπαίδευση ἀποτελεῖ τό μέσον ἐκεῖνο διά τοῦ ὁποίου οἰκοδομοῦμε μέσα μας τίς ἀρχές καί τὰ ἱδανικά μας. Διά τῆς παιδείας ἀνανεώνουμε μέσα μας τήν προσήλωσή μας στό καλό, τό ἀληθινό καί τό ώραῖο. Μέσω τῆς παιδείας οἱ θρησκευτικές διδασκαλίες παραμένουν πάντα ἐπίκαιρες καί ζωντανές. Ἡπό τήν ἄλλη πλευρά, χωπόντα ἐπίκαιρες καί ζωντανές. Ἡπό τήν ᾶλλη πλευρά, χωπόντα ἐπίκαιρες καί ξωντανές. Ἡπό τήν ᾶλλη πλευρά, χωπόντα ἐπίκαιρες καί ἐπίκαιρες καί ἐπίκαιρες καί ἐποτελείται το ἐπίκαιρες καί ἐπίκ

Τό μωσαϊκό χάρτου τῆς χώρας τοῦ Ἰσραήλ, στό πάτωμα ἐκκλησίας στή Madaba (Ἰορδανίας), 6ος αίώνας.



ρίς ἐκπαίδευση δέν εἶναι δυνατόν νά ὑπάρξει ἐλευθερία. "Ανθρωποι πού δέν γνωρίζουν, θά καθοδηγοῦνται πάντα ἀπό δημαγωγούς, ἀπό ἔναν κατευθυνόμενο καί ἀνελεύθερο Τύπο, ἀπό τίς προκαταλήψεις καί τή μωρία.

Ή πρωταρχική καί ὕψιστη προϋπόθεση, ὅμως, γιά τήν ἐδραίωση τῆς ἐλευθερίας εἶναι τό δίδαγμα πού μᾶς μεταφέρει τό πέμπτο εἰδικό Σάββατο, τό Σαμπάτ Αγκαδόλ, τό πρό τοῦ Πέσαχ κατ' εὐφημισμό, ἀποκαλούμενο «Μέγα Σάββατο». Αὐτή, κατά τήν παράδοση, εἶναι ἡ μέρα κατά τἡν ὁποία οἱ Ἰσραηλίτες ἔσπασαν τίς ἀλυσίδες τῆς σκλαβιᾶς, ἀψήφησαν τά εἴδωλα τοῦ Φαραώ καί προετοιμάσθηκαν γιά τήν πορεία τῆς ὑπηρεσίας καί λατρείας τοῦ Κυρίου. Τό μήνυμα αὐτοῦ τοῦ Σαββάτου εἶναι πώς, γιά τήν ἀπόκτηση τῆς ἐλευθερίας, ἀπαιτεῖται θάρρος. Τό θάρρος, ὅπως κάποιος εἶπε, ἀποτελεῖ τή χάρη κάτω ἀπό συνθῆκες καταπιέσεως. ᾿Αντιθέτως, ὁ δειλός καί ὁ κατεχόμενος ἀπό φόβο ἀνθρωπος, δέν μπορεῖ νά ἀπελευθερωθεῖ ἀπό τά δεσμά του.

"Όταν πρίν ἀπό τήν "Εξοδο οὶ Ἰσραηλίτες διατάχτηκαν νά φάγουν τό πασχαλινό ἀρνί, τούς παραγγέλθηκε: «Καί οὔτω θέλετε φάγει αὐτό ' έζωσμένοι τάς όσφύας σας, ἔχοντες τά ὑποδήματά σας εἰς τούς πόδας σας καὶ τήν ράβδον σας εἰς τήν χεῖρα σας' καὶ θέλετε φάγει αὐτό μετά σπουδῆς», ('Εξ. 12:11) 'Η παραπάνω περιγραφή τοῦ τρόπου καταναλώσεως τοῦ ἀρνιοῦ, μᾶς δίνει τήν εἰκόνα ἀτόμων πού βρίσκονται σέ πλήρη ἐτοιμότητα. Ἔτσι σέ ἐτοιμότητα πρέπει νὰ εἶναι πάντοτε ὁ ἄνθρωπος γιά ἀγώνα καί νιά δράση ὑπέρ τῆς ἐλευθερίας.

Μέ τόν ἐτήσιο ἐορτασμό τοῦ Πέσαχ οἱ Ἑβραῖοι ἔχουν πάντοτε πρόσκαιρα καί ἐπίκαιρα τά ὑψηλά διδάγματα καί τό ίδανικό τῆς έλευθερίας. Ἐπί ὀκτώ ἡμέρες κάθε χρόνο ὁ Εβραῖος ἀφιερώνει τή σκέψη του πάνω στήν ίδέα τῆς ἐλευθερίας, έμβαθύνει στήν ἔννοια τῆς ἐλευθερίας καί ἀπομακρύνεται ἀπό κάθε τι τό ἀντίθετο. Κατά τή δισχιλιετή μακρά καί σκοτεινή έξορία τους οΙ Έβραῖοι, παρά τά γκέττο μέσα στά ὸποῖα κλείσθηκαν, παρά τούς περιορισμούς, παρά τά σήματα τῆς ντροπῆς πού ὑποχρεοῦντο νά φέρουν ἐπί τοῦ στήθους καί παρά τό γενικό διωγμό πού ὑπέστησαν ἀπό πολλούς λαούς καί ὑπό διάφορα κοινωνικά καί πολιτιστικά καθεστῶτα, ἔζησαν προσηλωμένοι πρός τό ὅραμα τῆς ἐλευθερίας. Χάρις στήν ἀκατανίκητη αὐτή ἀφοσίωση τῶν Ἑβραίων στήν ἐλευθερία καί τήν ἐθνική ἀνεξαρτησία, δημιουργήθηκε τό σύγχρονο κράτος τοῦ Ἰσραήλ πάνω στά προγονικά χώματα τῆς πίστεως.

Κάνοντας ἐδῶ μιά παρένθεση θά θέλαμε, ξεφεύγοντας λίγο ἀπό τόν Ἰουδαϊσμό, νά ἀναφερθοῦμε σέ κάποιο ἄλλο, έξίσου σπουδαῖο καί σημαντικό γιά μᾶς, φαινόμενο ἀγάπης καί ἀφοσιώσεως στήν ίδέα τῆς ἐλευθερίας. Πρόκειται γιά τό σύγχρονο ἔπος τοῦ 1821. Οἱ πνευματικές ἐκεῖνες δυνάμεις πού διατήρησαν ζωντανή στούς ὑπόδουλους Ελληνες τήν ίδέα καί τό ὅραμα τῆς ἐλευθερίας πηγάζουν, βέβαια κατά ἕνα ποσοστό, ἀπό τό βιβλικό ἰδανικό. Πρωτίστως, ὅμως, τό δραμα τῆς ἐλευθερίας καί τῆς ἀνεξαρτησίας; τῆς ἀξιοπρέπειας τῆς ζωῆς καί τοῦ ἀτόμου ἀπορρέει ἀπό τίς ὑψηλές καί ἀνθρωπιστικές ἀξίες τοῦ κλασσικοῦ ἐλληνικοῦ πολιτισμοῦ. Παρά τίς ἐπιμέρους, ὅσο καί οὐσιαστικές διαφορές τῶν δύο αὐτῶν πολιτισμῶν, τοῦ ἰουδαϊκοῦ καί τοῦ έλληνικοῦ ὑπάρχει πλήρη ταύτιση τῶν στόχων καί τῶν σκοπῶν τους, δηλαδή, τῆς ἐξύψωσης τοῦ ἀτόμου καί τοῦ έξευγενισμοῦ τῆς ἀνθρωπότητος. Μιά εὔγλωττη μαρτυρία τούτου ἀποτελοῦν τά λόγια τοῦ ἀείμνηστου Μητροπολίτη Ζακύνθου Διονυσίου Λάτα: «... δύο ἔξοχα ἔθνη 'Ιουδαῖοι τουτέστι καί "Ελληνες, ἄτινα ἐξ ἴσου εἰργάσθησαν διά τήν ἀνθρωπότητα, οἱ μέν ἐν Ἱερουσαλήμ προσευχόμενοι, ὅπως καταβιβάσωσι τόν Θεόν είς τόν ἄνθρωπον, οἱ δέ ἐν ᾿Αθήναις φιλοσοφοῦντες, ὅπως ἀναβιβάσωσι τόν ἄνθρωπον εἰς τόν Θεόν...»

Χάρις, λοιπόν, στίς αἰώνιες ἀξίες τοῦ ἐλληνικοῦ πολιτισμοῦ ἡ Ἑλλάδα, μετά ἀπό αἰώνων σκληρή σκλαβιά, κατόρθωσε νά ἐπανακτήσει τήν ἐθνικήν της ἀνεξαρτησία καί νά καταστεῖ τό φωτεινό παράδειγμα γιά πολλά ἄλλα σύγχρονα ἀπελευθερωτικά κινήματα, συμπεριλαμβανόμενου καί τοῦ Σιωνισμοῦ. Κάθ΄ ὅλους τούς αἰῶνες τῆς σκλαβιᾶς καί τῆς δουλείας ὁ ἐλληνικός λαός ἔζησε, πολέμησε καί πέθανε ὑπέρ αὐτοῦ τοῦ ὀράματος τῆς ἐλευθερίας.

Σύμφωνα μέ τό προφητικό ὅραμα ἀπό τήν Ἱερουσαλήμ, τήν πόλη τῆς εἰρήνης, θά λάμψει γιά ὅλη τήν ἀνθρωπότητα τό ἰδανικό τῆς ἐλευθερίας καί τῆς δικαιοσύνης. Σέ μᾶς, τούς θεματοφύλακες αὐτῶν τῶν Ιδανικῶν, ἐναπόκειται ἡ ὑλοποίησή του, διακηρύσσοντας μέ στεντόρεια φωνή πρός κάθε κατεύθυνση τόν ὡραῖο ψαλμό τῆς ἐλευθερίας, καταδικάζοντας καί ἐξαλείφοντας κάθε εἶδος καί κάθε μορφή δουλείας, καταπιέσεως καί δυσφημήσεως τοῦ θείου δημιουργήματος πού λέγεται ΑΝΘΡΩΠΟΣ.

Η. Σ.

## XPONIKA זכרונות

Γραφεῖα: Πειραιῶς 46, 'Αθῆναι (106) Τηλέφ. 52.29.153

Έκδότης: τό Κ.Ι.Σ. έκπροσωπούμενον ὑπό τοῦ Προέδρου του κ. Ἰωσήφ Λόβιγγερ, ὁ ὁποῖος εἶναι καί ὑπεύθυνος συμφώνως τῷ νόμῳ (Πειραιῶς 46 - ᾿Αθῆναι).

Έπιμέλεια ἐκδόσεως: Νῖκος Τσαπίδης, μέλος τῆς Ἑνώσεως Συντακτῶν Περιοδικοῦ Τύπου.

Υπεύθυνος φωτοσυνθέσεως: Κατσαούνης ΕΠΕ, Σπ. Δοντά 10, 'Αθήναι

 Ἡ ἀναδημοσίευσις κειμένων εἶναι ἐλευθέρα, μέ τήν προϋπόθεσι ὅτι θά ἀναφέρεται ἡ πηγή: Περιοδικό «Χρονικά», Κεντρικοῦ Ἱσραηλιτικοῦ Συμβουλίου.

**ΤΕΥΧΟΣ 27 ● ΜΑΡΤΙΟΣ 1980 ● ΑΔΑΡ 5740** 

# Η ΕΠΙΔΡΑΣΗ ΤΗΣ ΕΛΛΗΝΙΚΗΣ ΚΑΙ ΕΒΡΑΪΚΗΣ ΠΑΡΑΔΟΣΗΣ ΠΑΝΩ ΣΤΑ ΙΔΕΩΔΗ ΤΗΣ ΔΥΣΗΣ

TOY Sir RICHARD LIVINGSTONE



ΠΕΡΙΟΔΙΚΟ «ΧΡΟΝΙΚΑ» (ΟΡΓΑΝΟ ΤΟΥ ΚΕΝΤΡΙΚΟΥ ΙΣΡΑΗΛΙΤΙΚΟΥ ΣΥΜΒΟΥΛΙΟΥ ΤΗΣ ΕΛΛΑΔΟΣ)

ΠΑΡΑΡΤΗΜΑ Νο 2 (ΤΕΥΧΟΣ ΜΑΡΤΙΟΥ 1980)

'Ο ἀείμνηστος Sir Richard Winn Livingstone γεννήθηκε τό 1880 κι' ἔλαβε τίτλο εὐγενίας τό 1931. Διετέλεσε 'Αντιπρύτανις τοῦ Queen's University τοῦ Μπέλφαστ (1924 - 1933), 'Αντιπρύτανις τοῦ Οxford U niversity (1944 - 1947) καί στέλεχος καί ἀργότερα Πρόεδρος τοῦ New Collega, τῆς 'Οξφόρδης.

Ή Παλαιστίνη καί ἡ 'Αρχαία 'Ελλάδα εἶναι οἱ πηγές 'ἦς πνευματικῆς καί πολιτιστικῆς μας ζωῆς. 'Η Ρώμη, βέβαια, μᾶς ἔχει ἐπηρεάσει με τή νομική καί πολιτική της ὀργάνωση, ἀλλά δέν τῆς χρωστᾶμε τίποτε ἄλλο. 'Αντιθέτως, ὁ κόσμος μας θά ἦταν διαφορετικός, καί ἀπείρως φτωχότερος ἄν τοῦ ἀφαιρούσαμε εἴτε τά ἐβραϊκά εἴτε τά ἐλληνικά στοιχεῖα. Τό θέμα εἶναι πελώριο κι' ἡ διάλεξη αὐτή περιέχει ὀρισμένες μόνον σημειώσεις πάνω σ' αὐτό.

Ύπάρχουν δύο τουλάχιστον τρόποι άντιμετώπισης τοῦ θέματος. Ὁ ἔνας εἶναι νά προσπαθήσουμε νά μελετήσουμε τήν ἐπίδραση πού ἄσκησαν στόν πολιτισμό ἄνδρες καί γυναῖκες τῆς Ἑβραῖκῆς καί Ἑλληνικῆς φυλῆς. 'Αλλά ὁ τρόπος αὐτός προσέγγισης δέν ταιριάζει μέ τόν τίτλο τῆς διάλεξης. Θέμα της δέν εἶναι οἱ Ἑβραῖοι καί οἱ Ἑλληνιες, μά ὁ Ἑβραῖσμός καί ὁ Ἑλληνισμός. Τόν δεύτερο, λοιπόν, αὐτόν τρόπο, τήν ἐξέταση δηλαδή τοῦ Ἑβραῖσμοῦ καί τοῦ Ἑλληνισμοῦ ὡς φιλοσοφικῶν καί πνευματικῶν κινημάτων θά ἀκολουθήσω.

Μέ τόν ὅρο Ἑβραϊσμός θά ἐννοῷ τή θρησκεία τῷν Ἑβραίων, ὅπως ἀναγμάνδεται στήν Παλαιά Διαθήκη καί τόν Χριστιανισμό στό μέτρο πού ένσωματώνεται μ΄ αὐτή τή θρησκεία. Ὁ Χριστιανισμός εἶναι εὐρύτατα ἑβραϊκός καί ἡ ἐπίδραση πού έχει ἀσκήσει εἶναι κυρίως ἐπίδραση τοῦ Ἑβραϊσμοῦ. Ὁ Χριστιανισμός ξεκίνησε σάν μιά έβραϊκή αἵρεση, διαφωνώντας μέ τή μητέρα - θρησκεία, ὡς πρός τήν ἀντίληψη, γιά τό Μεσσία. 'Ακόμη κι' ὅταν οἱ διαφορές πολλαπλασιάζονται καί τό ἀνάμεσά τους χάσμα διευρύνεται, τά κοινά σημεῖα παραμένουν ζωτικῆς σημασίας γιά τήν χριστιανική πίστη. Ἡ Παλαιά Διαθήκη ἀποτελεῖ ἕνα κομμάτι τοῦ Χριστιανισμοῦ, ὄχι κατώτερο ἀπό τήν Καινή καί ὁ Ἑβραϊσμός εἰσέδυσε στό Δυτικό Πολιτισμό μέσω τοῦ Χριστιανισμοῦ. Αὐτό ἀποτελεῖ τήν τραγωδία τῶν ἐχθρικῶν σχέσεων τῶν δύο θρησκειῶν διά μέσου τόσων αἰώνων. Θυμίζει φιλονικία δύο μελῶν τῆς ἴδιας οἰκογένειας, κι΄ ἄν δέν ὑπῆρχε ἡ κακή ἀνθρώπινη συνήθεια νά τονίζονται οί διαφορές καί νά μή παίρνονται ὑπ΄ ὄψιν τά κοινά σημεῖα, δέν θά ὑπῆρχε ποτέ λόγος νά παρουσιασθεῖ. Θά μποροῦσε ἀκόμη νά παρομοιασθεῖ μέ μίαν ἄλλη έξ ἴσου περιττή, πικρή καί καταστρεπτική διαμάχη, τή διαμάχη μεταξύ Καθολικισμοῦ καί Προτεσταντισμοῦ, πού ἐπί τόσο μακρό χρονικό διάστημα παραμόρφωσε καί διέστρεψε τίς σχέσεις τους.

"Αν μετατοπίσω τήν ἔρευνά μου σέ κάποια μεταγενέστερη ἐποχή ἀπό αὐτή πού ἔχω διαλέξει, θά παρουσιασθοῦν σοβαρά μειονεκτήματα, ἐπειδή αὐτομάτως ἀποβαίνει ἀκατόρθωτη ἡ διάκριση τοῦ Ἑβραϊσμοῦ ἤ τοῦ Ἑλληνισμοῦ στήν καθαρή τους μορφή. Ξεκινοῦν σάν ξεχωριστά ρεύματα, ἀλλά ἀπό τήν ἀρχή τῆς Ιστορικῆς περιόδου ἀρχίζουν νά σμίγουν καί νά ρέουν σάν ἔνας ποταμός, ὅπου εἶναι ἀδύνατο νά ἀναλύσουμε μέ ἀκρίβεια τί χρωστᾶμε στήν κάθε μιά ἀπό τίς δυό πηγές πού, ἐνῶ ἦταν ἀρχικά χωριστές, ἔνωσαν ἔπειτα τά νερά τους. Εἶναι εὕκολο νά ποῦμε ἄν ἔνας ἄνθρωπος εἶναι 'Εβραῖος, ἀλλά πολύ δύσκολο νά ποῦμε άν καί σέ

πόσο ποσοστό εἶναι ἀντιπροσωπευτικός τύπος τοῦ Ἑβραϊσμοῦ.

'Ο Heine, π.χ. εἶναι περισσότερο Ἑβραῖος ἤ Ἑλληνας; Σέ ποιό βαθμό ὁ Spinoza ἤ ὁ Samuel Alexander εἶναι Ἑβραῖος; Πόσα θά πρέπει νά χρωστοῦν στήν ἐλληνική ἐπίδραση;

Οὶ δυό ἰσχυρότερες πνευματικές δυνάμεις πού ἐπηρέασαν τόν κόσμο ἀπό τήν ἐποχή τοῦ Darwin εἶναι ὁ Marx καί ὁ Freud. Καί οὶ δύο εἶναι Ἰουδαῖοι, ἀλλά εἶναι σέ τίποτε ἄλλο Ἑβραῖοι ἐκτός ἀπό τή φυλετική τους καταγωγή; Μονάχα ἄν θεωρήσουμε ὅτι ἡ θεωρία Marx γιά τή φθορά τῶν μορφῶν τοῦ κράτους, ἀποτελεῖ προέκταση τοῦ Μεσσιανισμοῦ καί ὅτι τό ἔντονο ἐνδιαφέρον του γιά τούς ἐργάτες, ἀντικατοπτρίζει τό πάθος τῶν προφητῶν γιά κοινωνική δικαιοσύνη, θά μπορούσαμε νά ποῦμε ὅτι εἶναι ὁπαδός τοῦ Ἑβραϊσμοῦ. Ἡ, ἄς πάρουμε δυό Χριστιανούς. Ὁ Milton καί ὁ Gladstone ὑπῆρξαν κι΄ οὶ δυό κλασσικοί ἐπιστήμονες· εἶναι ὅμως περισσότερο Ἑβραϊστές ἡ Ἑλληνιστές;

"Όχι' ἀπό τή στιγμή πού τά δυό ρεύματα συναντήθηκαν ἄρχισαν νά σμίγουν τό ἔνα μέ τό ἄλλο γιατί ἡ γνώση κι ἡ σοφία δέν ἀποτελοῦν ἀτομική ἰδιοκτησία κι οἰ καλλιεργημένοι ἄνθρωποι ἀντλοῦν μέ ζἦλο τά στοιχεῖα τους ὁπουδήποτε κι ἄν τά βροῦν, ἄσχετα ἀπό τήν πηγή τῆς προέλευσής τους. Ύπῆρξε ὅμως κάποια ἐποχή πού ὁ Ἑβραϊσμός καί ὁ Ἑλληνισμός ἦταν ξένοι μεταξύ τους, πρίν δηλαδή ἀκόμη συναντηθοῦν, ἐκτός ἀπό μερικές μεμονωμένες περιπτώσεις καί μέ ἐπιφανειακό τρόπο, καί σ΄ αὐτή τήν περίοδο εἶναι δυνατό νά ἐξετασθοῦν στήν πρωταρχική τους καθαρότητα μέ τά πλεονεκτήματα καί τούς περιορισμούς τους. Θά ἐξετάσω, ἐπομένως, τόν Ἑλληνισμό καί τόν Ἑβραϊσμό, ὅταν ἦταν ἀκόμη ξεχωριστά ρεύματα.

Εἶναι εὔκολο νά διακρίνουμε τήν ἐπίδραση τοῦ Ἑλληνισμοῦ στόν κόσμο. Στή λογοτεχνία, τήν τέχνη, τήν ἀρχιτεκτονική, τή φιλοσοφία, τήν πολιτική σκέψη ὑ-πῆρξε πρωτοπόρος καί σ΄ ὅλους αὐτούς τούς τομεῖς ἐδημιούργησε τά πρότυπα, πού παραμένουν καί σήμερα ἀκόμη ζωντανά, δπως καί τότε πού πρωτοεμφανίστηκαν. Σέ μερικούς τομεῖς ἡ ἐπίδρασή του, ἄν καί μεγάλη, δέν κυριαρχεῖ ἀπολύτως. Στήν τέχνη ὁ Leonardo καί ὁ Rembrandt, στήν ἀρχιτεκτονική οΙ οΙκοδόμοι τῶν καθεδρικῶν ναῶν, στή λογοτεχνία ὁ Dante κι' ὁ Shakespear, στή γλυπτική ὁ Michaelangelo, μᾶς ἔδωσαν καινούργια ἀριστουργήματα, ἀνεξάρτητα ἀπό τά ἐλληνικά καί ἐξ ῖσου μεγάλα μὲ ἐκεῖνα. Ἄλλά σ΄ ἔνα τομέα ἡ Ἑλλάδα ὑπῆρξε μοναδική πρωτοπόρος: στήν Ἑλλάδα πρωτοεμφανίζονται οἱ θεμελιώδεις κανόνες, πάνω στούς ὁποίους στηρίζεται ὅλη ἡ πνευματική ζωή: ὁ πόθος δηλαδή νά γνωρίζει, νά κατανοεῖ, νά ἐξηγεῖ, νά βρίσκει κανείς τήν αἰτία, (αἴτιον διδόναι) καί τό πνεῦμα ἐςκοινο πού καθιστᾶ δυνατή τή γνώση, ἡ δύναμη νά ἀτενίζει κανείς τή ζωή χωρίς προκαταλήψεις, νά ἀντιμετωπίζει τὰ πάντα ὅπως εἶναι, τό «νά εἵμαστε ὁπαδοί τῆς τεκμηριωμένης ἐὴιχειρηματολογίας, ὁπουδήποτε κι' ἄν μᾶς ὁδηγήσει».

Άπό ὅλα τά δῶρα τῆς Ἑλλάδας στήν ἀνθρωπότητα, τά παραπάνω εἶναι τά μεγαλύτερα, ἐπειδή πάνω σ΄ αὐτούς τούς δύο στύλους στηρίζεται τό οἰκοδόμημα τοῦ πνευματικοῦ μας πολιτισμοῦ. Αὐτά ἐξακολουθοῦν νά ἀποτελοῦν τή βάση ὅλης τῆς φιλοσοφίας, ὅλης τῆς ἐπιστήμης, κάθε σοβαρῆς σκέψεως καί μελέτης καί νά μᾶς βοηθοῦν νά ἐξηγήσουμε τή ρήση τοῦ Sir Henry Maine πώς τό κάθε τι πού κινεῖται στόν κόσμο εἶναι ἐλληνικό.

"Ολα τοῦτα δέν ὑπῆρχαν στήν Εὐρώπη πρίν ἀπό τούς "Ελληνες. Ἡ περιέργεια τουλάχιστον, ἡ ἐπιθυμία γιά νέες γνώσεις, ἡ ἐτοιμότητα νά ἀκούει κανείς, ἐξακο-

λουθοῦσαν νά εἰναι ἀκόμη ζωντανά, ὅταν ἡ Ἑλλάδα εἶχε παρακμάσει, καί ὁ ᾿Απόστολος Παῦλος, μολονότι δέν τήν ἐθαύμαζε, σημειώνει τή συνήθεια τῶν συγχρόνων του ᾿Αθηναίων νά σπαταλοῦν τόν καιρό τους στό νά συζητοῦν ἤ νά ἀκούουν κάτι καινούργιο. Αὐτοί ἦταν οἱ ἀληθινοί Ἕλληνες.

Ή έβραϊκή ίδιοφυΐα δέν μοιάζει μέ τήν ἐλληνική. Στήν Παλαιά Διαθήκη, δέν ὑπάρχει οὔτε ἐπιστήμη οὔτε φιλοσοφία μέ τήν αὐστηρή σημασία τοῦ ὅρου, ἐφ΄ ὅσον τό πνεῦμα τῆς ἔρευνας, ἡ ἐπιθυμία τῆς ἐνατένισης τοῦ κόσμου, τῆς φύσεως καί τοῦ 'Ανθρώπου, ἀκριβῶς ὅπως εἶναι, ἡ ἐτοιμότητα τῆς ὑποταγῆς τῶν πάντων στόν ὀρθό λόγο δέν κυριαρχοῦν ἐδῶ, οὔτε κἄν ὑπάρχουν, ἄν ἐξαιρέσουμε, ἐν μέρει, τό Βιβλίο τοῦ 'Ιώβ.

Περιέχει, βέβαια, διάφορες βιοθεωρίες, πού θά μποροῦσαν νά ἀναπτυχθοῦν σέ φιλοσοφικές ἡθικές, ἀλλά δέν ἀναπτύχθηκαν. Εἶναι ἀσυστηματοποίητες. Ἐκθέτουν ἀπόψεις χωρίς νά τίς ὑποστηρίζουν μέ ἐπιχειρήματα. Τό πνεῦμα τῶν δύο λαῶν εἶναι διαφορετικό. Ἐκεῖ πού ὁ Ἑλλήνας λέει «Γνῶθι σαυτόν» ὁ προφήτης κεί τούς «Γνώρισε τό Θεό καί τή Βούλησή Του». Συγκρίνετε τό Σωκράτη καί τούς προφῆτες: ἀνήκουν σέ διαφορετικούς κόσμους. Ἡ παρατηρῆστε πόση ἀντίθεση ὑπάρχει στήν ἀντίληψη γιά τήν ἰστορία μεταξύ τοῦ Θουκυδίδη καί τῆς Βίβλου.

Τά Ιστορικά βιβλία τῆς Παλαιᾶς Διαθήκης περιέχουν μερικά ἀπό τά πιό λαμπρά ἀφηγηματικά κείμενα τοῦ κόσμου, ἀλλά ἀποτελοῦν μᾶλλον ἡθική καί θρησκευτική διδασκαλία παρά Ιστορία. Ἐκεῖνοι πού τά συνεκέντρωσαν ἐνδιαφέρονταν περισσότερο γιά τή διαμόρφωση ἡθικῶν προσωπικοτήτων, παρά γιά τήν κριτική καί ἀμερόληπτη θεώρηση τῶν γεγονότων. Ἡ διάθεσή τους εἶναι τελείως διαφορετική ἀπό τή μεγαλειώδη δήλωση γιά τήν ὑποχρέωση τοῦ Ιστορικοῦ πού ἐκθέτει ὁ Θουκυδίδης στό προοίμιο τοῦ ἔργου του<sup>(1)</sup> καί ἀπό τήν ὁποία παραθέτω τά παρακάτω:

«"Όσον άφορᾶ τήν έξιστόρηση τῶν πολεμικῶν γεγονότων δέν τά περιγράφω ὅπως τά πληροφορήθηκα ἀπό τήν πρώτη τυχόν πηγή οὔτε σύμφωνα μέ τήν πρώτη δική μου ἐντύπωση, ἀλλά ἀφοῦ ἐξήλεγξα ἐκεῖνα στά ὁποῖα παρευρέθηκα ἐγώ ὁ ἴδιος και ἀφοῦ ἐρώτησα γιά τό καθένα και τούς ἄλλους, μέ ὅσο τό δυνατό μεγαλύτερη ἀκρίβεια. Τά συμπεράσματα στά ὁποῖα κατέληξα μοῦ κόστισαν πολύ κόπο, πού ὁφείλεται στό ὅτι οἱ αὐτόπτες μάρτυρες δέν ἐξιστοροῦν μέ ὅμοιο τρόπο τά ἴδια γεγονότα, πρᾶγμα πού όφείλεται στήν ἀτέλεια τῆς μνήμης και, κάποτε, στό ὅτι μεροληπτοῦν ὑπέρ τοῦ ἐνός ἤ τοῦ ἄλλου. Καί, ἴσως ἡ ἔλλειψη τοῦ ρομαντισμοῦ, φοβοῦμαι, ὅτι θά μειώσει τό ἐνδιαφέρον τῶν ἀκροατῶν ἀλλά, μοῦ εἶναι ἀρκετόν ἐάν τό ἔργον μου κριθεῖ ἀφέλιμον ἀπό τούς ἐρευνητές πού ἐπιθυμοῦν μιάν σαφῆ γνώση τοῦ παρελθόντος».

Οὶ συγγραφεῖς τῶν βιβλίων τοῦ Σαμουήλ καί τῶν Βασιλέων δέν μποροῦν νά ἰσχυρισθοῦν τό ἴδιο. Πράγματι ἡ όφειλή μας στόν Ἑλληνισμό δέν ἀφορᾶ μόνο τή διανόηση. Ὑπάρχει, ὁ πλοῦτος τῆς ποικιλόμορφης ἀθηναϊκῆς ζωῆς, στήν ὁποία ἔσπαιρνε μέρος κάθε πολίτης, ὡς ψηφοφόρος στό κυριαρχικό σῶμα τῆς Ἐκκλησία τοῦ Δήμου, πού ἀποφάσιζε γιά ὅλα τά ζητήματα τῆς εΙρήνης καί τοῦ πολέμου, ὡς στρατιώτης ἤ ναύτης, ὡς δικαστής καί ὡς θεατής κάθε χρόνο ὀρισμένων ἀπό τά μέγιστα δραματικά ἔργα τῆς ἀνθρωπότητος. Καί ὁ Περικλῆς διατύπωσε τό ἐξῆς: «Κανένα ἄλλο κράτος δέν προβλέπει τόσες πολλές ψυχαγωγίες γιά τό πνεῦμα - ἀ-

γῶνες καί θυσίες σέ ὅλη τή διάρκεια τοῦ χρόνου καί ἡ ὁμορφιά τῶν δημοσίων κτιρίων μας εὐφραίνει τήν καρδιά καί μᾶς ἀποσπᾶ ἀπό τήν καθημερινή ρουτίνα». (2) "Αν ἐξαιρέσουμε τά ὑλικά ἀγαθά, ὁ κόσμὸς αὐτός εἶναι ἀπείρως πλουσίστερος ἀπό τό στενό καί ὑπερειδικευμένο δικό μας πολιτισμό. Πράγματι, μὲ ἐξαίρεση, ἴσως γιά μικρό χρονικό διάστημα, τῶν Ιταλικῶν πόλεων - κρατῶν, τίποτε τό ὅμοιο δέν ἔχει νὰ ἐπιδείξει ὁ Δυτικός κόσμος. Κι΄ αὐτός ὁ τρόπος ζωῆς στηριζόταν καί ἐμπνεόταν ἀπό ἔνα ἰδανικό, τό ὁποῖο ὑπάρχει διάχυτο στήν ἐλληνική σκέψη καί γιά τό ὁποῖο δέν ἔχουμε μιάν ἀκριβῶς ἀντίστοιχη ἔκφραση - τό ἰδανικό τῆς «ἀρετῆς», τῆς ἀνωτερότητας τῆς μέγιστης ἀξίας, πού ἦταν ὁ ἐπιδιωκόμενος στόχος σέ ὅλους τομεῖς, ἀπό τή σκέψη ὤς τήν τέχνη, ἀπό τή συμπεριφορά ὡς τή χειροτεχνία. "Ενα καθαρῶς ἐλληνικό ἰδεῶδες, ἀλλά καί μιά διαρκής πρόκληση γιά προσπάθειες καί ἐπιτεύγματα.

'Αλλά ὁ Ἑλληνισμός εἶναι κάτι περισσότερο ἀπό τόν οὑμανισμό. Μᾶς ἄφησε μιάν αἰώνια κληρονομιά στή θρησκευτική σκέψη. Δέν ἀναφέρομαι τώρα στό λαϊκό πολυθεϊσμό, άλλά στίς μεγαλειώδεις συλλήψεις τῆς φυσικῆς θρησκείας καί τῆς φυσικῆς ἠθικῆς πού οἱ «Ἑλληνες φιλόσοφοι, οἱ ὁποῖοι, ἐκτός ἀπό τόν Ἐπίκουρο, ὑτιῆρξαν θεϊστές, πρόσφεραν στήν εὐρωπαϊκή σκέψη. Θά ἀναφέρω τρία μόνον ὀνόματα: τόν 'Αριστοτέλη, μέ τήν ἀντίληψή του περί Θεοῦ, ὡς αἰώνιου, ἀμετάβλητου, ἀπόλυτα ἀγαθοῦ ὄντος πού κινεῖ τό σύμπαν μέ τήν ἀγάπη πού αὐτός προκαλεῖ. Ὑπάρχουν καί οἱ Στωϊκοί πού τό «πιστεύω» τους ἀπετέλεσε κανόνα ζωῆς γιά πάρα πολλά ἀπό τά ἐξοχότερα πνεύματα τῆς Ρωμαϊκῆς Αὐτοκρατορίας. Καί πάνω από όλους ὑπάρχει ἔνας ἀπό τούς μεγαλύτερους δάσκαλους τῆς πνευματ:κῆς ζωῆς, ὁ Πλάτων. "Οχι μόνον ὁ Πλάτων τοῦ «Φαίδωνος» ἀλλά ὁ Πλάτων τῆς «Πολιτείας», ὁ ὁποῖος καθορίζει ὅτι τό κράτος πρέπει νά κυβερνιέται ἀπό τήν ἴδια τήν «ἰδέα τοῦ ᾿Αγαθοῦ», τήν πραγματικότητα πού διέπει τό σύμπαν - τό θεϊκό σχέδιο γιά τόν κόσμο, ὅπως θά μπορούσαμε ἴσως νά τό ὀνομάσουμε. «᾿Αποτελεῖ τήν πηγή τῆς γνώσεως καί τῆς ἀλήθειας, ἀλλά εἶναι κάτι ὑψηλότερο ἀπ' αὐτές»· κάτι «πού κάθε ψυχή ἀκολουθεῖ σάν τέρμα ὅλων της τῶν πράξεων καί ἀποθεώνει τήν ύπαρξή της». Καί ὁ ἄρχων «πρέπει νά σηκώνει ψηλά τά μάτια τῆς ψυχῆς του καί νά τό ἀτενίζει σάν ὑπόδειγμα γιά τἡν ὀρθή ὀργάνωση τοῦ κράτους καί τῆς ἴδιας του τῆς ζωῆς».

Πόσο κοντινή εἶναι αὐτή ἡ ἀντίληψη τοῦ κράτους πού κυβερνιέται ἀπό τό ὅραμα τοῦ Ὑπέρτατου ᾿Αγαθοῦ μέ τήν ἀρχή πού πρέπει νά διέπει τή ζωή τοῦ Ἱσραἡλ! «Νά ὑπακούης εἰς τάς ἐντολάς τοῦ Θεοῦ σου, νά φυλάττης καί νά ἐκτελῆς αὐτάς καί δέν θέλεις ἐκκλίνει ἀπό πάντων τῶν λόγων, τούς ὁποίους ἐγώ προστάζω εἰς σᾶς σήμερον». <sup>(3)</sup> Ὁ στόχος καί στίς δύο περιπτώσεις εἶναι ὁ ἴδιος, μιά κοινωνία πού κυβερνιέται ἀπό τό ἀπόλυτο ἀγαθό ἀλλά μέ μιά διαφορά. Στό Δευτερονόμιο ἡ «ἰδέα τοῦ ᾿Αγαθοῦ» ἔχει ἀντικατασταθεῖ ἀπό τή βούληση τοῦ Παντοδυνάμου καί ἡ διαφορά αὐτή προσδίδει στό ἰδανικό μεγαλύτερη ἀκρίβεια καί μεγαλύτερο κῦρὸς.

Είναι τόσο πλούσια ή έλληνική ἀντίληψη γιά τή ζωή, ὥστε ἔχει ὑποστηριχθεῖ ὅτι θά ἦταν καλύτερο νά μήν είχε ὑπάρξει ποτέ ὁ Ἑβραϊσμός ἤ νά είχε περιορισθεῖ στά ὅρια τοῦ Ἰουδαϊκοῦ λαοῦ. Ἄν δέν παρουσιαζόταν ὁ Χριστιανισμός, ὁ Ἑλληνισμός θά ἀπλωνόταν σ΄ ὅλη τήν Εὐρώπη, ὅπως είχε ἤδη ἐξαπλωθεῖ στίς χῶρες τῆς Μεσογείου καί τῆς Ἑγγύς ἀνατολῆς, καί θά μποροῦσε νά ἀποτελέσει ἱκανοποιητική βάση γιά ἕνα μεγάλο πολιτισμό. Ὁ νεο - Πλατωνισμός θά προμή-

θευε μιά καθαρῶς πνευματική φιλοσοφία καί ὁ κόσμος θά γλύτωνε ἀπό θρησκευτικό φανατισμό καί ἀπό ὅλους τούς πολέμους πού προκάλεσε.

Ή παραπάνω θεωρία εἶναι εὐγυής, ὅμως, στήν πραγματικότητα ὁ Δυτικός Πολιτισμός θά ἔχανε ἔνα ζωτικό στοιχεῖο, ἄν δέν εἰσχωροῦσε ποτέ σ΄ αὐτό ὁ Ἑβραϊσμός. Γιά νά ὑπάρξει πρόοδος πρέπει νά ὑπάρχει στήν κοινωνία κάποιο προζύμι, πού δουλεύοντας ἀργά κι ἀθόρυβα, θά προκαλέσει σταδιακά μέσα σ΄ αὐτήν τίς μεταρρυθμίσεις πού βρίσκονται πιό κοντά σ΄ αὐτά πού ποθεῖ ἡ καρδιά. Στόν κόσμο μας ὑπάρχουν δύο τέτοια προζύμια. Τό ἔνα εἶναι ὁ Ἑλληνισμός, πού δουλεύει μέ τόν ὀρθό λόγο, καί τό ἄλλο ὁ Ἑβραϊσμός, πού δουλεύει μέ τή θρησκεία. Θά ἐξετάσω τώρα κατά τί διαφέρουν αὐτά τά δύο καί τίς συνέπειες, πού ἀπορρέουν ἀπό τήν μεταξύ τους διαφορά.

Ο Έλληνισμός εἶναι ἀνθρωποκεντρικός. Ὁ Πλάτων βέβαια εἶπε ὅτι ὁ Θεός ἀποτελεῖ τό μέτρον ὅλων τῶν πραγμάτων, ἀλλά ἡ μεγίστη πλειονότητα τῶν Ἑλλήνων θὰ συμφωνοῦσε μέ τή ρήση τοῦ Πρωταγόρα «πάντων χρημάτων μέτρον ἄνθρωπος». Στήν πραγματικότητα, ὁ Θεός ὑπάρχει ἐδῶ σάν μιά ἀπόμακρη παρουσία, ἀλλά τή σκηνή γεμίζει καί τά μάτια τοῦ ἀκροατηρίου προσελκύει μιά εὔθρωπος ἀλλά περισσότερο οἰκεία φυσιογνωμία: «Πολλά τά δεινά κι' οὐδέν ἀνθρώπου δεινότερον πέλει». ᾿Ασφαλῶς τά ἐπιτεύγματα τοῦ Ἑλληνισμοῦ δικαιολογοῦν αὐτό τό ἀπότομο ξέσπασμα στήν «᾿Αντιγόνη» τοῦ Σοφοκλῆ, ποῦ ἀχίζει μέ τό τέχνασμα μιᾶς Ἑλληνίδας κόρης καί καταλήγει μέ τό ἐγκώμιο καί τήν προφητεία γιά τόν ἀνθρώπινο πολιτισμό. Ὁ ἄνθρωπος ἔχει κατορθώσει τόσα ἔχει ὑποδουλώσει τήν ξηρά, οἱ ἄνεμοι κι ἡ θάλασσα τόν ὑπακούουν. «᾽ Ο ἄνθρωπος βρῆκε γλῶσσα καί σκέψεις γρηγορότερες ἀπό τόν ἄνεμο καί τρόπο νά ρυθμίζει τήν κοινωνική του ζωή». Θά ἐπιτύχει καί πολύ περισσότερα. «Δέν ἀντιμετωπίζει ἀπροετοίμαστος ὁτιδήποτε τοῦ ἐπιφυλάσσει τό μέλλον».

Ή ἀνθρωποκεντρική ἀντίληψη ὁδηγεῖ — ἤ ὁδήγησε τήν Ἑλλάδα — σέ μεγάλο ἐμπλουτισμό τῆς ζωῆς. Προσφέρει δυνατότητες καί προκαλεῖ ὅλες τίς ἔμφυτες στήν ἀνθρώπινη φύση δυνάμεις. Ὁ Καρδινάλιος Newman ἐκφράζει πολύ ὡραῖα αὐτή τήν ἰδέα.

«'Ο ἄνθρωπος εἶναι ὄν προικισμένο μέ ἰδιοφυΐα, πάθος, νοημοσύνη, συνείδηση, δύναμη. Χρησιμοποιεῖ αὐτά τά δῶρα μέ ποικίλους τρόπους, γιά μεγάλα ἔργα, μεγάλες σκέψεις, ἡρωϊκές πράξεις, μισητά ἐγκλήματα. Δημιουργεῖ κράτη, πολεμᾶ σέ μάχες, οἰκοδομεῖ πόλεις, ὑποτάσσει τά στοιχεῖα τῆς φύσης, κυβερνᾶ τούς ὀμοίους του, ἐπινοεῖ μεγαλόπνοες ἰδέες καί ἐπηρεάζει πολλές γενεές. Ξεδιπλώνει τήν ψυχή του μέ τήν ποίηση, ταλαντεύεται μπροστά καί πίσω, πετᾶ ψηλά, βυθίζεται στίς ἀνήσυχες σκέψεις του. Τά χείλη εἶναι πηγή εὐγλωττίας, ἀγγίζει τόν καμβά κι αὐτός λάμπει ἀπό ὀμορφιά. Παίζει τίς χορδές καί δονοῦνται ἀπό νοήματα πού προκαλοῦν ἔκσταση. Κοιτάζει βαθιά μέαα στόν ἐαυτό του καί διβάζει τίς σκέψεις του καί τίς καταγράφει. Θεωρεῖ τό σύμπαν καί ἐξιστορεῖ καί ὑμνεῖ τά στοιχεῖα καί τίς βασικές ἀρχές ἀπό τά ὁποῖα προέρχεται. Τέτοιος εἶναι ὁ ἄνθρωπος».

Τέτοιοι, θά ἤθελα νά προσθέσω, ὑπῆρξαν οἱ ελληνες καί τά ἐπιτεύγματά τους ἐξηγοῦν τά λόγια τοῦ Goethe: «᾿Από ὅλους τούς ἀνθρώπους οἱ ελληνες ὀνειρεύικαν καλύτερα τό ὄνειρο τῆς ζωῆς».

Εἶναι, ὅμως, κάτι πού λείπει ἀπ΄ αὐτούς καί πού ὑπάρχει στόν Ἑβραϊσμό. Ἡ βα-

σική άρχή τῆς ζωῆς τοῦ Ἰουδαϊσμοῦ καί τῆς ἰδιοφυΐας του εἶναι διαφορετική. Τό άντικείμενο τῆς Βίβλου δέν εἶναι ὁ Ἄνθρωπος άλλά ὁ Θεός καί ἡ κάθε σελίδα της ἀποτελεῖ μαρτυρία γιά τό τί κυριαρχεῖ σάν ὑπέρτατο ὄν στή σκέψη τοῦ συγγραφέα. Ό Σοφοκλῆς σκέπτεται τή νῆ, βλέπει αὐτομάτως τό ἀλέτρι πού σκάβει τήν ἐπιφάνειά της γιά τήν ὢφέλεια τοῦ ἀνθρώπου. Τή θάλασσα καί — ὤ τοῦ θαύματος - βλέπει ἕνα ἑλληνικό πλοῖο νά χαράζει τήν πορεία μέσα στούς ἀνέμους καί τά άφρισμένα κύματα. Καί δ 'Εβραῖος, ἐπίσης, σκέπτεται τήν ξηρά καί τή θάλασσα, άλλά συγχρόνως μιά μορφή τίς ἐπισκιάζει. «Διότι Αὐτοῦ εἶναι ἡ θάλασσα καί Αὐτός ἔκαμε αὐτήν· καί τήν ξηράν αἱ χεῖρες Αὐτοῦ ἔπλασαν». (4) «Οἱ οὐρανοί διηγοῦνται τήν δόξαν τοῦ Θεοῦ καί τό στερέωμα ἀναγγέλλει τό ἔργον τῶν χειρῶν Αὐτοῦ». (5) Ο τύραννος δέν εἶναι μονάχα ἐπιβλαβής ἄνθρωπος ἀλλά καί παραβάτης τῶν νόμων Του. Οἱ ραδιουργίες τῆς ᾿Ασσυρίας ἥ τῆς Αἰγύπτου δέν εἶναι μονάχα ἡ πολιτική μεγάλων κρατῶν, ἀλλά καί τά μέσα ἀπονομῆς τῆς δικαιοσύνης Του. Οἱ έχθρικές στρατιές, πρό τῶν πυλῶν τῆς Ἱερουσαλήμ, ἀποτελοῦν τά ὄργανα τῆς ἐπιβολῆς τῆς τιμωρίας ἐκ μέρους Του. Κάθε στιγμή ὁ Θεός ρίχνει τόν ἴσκιο του πάνω ἀπό τόν κόσμο καί τή ζωή.

Αὐτή ἡ ἀντίληψη δέν εἶναι ἀντίληψη μιᾶς μειοψηφίας οὔτε μιᾶς «Elite» ἀλλά ὁλόκληρου τοῦ ἔθνους. Ἡ Ἑλλάδα δημιούργησε τό Ιδεῶδες τῆς δημοκρατίας καί, στήν ᾿Αθήνα, τήν τελειότερη δημοκρατία πού φάνηκε στόν κόσμο, ἀλλά καί τό ἐλληνικό ἱδεῶδες, ὅπως τό συνέλαβε ὁ φιλόσοφος, εἶναι στή βάση του ἀντιδημοκρατικό. Ὁ ᾿Αριστοτέλης ὑποστήριξε ὅτι ἡ ὑπέρτατη μορφή ζωῆς συνίσταται στήν πνευματική δραστηριότητα κι΄ αὐτό «ἀποτελεῖ τήν όλοκληρωμένη εὐτυχία τοῦ ἀνθρώπου». Πρόκειται γιά μία εὐλογοφανῆ ὅσο καί εὐγενῆ ἄποψη, ἀλλά ἄν εἶναι ἀρθή, ἡ μεγάλη πλειοψηφία τοῦ ἀνθρώπινου γένους δέ μπορεῖ νά συμμετάσχει στήν ἀνώτερη ζωή. Τελείως διαφορετικό εἶναι τό πνεῦμα τοῦ Μιχαίου: «Αὐτός σοι ἔδειξεν, ἄνθρωπε, τί τό καλόν καί τί ζητεῖ ὁ Κύριος παρά σοῦ, εἰμή νά πράττης τό δίκαιον καί νά ἀγαπᾶς τό ἔλεος καί νά περιπατῆς ταπεινῶς μετά τοῦ Θεοῦ σου;» (6)

'Ο Έβραϊσμός μέ τό νά μετατοπίσει τό ὕψιστο ἀγαθό ἀπό τή θεωρία στήν πράξη, ἀπό τήν πνευματική στήν ἠθική ζωή, ἔθεσε σάν τελικό σκοπό τῆς ζωῆς, σάν ὕψιστο ἀγαθό της, ἕνα ἰδανικό πού ὅλοι θά ἔχουν τή δύναμη νά τό πετύχουν.

Αὐτή ἡ μεταβολή ἀπόψεων ἄσκησε σοβαροτάτη ἐπίδραση πάνω στή θρησκεία. Στήν Ἑλλάδα ὑπῆρχαν δύο θρησκεῖες. Ἡ θρησκεία τοῦ φιλοσόφου, μέ μιάν ἀντίληψη περί Θεοῦ καθαρά καί ὑψηλή ὅσο ὁτιδήποτε ἄλλο στόν κόσμο. Μιά φιλοσοφική θρησκεία, ὅμως, σαγηνεύει μονάχα τό διανοούμενο καί ἔχει μικρά ἤ μηδαμινή ἀξία γιά τούς ἄλλους: τό βλέπουμε καί στίς μέρες μας. Ὁ συνηθισμένος ἄνθρωπος, ἄν σταματήσει νά πηγαίνει στήν ἐκκλησία ἤ τή συναγωγή, δέ θά γίνει Οὐνιτάριος<sup>(7)</sup> ἤ μέλος κάποιας Ἡθικῆς Κοινότητας. "Οσον ἀφορᾶ τή θρησκεία, θά ὑπάρχει στή ζωή του ἔνα κενό. Ἑπομένως ἡ ἐλληνική φιλοσοφία δέν ἦταν οὕτε μποροῦσε νά γίνει ἡ θρησκεία τοῦ κοινοῦ ἀνθρώπου, γιατί ἤταν πέραν τῆς διανοητικῆς του ἰκανότητας. Όρησκεία του ἦταν ἔνας πολυθεϊσμός, γιά τόν όποῖον δενοφάνης κατά τόν 6ο π.Χ. αΙώνα εἶπε: «'Ο "Ομηρος καί ὁ Ἡσίοδος ἀποδώσανε στούς Θεούς ὅλες τίς ἰδιότητες πού θεωροῦνται αΙσχρές μεταξύ τῶν ἀνθρώπων, δηλαδή τήν κλοπή, τή μοιχεία καί τό νά ἐξαπατᾶ ὁ ἔνας τόν ἄλλο».

Ο Πλάτων γνώριζε καλά τά παραπάνω καί στήν «Πολιτεία» του καυτηριάζει τά ἀνήθικα καί ἀντιπνευματικά στοιχεῖα τὧν λαϊκὧν μύθων. (Πρέπει ἐπίσης νά γίνει τό ἴδιο καί γιά ὀρισμένα κομμάτια τῆς Παλαιᾶς Διαθήκης) 'Ο μέσος, ὅμως, Ἔλλη-

νας δέν μποροῦσε νά ξεφύγει ἀπό τήν ἀτμόσφαιρα τῆς μυθολογίας του· καί, πολύ μεταγενέστερα, τόν 4ο αἰώνα μ.Χ. ὁ Αὐγουστίνος σχολιάζει τή φθοροποιό ἐπίδραση πού ἀσκοῦσε ἀκόμη στήν ἐποχή του.

'Ο Έβραϊσμός εἶναι πολύ διαφορετικός. Σ΄ αὐτόν δέν ὑπάρχει παρόμοιος διαδισμός μεταξύ τῆς θρησκείας τῶν ὀλίγων καί τῆς θρησκείας τῶν πολλῶν. 'Ο 'Απόστολος Παῦλος λέει: «'Αλλ' εἰς ἡμᾶς εἶναι εἶς Θεός, ὁ Πατήρ, ἐξ οὖ τά πάντα καί ἡμεῖς εἰς αὐτόν». (8) 'Ο 'Ιουδαϊσμός καί ὁ Χριστιανισμός εἶναι θρησκεῖες γιά ὅλους καί μέσα στίς διανοητικές ἰκανότητες ὅλων,

πού μποροῦν νά καταλάβουν αὐτό πού φτιάχνει τό δεμάτι. ή πού χτίζουν τό σπίτι ἤ σκάβουν τόν τάφο. ή αὐτῶν πού μέ άγριεμένα μάτια παρατηροῦν τό κῦμα ὅταν βρυχᾶται γύρω ἀπό τόν κοραλλιογενῆ ὑφαλο. ἀντίθετα, ὅμως, μέ τόν Ἰνδουἴσμό, δέν κάνουν καμμιά παραχώρηση στή δεισιδαιμονία, δέν ἀνέχονται ποιοτικό συμβιβασμό, γιά νά προσαρμοσθοῦν μέ τό ἐπίπεδο τῆς λαϊκῆς μάζας.

'Ο ἐλληνικός μονοθεϊσμός εἶναι γιά τούς λίγους, ὁ ἐβραϊκός μονοθεϊσμός γιά ὅ-λους, ἀλλά ὑπάρχει καί μία ἀκόμη διαφορά μέ σημαντικές πραιτικές ἐπιπτώσεις. Τό ἀγαθόν εἶναι πραγματικότητα καί στόν Πλάτωνα καί στόν Ἡσαϊα, ἀλλά εἶναι λιγότερο μιά ὑποχρέωση πρός τό Δημιουργό καί τόν "Αρχοντα τοῦ σύμπαντος, παρά ἔνας ὅρος γιά τήν ἀληθινή εὐδαιμονία. Καί ὅπως τό ἔθεσε ὁ Πλάτων: «Τό ἀγαθόν εἶναι ἡ ὑγεία, τό κάλλος καί ἡ εὐημερία τῆς ψυχῆς: τό κακόν εἶναι ἀρρώστια, ἡ παραμόρφωση καί ἡ ἀδυναμία της». (Θ) Αὐτά εἶναι πειστική ἐπιχειρηματολογία γιά τό ἀγαθόν, ἀλλά ἐπιχειρηματολογία ἀνθρωποκεντρική. Ό Θεός δέν ὑπεισέρχεται ἐδῶ. Στόν Ἑλληνισμό, μολονότι ὑπάρχει, εἶναι παραμερισμένος. Δέν ἀναμιγνύεται στίς ἀνθρώπινες ὑποθέσεις οὕτε ἐνδιαφέρεται γιά τά μεμονωμένα ἀνθρώπινα ὄντα.

Τελείως διαφορετικός εἶναι ὁ Ἑβραϊσμός. Γι΄ αὐτόν ὁ Θεός δέν εἶναι ἔνα ἀπόμακρο ἤ ἀδιάφορο ὄν. Εἶναι ἔνας ζωντανός Θεός πού διάλεξε τό Ἱσραήλ σάν ἀντιπρόσωπό Του καί ἔκαμε μία συνθήκη ἤ συμφωνία μὲ αὐτούς, ἡ ὁποία ὑπεισέρχεται καί ἐλέγχει ὅλη τους τή ζωή. Ἄν αὐτοί, ἀπό μέρους τους τηροῦν τή συνθήκη, Ἐκεῖνος θά κάνει τό χρέος του. "Ολα θά πᾶνε καλά γι΄ αὐτούς καί θά ζήσουν: Τό μως καταπατήσουν τή συνθήκη, Ἐκεῖνος θά ἀποστρέψει ἀπ΄ αὐτούς τό πρόσωπό Του. Ἡ παρουσία Του, ἡ βοήθειά Του θά ἐκλείψουν καί θά τιμωρηθοῦν γιά τό παράπτωμά τους.

Ή συνθήκη αὐτή ἔχει ἀναγνωρισθεῖ ἀπό κάθε Ἑβραῖο. Τό «Δευτερονόμιο» τήν καταγράφει λεπτομερῶς. ΟΙ προφῆτες ὑπενθύμισαν κι ἐτόνισαν τίς ὑποχρεώσεις πού ἀπορρέουν ἀπ΄ αὐτήν· ἔτσι ὁ Θεός ἔγινε ἐπίκεντρο καί ἄμεση παρουσία στή ζωή τοῦ Ἑβραίου, πού αἰσθανόταν σάν ἔντονη πραγματικότητα το καταπληκτικό τον. Ο Θεός ἦταν ἀπαιτητικός, ἀλλά δίκαιος καί φιλεύσπλαχνος. Όλα τά ἔθνη γι' αὐτόν ἀξίζουν λιγότερο ἀπό τό τίποτε 10 άλκα τρέφει τό κοπάδι του σάν ποιμένας καί περισυλλέγει τά πρόβατα στήν ἀγκαλιά Του, βρίσκεται πάνω στήν κλίνη μας καί στό δρόμο μας, παρακολουθώντας ὅλες μας τίς κινήσεις.

'Ακόμη καί ἄν δέν ἀποδεχόμαστε τήν ἰδέα ἐνός ἐκλεκτοῦ λαοῦ ὡς ἐκπροσώπου τοῦ Θεοῦ ἤ μιᾶς κατά κυριολεξίαν συνθήκης, τῆς ὁποίας ἡ καταπάτηση ἐπιφέρει τήν τιμωρία, πρέπει νά ἀναγνωρίσουμε ἔνα ρεαλισμό πού ὑπάρχει πίσω ἀπ΄ αὐτήν τήν πίστη. Μέσα καί πέρα ἀπό τό καμίνι τωῦ θρησκειῶν τῆς Ρωμαϊκῆς Αὐτοκρατορίας, μόνον δ Ἑβραϊσμός ἐπέζησε γιά νά διαποτίσει τό Δυτικό Πολιτισμό καί νά τόν μεταρρυθμίσει σέ μεγάλο βαθμό, ἀφοῦ ἀπ΄ αὐτόν ἐκπορεύθηκε ὁ Χριστιανισμός. Καί ἡ γνώμη ὅτι ὅσοι δέν ὑπακούουν στή θέληση τοῦ Θεοῦ ὑποφέρουν γιά τίς παρανομίες τους, ἐξηγεῖται μέ τόν τρόπο μέ τόν ὁποῖον ὑποφέρουν ἄτομα καί ἔθνη, γιά τό κακό πού διαπράττουν. ΟΙ λόγοι τοῦ Ἱερεμία (23:2) «ἰδού ἐγώ θέλω ἐπισκεφθεῖ ἐφ΄ ὑμᾶς τήν κακίαν τῶν ἔργων ὑμῶν, λέγει ὁ Κύριος» καί οἱ λόγοι τοῦ Goethe «ὅλα ξεπληρώνονται πάνω σ΄ αὐτή τή γῆ», εἶναι δύο διαφορετικοί τρόποι διατυπώσεως τῆς ἴδιας βασικῆς ἀλήθειας.

Ας έξετάσουμε τώρα δρισμένα ἀποτελέσματα αὐτῆς τῆς Θεοκεντρικῆς ἀντιλήψεως τῆς ζωῆς. Ἔδωσε μιάν ἔμφαση στήν ἠθική, στή συμπεριφορά, ἡ ὁποία, κατά τήν γνώμη μου, δέν ὑπάρχει σέ τόσο μεγάλο βαθμό στίς ἄλλες θρησκεῖες. 'Ο 'Αδονάϊ ἦταν ἕνας θεός τῆς δύναμης, ἀλλά ἦταν, ἐπίσης, θεός τῆς εὐθύτητας καί ἀπαιτοῦσε καί ὁ λαός του νά εἶναι εὐθύς. 'Η ρήση τοῦ Matthew Arnold ὅτι ἡ συμπεριφορά εἶναι τά τρία τέταρτα τῆς ζωῆς, εἶναι ἑβραϊκή. Κανένας "Ελληνας δέ θά μποροῦσε νά σκεφτεῖ κάτι παρόμοιο. Ἡ ἄποψη αὐτή πέρασε στό Δυτικό Κόσμο καί ἀπό αὐτήν ἀπορρέει ἡ Ιδέα τοῦ ἁμαρτήματος. ΟΙ Ἑλληνες, ὅπως ἔχει συχνά παρατηρηθεῖ, δέν εἶχαν τέτοια ἀντίληψη. Γι' αὐτούς ἡ κακή πράξη εἶναι «ἁμαρτία», μιά παράλειψη, μιά πλάνη, μιά παραφωνία μέσα στήν άρμονία τοῦ σύμπαντος. Ἡ Καινή Διαθήκη χρησιμοποιεῖ τήν ἴδια λέξη, ἀλλά μέ καινούργια σημασία: ἡ κακή συμπεριφορά δέν εἶναι πλάνη ἀλλά ἀπ΄ εὐθείας προσβολή κατά τοῦ Θεοῦ. Ὁ Θεός εἶναι τό ἀπόλυτον ἀγαθόν καί ἡ μή ὑπακοή στή βούλησή Του ἀποτελεῖ ἀδίκημα. `Από τήν ἀντίληψη αὐτή ἀπορρέει μιά ἐπείγουσα ἀνάγκη, ἔνα βαθύ συναίσθημα εὐθύνης γιά καλή συμπεριφορά, πρᾶγμα ξένο γιά τόν Ἑλληνισμό. Οὶ ελληνες βασίστηκαν στήν ἐπεξεργασία τῆς λογικῆς γιά τήν καταπολέμηση τοῦ κακοῦ. Γιά τούς Ἑβραίους προφῆτες τό κακό ἀποτελεῖ μιά θανάσιμη ἀσθένεια, πού δέν μπορεῖ νά ἀντιμετωπισθεῖ μέ μιά τόσο ἀργή καί ἀβέβαιη θεραπεία. Καί φυσικά ἡ γιατρειά μπορεῖ νά ἐπιτευχθεῖ καλύτερα ἀπό ἐκείνους πού σκέπτονται μ΄ αὐτό τόν τρόπο καί πού διψοῦν γιά δικαιοσύνη.

Ή Ιστορία τῶν Ἰουδαίων ἀποτελεῖ ἐπεξήγηση τῆς ἀνανεωτικῆς καί μεταρρυθμιστικής δυνάμεως τής έβραϊκής άντιλήψεως. Δέν ήταν καλύτεροι ἀπό κανέναν άλλο λαό. `Από τήν ἐποχή, πράγματι, τοῦ Μωϋσῆ ὡς τήν ἐποχή τοῦ Ἰερεμία καί μετέπειτα, ή ἱστορία τους, ὅπως παρουσιάζεται στήν Παλαιά Διαθήκη, θά μποροῦσε νά χαρακτηρισθεῖ σάν καταγραφή παραπτωμάτων καί παλινδρομήσεων. άλλά κατόρθωσαν νά ξαναβροῦν τήν εὐθεία ὁδό. Καί τήν ἀποκατάστασή τους αὐτή όφείλουν στούς δάσκαλους, πού εἶχαν τή δύναμη νά τούς κάμουν νά δοῦν τό σωστό. Οἱ ἐπικεφαλῆς τῶν δασκάλων αὐτῶν ἦταν οἱ προφῆτες κι' ἡ ἀποτελεσματικότητά τους ὀφείλεται σέ τρεῖς παράγοντες. Εἶχαν τήν ἱκανότητα νά μήν ἀπευθύνονται μονάχα σέ μιάν «Elite», ὅπως οἱ ελληνες φιλόσοφοι, ἀλλά στόν κοινό ἄνθρωπο. Τό μήνυμά τους ἦταν θρησκευτικό καί φυσικό, ἀφοῦ καυτηρίαζαν τά κοινά παραπτώματα καί Ιδιαιτέρως τήν κοινωνική διαφθορά, καταγγέλλοντάς τα ώς παραπτώματα κατά τοῦ Κυρίου. Καί ἐπειδή τά ἀντιμετώπιζαν σάν τέτοια, μιλοῦσαν μέ τέτοια δριμύτητα καί ἐπείγουσα ἀνάγκη ἐπανορθώσεως, πού προσείλκυε τήν προσοχή καί συγκινοῦσε τήν καρδιά. Έτσι τίς ἐπαναλαμβανόμενες ἀποστασίες ἀκολουθοῦσαν διαδοχικές ἐπιστροφές στό σωστό δρόμο.

Ή ἴδια πρακτική ἐπείγουσα ἀναγκαιότης ἐπανορθώσεως ἐμφανίζεται καί στήν

θέση τῶν Ἑβραίων ἀπέναντι στά κοινωνικά προβλήματα. Ὁ Πλάτων καί ὁ Ἀριστοτέλης, ὁπαδοί τοῦ ὁρθοῦ λόγου, ἦταν πλήρως ἐνημερωμένοι σχετικά μέ τίς ἀδικίες πού προέρχονται ἀπό τήν ἄνιση κατανομή τοῦ πλούτου στήν κοινωνία καί στούς «Νόμους» ὁ Πλάτων ἐθέσπισε τόν κανόνα ὅτι κανένας πολίτης δέν ἔπρεπε ἀ ἔχει τέσσερις φορές περισσότερο πλοῦτο ἀπό οΙονδήποτε ἄλλο<sup>(11)</sup> καί ἀποκηρύσσει τή λαϊκή ἄποψη ὅτι ὁ στόχος τοῦ κράτους εἶναι νά γίνει «ὅσο τό δυνατό πλουσιότερο καί μεγαλύτερο καί στήν ξηρά καί στή θάλασσα». Άλλά ἡ ἐπίθεση τῶν Ἑβραίων προφητῶν κατά τῆς κοινωνικῆς ἀδικίας εἶναι πολύ περισσότερο ἄμεση, ὅπως ἡ καταδίκη ἀπό τόν Ἡμός τοῦ πλουσίου ἐκείνου πού λέει: «Θά χτίσω γιά τόν ἐαυτό μου ἔνα μεγάλο σπίτι καί εὐρύχωρα δωμάτια καί θά βάλω ταβάνια ἀπό κέδρο καί θά τό βάψω μέ κιννάβαρι» ἤ τῶν ἐμπόρων πού λένε: «Πότε θέλει παρέλθει ὁ μήν διά νά πωλήσωμεν γεννήματα καί τό Σάββατον διά νά ἀνοίξωμεν σῖτον, σμικρύνοντες τό ἐφά καί μεγαλύνοντες τόν σίκλον καί νοθεύοντες τά ζύγια τῆς ἀπάτης;»<sup>(12)</sup>

'Ο Ramsay Macdonald εἶχε δίκιο πού εἶπε ὅτι τό σύγχρονο κοινωνικό πρόβλημα μπορεῖ νά βρεθεῖ στούς προφῆτες. Δέν πρέπει νά καταπλήσσει τό γεγονός ὅτι τό κίνημα γιά κοινωνική μεταρρύθμιση, πού ἄρχισε τόν 18ον αἰώνα νά μεταμορφώνει τήν κοινωνία μας, διαπνέεται ἀπό τό ἐβραϊκό πνεῦμα. Στήν 'Αγγλία, ἡ Εlizabeth Fry, ἡ μεταρρυθμίστρια τῶν φυλακῶν, ὁ William Wilberforce, ὁ πρωτοπόρος τῆς ἐκστρατείας ἐναντίον τοῦ δουλεμπορίου καί ὁ Shaftesbury, ὁ πρόμαχος τῶν νομοθετικῶν πράξεων γιά δουλειά στά ἐργοστάσια, δέν ὀφείλουν τίποτε στόν 'Ελληνισμό.

Τό πάθος γιά τή δικαιοσύνη εἶναι ἕνα ἀπό τά ἀποτελέσματα τῆς θεοκεντρικῆς κοσμοθεωρίας. Ένα ἄλλο εἶναι ἡ βεβαιότητα γιά τόν τελικό θρίαμβό της, πού χαρίζει ἕνα αἴσθημα ἀσφαλείας, ὄσο καί ἀναγκαιότητας, κάτι τελείως ξένο στόν οὐμανισμό καί πού ἀποτελεῖ τήν πηγή ἀκατάπαυστων προσπαθειῶν καί ἐγγύηση ἐπιτυχίας. Ὁ Ἰουδαῖος ἤ ὁ Χριστιανός εἶναι βέβαιος ὅτι, ὁποιαδήποτε κι΄ ἄν εἶναι τά φαινόμενα, ή νίκη θά εἶναι δική του. «Καί οἱ λελυτρωμένοι τοῦ Κυρίου θέλουσιν ἐπιστρέψει καί εὐφροσύνη αἰώνιος θέλει εἶσθαι ἐπί τῆς κεφαλῆς αὐτῶν ⟨αί ἡ λύπη καί ὁ στεναγμός θέλουσι φύγει». (13) Αὐτούς τούς λόγους εἶπε ὁ Ἡσαΐας στούς έξόριστους τῆς Βαβυλώνας καί ἐπειδή, ἴσως, διαισθάνθηκε κάποιο συναίσθημα δυσπιστίας στό άκροατήριό του, συνέχισε μέ τήν άκαταμάχητη έπιχειρηματολογία: «Ἐγώ, ἐγώ εἶμαι ὁ παρηγορῶν ὑμᾶς. Σύ τίς εἶσαι καί φοβεῖσαι ἀπό ἀνθρώπου θνητοῦ καί ἀπό υἱοῦ ἀνθρώπου, ὅστις θέλει γίνει ὡς χόρτος καί ἐλησμόνησας Κύριον τόν Ποιητήν σου;»<sup>(14)</sup> Αὐτό εἶναι ἕνα ἀπό τά δῶρα τοῦ Ἑβραϊκοῦ - ἡ ἀκλόνητη πίστη στήν άρετή, γιά τήν όποία ὁ ᾿Απόστολος Παῦλος ἔλεγε στούς κατηχούμενους νά τή χαίρονται πάντοτε. 'Ο χρόνος δικαίωσε τήν παραδοξολογία τοῦ 'Ησαΐα. 'Η 'Ασσυρία χάθηκε. 'Η Βαβυλωνία χάθηκε. Τό ἴδιο καί ἡ Περσία κι' ἡ Ρώμη. Άλλά αὐτό, μικρό ἀβοήθητο ἔθνος πού ἀπό πάνω του πέρασαν οἱ στρατιές τους, ὑπάρχει ἀκόμη ἀνάμεσά μας. 'Ο 'Εβραῖος ἐπέζησε παρ' ὅλη τήν καταφρόνια καί τούς διωγμούς ἐκατονταετιῶν ἀπό ὅ,τι πιό σοφό καί πιό ἰσχυρό ὑπῆρχε στή γῆ. Ἐπέζησε χάρη στήν πίστη. Τό ἴδιο πνεῦμα, πού πηγάζει ἀπό τήν ἴδια ρίζα, ἐνέπνευσε καί ἐνίσχυσε ὄχι μονάχα τούς μάρτυρες καί τούς ἀγίους τοῦ Δυτικοῦ Πολιτισμοῦ, ἀλλά ἀμέτρητα ἐκατομμύρια κοινῶν ἀνδρῶν καί γυναικῶν.

Έκαμα μιά σύγκριση 'Ελληνισμοῦ καί 'Εβραϊσμοῦ, οἱ ὁποῖοι ὅμως δέν εἶναι ἀντίθετοι μεταξύ τους. 'Ανταποκρίνονται σέ διαφορετικές ἀνάγκες τοῦ πολυσύνθε-

του δημιουργήματος, πού λέγεται "Ανθρωπος, κι' ὁ καθένας ἀποκαλύπτει τίς δυνάμεις πού κρύβει ἡ φύση του. Στόν 'Ελληνισμό συναντοῦμε τό πρότυπο τοῦ ἀνθρώπου, ὅπως τό ἔχει περιγράψει ὁ Shakespeare: «Πόσο άξιοθαύμαστο ἔργο εἶναι ὁ ἄνθρωπος! Πόσο εὐγενές σέ λογική! Πόσο ἀπεριόριστες ἰκανότητες ἔχει! Πόσο ἐκφραστικός κι' ἀξιοθαύμαστος εἶναι σέ μορφή καί σέ κίνηση! Πόσο μοιάζει στήν πράξη μέ ἄγγελο καί πόσο μοιάζει στήν ἀντίληψη μέ Θεό! 'Η ὀμορφία τοῦ κόσμου! 'Ο βασιλιάς τὧν ζώων!». Στόν 'Εβραϊσμό βρίσκουμε τό πρότυπο τοῦ ἀνθρώπου ὡς ἡθικοῦ ὄντος, τού ἀντλεῖ τή δύναμή του ἀπό κραταιά θρησκευτική πίστη. 'Οποιαδήποτε ἀποδυνάμωση τοῦ ἐνός ἥ τοῦ ἄλλου πρότυπου κάμνει φτωχότερο τό βαθύτερο νόημα τοῦ Δυτικοῦ Πολιτισμοῦ.

Τί μποροῦμε νά ποῦμε γιά τόν Ἑβραϊσμό καί τόν Ἑλληνισμό τῆς ἐποχῆς μας; Καί οι δυό βρίσκονται σέ μερική κάμψη, σέ μιά στιγμή πού τά ιδεώδη τους εἶναι περισσότερο χρήσιμα ἀπό κάθε ἄλλη φορά. Ἡ ἐποχή μας εἶναι ἀπό μιά ἄποψη ἐλληνική, ἀφοῦ τά πιό χαρακτηριστικά γνωρίσματά της ἐξαρτῶνται ἀπό τή λογική καί τήν ἐφαρμογή της στή ζωή. Ἁλλά εἶναι ἔνας Ἑλληνισμός μὲ κάποια διαφορά. Ἡ ιδιοσυστασία του θυμίζει τήν Ἰωνική Φιλοσοφία μὲ τήν κοσμική ἐπιστημονική κλίση της παρά μὲ τίς ιδέες τοῦ Πλάτωνα ἤ τοῦ Ἁριστοτέλη ἤ τῶν Στωϊκῶν. Ὁ Ἑβραϊσμός, μέσω τῆς χριστιανικῆς ἐξελίξεως του, κυρίως, ἀσκεῖ ἀκόμη βαθειά ἐπιρροή καί ἔμμεσα, ὅπου δὲν μπορεῖ ἄμεσα, διαποτίζει τή ζωή μας. Τά ἡθικά ἰδεώδη, πού ἔγιναν ἀποδεκτά καί ἀποτελοῦν μέρος τοῦ Δυτικοῦ Πολιτισμοῦ ἐπί αιῶνες, δὲν μποροῦν νά ἐξαφανιστοῦν γρήγορα. Τά ιδεώδη, ὅμως, αὐτά καί, κυρίως, οὶ θεμελιώδεις ἀρχές ἀπό τίς ὁποῖες βασικά ἐξαρτῶνται, ἔχουν ἐξασθενήσει ἐπικίνδυνα.

Τά συμπεράσματα εἶναι καθαρά. Ποιά εἶναι τά νέα, τά σημαντικά χαρακτηριστικά τῆς ἐποχῆς μας; Πολλοί ἄνθρωποι θά ἀπαντήσουν ὅτι εἶναι ἡ ἐπιστήμη καί ἡ τεχνική, ἡ ἀτομική βόμβα, τό κράτος πού φροντίζει γιά τήν εὐημερία τῶν ὑπηκόων του. Δέν νομίζω πώς αὐτή εἶναι σωστή ἀπάντηση. "Ολα τά παραπάνω εἶναι μονάχα τό κορύφωμα τῶν συσσωρευμένων δυνάμεων, πού ἀπό πολύ καιρό βρίσκονται σ΄ ἐνέργεια. Τό νέο, τό μοναδικό γνώρισμα τοῦ αἰώνα μας, εἶναι ἡ ἐμφάνηση δύο φιλοσοφικῶν συστημάτων, ξένων πρός τό Έβραϊσμό καί τό Χριστιανισμό καί μία ἀντίφασή τους: ὁ Ναζισμός καί ὁ Ρωσικός Μαρξισμός, μέ τίς τρομερές συνέπειές τους. (Δέν έννοῶ τόν Κομμουνισμό, πού εἶναι μία οἰκονομική θεωρία, τήν ὁποία ὁποιοσδήποτε Χριστιανός ἤ Ἑβραῖος θά μποροῦσε νά ἀποδεχτεῖ). Στήν Ιστορία βέβαια ἔχουν ἐμφανισθεῖ πολλοί ἀνηλεεῖς καί ἀσυνείδητοι ἄνθρωποι πού «σφράγισαν τίς πύλες τῆς εὐσπλαχνίας γιά τήν ἀνθρωπότητα». Οἱ σύγχρονες, ὅμως, αὐτές φιλοσοφίες διαφέρουν καί εἶναι πολύ πιό φοβερές. Ἐδῶ ἔχουμε πολιτισμένα ἔθνη, πού καταπιάνονται μέ θεωρίες οἱ ὁποῖες ἀποστρέφονται ὅχι μόνον τίς χριστιανικές ἀξίες άλλά τίς κοινές ἀνθρώπινες ἀρετές. Αὐτές εἶναι οἱ νέες «θρησκεῖες» πού ξεφύτρωσαν γιά νά καλύψουν τό κενό πού δημιουργήθηκε ἀπό τήν ὑποχώρηση τῆς παλαιότερης θρησκείας. Αὐτές εἶναι οἱ σημαντικές καί δυσοίωνες καινοτομίες τοῦ 20οῦ αΙώνα. Κοντά σ΄ αὐτές, ἡ αὔξηση τῆς ἐγκληματικότητας καί ἡ χαμηλή στάθμή τοῦ λαϊκοῦ μας πολιτισμοῦ, ὅπως καθρεπτίζεται στό φτηνό πνευματικά Τύπο, στήν παγκόσμια ὀργάνωση τῶν στοιχημάτων καί σέ ἄλλους τομεῖς, ἀποτελοῦν μικρότερα κακά, μολονότι εἶναι ἀρκετά σοβαρά.

Ποιές προοπτικές ὑπάρχουν γιά βελτίωση τῶν πραγμάτων; 'Ορισμένοι ἄνθρωποι περιμένουν θεραπεία ἀπό τή βελτίωση τῶν κοινωνικῶν συνθηκῶν, ἀλλά τοῦτο δέν πρόκειται ν΄ άλλάξει πολύ τήν κατάσταση, μολονότι μπορεῖ νά ἐξαλείψει μερικά χτυπητά κακά. Εἶναι ἀπλοϊκό νά ταυτίζει κανείς τήν ὑλική ἄνεση μέ τήν ἀρετή. Ἄλλοι βλέπουν σάν φάρμακο τήν ἐπιστήμη καί τήν πρόοδο τῆς ψυχολογίας καί τῆς κοινωνιολογίας. Δέν ὑποτιμῶ τή σημασία τους, άλλά ὅσοι ἀνακαλύπτουν σ΄ αὐτά τήν πανάκεια διαπράττουν ἔνα παλιό σφάλμα, πρός τό ὁποῖο εἶναι ἐπιρετεῖς οἱ διανοούμενοι - στήν ταύτιση δηλαδή τῆς ἀρετῆς μέ τή γνώση. Ἡ Κ ζωή ριαψεύδει μιά τέτοια γνώμη καί ἐπιβεβαιώνει τά λόγια τοῦ Newman: «Σκάψε τό γρανίτινο βράχο μέ μιά ξυριστική λεπίδα ἤ δέσε τό πλοῖο μέ μεταξωτή κλωστή. Τότε μπορεῖς νά ἐλπίζεις ὅτι μὲ τόσο λεπτά καί εὐαίσθητα ἐργαλεῖα, ὅπως εἶναι ἡ ἀνθρώπινη γνώση καί ἡ ἀνθρώπινη λογική, θά παλαίψεις ἐναντίον τῶν γιγάντων, ἐναντίον δηλαδή τοῦ πάθους καί τῆς ἀλαζονείας τοῦ ἀνθρώπου».

Καμμιά ἀμφιβολία γιά τήν ἀξία τῆς πνευματικῆς καλλιέργειας, τῆς αὐξήσεως τῶν γνώσεων, ἀλλά ἡ ὁποιαδήποτε δραστική καί μόνιμη βελτίωση προέρχεται μέ τήν ἀλλαγή τῆς καρδιᾶς καί τῆς βούλησης. Καί καμμιά δύναμη ἐκτός ἀπό τή θρησκεία δέν μπορεῖ νά κατορθώσει αὐτό τό πρᾶγμα, ἀφοῦ μόνη ἡ θρησκεία εἶναι Ικανή νά περιλάβει καί νά έξουσιάσει τήν ἀνθρώπινη ὕπαρξη στό σύνολό της. Πράγματι οὶ ἄνθρωποι δέν μποροῦν νά ζήσουν πολύ καιρό χωρίς κάποια θρησκεία. "Όταν ἀπουσιάζει ἡ θρησκεία, ἐπικρατεῖ πνευματική κατάπτωση, ἔνα συναίσθημα ἀνησυχίας καί ἀπαισιοδοξίας. Εἶναι τό συναίσθημα τοῦ Hamlet:

Πόσο ἀνιαρές, ἀνούσιες καί ἀσύμφορες μοῦ φαίνονται ὅλες τοῦ κόσμου οἱ συνήθειες!

Ό κόσμος ἀναρωτιέται ἄν πράγματι ὑπάρχει κάτι ἀληθινά άξιόλογο. Γιά μικρό χρονικό διάστημα οΙ ὑλιστικοί στόχοι εἶναι δυνατό νά άποσπάσουν τούς ἀνθρώπους ἀπό τό συναισθηματικό τους κόσμο, ἀλλά δέν μποροῦν νά τούς Ικανοποιήσουν γιά μακρύτερο διάστημα οῦτε κἄν ἐκείνους πού τούς πέτυχαν. Ὁ ἄνθρωπος χρειάζεται κάτι περισσότερο ἀπό τήν ὑλιστική εὐημερία. "Όλα εἶναι διαμελισμένα ῷσπου κάποια πίστη θά τά συνενώσει καί θά προσδώσει σ' αὐτά ἔνα Ιδανικό, ἔνα ἄξιόλογο σκοπό.

Εἴδαμε νά συμβαίνει αὐτό στίς μέρες μας στή Γερμανία, τή Ρωσία καί τήν Κίνα. Μιά «θρησκεία» τίς ἔχει μεταμορφώσει. Ἄν καί δέν Ικανοποιεῖ ἡ χρησιμοποίηση τοῦ ὄρου, ὀνόμασα τό Ναζισμό καί τό Ρωσικό καί Κινέζικο Κομμουνισμό θρησκεῖες, ἐπειδή ἔχουν ὀρισμένα χαρακτηριστικά τῆς θρησκείας. Ὁ Ναζισμός ἀφύπνισε τή Γερμανία ἀπό τό συναίσθημα τῆς ἀδυναμίας καί τῆς ἀπελπισίας, ὁ Κομουνισμός ἀφύπνισε τή Ρωσία καί τήν Κίνα ἀπό ἕνα μακροχρόνιο ὕπνο ἀπραξίας καί ἔδωσε σ΄ αὐτούς τούς λαούς, προσωρινά τουλάχιστον, ἕνα συναίσθημα ὑψηλῆς ἀποστολῆς, μία ζωτικότητα πού ἀπελευθέρωσε τή λανθάνουσα ἐνεργητικότητά τους καί μεταμόρφωσε τή ζωή τους. Δέν εἶναι οἱ ρατσιστικές καί οἰκονομικές θεωρίες πού πραγματοποίησαν αὐτή τή μεταβολή, ἐκτός ἴσως μιᾶς μικρῆς μειονότητας, ἀλλά τό ὅραμα ἐνός καινούργιου κόσμου, πού διακήρυξαν ὁ Ναζισμός καί ὁ Κομμουνισμός, ή ἔκκλησή τους στόν ἰδεαλισμό καί τό αἴσθημα τῆς αὐτοθυσίας γιά τό κοινό καλό, πού εἶναι ἔμφυτα στόν ἄνθρωπο. Αὐτή εἶναι ἡ ἐπίδραση μιᾶς θρησκείας. Έναπομένει νά δοῦμε ἄν αὐτές οἱ «θρησκεῖες» κατέχουν τίς ἰδιότητες μιᾶς ἀληθινῆς θρησκείας — τή δύναμη δηλαδή τῆς ἐπιβίωσης, τῆς ἀναζωογόνησης καί τῆς ἀνανέωσης τῶν συνθημάτων τους. Ὁ Ναζισμός εἶναι προφανές ὅτι δέν κατεῖχε αὐτή τή δύναμη, μολονότι μερικοί σπινθῆρες του ὑπάρχουν ἀκόμη στή Γερμανία.

Μιά θρησκεία μπορεῖ νά εἶναι βέβαια καλή ἤ κακή. Ὁ Ναζισμός, πού μεταμόρφωσε τό γερμανικό λαό, καί ὁ Κομμουνισμός, πού προκάλεσε ἀναστάτωση στή Ρωσία, εἶναι κακές θρησκεῖες. Κι΄ οΙ δύο φυσικά κάμνουν ἔκκληση στά εὐγενῆ ἔνστικτα τῆς ἀνθρώπινης φύσης ἀλλά ἡ πρώτη βασιζόταν στό παράλογο δόγμα τῆς φυλετικῆς ἀνωτερότητας, ἡ ἄλλη στή θεωρία τῆς πάλης τῶν τάξεων. Ἡ πρώτη ὑπῆρξε συνεπής μέ τό Μπέλσεν καί τούς θαλάμους ἀερίων τοῦ Ἄουσβιτς, ἡ ἄλλη μέ τίς ἀνελέητες ἐκκαθαρίσεις καί ἐξορίες καί μέ τήν πλήρη ἀδιαφορία γιά τήν ἀνθρώπινη δυστυχία. Ὁ Ἰουδαϊσμός καί ὁ Χριστιανισμός εἶναι πολύ διαφορετικές θρησκεῖες. Καί οΙ δυό, πράγματι, καί εἰδικά ὁ Χριστιανισμός, ἔχουν μαῦρες σελίδες στήν Ιστορία τους, άλλά οΙ σελίδες αὐτές δέν ἀπορρέουν ἀπό τίς θεμελιώδεις άρχές τους, τή διδασκαλία δηλαδή τῶν προφητῶν ἤ τοῦ Ἰησοῦ Χριστοῦ. Καί οὶ δύο παρουσιάζουν περιόδους ληθάργου, άλλά βρῆκαν τή δύναμη νά άφυπνισθοῦν ἀπό τόν ὕπνο. Πρός αὐτές πρέπει νά ἀτενίσουμε καί τοῦτο σημαίνει, ὅσον ἀφορᾶ τήν Εὐρώπη καί τήν 'Αμερική, κυρίως πρός τό Χριστιανισμό, ἄν θέλουμε ὁ Δυτικός Πολιτισμός, μέ τίς Ιστορικές του παραδόσεις καί τίς ἄπειρες δυνατότητές του, «νά ἀποβάλει τό παλιό, ὅλο ρυτίδες, δέρμα τῆς διαφθορᾶς, νά ξεπεράσει αὐτά τά παθήματα καί νά ξαναγίνει νέος, μπαίνοντας στούς ἔνδοξους δρόμους τῆς ἀλήθειας καί τῆς ἀρετῆς, ὅπου εἶναι πεπρωμένο νά διαδραματίσει μεγάλο καί τιμητικό γι΄ αὐτόν ρόλο στίς ἐπόμενες γενεές».

<sup>1.</sup> I: 22 - 23.

<sup>2.</sup> Θουκυδίδης, ΙΙ:38

<sup>3.</sup> Δευτερονόμιον 28:13,14

<sup>4.</sup> Yal. 95:5

<sup>5.</sup> Yal. 19:1

<sup>6.</sup> Mixalaç, 6:8

<sup>7.</sup> Χριστιανική αἴρεση πού ἀρνεῖται τό δόγμα τῆς 'Αγίας Τριάδας (σημ. Μεταφ.)

<sup>8.</sup> Κορινθ. A, 8:6

<sup>9.</sup> Πολιτεία, 444

<sup>10.</sup> Ίδέα παρμένη ἀπό τόν Ἡσαΐα, 40:17

<sup>11.</sup> Βλέπε τή συζήτηση περί πλούτου «Νόμους», 742 - 744

<sup>12.</sup> Βλέπε, 'Αμώς, 8:5

<sup>13.</sup> Βλέπε, Ἡσαΐα, 51:11

<sup>14.</sup> Βλέπε, Ἡσαΐα, 51:12,13



Μιά πανοραμική ἄποψη τῆς Ἱερουσαλήμ. Τό μουσοιλήμανικό τζαμί, ἡ παλιά πόλη καί οἰ ὑπεραύγχρονες οΙκοδομές, στό βάθος. Τό κέντρο τριῶν μονοθεῖστικῶν θρησκειῶν: Χριστιανισμοῦ, Ἰουδαΐσμοῦ καί Μωαμεθανισμοῦ. Μιά πόλη χτισμένη ἀπό πέτρα, ἀφοῦ νόμος εἰδικός ἀπαγορεύει, ἐδῶ καί κάμποσες δεκαετίες, τή χρήση ὅλλου ὑλικοῦ, γιὰ τήν ἀνέγερση οἰκοδομῶν. ἀπλώνεται πάνω σέ λόφους ἡ πιό ἐπίμαχη πόλη τῆς ἀνθρωπότητας. Χριστιανοί, Σταυροφόροι, Μωαμεθανοί καί Ἑβραῖοι, ἔχουν ἀγωνιστεῖ γιά νά τήν ὑποτάξουν στό πέρασμα τῶν χρόνων. Μετά τόν πόλεμο τοῦ ΄67, τήν ἔχει καταλάβει τό Ἱσραήλ.

# ΕΛΛΗΝΕΣ ΔΗΜΟΣΙΟΓΡΑΦΟΙ ΣΤΟ ΙΣΡΑΗΛ

'Ομάδα Έλλήνων δημοσιογράφων (κ.κ. Σπ. Δρόσος «Βραδυνή», Κ. 'Ιορδανίδης «Ταχυδρόμος», Γ. Λεονταρίτης «'Ακρόπολις», Γ. Λιάνης «Νέα» καί Σπ. Παπαγεωργίου «'Εστία») ἐπεσκέφθησαν πρόσφατα τό 'Ισραήλ. Σέ σειρά ἄρθρων τους, πού δημοσιεύθηκαν στόν ἀθηναϊκό Τύπο, μετέδωσαν τίς ἐντυπώσεις τους ἀπό τό ταξίδι.

Σάν χαρακτηριστική κατακλείδα τῶν ἐντυπώσεών τους ἀναδημοσιεύουμε τό τελευταῖο ἄρθρο τῆς σειρᾶς τοῦ κ. Γ. Λιάνη («Νέα», 29 - 1 - 1980), μὲ τίτλο: ΙΣΡΑΗΛ: Ἡ διαρκής «Ἔξοδος».

Μεγάλη χαρά νά περπατῶ στά σταυροδρόμια τῆς 'Ανατολῆς καί νά βλέπω αὐτές τίς άλλόκοτες, γεμᾶτες μυστήριο φάτσες νά περνοδιαβαίνουν στούς δρόμους. Εἶμαι στήν Γερουσαλήμ, πού λογαριάζεται βασίλισσα τῶν πόλεων ὅσο καί ἡ Κωνσταντινούπολη καί χαζεύω τήν άτέλειωτη φυλετική καί θρησκευτική πανσπερμία. Έβραῖοι καί θρήσκοι μέ τά χαρακτηριστικά τους Φεσάκια καί τή διάχυτη πανουργία στό πρόσωπο, "Αραβες μέ γοητευτικά μελαχροινά πρόσωπα, Εβραιοποῦλες, κορίτσια μέ τέλεια κορμιά καί καταπράσινα, γκρίζα ή γαλαζοπά μάτια. "Ολη ἡ 'Ανατολή θαρρεῖς πώς χύθηκε στίς κοῦτιες τῆς Ἱερουσαλήμ. Πλούσιες διασταυρώσεις φυλῶν καί αἰμάτων: Γαλιλαῖοι, Σαμαρεῖτες, Βεδουϊνοι, ράτσες σέ χίλιες καί μιά συνταγές, άφοῦ πέρασαν ἀπό χίλιες καί μιά δοκιμασίες.

Οὶ "Αγιοι Τόποι. 'Ο κἤπος τἢς Γεθσημανῆς, ὁ λόφος τῶν 'Ελαιῶν, ὁ φριχτός Γολγοθάς, ὁ Πανάγιος Τάφος. Καί ὅχι πολύ μακριά, ἡ μαγεία τῶν ἀραβικῶν παζαριῶν, τά στενοσόκακα τῆς 'Ιεριχοῦς, πού χάνονται στήν ὁμίχλη τοῦ χρόνου. "Αν στήσεις αὐτί, ἀφουγκράζεσαι τή ρόδα τῆς ἱστορίας, καθώς ἔρχεται μέ πάταγο, ἀπό τά βάθη τοῦ χρόνου.

Πανάρχαιοι πολιτισμοί πού γαλουχήθηκαν στήν κούνια τῆς Βίβλου. Τά μέρη ὅπου πάτησε ὁ Ναζωραΐος, τό παλιό τεῖχος μέ τά μουράγια, τίς πολεμίστρες καί τίς καστρόπορτες καί κάθε τόσο οὶ Παλαιστίνιες μέ τίς κελεμπίες καί τούς κεντημένους μποξάδες καί λάγνες Ἑβραιοποῦλες, πού ἐκφράζουν τό σφριγηλό παρόν τοῦ σημερινοῦ Ἱσραήλ.

Θάθελα νά κλείσω αὐτές τίς ταξιδιωτικές ἐντυπώσεις μέ λόγια πού νἆναι ὑπέρ τῶν Ἑβραίων, γιατί ἀληθινά αὐτά θά εἶναι καί τά πιό άληθινά καί τά πιό σ'γουρα, καθώς κι ἐ-



Μιά ὀμάδα ἀπό μαυρένδυτους Ἑβραίους. Κάποιοι ἀπό αὐτούς, κρατώντας τά χρυσοκέντητα μαξιλάρια στά χέρια τους, ἀπομακρύνονται ἀπό το Τεΐχος τῶν Δακρύων. Λέει ἡ παράδοση ὅτι ἔχει χτιστεῖ στά χρόνια τοῦ βασιλιᾶ Σολομώντα, ἀπό τούς ἄπορους Ἑβραίους. Ἐκατοντάδες πιστοί κάτοικοι τοῦ Ἱσραήλ, ἀλλά καί Ἑβραῖοι ἐπισκέπτες, ἀπό κάθε γωνιά τῆς Γῆς, ἐπισκέπτονται καί προσεύχονται στό σημεῖο αὐτό. Σὲ ἀντίθεση μέ τούς Χριστιανούς ἤ μέ τούς Μουσουλμάνους, οἱ Ἑβραῖοι, ὅταν προσεύχονται, δέν εἶναι ἀκίνητοι. Γιατί ἡ Βίβλος γράφει, πώς πρέπει νά κουράζεται τό πνεῦμα καί τό σῶμα τῶν πιστῶν, τήν ὥρα πού ἀπευθύνουν προσευχή πρός τό Θεό τους.

γώ δέν πρέπει νά τό κρύψω, ὅτι ἤμουνα στά μικράτα μου ἀντισημίτης. Εῦκολα ξεχωρίζεις τούς Ἑβραίους στή στράτα σου. Τή μοιρόγραφτη φυλή, ὅπως τή λέει ὁ Καζαντζάκης, πού εἶναι ἡ πρώτη στό καλό καί στό κακό καί πού συχνά χαλάει τήν ἰσορροπία τοῦ κόσμου.

Οὶ Ἑβραῖοι μέ τήν ἱδιαίτερη ψυχοσύνθεσή τους, μέ τήν ἀξαναη προσωπική τους τραγωδία, εἶναι, κατά τή γνώμη μου, ἔνας αός ἀπό τούς λίγους πού διατυπώνει διαχρονικά ἔνα πρωτοφανές πάθος, μέσα ἀπό διωγμούς καί αϊματα. Ἡ ἐπιβίωσή τους φανερώνει ὅτι οἱ ζωογόνες δυνάμεις τοῦ ἀνθρώπου, ὅταν βρίσκονται σέ ἀλληλουχία, πετυχαίνουν νά ξαναλείτουργεῖ τό θαῦμα στήν ἐποχή μας.

"Αν ἡ γεωμετρία τῆς ὀδύνης τῶν Ἑβραίων εἶναι μοναδική σέ παγκόσμια κλίμακα, μοναδικές είναι καί οι πνευματικές ίκανότητες αὐτοῦ τοῦ λαοῦ, πού σήμερα λογαριάζεται ἀπό τούς πιό σκληρούς καί πού ἔχει τήν παγκόσμια κοινή γνώμη στραμμένη ένάντιά του.

«Αἰῶνες φαρμάκι, γενιές φαρμάκι», οὶ 'Οβριοί, μέ τήν μπουκιά τοῦ θανάτου πιό συχνά στό στόμα παρά τό ψωμί, πέτυχαν στά χρόνια τῆς διασπορᾶς νά γίνουν ἐπαναστάτες στούς τόπους πού ζούσανε. Μέ ὅπλο τους τό πνεῦμα, τήν πανουργία καί, μερικές φορές, τή δολοπλοκία, ἀνάτρέψαν καθεστῶτα καί τυράννους, γιά νά φέρουν δικαιοσύνη καί στίς μέρες μας πάλι, μέ τήν παντοδύναμη οἰκουμενική κυβέρνηση τοῦ Σιωνισμοῦ, ἐλέγχουνε τόν κόσμο μας. Αὐτοί οἱ ἀπάτριδες γίνονται οἱ ἐπαναστατικοί πυρῆνες σέ öλα τά μέρη τῆς γῆς καί βέβαια ἀκολουθοῦσαν σφαγές, ὅμως, ὁ παντοδύναμος νόμος τῆς ἐπιλογῆς μακροχρόνια λειτουργοῦσε σέ ὄφελός τους. Τήν τσαρική Ρωσία κι αὐτοί τήν τίναξαν στόν ἀέρα. Ό Μάρξ, ὁ προφήτης τῆς σύγχρονης θρησκείας τῆς Ισότητας, Ἑβραῖος ἦταν. Αὐτός ὁ λαός, πού δονεῖται ἀπό Μεσσιανικές λαχτάρες, ἔσμιξε μέ τά ὀράματα τοῦ Ρούσου ἀδικημένου και τίναξε τό πιό βάρβαρο καθεστώς στόν ἀέρα.

#### 'Ομοψυχία

Άνεβαίνω πρός τά Ίεροσόλυμα. "Εχω στό μυαλό μου ποιό τάχατες εἶναι τό μυστικό γιά νά μπορέσει νά ἡσυχάσει αὐτός ὁ λαός καί νά ζήσει εἰρηνικά μέ τούς Παλαιστινίους καί τούς "Αραβες τριγύρω: Στό στενό φαράγγι τῆς ψυχῆς τῶν Ἑβραίων συνωστίζονται τά ἀνείπωτα χρόνια καημῶν καί δυστυχίας. Αὐτά εἶναι πού τούς ζύμωσαν μέ τή βία καί τή βαρβαρότητα. Στήν ἄλλη πλευρά λύεται καί ξεσπὰ τό δράμα τῶν Παλαιστινίων, τό ὑπόκωφο δράμα τοῦ λαοῦ πού ἔχασε τή γῆ του καί τή γυρεύει ἀπελπισμένος γιά νά ξαναζήσει. Γιά τούς Ἑβραίους σήμερα, τρία γράμματα, τά PLO, ἀντιπροσωπεύουν τρεῖς ἐπικίνδυνες ὅχεντρες!

Ι ιά τούς Παλαιστινίους τό Ίσραήλ πρέπει νά σβηστεῖ ἀπό τό χάρτη! Πῶς θά ἰσορροπήσει ἡ ζυγαριά καί πῶς θά ἔκλθει ἡ συνύπαρξη; Τήν ὀμοψυχία πού συνάντησα στούς Ἰσραηλίτες δέν τήν συνάντησα σε κανένα ἄλλο λαό. ἀπό τό πιό ταπεινό κορίτσι στά κιμπούτς, μέχρι τούς ἀνώτατους ἄρχοντες, στό στρατό καί στήν κυβέρνηση, έγγράφεται ἡ Καινή Διαθήκη αὐτοῦ τοῦ λαοῦ, πού θέλει μέ κάθε τρόπο νά ζήσει.

Έμᾶς μᾶς συνόδευε ὁ Ἰακώβ, πού ἔζησε δεκαέξι χρόνια στή Θεσσαλονίκη, ἀκούραστος, εὐγενικός, πρόθυμος, διαλεγμένος θαρρεῖς ἀπό ήλεκτρονικό ἐγκέφαλο γιά τή δουλειά πού τοῦ ἀναθέσανε. Μορφωμένος, σπούδασε ἰστορία, ἀλλά καί ρέ ἐμπειρίες δυό πολέμων. Σωβινιστής, ἀλλά καί δίκαιος, μᾶς ἔλεγε:

«Μέ τούς "Ελληνες εἶμαι 100% "Ελληνας καί μέ τούς 'Εβραίους 100% 'Εβραῖος»! Πέντε μέρες πρωί καί βράδυ μαζί καί δέν τοῦ ἀποσπάσαμε οὔτε μιά λέξη πού νά μήν ἤθελε να μᾶς τήν παραδώσει… 'Αντίθετα, μέ τήν έξυπνάδα του καί τή μαστοριά του, εὔκολα μάθαινε ἀπό μᾶς ὅ,τι ζητοῦσε…

Τόπα καί στό πρώτο μου ρεπορτάζ ὅτι εἶναι δύσκολο νά μιλήσεις γιά μιά χώρα ὅπου ἔζησες ἔξι μέρες. Αλλά γιά νά καταλάβουμε τό ισραήλ θά πρέπει νά σκεφτοῦμε πώς δέν ὑπάρχει οὕτε ἔνας Ἑβραῖος πού νά μήν πιστεύει ὅτι τό

δίκιο εἶναι μέ τό μέρος του. Δέν ὑπάρχει οὔτε ἕνας Ἑβραῖος πού νά μήν έχει πολεμήσει γιά τήν πατρίδα του. Οἱ σημερινοί σαραντάρηδες, ἔχουν τήν έμπειρία τεσσάρων πολέμων καί καταλαβαίνει κανένας τί σημαίνει αὐτό. 'Ο λαός αὐτός, έπιζητώντας τήν είρήνη δέν φοβᾶται τόν πόλεμο. Είναι έτοιμος κάθε στιγμή νά θυσιαστεῖ, γιατί γνωρίζει ὅτι δέν ἔχει περιθώρια νά μήν κερδίζει τήν κάθε μάχη. 'Από τό 70 μ.Χ., ὅταν ὁ Ρωμαῖος στρατηγός Τίτος Ισοπέδωσε τήν Ἱερουσαλήμ μέχρι σήμερα, ὁ ἐβραϊκός λαός βρίσκεται σέ μιά διαρκή Έξοδο, προσπαθώντας νά κατακτήσει τό δικαίωμα νά ζήσει στούς τόπους πού κάποια στιγμή βρέθηκε σάν μειονότητα. Μέ ἕξι όδυνηρές σκλαβιές ἀπό Ρωμαίους, Βυζαντινούς, "Αραβες, Σταυροφόρους, Μαμελούκους καί 'Οθωμανούς, ξέρει ὅτι δέν τοῦ μένει κανένα, άλλο περιθώριο.

Άπό τό 1878, πού ἀναβίωσε ἡ σύγχρονη ἐβραϊκή ζωή καί ἀπό τό 1897 πού ὁ ἰδιοφυής Θεόδωρος Ἔρτζλ συνέλαβε τήν ἰδέα τού πρώτου σιωνιστικοῦ συνεδρίου, μέ πέντε διαδοχικές μεταναστεύσεις τό Ἱσραήλ κατάφερε νά ὑπάρχει σάν κράτος, παρά τό όλοκαὐτωμα πού γνώρισε ἀπό τό Ναζισμό, μεταξύ 1939 — 1945, ὅταν 6 ἐκατομμύρια παιδιά του σφαγιάστηκαν ἀπό τούς Ναζί!

Σήμερα ἀπό τή Γαλιλαία, τή Σαμάρεια, τήν Τιβεριάδα, μέχρι χαμηλά ὅστό Σινά, ἐκτείνονται τά κιμπούτς. Σοσιαλιστικά χωριά πού μεταμορφώσανε τή ζωή τῶν ἀπλῶν ἀνθρώπων, ἀλλά πού ὅμως ἐξυπηρετοῦνε τόν κρατικό καπιταλισμό καί τίς διασυνδέσεις του μέ τό διεθνές κεφάλαιο καί, κατ΄ ἐπέκταση, μ' αὐτό πού ὀνομάζουμε ἱμπεριαλισμό. Τά κιμπούτς εἶναι ἐθελοντικός

σοσιαλισμός, ὅπου ἡ περιουσία τοῦ χωριοῦ ἀνήκει σέ ὅλους, ὅπου οἱ κάτοικοι δέν πληρώνονται γιά τή δουλειά τους, άλλά ὅπου ὅλες τους οἱ ἀνάγκες Ικανοποιοῦνται ἀπό τήν Κοινότητα. Έκπαίδευση, σπόρ, ψυχαγωγία, διακοπές, ἐπιμόρφωση, τά πάντα προσφέρονται ἀπό τό κιμπούτς. Τά πρώτα αὐτά χωριά, που γεννήθηκαν στίς άρχες τοῦ αίώνα. ξεκίνησαν σάν άποκλειστικά άγροτικά, άλλά σήμερα ἀνθίζει στά περισσότερα μιά έξαιρετικά λεπτή βιομηχανία! Διακόσια πενήντα κιμπουτσίμ, μέ 120.000 κατοίκους, έχουνε μεταμορφώσει πρός τό καλύτερο τή ζωή τῶν Ἑβραίων, χωρίς βέβαια νά ἔχουν ἐπιλύσει τά αἰώνια άνθρώπινα προβλήματα τῆς μοναξιᾶς καί τῆς ὑπαρξιακῆς ἀγωνίας. Οἱ κάτοικοι τῶν κιμπούτς δέν ἔχουν τό δικαίωμα τῆς ἀπεργίας κι ὅταν οἱ σιδηρουργοί ή οἱ οἰκοδόμοι τοῦ Ίσραήλ κατέβουν σέ ἀπεργία, οἰ άντίστοιχοι σιδηρουργοί καί οίκοδόμοι τῶν κιμπουτς θά δουλέψουν!

Κάτι ἀντίστοιχο εἶναι καί τά μωσάβ. Συνεταιρικά χωριά ἀπό μικροῖδιοκτῆτες. Ἐκεῖ κάθε οἰκογένεια ἐτχει τό δικό της σπίτι, τό δικό της κλῆρο, πού τόν διαχειρίζεται καί δημιουργεῖ τόν προϋπολογισμό της. Τό μωσάβ ἔχει τά βαριά μηχανήματα, ἐμπορεύεται τά προϊόντα καί ἀσχολεῖται μέ τή βιομηχανία σέ συνεργατική βάση. Σήμερα ὑπάρχουν 377 μωσαβίτ μέ συνολικό πληθυσμό 150.000 ἀπόμων.

Δέν θάθελα τελειώνοντας αὐτά τά ρεπορτάζ, νά λησμονήσω τή βαθιά συγκίνηση πού νοιώσαμε οι Έλληνες δημοσιογράφοι έδὢ, ἀπό τή σπάνια, στήν κυριολεξία, φροντίδα τοῦ Προξένου μας στήν Ἰερουσαλήμ, κ. Βαλασίδη καί τοῦ Πρεσβευτή μας στό Τέλ ᾿Αβίβ, πού εἶχε φροντίσει νά μᾶς φέρει σέ ἐπαφή μέ τόν ἀνθό τῶν Ἰσραηλινῶν δημοσιογράφων.

# ΄Ο Γιοχανάς

Διήγημα τῆς Νίνας Κοκκαλίδου - Ναχμία



Έβραῖος γυρολόγος στήν 'Αγγλία τοῦ 1880. Έβραϊκό Μουσεῖο τοῦ Λονδίνου.

ἔκανες ἔπεφτε κάτω.
Κάποτε, τά μεγαλύτερα παιδιά ἄ-κουσαν πώς ὁ Γιοχανάς ἦταν Έβραῖος. Δέν ἤξεραν τί εἶναι ὁ «Ἑβραῖος». Στήν ἐπαρχία τους ἦταν μόνο ἔνας ξένος πού τόν ἔλεγαν 'Αρμένη, ἦταν βέβαια 'Αρμένης ὁ ἄνθρωπος κι ἔκοβε καφέ. Τά παιδιά τόν φοβόντουσαν κι αὐτόν, γιατί ἦταν πολύ χοντρός, πολύ μελαχροινός, πολύ ἀγριωπός. Δέ μιλοῦσε καλά τά ἐλληνικά καί σάν πήγαιναν νά τούς ἀ-λέσει τόν καφέ, στέκονταν μακριά ἀπ' τή ρόδα τοῦ καφέ καί κουβέντιαζαν μόνο μέ τή γάτα τοῦ μαγαζιοῦ, πού συνή-

Περνοῦσε κατά τό μεσημεράκι ἀπ΄

τή γειτονιά. Κουβαλοῦσε καί τό «μαγα-

ζί» του, τή .. μόστρα μέ τήν πραμάτεια,

σ΄ ἕνα διπλό ντουλάπι, κρεμασμένο μέ

ένα λουρί πέτσινο φαρδύ. Ήταν ὁ ἔμ-

πορας. Τόν περίμεναν τά παιδιά κρυμ-

μένα πίσω ἀπ΄ τίς ποδιές τῶν μανάδων.

Τόν ἔλεγαν Γιοχανά. Τήν ἴδια ὥρα περ-

νοῦσε ἀπ΄ τή γειτονιά καί ἡ Ζησιμίνα ἡ

Ζακυθινιά, πού πουλοῦσε ριζόπουδρες

ἀπ΄ τή Ζάκυνθο φερμένες καί κολώνιες

ἀπό τσαντσαμίνια (γιασεμιά) καί μπου-

γαρίνια. Πουλοῦσε καί λιβάνι καί φυλα-

χτά τοῦ Αγίου Διονυσίου. Συναντιόν-

ταν, συνήθως, ἀπόξω ἀπ΄ τήν ἐκκλησιά

τοῦ 'Αγίου Χαράλαμπου. Κάθονταν κι' οἱ δυό στή γωνία τοῦ ἱεροῦ, ἐκεῖ πού ἔ-

πιανε ή σκιάδα τό μεσημεράκι, ἄφηναν

τό ἐμπόρευμα καταγῆς καί τἄλεγαν. Τά

παιδιά, τά πολύ μικρά παιδιά, φοβόνταν

τό Γιοχανά καί τή Ζησιμίνα. Εἶχαν κι' οἱ

δυό αὐτά τά διπλά ντουλάπια μέ τά

«μαγικά» πράματα μέσα, πολύχρωμες

κορδέλλες, κλωστές, κουμπιά κ.λ.π.

πού ἤθελαν πολύ νά τά ψαχουλέψουν,

φωνή τῆς γειτόνισσας, τοῦ γείτονα,

σάν ἦταν ἄτακτα τά παιδιά, σταματοῦ-

σε κάθε πλησίασμα τῶν πλανόδιων ἐμ-

«Θά σέ πάρει ὁ Γιοχανάς κι ἡ Ζησι-

Βέβαια κάθε πλανόδιος πωλητής,

πού φορτωνόταν κάποιο ἐμπόρευμα,

πού εἶχε ἕνα τσουβάλι γιά χαλκώματα

ή γιά ότιδήποτε ἄλλο, ἦταν κι ἕνας

μπαμπούλας. Έπαιρνε παιδιά, κυρίως

αὐτά πού δέν ἄφηναν τούς γονιούς

τους νά κοιμηθοῦν τά μεσημέρια. 'Ο

Γιοχανάς μάλιστα ἦταν πολύ ἀγριωπός,

ἀπό μακριά τουλάχιστον, μέ τά γένια

του τά κατάμαυρα καί τά πυκνά φρύ-

δια. Όσο γιά τή Ζησιμίνα, ξ... αὐτή δά

ἦταν μιά σταλιά γριά, πού ἔτσι νά τήν

Η φωνή τῆς ὑπηρέτριας, τότε, ἡ

άλλά..

πόρων.

ціуа»

θως καθόταν στό κατώφλι και κυριολεκτικά ψοφοῦσε γιά παιδικά χάδια καί κουβέντες. Αὐτοί ἦταν οἱ ξένοι στήν μικρή ἐπαρχία. 'Αλλά, θές τά θρησκευτικά βιβλία, θές οἱ θρύλοι καί οἱ παραδόσεις γιά τούς Έβραίους, θές ὁ ἴδιος ο Γιοχανάς, πού γιά νά κάνει τό θέλημα τῶν γονιῶν φοβέριζε τά παιδιά πώς θά τά κλείσει στό ντουλάπι τῆς πραμάτειας, ὁ ἄνθρωπος ἀπόχτησε στή φαντασία τους ίδιότητες μαγικές καί σάν τόν ἔβλεπαν νά περνάει τό στενό τῆς έκκλησιᾶς φαντάζονταν (πίστευαν πώς ήταν ἀλήθεια) πώς εἶχε στό κεφάλι του διαβολικά κέρατα, πώς εἶχε τεράστια αὐτιά, μάτια κύκλωπα καί τά τέτοια. ΟΙ ἄνθρωποι τῆς μικρῆς μας ἐπαρχίας δέν

εἶχαν τίποτα μέ τό Γιοχανά. Τόν ἀγαποῦσαν καί συχνά τόν φίλευαν, σάν ἐρχόταν ταψί ἀπό τό φοῦρνο, ἐκεῖ κοντά πού ξαπόσταινε μέ τή γριά τή Ζησιμίνα.

Πέρασε ἐκείνη ἡ γενιά, μεγάλωσε, κι' ὁ Γιοχανάς ἔγινε φίλος τῶν παιδιῶν. Διηγιόνταν τόν παλιό τους φόβο καί έπιφυλακτικά τόν έξέταζαν μήπως καί... βροῦν ἀχνάρια τοῦ διαβολικοῦ προσώπου. Ξύπνησαν οἱ γενιές, δέν πίστευαν πιά στίς παραμορφωμένες θρησκευτικές Ιστορίες. Στό πρόσωπο τοῦ ὥριμου πλέον Γιοχανᾶ, ἔβλεπαν τίς βιβλικές μορφές, πού μιά ἄλλη μαγεία σκορποῦσαν μέσα στόν ἐξελισσόμενο κόσμο τῆς ἐφηβείας τους, τά ὀνόματα τῶν πατέρων, τῶν προφητῶν, τῶν εὐσεβῶν, τῶν Πατριαρχῶν, τῶν μεγάλων ὁδηγητῶν. Ὁ Γιοχανάς ὡστόσο συνέχισε τό δρομολόγιο τῆς ζωῆς του σ' ἐκείνη τήν ἐπαρχιακή πόλη, δίχως νά δώσει σημάδια γιά τήν οἰκογένειά του.

"Αν εἶχε οἰκογένεια. Κανείς δέν ἤξερε τίποτα γι' αὐτόν, πέρα ἀπ' τό ὅτι ἐρχόταν μέ τό γάϊδαρο ἀπό κάπου μακριά, ἐκεῖ πού μπορεῖ νά ζοῦσαν καί οἱ δικοί του. Τό μόνο πού μπόρεσαν νά μάθουν ἦταν ὅτι πολλά βράδυα, σάν ἔπιανε κακοκαιρία καί πλημμύριζε τό ποτάμι, ὁ Γιοχανάς ἔμενε στό σπιτάκι τῆς Ζησιμίνας, κοντά στό ποτάμι. Έρμη κι ἄραχλη ἡ Ζησιμίνα, ξένη πές, στόν τόπο κι αὐτή γερασμένη πιά, ἀκούμπαγε στό Γιοχανά πού τή βοήθαγε νά πουλάει τίς πραμάτειες της. Ἡ Ζησιμίνα, στίς πελάτισσες πού εἶχε ἀπό χρόνια καί πού τίς ἐπίσημες μέρες τῆς ἔστελναν πεσκέσια, ἔλεγε πώς ὁ Γιοχανάς εἶχε φαμελιά σέ μιά μεγάλη πολιτεία καί δούλευε γυρολόγος, ἀπό χωριό σέ χωριό, γιά νά τούς ζήσει. Σάν ἦρθε ὁ πόλεμος ὁ Γιοχανάς ἐξακολούθησε νά περνάει ἀριά καί ποῦ ἀπ' τή γειτονιά. Έτσι ἔλαχε νά' ναι ἐκεῖνος πού ἔκλεισε τά μάτια τῆς Ζησιμίνας κι ἦρθε καί στήν κηδεία της, μέ τά ροῦχα τῆς δουλειᾶς του, ἴδιος καθημερινός Γιοχανάς. Οἱ ἄνθρωποι πλέον δέν δημιουργοῦσαν φόβητρα γιά τά παιδιά τους. Ήταν τά φόβητρα έκεῖ μπροστά τους, σάν ἦρθαν οἱ ὀχτροί καί πιάσανε ἀδέλφια καί πατεράδες, μάνες καί θυγατέρες καί τούς πῆραν τ΄ ἀγαθά τους καί τή ζωή τους.

"Οσο ἦταν οἱ 'Ιταλοί ὁ Γιοχανάς περνοῦσε ἀπ' τό δρομάκι τῆς ἐκκλησιᾶς μέ λιγοστή πραμάτεια, μέ λιγοστό βάρος, μέ τό ψηλόλιγνο κορμί του ἔτοιμο θα-

ρεῖς νά σωριαστεῖ. Ἐκεῖ στ΄ ἀπόσκιο τοῦ ἱεροῦ τόν βρῆκε μιά μέρα ὁ κύρ - Παντελῆς ὁ χτηματίας. Κάθισε κοντά του καί κάτι ψιλοκουβέντιαζαν. Ὁ κύρ - Παντελῆς ἦταν μεγάλο πρόσωπο στόν τόπο. Οἱ δικοί του εἶχαν λευτερώσει τήν περιοχή ἀπό τούς Τούρκους. Εἶχε μιά κάμαρη γεμάτη φλάμπουρα καί κουμπούρια κι ὄλοι τόν σέβονταν.

Μπεσαλής ἄνθρωπος, πρεσβύτερος τῆς πάσας ἐκτίμησης, πού κι οἱ όχτροῖ ἀκόμα δέν τόλμησαν νά τόν πειράξουν. Παράχωσε στή γῆ τά τρόπαια τῶν προγόνων κι ἀποτραβήχτηκε στά χτήματά του μαζί μέ τή φαμίλια του.

Έκεῖνο τ΄ ἀπόγευμα, τί εἴπανε καί τί δέν εἴπανε μέ τό Γιοχανά δέν μαθεύτηκε. 'Ο Γιοχανάς έξαφανίστηκε κάμποσο διάστημα. Δέν τόν εἶδε κανείς, δέν ἄκουσε κανείς τίποτα. 'Ο κόσμος, ὅσο κι αν δέν ήξερε, έκεῖ κάτω στή μικρή Νότια Ἐπαρχία, τίποτα γιά τούς Ἑβραίους παρά ὅσα τοῦ στραβομάθαν μέ τό μῖσος καί τό φανατισμό, ἄξαφνα ἦρθε στό προσκήνιο ἕνα τρομαχτικό θέμα πού δέν μποροῦσε νά τό συγχωρέσει δ άνθρωπος. Τοῦ σταύρωναν τό Χριστό του, τόν Γιοχανά του, τόν γεννήτορά του. Έτσι τόν εἶδαν πλέον, τό μυθικό έκεῖνο ὄν, πού περνοῦσε ταπεινά ἀπ΄ τή γειτονιά, μέ τή μάνα Ζησιμίνα γιά νά πουλήσει τήν πραμάτεια τοῦ ψωμιοῦ μιᾶς μεγάλης φαμελιᾶς...

Έτσι ἔγινε καί πλήθυνε ἡ φαμελιά τοῦ κυρ - Παντελῆ. Ὁ ἄντρας τῆς προπολεμικῆς ἐποχῆς, ἐκεῖνος ὁ πραματευτής τῆς γειτονιᾶς μέ μιά σύντροφο καί δυό μικρά παιδιά πού θά 'πρεπε νά 'ταν έγγόνια του, δούλευε στό χτῆμα τοῦ κύρ - Παντελῆ. Παῖζαν τά παιδιά στήν αὐλή καί συντροφεύονταν οἱ δυό γυναῖκες, τοῦ Παντελῆ καί τοῦ Γιοχανᾶ, κλεισμένες στήν ἀπάνω κάμαρη, ὅπου μαζευόταν, κάποιες άνταριασμένες νύχτες, ὅλη ἡ φαμελιά καί ξαγρυπνοῦσε. "Όξω ἀκουγόταν τό τουφεκίδι ἀπ' τίς συγκρούσεις όχτρῶν κι' ἀνταρτῶν κι' ἡ πίσω πόρτα, τό πορτόνι ώς τό λεγαν, ήταν πάντα ἔτοιμο νά δεχτεῖ τόν παράνομο. Φύλαγαν βάρδιες οἱ ἄντρες τοῦ χτήματος, φύλαγε κι' ὁ ἴδιος ὁ Παντελής, φύλαγε κι' ὁ Γιοχανάς. 'Ο καθένας μέ τό δικό του λυχνάρι. Ἐκεῖνο πού άνάβει μέ τή φλόγα τῆς καρδιᾶς. Μέ τήν εὐλογιά τῆς κληρονομιᾶς, μέ τό φῶς τό ένα, μέ τά Έφτά κλωνιά.

Ή ώρα τοῦ ἀπολογισμοῦ δέν εἶχε ἔρθει ἀκόμα. Ποιός θά ζήσει, ποιός θά πεθάνει. Τί θά παραδώσει ὁ ἄνθρω-



alla Inter de Proben se descende. Chouse eller a che ne unal se vende

Σχέδιο πού παριστάνει Έβραίους γυρολόγους στή Φλωρεντία, 18ος αίώνας. Συλλογή Cecil Roth.

πος. Μά, σ΄ ἐκεῖνο τό πορτόνι, πού ταν θαρρεῖς τῆς Παράδεισος ἡ Πύλη, σμίξαν οἱ ζωές κι΄ ἔδωκαν ἀπολογία ἄλλη. Αὐτή χωράει μέσα στίς σφιγμένες χοῦστες τῶν ἀνθρώπων. "Οποιοι κι΄ ἄν εἶναι. Τῶν ἀνθρώπων μόνο. Καί τή λένε σάρκα, αἶμα, ψυχή, πόνο καί στεναγμό. Καί πάνω ἀπ΄ όλα τή λένε ζωή τίμια, ἔτσι ὅπως διοχετεύεται ἀπό τό'να χέρι στ΄ ἄλλο.

#### H 25η MAPTIOY 1821

\* ΣΥΝΕΧΕΙΑ ΑΠΟ ΤΗ ΣΕΛΙΔΑ 5

νικά καί ἐορταζομένην ἀπό ἀπονόνους λαοῦ ἐνδόξου, πού ἔψαλλε κάποτε ὡς ϋμνον τούς στίχους έκείνους πού διεκτραγωδοῦσαν τήν ὀρφάνια του, τούς διωγμούς του, τήν διασποράν του καί τούς παγκοσμίους του έξευτελισμούς. έχομεν δικαίωμα καί καθῆκον νά θεωρῶμεν καί ὡς ἰδικήν μας ἐορτήν καί ἡμεῖς οΙ Ἑβραῖοι. "Οχι μόνον διότι εἴμεθα πολίται τῆς ώραίας αὐτῆς χώρας καί διότι έγεννήθημεν είς αὐτήν καί πονοῦμεν τούς πόνους της καί χαίρομεν τάς ἀγαλλιάσεις της. 'Αλλά καί διότι κάθε στίχος τοῦ ϋμνου αὐτοῦ κτυπᾶ καί μίαν χορδήν τῆς πονεμένης καί αίματωμένης καρδιᾶς μας. Διότι είς τήν Ιστορίαν τήν έλληνικήν, εὐρίσκομεν τήν Ιστορίαν τήν ίδικήν μας. Διότι τούς πόνους πού ὁ ἐλληνικός λαός ἐδοκίμασε. τούς έδοκιμάσαμεν καί ἡμεῖς. Διότι ἡ πίστις καί τά ἰδανικά ἐκείνων πού ἐδημιούργησαν τήν 25 Μαρτίου 1821 άπετέλεσαν καί ἀποτελοῦν τήν σύγχρονον πίστιν μας καί τά συγχρονισμένα ίδανικά μας. Διότι τέλος μέ τήν ζωντανήν πραγματικότητα τῆς ἀναγεννημένης Έλλάδος παρελληλίσαμεν καί έλικνίσαμεν καί ἡμεῖς εἰς τό ἐγγύς παρελθόν τό ὅραμα τῆς ἀναστηλωμένης Ίουδαίας.

#### ΨΗΦΙΣΜΑ

Τό Διοικητικό Συμβούλιο τοῦ Κεντρικοῦ Ἰσραηλιτικοῦ Συμβουλίου μέ βαθειά θλίψη πληροφορήθηκε τόν αἰφνίδιο θάνατο τοῦ

#### ΓΡΗΓΟΡΗ ΠΕΡΔΙΚΗ

νομικοῦ συμβούλου τοῦ 'Οργανισμοῦ, ἐξαιρετικοῦ ἐπιστήμονα καί ἐκλεκτοῦ συνεργάτη.

#### 'Αποφασίζει ὅπως:

- 'Αντιπροσωπεία τοῦ Διοικητικοῦ Συμβουλίου, μέ ἐπικεφαλῆς τόν Πρόεδρο παρακολουθήσει τήν κηδεία.
- Διατεθεῖ στήν μνήμη τοῦ ἐκλιπόντος ποσό Δρχ. 5.000 στό Ἑλληνικό ᾿Αντικαρκινικό Ἰνστιτοῦτο (Εἰδικός Λογαριασμός Γ.Κ. Κοτζιᾶ).
- 3) Δημοσιευθεῖ τό ψήφισμα στό περιοδικό τοῦ Κ.Ι.Σ. «ΧΡΟ-ΝΙΚΑ».

'Αθῆναι, 29 Φεβρουαρίου 1980 'Ο Πρόεδρος 'Ο Γεν. Γραμματεύς Ίωσήφ Λόβιγγερ Μιχαήλ Μάτσας



# **«**ENITEMENOI ΠΟΥ ΔΕΝ ΕΝΙΩΣΑΝ AKOMA KI H EENITIA ΠΩΣ ΕΙΝΑΙ ΚΙ ΑΥΤΗ ΠΑΤΡΙΔΑ...»

Νίκου Καζαντζάκη

Από τό βιβλίο τοῦ κορυφαῖου Έλληνα λογοτέχνη Νίκου Καζαντζάκη «'Αναφορά στόν Γκρέκο» ἀναδημοσιεύουμε τίς παρακάτω μερικές σελίδες.

«2 τοῦ 'Οχτώβρη. Τρεῖς μέρες τώρα στό Βερολίνο γυρίζω τούς ἀπέραντους μονότονους δρόμους, οἱ καστανιές ἔχουν μαδήσει, ἀγέρας παγωμένος φυσάει, ἡ καρδιά μου πάγωσε. Σέ μιά ἀψηλή πόρτα εἶδα σήμερα μέ μεγάλα γράμματα: «Συνέδριο 'Αναμορφωτῶν τῆς Παιδείας», χιόνιζε, κρύωνα, μπῆκα. Κόσμος πολύς, δασκάλοι καί δασκάλες, ἔψαχνα μέ τό μάτι νά βρῶ μιά θέση ἀδειανή: ἄξαφνα μιά μπλούζα πορτοκαλιά ἔλαμψε ἀνάμεσα σέ γκρίζα καί μαῦρα σακάκια ὅπως τό ἔντομο τραβιέται ἀπό τό χρῶμα τοῦ λουλουδιοῦ, κίνησα κατά τήν κοπέλα μέ τήν πορτοκαλιά μπλούζα, μιά θέση δίπλα της ἦταν λεύτερη, κάθισα. Ένας έξαλλος δάσκαλος χειρονομοῦσε, ξελαρυγγίζουνταν, ἔπινε νερό, ἡσύχαζε λίγο καί ξανάπαιρνε φόρα - πῶς ν' ἀλλάξει τά σχολικά προγράμματα, πῶς νά σφυροκοπήσει μιάν καινούργια γερμανική γενιά πού ν' άψηφάει καί τή ζωή καί τό θάνατο σωτήρας καί τοῦτος καί μάχουνταν, καταχτώντας τον, νά σώσει τόν κόσμο.

Στράφηκα κατά τή γειτόνισσά μου· τά μαλλιά της ήταν γαλαζόμαυρα, τά μάτια της τεράστια, μαῦρα, ἀμυγδαλάτα, ἡ μύτη λίγο καμπουρωτή, ἀλαφρές πανάδες στό πρόσωπο κι ή σάρκα της μελαχρινή σάν παλιό κεχριμπάρι. Έσκυψα καί τή ρώτησα:

- Από ποῦ νομίζετε πώς εἶμαι; Από τή χώρα τοῦ ἥλιου, μοῦ ἀ-
- ποκρίθηκε καί κατακοκκίνησε.
- Ναί, ἀπό τή χώρα τοῦ ἥλιου· ἐδῶ πλάνταξα: πᾶμε νά περπατήσουμε λίγο;

Στό δρόμο, πηδοῦσε, γελοῦσε, ξεφώνιζε, σάν παιδί πού τοῦ 'δωκαν ἕνα καινούργιο παιχνιδάκι.

 Μέ λέν Σαρίτα κι εἶμαι 'Οβραία καί γράφω ποιήματα.

Μπήκαμε σ΄ ένα πάρκο, τά πεσμένα κίτρινα φύλλα ἔτριζαν κάτω ἀπό τά πόδια μας, ἀπίθωσα τήν ἀπαλάμη μου άπάνω στά μαλλιά της κι ἦταν ζεστά καί μαλακά σά μετάξι. Στάθηκε ή κοπέλα άμίλητη, κι ὁ λαιμός της τεντώθηκε σά ν΄ άφουγκράζουνταν.

 Μιά δύναμη φεύγει ἀπό τό χέρι σας, εἶπε σά νά μαι στάμνα καί πῆγα στή βρύση καί γιομίζω.

Κόντευε μεσημέρι.

- Πᾶμε νά Φᾶμε, εἶπα μιά σούπα ζεστή, πηχτή, νά ζεσταθοῦμε.
  - Έχουμε οἱ 'Οβραῖοι σήμερα νη-

στεία εἶναι ἀμαρτία, ἀποκρίθηκε κι ἐγώ πεινῶ, κι ἐγώ κρυώνω, μά εἶγαι ἁμαρτία.

 "Ας ἁμαρτήσουμε, γιά νά μπο ιέσουμε ΰστερα νά μετανοήσουμε, νά μᾶς συγχωρέσει ὁ τρομερός Γεχωβᾶς, ό θεός σας.

Σά νά πειράχτηκε πού μιλοῦσα ἔτσι γελώντας γιά τό θεό της.

Ποιός εἶναι ὁ δικός σου θεός;

Ταράχτηκα μονοστιγμίς ἔνιωσα πώς ἁμάρταινα κι ἐγώ στό θεό μου. ὅλες ἐτοῦτες τίς ὧρες εἶχα ξεχάσει πώς τά μάτια τοῦτα καί τά μαλλιά καί τό κεχριμπαρένιο δέρμα ἦταν φάντασμα, καί δέ φυσοῦσα, δέν ἤθελα νά φυσήξω, νά σκορπίσει.

- Ο Διόνυσος; ἔκαμε ἡ κοπέλα γελώντας ὁ μεθύστακας;
- Οχι, ὅχι, ἕνας ἄλλος, ἕνας ἄλλος, πιό τρομερός ἀπό τό Γεχωβά σας... Μή μέ ρωτᾶς!

Έπρεπε νά σηκωθῶ τή στιγμή ἐκείνη καί νά φύγω· μά λυπήθηκα τό κορμί μου, λυπήθηκα τό κορμί της, ἔμεινα.

 Πές μου ἕνα τραγούδι σου, εἶπα γιά νά ξεστρατίσω τό νοῦ μου.

"Ελαμψε τό πρόσωπό της χαδευτικιά πολύ ἡ φωνή της, πικραμένη: Ξενιτεμένοι πού δέν ἔνιωσαν ἀκόμα κι ἡ ξενιτιά πώς εἶναι κι αὐτή πατρίδα: κι ὅταν καινούριες πολιτεῖες περπατοῦμε, πλάι,

δεξά μας, ὁδεύει ὡς ἀδερφή ἡ πατρίδα. Ξενιτεμένοι πού δέν ἔνιωσαν ἀκόμα πώς ὅταν ἕνας χαμογέλιο μᾶς χαρίζει, στήν ξενιτεμένη τήν καρδιά μας τό ἄσμα τῶν ἀσμάτων ἀρχινίζει.

Τά μάτια της εἶχαν βουρκώσει. Κλαῖς; ἔσκυψα ἀπάνω της καί τή

 "Οπου κι ἄν ἀγγίξεις ἕναν 'Οβραῖο, ἀποκρίθηκε, εἶναι πληγή».

### Διευκρινιστικό έγγραφο τοῦ ὑπουργείου Δημοσίας Τάξεως

Κατόπιν ἐνεργειῶν τοῦ Κ.Ι.Σ τό ὑπουργεῖο Δημοσίας Τάξεως, μέ ἔγγραφό του πρὸς τὶς ἁρμόδιες ἀρχές, διευκρινίζει τήν διαφορά μεταξύ «Ἰσραηλίτου» καί «Ἰσραηλινοῦ», ὥστε νά ἐκλείψη ἡ ἀντικανονική χρῆσις τῶν ὅρων αὐτῶν ἀπό τίς Δημόσιες Ύπηρεσίες.







Μέ χαρά τά «ΧΡΟΝΙΚΑ» καλωσορίζουν τό πρῶτο φύλλο τῆς έφημερίδος τῶν μαθητῶν καὶ μαθητριῶν τοῦ Δημοτικοῦ Σχολείου Ψυχικοῦ τῆς Ἱσραηλιτικῆς Κοινότητας Αθηνῶν. Εἶναι, ὅπως γράφουν, μιά «ἐφημερίδα - παιδιῶν, ἀπό παιδιά, προσφερώμενη σέ παιδιά», Συγχαρητήρια καὶ καλή συνέχιση...

#### 'Εκπρόσωποι τοῦ Κ.Ι.Σ. στόν ὑπουργό Δικαιοσύνης

Οὶ πρόεδρος καί ἀντιπρόεδρος τοῦ Κ.Ι.Σ. κ.κ. Ἰωσήφ Λόβιγγερ καί ᾿Αλβ. Κόβο ἐπεσκέφθησαν τόν ὑπουργό Δικαιοσύνης κ. Γ. Σταμάτη καί συνεζήτησαν μαζί του θέματα πού ἀφοροῦν τούς Ἑβραίους τῆς Ἑλλάδος.

#### Τό Δ.Σ. τῆς Ἰσραηλιτικῆς Κοινότητος Τρικάλων

Τό Διοικητικό Συμβούλιο τῆς Ἱσραηλιτικῆς Κοινότητας Τρικάλων ἀνασυγκροτήθηκε σέ σὧμα ὡς κάτωθι:

Όβαδίας Σαμπᾶς πρόεδρος, Μπέτυ Χαλέγουα ἀντιπρόεδρος, Ἰάκωβος Βενουζίου γενικός γραμματέας, Ἰούδας Νεγρήν ταμίας, Μανεχέμ Ναχμίας σύμβουλος.

#### Τό τσάϊ τῆς Ἰσραηλινῆς Κοινότητος Βόλου

Στήν ἁπλοϊκή μέν, ἀλλά πλούσια ἀπό νοικοκυροσύνη καί θαλπωρή λέσχη τῆς Ἰσραηλιτικῆς Κοινότητας ἔγινε τό τσάι τοῦ 1980. Οἱ Ἑβραῖες νοικοκυρές μόνες τους ἔκαναν τά βουτήματα καί μόνες τους σερβίριζαν στά τραπέζια τό τσάϊ στίς προσκαλεσμένες φίλες τους. Έτσι ἔνοιωθαν ὅλες οἱ κυρίες ἄνετα σάν νά ἤτανε σέ δικό τους σπίτι κι ὅχι στή Λέσχη. Διακρίναμε τίς κυρίες 'Αλίκη 'Οβαδία, Ρούθ Λεβή, Τούλα Σαμπεθάι, Πόπη Δουνέζη, Έλένη Παπανδρέου, Λένα Τσαταλοῦ, Τζένη Κονέ, Τζένη Κοέν, Λιλή Κοέν, Ύβόννη Φρεζῆ, Λυδία 'Αμπαστάδου, Λιλή Κοέν, Ζωή Λεβῆ, Τούλα Φρανσέ, Ρούλα Κονέ, Ρίτα Φιλοσώφ, Τούλα Κονέ, Αἰμιλία Μποχωροπούλου, Ματθίλδη Λεβῆ, Ραχήλ Κοέν, Λίνα Σαμπεθάι, Αἰμιλία Μαϊση, Ρασέλ Σολομών, Εὐτυχία Μαϊση, Νίνα Κοέν, Μαρία Ταβλαρίδη, Μαρία Θεοδωρίδου, Ίσμήνη Μπαζοπούλου, Ἐλένη Λάζου, Ἰωάννα Μαλιάκα, Ρούλα Τότσικα, Ίωάννα Καλόβουλου, Μερόπη Τσότρα, Κούλα Μπρισίμη, Νίτσα Νικολάου, Ντίνα 'Αγραφιώτου, Στέλλα Μίχου, Τούλα 'Αθανασίου, Χρύσα Ξαγοράρα, Νίκη Κοντογιάννη, Γιόλα Παπαλοπούλου, Σεμίρα Βότσαρη, "Αννα Εὐ-



### Ἐκδήλωσι στή μνήμη τοῦ Σάμ Μοντιάνο

Έκδήλωσι στή μνήμη τοῦ ἀειμνήστου Σάμ Μοντιάνο ἔγινε τήν Τρίτη 12 Φεβρουαρίου, στήν αίθουσα συνεδρίων τῆς Ἐνώσεως Συντακτῶν. Στήν ἐκδήλωσι, μεταξύ ἄλλων, παρέστησαν ὁ πρόεδρος τῆς ΕΔΑ κ. Η. Ἡλιοῦ, ὁ ἀντιπρόεδρος τῆς Βουλῆς κ. Μπουρνιᾶς, ὁ γενικός γραμματεύς τοῦ ὑπουργείου Κοινωνικῶν Ὑπηρεσιῶν κ. Μαρκέτος, ὁ ἐπιτετραμμένος τῆς Μ. Βρεταννίας, ὁ ἀρχηγός τῆς διπλωματικῆς ἀντιπροσωπείας τοῦ Ἱσραήλ πρέσβυς κ. Ν. Γιαῖς, βουλευτές, Ἔλληνες καῖ ξένοι δημοσιογράφοι, ὁ πρόεδρος τοῦ Κ.Ι.Σ. κ. Ἱωσήφ Λόβιγγερ κ. ἄ.

★ Γιά τήν ἐκδήλωσι αὐτή ἡ «Καθημερινή» (13 - 2 - 1980) ἔγραψε:

«Έχουν μεγάλη σημασία γιά τό ἐπάγγελμα ἐκδηλώσεις σάν τό δημοσιογραφικό μνημόσυνο τοῦ Σάμ Μοντιάνο ποῦ ὀργάνωσε ἡ "Ενωση Ξένων 'Ανταποκριτῶν. Κι ὅχι τόσο γιά τό συγκινησιακό περιεχόμενο ποῦ ἔχουν τέτοιες ἀναδρομές καί σκιαγραφήσεις ὅσο γιά τίς πραγματικές ἀξίες καί τούς στόχους τῆς δουλειᾶς ποῦ τονίζουν — προσφορά πολύτιμη σ' ἔναν κόσμο στὸν ὁποῖον παρατηρεῖται ὅλο καί περισσότερο ἡ ἔλλειψη ἀξιοκρατίας.

«<sup>7</sup>Ηταν γεννημένος δημοσιογράφος», εἶπαν ὅλοι σχεδόν οἱ ὁμιλητές γιά τόν ἀνταποκριτή τῆς «Νταίηλυ Τέλεγκραφ», παλαιόν ἀνταποκριτή τοῦ Ρώϋτερ στήν ταραγμένη αὐτή γωνία τῆς Εὐρώπης. Καί ὁ ὑφυπουργός Προεδρίας κ. Α. Τσαλδάρης καί ὁ γενικός γραμματέας Τύπου κ. Ν. Δεληπέτρος, ὁ πρόεδρος τῆς 'Ενώσεως Συντακτῶν κ. Γ. 'Αναστασόπουλος καί ὁ πρόεδρος τῆς 'Ενώσεως Ξένων 'Ανταποκριτῶν κ. Κ. Τσατσαρώνης.

Στήν ἴδια γραμμή ἀλλά κάπως πιό ἀναλυτικά, μέ πολλά στοιχεῖα ἀνθρώπινα καί μέ πολλή ἀνάλυση τῶν προτερημάτων τοῦ σωστοῦ δημοσιογράφου, αὐτοῦ πού δέν εἶναι ποτέ προχειρολόγος, πού ξέρει νά προβλέπει, νά τοποθετεῖ καί νά πληροφορεῖ, κινήθηκε καί ὁ βασικός ὁμιλητής πού ἦταν ὁ πρώην Γενικός Διευθυντής Ξένου Τύπου Γιῶργος Καβουνίδης. "Ανθρωπος τῆς δουλειᾶς καί ὁ ἴδιος δέν μᾶς έχει συνηθίσει σέ λόγους καί διαλέξεις. Μέ τή γνωστή εὐσυνειδησία του ὅμως εἶχε προσθέσει στήν εἰκόνα τοῦ φίλου πού ἤξερε, καλά στοιχεῖα γιά τό διάστημα τῆς ζωῆς του πού δέν γνώριζε, ἀκόμα καί γιά τή μυστική δράση τόν καιρό τῆς κατοχῆς γιά τή βοήθεια τῶν ὁμοθρήσκων του Εβραίων. Γιά νά καταλήξει στή φράση πού ἀποτελεῖ τόν καλύτερο ἔπαινο γιά ἕναν δημοσιογράφο: «Ἑξηνταπέντε χρόνια ὁ Σάμ εἶχε συνδεθεῖ διεθνῶς μέ τίς εἰδήσεις πού προέρχονταν ἀπό τήν Ἑλλάδα. Καί κάθε εἴδηση προερχόμενη ἀπ΄ αὐτόν ἀποτελοῦσε διεθνῶς ἐγγύηση».

τυχίδου, Φωτεινή Μηλίτση, "Ασπα Βούλγαρη, Κατερίνα Πανάγου, Τόνια Βλαχούτσου, 'Αγλαΐα Παπανικολάου, 'Ελένη Παπαλέξη, 'Ελένη Σεφέρη, Σούλα Ζαναπαλίδου καί πολλές ἄλλες κυρίες πού μοῦ διέφυγαν τά ὀνόματά τους. («Θεσσαλία», 10.2 1980).

# Από τά δημοσιεύματα τοῦ τύπου



#### 47ον ΠΛΗΡΟΦΟΡΙΑΚΟΝ ΔΕΛΤΙΟΝ ΔΗΜΟΣΙΕΥΜΑΤΩΝ ΤΟΥ ΤΥΠΟΥ

#### 1. ΠΕΡΙ ΕΒΡΑΙΩΝ

Βῆμα: Παρουσιάζοντας τόν Στάλιν, τόν «ἡγέτη πού πῆγε πίσω τήν 'Ιστορία», σημειώνει, ἀναφέροντας γιά τίς ἐκκαθαρίσεις πού ἔγιναν στήν ἐποχή του, μεταξύ ἄλλων καί τά ἐξῆς: «'Η ἐβραϊκή πολιτιστική ἡγεσία πού ὑπῆρξε ὁ πυρήνας τῆς σοβιετικῆς προπαγανδιστικῆς ἐργασίας κατά τόν δεύτερο παγκόσμιο πόλεμο, σαρώθηκε μέ ἔνα καί μόνο πλῆγμα. Ξέφρενη ἀντισημιτική ἐκστρατεία ἐξαπολύθηκε κατά τῶν Ἑβραίων στά πολιτιστικά καί καλλιτεχνικά Ιδρύματα. Οὶ 'Εβραῖοι διώχτηκαν ἀπό τίς θέσεις τους στή βιομηχανία, ἀπό τήν ἀνώτατη διοίκηση τοῦ στρατοῦ, ἀπό τό ὑπουργεῖο 'Εξωτερικῶν καί τὴν κομματική ἡγεσία» (3 - 2 - 1980).

**Μεσημβρινή:** Διακόσια περίπου ζωγραφικά σχέδια καί άκουαρέλλες κρατουμένων τοῦ στρατοπέδου συγκεντρώσεως «Ἄουσβιτς» παρουσιάζονται σέ μιά ἔκθεση πού περιοδεύει σέ πολλές δυτικογερμανικές πόλεις.

Τήν ἔκθεση αὐτή ὀργάνωσε ἡ «Γερμανο - πολωνική Ένωση», μέ τή βοήθεια τοῦ πολωνικοῦ μουσείου «'Οσβιέτσιμ - Μπρετσεντσίνκα». "Ηδη ἄνοιξε τίς πύλες της στήν Φρανκφούρτη. Περιλαμβάνει πέντε τομεῖς: 'Εργασίες καί σχέδια κρατουμένων πού ἔγιναν κατ' ἐντολήν τῶν "Ες - "Ες καί ἄλλες πού ἔγιναν μυστικά. Μιά τρίτη ὀμάδα ἔργων ἀναφέρεται στήν ἐποχή μετά τήν ἀπελευθέρωση τῶν κρατουμένων. Φωτογραφίες καί ἄλλα ντοκουμέντα τεκμηριώνουν τήν ἀντίστασή τους μέσα στό στρατόπεδο ἀλλά καί τίς τρομακτικές συνθῆκες διαβιώσεώς τους. (7 - 2 - 1980).

Άκρόπολις: Στή στήλη «Πρόσωπα καί Κόμματα» δημοσιεύονται τά παρακάτω:

«Στά δσα γράψαμε καί σ΄ αὐτή τή στήλη άλλά καί σέ ξεχωριστό κείμενο γιά τό Ίσραήλ καί πιό συγκεκριμένα γιά τά θύματα τοῦ Ναζισμοῦ κατά τήν Κατοχή καί γιά τούς Ἑλληνες Ἑβραίους, πού βρῆκαν τό θάνατο σέ κρεματόρια καί σέ στρατόπεδα συγκεντρώσεως, δέν ἀναφέραμε κάτι σημαντικό. Μᾶς τό ἐπισημαίνει ὁ ἀναγνώστης μας κ. Μιλτιάδης Βράτσος.

«Παραλείψατε, φαντάζομαι λόγω έλλείψεως χώρου, ν΄ άναφέρετε μιάν ἄλλη πλευρά τῆς μεγαλειώδους στάσεως τοῦ λαοῦ μας, ἀνεξαρτήτως όργανώσεων καί πέραν όργανώσεων, κατά τήν Κατοχήν...»

Κι΄ αὐτή ἡ πλευρά, πού ὄντως δέν σημειώσαμε στό πρόχειρο σημείωμά μας, εἶναι ἡ στάσις τῶν Ἑλλήνων ἀπέναντι στούς Ἑβραίους:

«Μία στάσις μοναδική ἀνάμεσα στούς λαούς ὅλων τῶν κατεχομένων χωρῶν»...

Ή στήλη δέν ἔχει συνηθίσει τούς ἀναγνῶστες της σέ πομπώδεις «πατριωτικές» περιαυτολογίες. Ἡ στάσις ὅμως τῶν Ἑλλήνων ἀπέναντι στούς Ἑβραίους συμπατριῶτες μας στήν Κατοχή ὑπῆρξε πράγματι μοναδική.

Σέ ὅλες τίς κατεχόμενες χῶρες, ὅπου ὁ ἡλίθιος ναζιστικός ρατσισμός ἄπλωσε τό δηλητήριό του, ὑπῆρξε ἔνα μέρος τοῦ λαοῦ, πού ἀπό προκατάληψι, ἀντισημιτισμό, κονφορμισμό ἤ φόβο, πῆρε μέρος στή δίωξι τῶν Ἑβραίων ἤ τήν ἀνέχθηκε, ἀδιάφορο.

Στή χώρα μας τό σύνολο τοῦ λαοῦ, οἱ ἀστυνομικές ἀρχές, οἱ κρατικές ὑπηρεσίες, ἔκαναν ὅ,τι μποροῦσαν γιά νά βοηθήσουν τούς κυνηγημένους συμπολίτες μας, παρ΄ ὅλο πού καί σ΄ αὐτή τήν περίπτωσι ὑπῆρχε ἐκ μέρους τῶν κατακτητῶν ἡ ἀπειλή τοῦ θανάτου. Κι ἐδῶ τά ἐπεισόδια ὑπῆρξαν ἡρωικά καί μερικές φορές διασκεδαστικά.

Τονίζουμε πάντως τήν διευκρίνισι, ὅτι αὐτά ἀναφέρονται στόν καιρό τῆς ναζιστικῆς Κατοχῆς...» (9 - 2 - 1980).

Πολιτικά Θέματα: Μέ τίτλο «ΟΙ Ἑβραῖοι καί τδ Ὁλοκαύτωμα» δημοσίευσε τό θέμα τῆς ἀποφάσεως τοῦ ᾿Ανωτάτου Δικαστηρίου τῆς Δυτικῆς Γερμανίας (Βλ. σχετικά στά «Χρονικά», Φεβρουάριος 1980) (8 - 2 - 1980).

Μακεδονία: Ποινές δώδεκα ἕως ἔξι χρόνων σέ τρεῖς Ναζί (τόν ἄλλοτε Διοικητή τῆς Γκεστάπο στή Γαλλία καί ἄλλους. δύο ἀξιωματούχους τοῦ Χίτλερ), πού βοήθησαν στήν ἐξόντωση 70.000 Ἑβραίων ἐπέβαλε δικαστήριο τῆς Κολωνίας. (12 καί 13 - 2 - 1980).

#### «ΒΙΒΛΙΟ ΜΝΗΜΗΣ»

Παρουσιάζοντας τήν ἔκδοσι τοῦ Κ.Ι.Σ. «Βιλίο Μνήμης» μέ δνόματα Ἑλλήνων Ἑβραίων πού ἐκτελέστηκαν στά ναζιστικά στρατόπεδα, στήν ἐφημερίδα **Τά Τζίτζινα** (Ἰανουάριος 1980) ὁ κ.Ι. Κ. ἀνδριτσάκης, σημειώνει, μεταξύ τῶν ἄλλων: «Προσυπογράφω, συγκλονισμένος ἀπό μίαν ἀνατριχιαστική «περιήγηση», στίς σελίδες - ταφόπετρες, ἐνός φοβεροῦ «ντοκουμέντου» ἀφανισμοῦ, πού ξεκίνησεν ἀπό τὰ ἐρεβώδη ἔνστικτα φυλετικοῦ καί θρησκευτικοῦ μίσους. Μέ μιάν «ἐκ βαθέων» εὐχή: Ποτέ πιά!».

Γιά τήν ἴδια ἔκδοση ἔγραψε ὁ ἀθηναϊκός Τύπος (25 - 1 - 1980) καί τά Πανθεσσαλικά Γράμματα (ἀΟκτώβριο 1979).

 Έπίσης, ἡ Βιομηχανική Ἐπιθεώρησις (Φεβρουάριος 1980) μεταξύ ἄλλων: «Πρόκειται γιά ἔνα βιβλίο - ντοκουμέντο, μύημόσυνο καί καταγγελία μαζῆ».

Τὧ τό.«Βιβλίο Μνήμης» ὁ καθηγητής τοῦ Πανεπιστημίου ἀθηνῶν κ. ἀνδρ. Φυτράκης μᾶς ἔγραψε, μεταξύ ἄλλων: «Εὐχομαι καί ἐγώ μαζί σας, ὅπως ἡ μνήμη τῶν ἐκατομμυρίων θυμάτων, ἀπό ὅλους τούς λαούς, τῆς τρομακτικῆς θυέλλης τοῦ ελεμταίου πολέμου εἶναι αἰωνία καί ὅπως χρησιμεύση διά τήν ἐπικράτησιν τῆς εἰρήνης εἰς ὅλον τόν κόσμον». Καθημερινή: Μέ τίτλο «Στά ὅπλα» γράφει: Καλύτερος δίσκος τῆς χρονιᾶς, ὁνομάστηκε στή Γαλλία τό «Στά ὅπλα, πολίτες!», μιά — πώς νά τήν ποῦμε; — «βαριασιόν» τῆς Μασσαλιώτιδας ἀπό τόν Σέρζ Γκαινσμπούρ, τόν γνωστό τραγουδιστῆ καί συνθέτη. Ὁ Γκαινσμπούρ θεωρεῖται ἀπό τούς ἀσχημότερους ἄνδρες στόν κόσμο τοῦ θεάματος, ἀλλά καί τούς πιό τολμηρούς. Φυσικά, ἡ παρωδία αὐτή — γιατί, τελικά, περί παρωδίας πρόκειται! — τοῦ ἐθνικοῦ ὕμνου μιᾶς χώρας, πού μόνο γύρω ἀπό αὐτό δέν σηκώνει ἀστεῖα, δημιούργησε σάλο. Σάλο καί ἔνα ἀπό τά Ισχυρότερα ἀντι - σημιτικά ρεύματα στήν Ιστορία της, γιατί ὁ Γκαινσμπούρ εἶναι 'Εβραῖος. ΟΙ σύλλογοι παλαιῶν πολεμιστῶν, π.χ., μέ τήν εὐκαιρία μιᾶς ἐμφανίσεώς του στό Στρασβοῦργο, στήν ὁποία εἶχε προγραμματίσει καί τό ἐπίμαχο τραγούδι, μοίρασαν ἔντυπα, στά ὁποία μεταξύ ἄλλων, ἔλεγαν: «Ἡ φιλοσοφία τοῦ Γκαινσμπούρ καί τῶν ὀμοίων του εἶναι μιά: Στήσου μπροστά στή σημαία καί... φτύσε!». Ὁ ἴδιος ἀνασηκώνει τούς ὤμους καί λέει: «Μοῦ θυμίζουν τήν κατοχή, ὅταν ἤμουν παιδάκι καί μέ ὑποχρέωναν νά κυκλοφορῶ μέ ἔνα κίτρινο ἄστρο στό σακκάκι μου. Όσο γιά παρωδίες τῆς Μασσαλιώτιδας, ἔχουν γίνει πολλές. Ἡ δική μου δέν εἶναι κάν παρωδία, εἶναι σάτιρα». (23 - 2 - 1980)

Νέα: Μέ τίτλο «Χαῖντελ καί... Χίτλερ στήν ὅπερα τοῦ Μονάχου», στή στήλη «'Ακούω:.. Βλέπω» ἀναφέρεται: «Φαίνεται πώς ἡ ρήση «Δέν μιλᾶνε γιά σκοινί στό σπίτι τοῦ κρεμασμένου» δέν εἶναι γνωστή στή Γερμανία. Διαφορετικά δέν ἐξηγεῖται πώς στά καλά καθούμενα, ἡ γερμανική 'Όπερα τοῦ Μονάχου πῆρε ἔνα ἔργο τοῦ Χαῖντελ, τό ὁρατόριο «Ίου-δας Μακκαβαῖος», γραμμένο στά 1746, καί τό παρουσίασε χθές στό στύλ τοῦ γνωστοῦ τηλεοπτικοῦ σήριαλ «'Ολοκαύτωμα»! Οὔτε λίγο, οὔτε πολύ ὁ σκηνοθέτης Χέρμπερτ Βέρνικε, πού ἀνέβασε σέ μορφή ὅπερας τό κλασικό αὐτό όρατόριο, ἐμφάνισε τόν κεντρικό ῆρωα καί τούς 'Εβραίους ὁμόφυλούς του σάν θύματα τῶν Ναζί στήν ἐποχή τοῦ Χίτλερ. Πάνω στή σκηνή οἱ 'Εβραῖοι κυκλοφοροῦσαν μέ σύγχρονα κοστούμια, οἱ διῶκτες τους μέ τἰς γνωστές στολές τῶν "Ες - "Ες καί τῆς χιτλερικῆς νεολαίας, ἐνῶ στό φόντο τῆς σκηνῆς φιγουράριζαν σέ μεγέθυνση αὐθεντικές φωτογραφίες ἀπό τά στρατόπεδα τοῦ Μπέχεβαλντ, τοῦ 'Άουσβίτς καί τοῦ Νταχάου. 'Η πρεμιέρα δόθηκε ὑπό τήν προστασία τῆς Γερμανικῆς 'Αστυνομίας, γιά τόν φόβο... ὅχι τῶν 'Ιουδαίων ἀλλά τῶν Ναζιστῶν, πού εἶχαν ἀπειλήσει τή διεύθυνση τοῦ θεάτρου ὅτι δέν θά ἀνεχόντουσαν τήν προσβολή τοῦ εἰδώνου τους, δηλαδή τοῦ ἀρχιπαράφρονα τοῦ αίώναμας 'Άδόλφου Χίτλερ. Τώρα βέβαια παραμένει τό ἐρφπημα: γιατί αὐτό τό μπλέξιμο τοῦ Χαῖντελ μέ τόν Χίτλερ. «Γιατί ἡ θρησκεία καί ἡ πολιτική ἐλέγχουνε ἀνέκαθεν τήν 'Ιστορία, κι ἀπό τὴν ἄποψη αὐτό τό ἔργο τοῦ Χαῖντελ προσαρμόζεται ἄριστα στήν ἐποχή μας», εἶναι ἡ ἀπάντηση τοῦ σκηνοθέτη. Κι ἐμεῖς λέμε: «πάσσο...» (25 - 2 - 1980)

### Μεγάλη ἡ προσφορά τῶν Ἑβραίων στή Λάρισα

'Ο Μορφωτικός 'Εκδρομικός Σύλλογος Λαρίσης «'Αριστεύς» ἀπέστειλε στό Δημοτικό Συμβούλιο Λαρίσης, τό παρακάτω ὑπόμνημα, τό ὁποῖο ὑπογράφει ὁ πρόεδρός του κ. Δ. Παλιούρας:

«Ἡ Ἱσραηλιτική Κοινότης Λαρίσης διά τοῦ ὑπ΄ ἀριθμ. Πρ. 28) 15.2.1980 ἐγγράφου της πρός Ὑμᾶς, ἀποσταλέντος καὶ ὑμῖν, προτείνει καὶ παρακαλεῖ ὅπως ἡ δημιουργηθεῖσα πλατεία εἰς τήν διασταύρωση τῶν ὁδῶν Κύπρου καί Κενταύρων, δι΄ ὑμετέρας ἀποφάσεως, ὀνομασθεῖ σέ πλατεία «ΕΒΡΑΙΩΝ ΜΑΡΤΥΡΩΝ» σέ ἀνάμνηση καί ἀπότιση φόρου τιμῆς στή μνήμη τῶν 209 ὀμοθρήσκων της δημοτῶν, τῆς πόλης μας πού κατά τήν περίοδον τῆς ναζιστικῆς κατοχῆς, συνελήφθησαν κατά τρόπο βάρβαρο καί ἀπάνθρωπο καί ἀφοῦ ὁδηγήθηκαν μέ βασανισμούς καί μαρτύρια εἰς τὰ στρατόπεδα θανάτου τοῦ Μπιρκινάου καί τοῦ "Αουσβιτς, θανατώθηκαν «ἐν ψυχρῶ» στούς ἀπαίσιους θαλάμους ἀερίων καί στά κρεματόρια.

"Ηδη μέ τήν σκέψιν μας μέ εὐλάβειαν ἐστραμμένην, πρός τούς προαναφερομένους συνδημότας μας ΕΒΡΑΙΟΥΣ ΜΑΡΤΥΡΑΣ, ἐκ-φράζομεν πρός ὑμᾶς τήν θερμήν εὐχήν καί παρακαλοῦμεν, ὅπως ἡ ἀνωτέρω πρότασις τῆς Ἰσραηλιτικῆς Κοινότητος υἰοθετεῖ παρά τοῦ Συμβουλίου 'Υμῶν.

Έπί τἢ εὐκαιρία αΙσθανόμεθα τήν ἀνάγκην καί τήν ὑποχρέωσιν νά ἀναφέρομεν, ὅτι ἐκτός τῆς ἐν γένει προσφορᾶς πρός τήν πόλιν μας τῶν Λαρισαίων Ἑβραίων, ὡς ἀναφέρεται σχετικῶς εἰς τό πρός Ύμᾶς ἐγγραφον τῆς Ἰσραηλιτικῆς Κοινότητος Λαρίσης, ἡ κοινότης αὕτη ἀπό πολλῶν ἐτῶν συμπαρίσταται ἡθικῶς καί ὑλικῶς εἰς τό ὅλον ἔργον τοῦ Συνδέσμου μας.

Άκόμη σημειώνωμεν. "Οτι ὁ Λαρισαΐος Έβραΐος ἀείμνηστος 'Αλβέρτος Ζακάρ ὡς Γενικός Γραμματεύς τοῦ Συνδέσμου μας μέ τόν ἀντιπρόεδρον ἀείμνηστον Νικόλαον Τσάκνην μετέβησαν τόν Δεκέμβριον τοῦ 1965 εἰς Τεργέστην τῆς Ἱταλίας ἔνθα ἀπό τήν ἐκεῖ 'Ορθόδοξον Χριστιανικήν 'Ελληνικήν Κοινότητα παρέλαβον τά ὀστά τοῦ Λαρισαίου Μεγάλου Δασκάλου τοῦ γένους ΚΩΝ-ΣΤΑΝΤΙΝΟΥ ΚΟΥΜΑ καί τὰ μετέφεραν εἰς τήν πόλιν μας τήν 11.12.65 ὅπου τήν 9 Ἱανουαρίου 1966 μερίμνη τοῦ Συνδέσμου μας μέ τιμᾶς Ἁντιστρατήγου ἐν ἐνεργεία ἐτάφησαν εἰς μεγαλοπρεπῆ μαρμάρινον τάφον ἐδῶ εἰς τήν γῆν τῶν πατέρων του.

Έπίσης κρίνεται λίαν σκόπιμον νά άναφέρωμεν ὅτι μεταξύ τῶν πρώτων, Ἑβραῖες γυναῖκες ἐνεγράφησαν ἐθελόντριες Αἰμοδότριες, εἰς τόν Σύνδεσμον Ἑθελοντριῶν αἰμοδοτῶν «Ο ΕΣΤΑΥΡΩ-ΜΕΝΟΣ», τόν ὁποῖον ἴδρυσε ὁ Σύνδεσμος μας τό 1971.

Ό ΜΕΣ «ΑΡΙΣΤΕΥΣ» εύγνώμων πάντοτε πρός τἡν Ἰσραηλιτικήν Κοινότητα Λαρίσης, θά μεριμνήσει ὅπως εἰς τἡν ὁνομασθησομένην πλατείαν «ΕΒΡΑΙΩΝ ΜΑΡΤΥΡΩΝ» στηθεῖ μεγαλοπρεπής μαρμαρίνη ᾿Αναθηματική Στήλη με ἐγχαραγμένα τὰ ὀνόμαα τῶν 209 Ἑβραίων μαρτύρων συνδημοτῶν μας ὅπως ἀκριβῶς ἐμερίμνμησε διά τὸ ἀναγερθέν μνημεῖον εἰς τἡν Πλατείαν Ἑθνικῆς ἀντιστάσεως (ὁδός Βόλου) εἰς μνήμην τῶν ἐκτελεσθέντων πατριωτῶν στίς 8 Μαρτίου 1944 ὑπό τῶν Γερμανικῶν στρατευμάτων κατοχῆς».

Γιά τό ἴδιο θέμα ἡ στήλη «'Από τήν πόλη» τῆς Λαρισινῆς ἐφημερίδος «'Ελευθερία» ἔγραψε (29 - 2 -1980):

«Πρίν λίγο καιρό ή στήλη πρότεινε νά δοθεῖ κάποια ὀνομασία ἀπό τό δημοτικό συμβούλιο Λαρίσης στήν πλατεία πού διαμορφώθηκε, ἔπειτα ἀπό τίς ρυμοτομήσεις πού ἔγιναν στή διασταύρωση τῶν ὁδῶν Κύπρου καί Κενταύρων. Μέ Ικανοποίηση διάβασα τή σχετική αἴτηση τῆς Ἰσραηλιτικῆς Κοινότητας Λαρίσης, μέ τήν ὁποία ζητεῖται μέ τήν ὀνομασία τῆς πλατείας αὐτῆς νά τιμηθοῦν οἱ Ἐβραῖοι τῆς Λαρίσης πού μαρτύρησαν καί χάθηκαν κατά τή διάρκεια τῆς γερμανικῆς κατοχῆς σέ στρατόπεδα συγκεντρώσεως. Είναι μιά σωστή ἐνέργεια πού καλεῖται νά τήν ὑλοποιήσει ὁ Δήμος, ὀνομάζοντας τήν ἐπίμαχη αὐτή πλατεία σέ «Πλατεία Έβραίων Μαρτύρων». Κι αὐτό γιά νά μή λησμονηθοῦν ποτέ οἰ Λαρισινοί ἐκεῖνοι Ἑβραῖοι πού χάθηκαν μαζί μέ τόσους ἄλλους κατά τή διάρκεια τοῦ 2ου παγκοσμίου Πολέμου. Πρόκειται γιά τά τραγικά ἐκεῖνα θύματα τά ὁποῖα συνελήφθησαν ὁμαδικά καί ἐκτοπίσθηκαν όμαδικά γιά νά μήν ξαναγυρίσουν στόν τόπο πού γεννήθηκαν καί έζησαν τά καλύτερά τους χρόνια. Ἡ ὀνομασία αὐτή θά ἀποτελέσει ἐλάχιστη προσφορά πρός τούς μάρτυρες αὐτούς συμπολίτες».



עץ חיים היא

Δένδρον ζωῆς εἶναι ή Τορά... (Παροιμ. 3:18)