# **XPONIKA הונות XPONIKA**

ΟΡΓΑΝΟΝ ΤΟΥ ΚΕΝΤΡΙΚΟΥ ΙΣΡΑΗΛΙΤΙΚΟΥ ΣΥΜΒΟΥΛΙΟΥ ΤΗΣ ΕΛΛΑΛΟΣ

ΤΕΥΧΟΣ 16 • ΦΕΒΡΟΥΑΡΙΟΣ 1979 • ΣΕΒΑΤ 5739



שמע בני מוסר אביך ואל תמש תורת אמך

«Ἄκουε, υlέ μου, τήν διδασκαλίαν τοῦ πατρός σου, Καί μή ἀπορρίψης τόν νόμον τῆς μητρός σου» (Παροιμ. 1:8)

# ΤΟ ΕΥΚΟΛΟ «ΑΝΑΘΕΜΑ»

Τό θέμα πού ἐγεννήθη ἀπό τό γνωστό χρονογράφημα ἐνός πρόσφατα ἀποκτήσαντος τήν ἰδιότητα τοῦ ἀντισημίτη συγγραφέως ['laκ. Καμπανέλλη, «'Εξω οἱ 'Αραβες φοιτητές;», «Νέα» (7/12/1978)] καί πού ἀνάγκασε τόσο τόν ἐκδότη ὅσο καί τή σύνταξι τῆς ἐφημερίδος νά τό ἀποκηρύξουν καί νά ἐκφράσουν τή λύπη γιά τό ἀντισημιτικό περιεχόμενό του, δέν θά εἶχε θέσι σ΄ αὐτόν ἐδῶ τόν χῶρο ἄν ἦταν τυχαῖο ἤ μεμονωμένο. Λάθη στό κάτω - κάτω κάνουμε ὅλοι οἱ ἄνθρωποι, ἰδιαίτερα μάλιστα ὅταν γράφουμε γιά νά ἐξυπηρετήσουμε κάποια σκοπιμότητα ἤ κάποια συμφέροντα. Ἐκεῖνο πού μᾶς κάνει νά ἐπανέλθουμε εἶναι ἡ νοοτροπία καί ἡ φτηνή ἐπιχειρηματολογία τοῦ χρονογραφήματος.

Τό χρονογράφημα ἀφοροῦσε κάποιο θέμα πού, κατά τόν χρονογράφο, ἀποτελοῦσε ἀδικία γιά τούς "Αραβες φοιτητές στήν 'Ελλάδα. Δέν στάθηκε, λοιπόν, ὁ χρονογράφος νά ψάξη νά βρῆ τήν αΙτία, νά ἐρευνήση τίς ρίζες τῆς ὑποθέσεως, νά ἐξετάση τό τί συνέβαινε. 'Απλοϊκά καί χωρίς πολλή ἐντιμότητα τό ἀπέδωσε ὅτι ὀφείλεται στήν «ἐβραϊκή ξενηλασία» τῆς 'Ελλάδος καί τελείωσε ἡ ὑπόθεσις. 'Η εὔκολη λύσις: φταῖνε οἱ 'Εβραῖοι!

"Όπου ἡ λογική σταματᾶ, ὅπου τά ἐπιχειρήματα εἶναι ἀδύνατα ἤ καί ἀνύπαρκτα, ὅπου δέν ὑπάρχουν διέξοδοι, ἡ λύσις ἐἶναι γνωστή καί εὔκολη: Τά ρίχνουν στούς Ἑβραίους καί ἡσυχάζουν.

Ή τακτική αὐτή δέν εἶναι πρόσφατη: ἐφαρμόζεται ἐδῶ καί 2.000 χρόνια περίπου. Ἀπό ἐπίσημους καί ἀνεπίσημους κύκλους. Ἀπό σοβαρούς καί ἀστείους ἀνθρώπους. Κι ἔχει σάν μόνιμα θύματα τούς Ἑβραίους.

**Βέβαια** ὅσο οἱ λαοί μορφώνονται, ἀνεβαίνει τό ἐπίπεδό τους, ξυπνοῦν, τόσο περισσότερο ἀρνοῦνται νά παραδεχθοῦν τή φτηνή δικαιολογία καὶ τό εὔκολο κατά τῶν Ἑβραίων ἐπιχείρημα. Ζητοῦν οἱ προοδευμένοι λαοί ἀποδείξεις, ἐπιχειρήματα, στοιχεῖα κι ὄχι ἔνα ἀπλό, ἀδικαιολόγητο, ἀστήρικτο καὶ κατά πάντα εὔκολο «ἀνάθεμα».

Αὐτό γίνεται σ΄ ὅλο τόν κόσμο καί στήν Ἑλλάδα, πού ὁ λαός δέν δέχεται πιά άδιαμαρτύρητα ὅ,τι ἀντιεβραϊκό - ἀντισιωνιστικό τοῦ σερβίρουν. Ἅν στόν τόπο μας μερικοί, πού θέλουν νά θεωροῦνται καί σάν Ταγοί, ἐξακολουθοῦν τή φτηνή ἀντισημιτική πολιτική τους, αὐτοί δείχνουν ὅτι - ἄν μή τί ἄλλο - δέν ἔχουν ἀντιληφθῆ ὅτι ὁ ἐλληνικός Λαός ξύπνησε. Κι εἶναι κρίμα γι΄ αὐτούς τούς ἴδιους νά μήν τό ἔχουν καταλάβει...



Ό Πρόεδρος τῆς Δημοκρατίας καί ἡ Κυρία Ἰωάννα Τσάτσου ἐπεσκέφθησαν στίς 5/2/79 τή Συλλογή Ἑβραϊκῶν κειμηλίων στήν Ἀθήνα.

# 'Ο 'Ορθόδοξος Χριστιανισμός καί ὁ Ἰουδαϊσμός: 'Η κατάστασις τῶν σχέσεών τους

"Ηδη άπό τή γένεση τῆς χριστιανικῆς θρησκείας ὁ ὁρθόδοξος χριστιανισμός ἔπρεπε νά συμβιβαστεῖ μέ τόν ίουδαϊσμό. Καί οἱ δυό θρησκεῖες γεννήθηκαν στήν ἀνατολή. Καί οἱ δύο θρησκεῖες ἐμφανίστηκαν μέ τίς ἀπαιτήσεις τους γιά τό ἀπόλυτο.

Ό ἰουδαϊκός θεός εἶναι ἔνας ζηλότυπος θεός, πού δέν ἀνέχεται ἄλλους πλησίον του, ὅπως ἀγγέλλει στό Δεκάλογο (2.Μωσ.20,3). Ὅποιος πιστεύει στή μοναδικότητα τοῦ Θεοῦ πρέπει νά μάχεται τίς ἀντιθεϊκές δυνάμεις, τοῦς Μπεάλιμ. Γιά τό σημερινό ἰουδαῖο ὅλοι αὐτοί οΙ θεοί εἶναι γήινες αὐτοαπολυτοποιούμενες δυνάμεις. Στήν προ - προφητική θρησκεία τοῦ Ἰσραήλ ὑπάρχει μιά ἀπαίτηση ἀπολύτου, ἡ ὁποία βασίζεται στήν ἀποκλειστική σχέση τοῦ λαοῦ μέ τό θεό του: «Εἶμαι ὁ Γιαχβέ, ὁ θεός σου (δηλ. τοῦ λαοῦ), πού σέ ὁδήγησε ἔξω ἀπό τήν Αἴγυπτο, ἀπό τόν οἶκο τῆς δουλείας, δέν πρέπει νά ἔχεις ἄλλους θεούς ἐκτός ἀπό μένα» ("Εξοδ. 20,2). Αὐτός ὁ δεσμός ἀποκλείει μιά σχέση μέ ἄλλο θεό. ᾿Από τήν ἄλλη πλευρά ὅμως ἀναγνωρίζεται ἡ

άπαίτηση ξένων θεῶν σέ ἄλλες χῶρες ἀπό τούς λαούς πού τίς κατοικοῦν (Κριτές 11,23). Σέ ἔνα μεταγενέστερο στάδιο ἀναπτύχθηκαν καθολικές Ιδέες περί θεοῦ, ὅπου ἡ σύνδεση μέ τό Γιαχβέ πηγαίνει ἀκόμα βαθύτερα καί ὁ Γιαχβέ ὁ ίδιος ἐμφανίζεται σάν καθολικός, παγκόσμιος θεός. Ἡ ἀπαίτηση γιά ἀπόλυτη λατρεία τοῦ Γιαχβέ ἀπλώνεται σ΄ δλους τούς λαούς τοῦ κόσμου: «᾿Από τήν ἀνατολή ὥς τή δύση τοῦ ἤλιου παντοῦ γίνεται θυσία στ΄ δνομά μου» (Μαλ. 1,11).

Καί ο Χριστιανισμός ἐπίσης ἐμφανίζεται μέ μιά ἀπαίτηση ἀπολύτου. Ἡ ἀπαίτηση γιά τήν ἀποκλειστική δυνατότητα σωτηρίας τῆς στόν Ἡποσῦ Χριστό πίστης βρίσκεται ἤδη στίς Πράξεις τῶν Ἡποστόλων. Ἐκεῖ λέει: «Δέν ὑπάρχει σέ ἄλλον σωτηρία, καί δέν ἔχει δοθεῖ ἐπίσης ἄλλο δνομα κάτω ἀπ΄ τόν οὐρανό στούς ἀνθρώπους, μέ τό ὁποῖο μποροῦν νά γίνονται εὐδαίμονες, παρά μόνο τό δνομα Ἡποσῦς Χριστός» (Πράξεις 4,12). Ἑδῶ δέν πρόκειται νά ἐξετάσουμε τήν ἀπαίτηση γιά τό ἀπόλυτο τῶν δύο θρησκειῶν διά

μέσου τῶν αἰώνων. δέν πρόκειται ἐπίσης νά ἀναλύσουμε τήν πορεία τῆς ὀρθόδοξης ἀπαίτησης ἀπολύτου σέ ὁρισμένους ἐκκλησιαστικούς πατέρες. Πράγματι, στούς πατέρες τῆς Ἐκκλησίας ὑπάρχει μιά καθολική στάση ἀπέναντι στήν ἀπαίτηση ἀπολύτου, ὅπως παραδείγματος χάριν στόν Ἰουστίνο, ὁ ὁποῖος ὑπερασπίζει μέ ἔμφαση τήν ἀποκάλυψη τοῦ θεϊκοῦ λόγου στόν μή χριστιανικό κόσμο καί λέει: «Οί έθνικοί, οΙ όποῖοι ἔχουν ζήσει μέ τό Λόνο, εἶναι χριστιανοί όπως ὁ Σωκράτης καί ὁ Ἡράκλειτος» (Ι. ᾿Απολ. 46), «Ὅ,τι καλό ἔχουν βρεῖ καί ἐκφράσει Φιλόσοφοι καί νομοθέτες. αὐτό τό ἔχουν κατορθώσει μέ ἔρευνα καί μελέτη, δυνάμει τῆς συμμετοχῆς τους στό Λόγο». (ΙΙ, Άπολ. 10). Τήν ἀπό τήν ελληνική φιλοσοφία καταγόμενη ίδεα τοῦ Λόγου δ Ίουστίνος κατάφερε νά τήν κάνει ἐδῷ μιά συνάρτηση στόν προχριστιανικό θρησκευτικό κόσμο καί στόν Χριστιανισμό διδάσκοντας πώς ὁ ἴδιος Λόγος πού ἐνεργοῦσε άνάμεσα στούς "Ελληνες καί τούς μή "Ελληνες, αὐτός (ὁ ἴδιος Λόγος) ἔλαβε τή μορφή τοῦ Χριστοῦ καί ἔγινε ἄνθρωπος ('Απολ. 1,5). 'Ο Κλήμης ὁ 'Αλεξανδρεύς μίλησε γιά τό Σπερματικό Λόγο (τό Λόγο πού ἐνεργεῖ ὡς σπέρματα) καί άνέπτυξε αὐτή τή διδασκαλία σέ μιά γενική θεολογία τῆς Ίστορίας. Ἡ ἐθνική (ἡ μή χριστιανική) Φιλοσοφία εἶναι γι΄ αὐτόν μιά μεγαλειώδης «προ - παιδεία Χριστοῦ» (Στρώμ. 1,5), ένα δῶρο Θεοῦ δοσμένο στούς "Ελληνες.

Οὔτε ἡ ἀμοιβαία πολεμική καί ὁ ἀγώνας τῶν δύο θρησκειῶν κατά τό παρελθόν, οὔτε ὁ ἀντισημιτισμός τοῦ 20οῦ αἰώνα συζητοῦνται ἐδῶ, παρά ἀπλῶς ἡ ἀναγκαιότητα τοῦ διαλόγου τους καί οἱ νέες ἐξελίξεις.

#### Ή ἀναγκαιότητα τοῦ διαλόγου

Παρ΄ ὄλη τή χωρίζουσα διαφορά ὑπάρχουν ἐντούτοις βαθιές σχέσεις, πού μποροῦν νά καθοριστοῦν μόνο μετά ἀπό ἔνα ἐποικοδομητικό καί γόνιμο διάλογο. Άπό τήν ἀρχή τοῦ 20οῦ αίώνα ἡ σχέση τῶν δύο θρησκειῶν, Χριστιανισμοῦ, καί Ἰουδαϊσμοῦ, εὐτυχῶς, γενικά, ἔχει ἀλλάξει. Ὁ Ίουδαϊσμός ἄρχισε νά συμβιβάζεται μέ τό Χριστιανισμό καί ἔκτοτε ὑπάρχει μιά Χριστοῦ - ἔρευνα ἀπό τήν πλευρά τοῦ σύγχρονου Ἰουδαϊσμοῦ. Μέ αὐτό τόν τρόπο ἀποκτήθηκαν μερικές πολύτιμες γνώσεις, παραδείγματος χάριν διαπιστώθηκε, πώς οἱ πνευματικές προϋποθέσεις τοῦ Χριστοῦ βρίσκονται στόν φαρισαϊκό Ίουδαϊσμό αὐτό σημαίνει: ἡ φαινομενική εἰκόνα τοῦ Χριστοῦ παρουσιάζει πολλά ίουδαϊκά άλλά καί μή ἰουδαϊκά ἐπίσης χαρακτηριστικά. Ἡ ίδέα τοῦ φαρισαϊσμοῦ γεννήθηκε ἐπίσης καί ἐκτός τοῦ Ιουδαϊσμοῦ, δέν εἶναι μόνο φαινόμενο παρακμῆς άλλά καί φορέας δημιουργικής άνάπτυξης. ή άμοιβαία θέληση γιά έπικοινωνία εἶναι δεδομένη. Μετά τό δεύτερο παγκόσμιο πόλεμο δημιουργήθηκαν, πρό παντός στή Δυτική Γερμανία, ἐταιρεῖες χριστιανο - Ιουδαϊκῆς συνεργασίας, στίς δποῖες καλλιεργεῖται ἡ ἐπικοινωνία ἀνάμεσα στίς δυό θρησκεῖες.

Μόνο μέ ἕνα διάλογο θά μποροῦσε νά γεφυρωθεῖ τό χάσμα, πού μέσα στούς αἰῶνες γινόταν ὅλο καί πιό μεγάλο καί πιό βαθύ καί ὁδήγησε τήν κάθε πλευρά στήν πλήρη παραγνώριση τῆς ἄλλης. διότι ὁ Χριστιανισμός γεννήθηκε μέσα στήν ἰουδαϊκή θρησκεία καί δέχτηκε οὐσιώδη στοιχεῖα τῆς πίστης καί τῆς λατρείας του ἀπό τόν Ἰουδαϊσμό.

Σάν όρθόδοξος θεολόγος, πού δέν μπορεῖ νά χωρίσει τή θεολογία ἀπό τή δοξολογία καί ἀπό τή ζωή τῆς Ἑκκλησίας, θά μποροῦσα νά βρῶ μιά ὸρισμένη βαθιά παράλληλο στήν Ιουδαϊκή πίστη, ἡ ὁποία γίνεται ζῶσα πολύ περισσότερο στήν καθημερινή ὑπηρεσία τοῦ Θεοῦ, δηλαδή στήν ἐκπλήρωση τοῦ διπλοῦ νόμου, τῆς ἀγάπης τοῦ Θεοῦ καί τῆς ἀγάπης τοῦ πλησίον, πρᾶγμα τό ὁποῖο ἐν τέλει ἀποτελεῖ τή βάση τῶν μεμονωμένων ὁρισμῶν τῆς Πεντατεύχου.

"Αν συγκρίνουμε τήν ἰουδαϊκή θεία Λειτουργία μέ τή

χριστιανική, θά βροῦμε πώς ή χριστιανική θεία Λειτουργία καθορίστηκε έν μέρει ἀπό τήν Ιουδαϊκή. Οὶ Ιουδαϊκές ὧρες προσευχῆς ἔχουν περάσει στή χριστιανική προσευχή τὧν 'Ωρῶν: ἡ πρωινή προσευχή στόν ὄρθρο καί στούς Αἴνους, ή Μίνχα (ΜΙΝCΗΑ) στόν έσπερινό καί ή βραδυνή προσευχή στή νυχτερινή προσευχή. Έκτός ἀπό τούς ψαλμούς καί άλλα βιβλικά ἄσματα, ἡ χριστιανική κοινότητα παρέλαβε μιά σειρά τύπων ἀπό τίς Συναγωγές: τό «Κύριε, ἄνοιξε τά χείλη μου» ώς είσαγωγή στήν προσευχή τῶν 'Ωρῶν, τό «άληθῶς ἄξιος καί δίκαιος» ὡς είσαγωγή τῆς Εὐχαριστίας (προοίμιο), ή QUEDUSA, ώς τρισάγιον ή SANCTUS, ή κραυγή «εἶς ἄγιος» ὡς κραυγή πρόσκλησης στό δεῖπνο καί τά ἀντίφωνα ώσαννά, ἀλληλούϊα καί άμήν. Οὶ ἰουδαϊκές προσευχές μετανοίας βρῆκαν τήν ήχώ τους στίς χριστιανικές προσευχές μετανοίας. Άλλά πρό παντός ή ἰουδαϊκή εὐλογία (μπεράκχα) τοῦ ἄρτου καί τοῦ οἴνου κατά τό γεῦμα τοῦ Σαββάτου ἔγινε ἡ «Εὐχαριστία», τό Ιερότατο μυστήριο τῆς χριστιανοσύνης.

«Τό πρόβλημα τῶν σχέσεων ἀνάμεσα στούς ἰουδαίους καί τούς χριστιανούς», ἐξηγεῖ ἡ ρωμαϊκή ἐπιτροπή γιά τίς θρησκευτικές σχέσεις μέ τόν Ἰουδαϊσμό, «εἶναι μιά ὑπόθεση καθεαυτή τῆς Ἐκκλησίας, διότι αὐτή (ἡ Ἐκκλησία) συναντᾶ τό Μυστήριο τοῦ Ἰσραήλ κατά τήν ἀναπόληση τοῦ δικοῦ της μυστικοῦ. Εἶναι λοιπόν διαρκοῦς σημασίας καί σέ τόπους ἐπίσης, ὅπου δέν ὑπάρχει ἰουδαϊκή κοινότητα». Αὐτό τό πρόβλημα ἔχει ἐξίσου καί μιά οίκουμενική ὄψη. «Ἡ Επιστροφή τῶν χριστιανῶν στίς πηγές καί στίς προελεύσεις τῆς πίστης τους, ἡ ὁποία στηρίζεται στήν Παλαιά Διαθήκη, εἶναι ἔνας μέρος τῆς ἀναζήτησης τῆς ἐνότητας ἐν Χριστῶ, τοῦ ἀκρογωνιαίου λίθου».

Ένῶ ἀνάμεσα στούς μή ὁρθόδοξους χριστιανούς καί στόν Ἰουδαϊσμό ὑπῆρξε μιά σειρά ἐπαφῶν καί συνομιλιῶν, ἀνάμεσα στούς ὀρθόδοξους χριστιανούς καί τούς Ιουδαίους δέν εἶχε γίνει, δυστυχιῶς, μέχρι πρό ὀλίγου εἴτε ἀπό πολιτικούς λόγους εἴτε λόγω τῆς εὔθραστης κατάστασης τῆς συνύπαρξης τῶν δύο θρησκειῶν στήν Ἑγγύς ᾿Ανατολή, καμμιά συνάντηση γιά ἐπίσημο Θεολογικό διάλογο.

#### Οὶ νεώτερες ἐξελίξεις

Μέ άφορμή τίς νεώτερες έξελίξεις, τό Πανεπιστήμιο τῆς Λοὺκέρνης διοργάνωσε άκαδημαϊκή συζήτηση, ἡ όποία μπορεῖ νά άναχθεῖ σέ μιά διάλεξη πού ἔδωσα τό Φεβρουάριο τοῦ 1976 μετά ἀπό πρόσκληση τῆς ἐλβετικῆς ἰουδαϊκο κριστιανικῆς ἐργατικῆς κοινότητας τῆς Ζυρίχης μέ θέμα: «Ἡ ἀπαίτηση ἀπολύτου τῶν δύο θρησκειῶν, Χριστιανισμοῦ καί Ἰουδαϊσμοῦ καί ἡ ἀναγκαιότητα τοῦ διαλόγου τους». Ἡ διάλεξη κατά τήν οὐσία της δέν ἀμφισβητήθηκε οὕτε ἀποκρούστηκε τελείως καί ἔγινε ἤδη ἀντικείμενο ζωηρῆς ἀνάλυσης ἀνάμεσα στούς ἐκπροσώπους τοῦ Ἰουδαϊσμοῦ καί τῆς Ὀρθοδοξίας στό Κέντρο τοῦ Οίκουμενικοῦ Πατριαρχείου στό CHAMBESY, τόν Ὀκτώβριο τοῦ 1976.

Τέτοιες συζητήσεις ένθαρρύνθηκαν μέ τό πρῶτο πανορθόδοξο συνέδριο, πού ἔλαβε χώρα ἀπό τίς 21 ὡς τίς 30 Νοεμβρίου 1976 στό CHAMBESY. Αὐτό τό συνέδριο ἐξέφρασε τήν εὐχή τῆς ὀρθόδοξης Ἑκκλησίας, νά συνεργαστεῖ κατόπιν συμφωνίας μέ τίς διάφορες θρησκεῖες, γιά νά ἐξαλειφθεῖ ὁ φανατισμός πού ὑπάρχει σέ ὅλες τίς πλευρές καί ἔτσι νά συνεισφέρει σέ μιά συμμλίωση τῶν λαῶν καί στήν πραγματοποίηση τῆς εἰρήνης καί τῆς ἐλευθερίας στόν κόσμο, στήν ὑπηρεσία τῆς ἀνθρωπότητας, χωρίς διάκριση φυλῆς ἤ θρησκείας. ᾿Αποφάσισε πώς ἡ ὀρθόδοξη Ἑκκλησία θά συνεργαστεῖ μέ τίς μή χριστιανικές θρησκεῖες, γιά νά ἐκπληρώσει αὐτό τό σκοπό. ᾿Απ΄ αὐτή τήν ἀπόφαση ἐμπνεύστηκε ὁ οἰκουμενικός Πατριάρχης Δημή-

#### 'Εκεῖνοι πού ἔφυγαν

### ΜΠΑΡΟΥΧ ΣΙΜΠΗ 'Ο Ἑλληνοεβραῖος συγγραφεύς καί διανοητής

Ένας χαρακτηριστικός καί άξιόλογος έργάτης τοῦ πνεύματος, ἔνας ἀκαταπόνητος έρευνητής τῆς Ιστορίας τοῦ ἐλληνικοῦ καί Ιδιαίτερα τοῦ βορειοελλαδικοῦ χώρου, μᾶς ἐγκατέλειψε στό τέλος τοῦ περασμένου χρόνου, ἔπειτα ἀπό ἐπώδυνη νόσο.

Ό Μπαρούχ Σιμπη άνηκε στή γενιά έκείνη τῶν Ἑλληνοεβραίων διανοητῶν πού τήν ἐλάμπρυναν, κατά τήν Ἁλεξανδρινή ἐποχή ἔνας Ἰώσηπος, ἔνας Φίλων ὁ Ἰουδαῖος, ἔνας Ὠριστόβουλος καί, στά νεώτερα χρόνια, ὁ Γιωσέφ Ἑλιγιά μέ τό δισυπόστατο ἔργο του.

Έβραῖος τό θρήσκευμα, ποτισμένος μέ τά νάματα τῶν ἰουδαϊκῶν σκέψεων εἶχε μιά πνευματική κατάρτιση καθεώ Υ Χ φραση καθαρά ἐλληνική.

Παλαιός δημοσιογράφος, έχειρίζετο τή γλώσσα μας μέ καταπληκτική εὐχέρεια καθώς μαρτυροῦν οἱ δεκάδες τῶν όμιλιῶν του καί οἱ, ἀπό χρόνια πολλά, ἐκλεκτές καί πάντα πρωτότυπες συνεργασίες του σέ περιοδικά, ἐφημερίδες, ἡμερολόγια.

Τά τρία συγγράμματά του: «ΟΙ Έβρατος Γοτορική σύνθεση, άριστα τεκμηριωμένη —, «Ἡ φλεγομένη βάτος» (μέ πρόλογο Γ. Ζωγραφάκη) καί ἡ «᾿Αγκάδρ» (τῷ βἰβλίος τῶν Πασχαλινῶν τελετουργιῶν καί ὕμνων) πού ἀπετέλεσε σταθμό στά ἐλληνικά ἐκδοτικά χρονικά, μέ ἔξοδα τῆς Ἰσραηλιτικῆς Κοινότητος Θεσσαλονίκης, βεβαιώνουν γιά τήν σχεδόν ἀπίστευτη εὐρυμάθειά του, τόν ψυχικό του πλοῦτο, τήν πρωτοτυπία τῶν ἀπόψεῶν του, τήν εὐσυνείτος δησία καί μεθοδικότητα στήν Ιστορική του ἔρευνα.

Τό προσωπικό συγγραφικό ὕφος του σφράγιζε Ιδιόμορφα τήν άνεκτίμητη αὐτή πνευματική προσφορά του. Ύπῆρξε ἡ ζωντανή ἔκφραση τοῦ Ιδεώδους πού ὀραματίσθηκε, σέ κάποιο στίχο του, ὁ Γιωσέφ Ἑλιγιά:

«ἡ φλογερή ψυχή τῆς Ἰουδαίας ἔπαιρνε σχῆμα καί ζωή ἀπό τήν ἀρμονική καθαρότητα τοῦ ἐλληνικοῦ λόνου».

Τοῦτα τά γενικά χαρακτηριστικά γνωρίσματα τοῦ πνευματικοῦ του ἔργου ἀλλά καί, ἀπό μιάν εὐρύτερη σκοπιά, τό σύνολον τῆς προσφορᾶς του στό κοινωνικό σύνολο καί, πιό ἔντονα στόν ἐλληνικό καί διεθνῆ ἐβραϊαμιό, τονίζονται μέ ξέχωρη ἔμφαση στό, ἔστω καί σύντομο παρουσίασμα τῆς πολυεδρικῆς προσωπικότητάς του.

"Αν τά βιογραφικά στοιχεῖα ἐνός ἐργάτη τοῦ πνεύματος μποροῦν ὡς ἔνα σημεῖο νά παίζουν προδρομικό καί, στή συνέχεια, ἐρμηνευτικό ρόλο γιά τόν προσδιορισμό τῶν ἀρχικῶν κινήτρων τῆς δράσεώς του, μολαταῦτα στήν περίπτωση τοῦ Μπαρούχ Σιμπῆ, εἶναι τελείως ἀνεπαρκῆ γιὰ τοῦτον τόν σκοπό. Δημοσιογράφος, σέ ἐλληνικές, γαλλικές καί ἰσπανοεβραϊκές ἐφημερίδες τῆς Θεσσαλονίκης, διευθυντής δραστήριος, μέ σημαντική ἀναδιοργανωτική προσφορά τῆς ἐκεῖ Ἱσραηλιτικῆς Κοινότητος, μαχητικός, μέ πί-



στη στά σιωνιστικά ίδεώδη, ὅπου, κάθε φορά, τόν ώθοῦσε ἡ ἀσίγαστη δραστηριότητά του, τοῦτες ὅλες, οὶ συχνά, πληθωρικές ἐκδηλώσεις του, δέν θά ἀρκοῦσαν γιά νά έξηγήσουν καί νά ἀξιολογήσουν ὅλα ὅσα, ἀργότερα, δεθῆκαν στενά μέ τό ὄνομά του.

ΤΑν πιό πάγω γίνεται λόγος καί σύγκριση μέ όνόματα ώσάν τῶν 'Αλεξανδρινῶν 'Εβραίων ή τόν Γιωσέφ 'Ελιγιά εἶναι γιατί, ἡ δισυπόστατη φυλετική καί πνευματική του φύση, τόν ἔσπρωχνε νά κινεῖται σάν ἐκκρεμές ἀνάμεσα ἀπό δύο πόλους: τἡν ἰουδαϊκή σκέψη σάν κοσμοθεωρία καί ἀποκατάσταση μιᾶς ποθητῆς ἐθνικῆς ἐστίας καί ἀπό τήν ἀλλη, τήν παγκόσμια θεώρηση τῆς 'Αμφικτιονικῆς (δέας μέσα ἀπό τό Δελφικό ὅραμα τοῦ 'Αγγελου Σικελιανοῦ. Τούτη τήν ἔννοια ἀποκτοῦν σέ μιά συγκριτική θεώρηση ὅλα σχε-δόγχιζα μᾶς, ἔδωσε ἡ συγγραφική του προσφορά.

Τα αυτοτελή ξργα του, πού άναφέρονται πιό πάνω, πλαισιώνονται άπό μιά όλόκληρη σειρά δημοσιευμάτων: «Τό τραγούδι τοῦ σφαγιασθέντος έβραϊκοῦ λαοῦ» Θεσ/νίκη 1974 Είσαγωγή - βιογραφία - παρουσίαση τοῦ ξργου τοῦ Πολωνοεβραίου ποιητή Γιτσχάκ Κάτσνελσον σέ μετάφρασή Μπαρούχ Σιμπή.

«Οἱ Σαμαρεῖτες» Μιά Συναγωγή τους στή Θεσσαλονίκη -1977

«ΟΙ Έβραῖοι τῆς Θεσσαλονίκης στούς τελευταίους αίῶνες». Πρόκειται γιά ὁμιλίες του πού τυπώθηκαν σέ χωριστές ἐκδόσεις.

Παράλληλα, δημοσίευσε διαλεχτές συνεργασίες του, άπό χρόνια πολλά στό «Μακεδονικό Ἡμερολόγιο» τοῦ Νίκου Σφενδόνη, σειρά ολόκληρων μελετῶν του γύρω ἀπό ποικίλα ἐβραϊκά θέματα, ὅπως π.χ. «Θεσσαλονίκη, ἔνα μικρό Μάντσεστερ», «Πνευματική ή ἔννοια τῆς «Πατρίδος» στούς άρχαίους 'Εβραίους καί ὄχι ἐδαφική», «Ποῦ ἀκριβῶς βρισκόταν ή Συναγωγή πού άναφέρει ο Απόστολος Παῦλος». «Μία Θεοκρατική δημοκρατία είς τήν 'Οθωμανικήν αὐτοκρατορίαν». «'Ο 'Εβραϊσμός τῆς Θεσσαλονίκης», «Θεσσαλονίκη, Πόλη καί Μητέρα τοῦ Ἰσραήλ», στό περιοδικό «Ἑλληνισμός τοῦ Ἐξωτερικοῦ» τοῦ Π. Καλουδᾶ. «Οὶ άπελευθερωτικοί άγῶνες τῶν Ἑλλήνων πρίν ἀπό τό 1821 «Ἡ πεντηκονταετηρίς τοῦ Πανεπιστημίου Θεσσαλονίκης καί ὁ Ν. Λουβάρης». Έχει συνεργαστεῖ στήν «Ἱσραηλιτική Ἐπιθεώρηση» τοῦ Μαρσέλ Γιοέλ, στά «Χρονικά» τοῦ Κ.Ι.Σ. στά «Ἰσραηλινά Νέα» τοῦ Συνδέσμου, «Ἑλλάς -Ίσραήλ». Άπό τό 1964 ώς τό 1967, μαζί μέ τόν ποιητή Φοΐβο Δέλφη, ἐπιμελεῖται τήν ἔκδοση τοῦ Ἡμφικτιονικοῦ

Περιοδικοῦ «Δελφικά Τετράδια», ὅπου δημοσίευσε σωρεία μελετῶν του, καθώς καί ἀριστοτεχνικές μεταφράσεις Έβραίων συγγραφέων καί διανοητῶν, ὅπως τοῦ Ἰακώβ Καχάν, τοῦ Σαούλ Τσερνιχόφσκυ, τοῦ Ἰωσήφ Ἁγκνόν καί τῆς Νέλλυ Ζάκς, βραβεῖα Νόμπελ λογοτεχνίας τοῦ 1966, τοῦ ᾿Αλεξάντερ Φούκς, καθηγητοῦ τῆς ᾿Αρχαίας Ἑλληνικῆς Ίστορίας στό Πανεπιστήμιο τῆς Ἱερουσαλήμ. "Ομως ἡ δραστηριότητα του δέν σταματᾶ στή γραπτή ἔκφραση τῆς ανήσυχης προσωπικότητάς του. Κάνει ομιλίες στήν Ίσραηλιτική Λέσχη. Κάθε Σάββατο στό 'Ονέγκ - Σαμπάτ, ὁ Σιμπῆ, σέ σύντομη προσλαλιά του έξηγεῖ στούς συγκεντρωμένους όμοθρήσκους του κάποια περικοπή ένός Προφητικοῦ Κειμένου, ἐνός Ψαλμοῦ, ἔνα κομμάτι τῆς Τορά, καί τούς μεταφέρει νέα ἀπό τό Ἰσραήλ. Καλεῖται καί συμμετέχει στό «Παγκόσμιο Ἰουδαϊκό Συνέδριο» τοῦ 1957, τῶν γαλλοφώνων Ίουδαίων διανοουμένων πού είχε σάν κεντρικό θέμα «'Η 'Εβραϊκή Συνείδηση», καί όργανώθηκε ἀπό τό γαλλικό τμήμα τοῦ Παγκοσμίου Ἰουδαϊκοῦ Συνεδρίου. Ή ἐνεργητική συμμετοχή του στίς συζητήσεις, οἱ εὔστοχες ὑποδείξεις του, ἀπετέλεσαν μία τιμητική παγκόσμια προβολή τοῦ ἐλληνικοῦ Ἰουδαϊσμοῦ. Σέ τοῦτο τό Συνέδριο **ἔ**παιρναν μέρος ἀνάμεσα σέ ἄλλους, προσωπικότητες ὅπως ὁ ἀντρέ Νεχέρ, ὁ ἀρόν Σταϊνμπεργκ, ὁ ἀλμπέρ Μεμμί, ή Κα 'Αμάντα Λεβύ — Βαλανσύ κ.ἄ.

Τόν Ὁκτώβριο τοῦ 1966, συμμετέχει, σάν ἐκπρόσωπος τῆς πνευματικῆς Θεσσαλονίκης, στό Α΄ Πανελλήνιο Λογοτεχνικό Συνέδριο Λαρίσης πού θέμα του ἦταν ἡ «'Ανάγκη μιᾶς πνευματικῆς σταυροφορίας», ὅπου καί πάλι ἡ παρουσία του σημαδεύτηκε ἔντονα μέ τήν εἰσήγησή του «'Αξιοποίηση τῶν ἐλληνικῶν πνευματικῶν δυνάμεων».

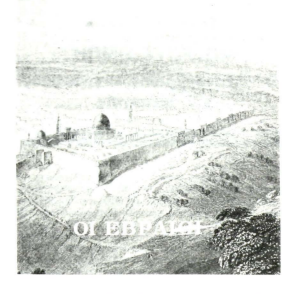
Στό Συνέδριο τοῦτο πῆραν μέρος, ἀνάμεσα σέ πολλούς ἄλλους καί οὶ Πέτρος Χάρης, ᾿Ακαδημαϊκός, Γ. Βαλέτας, Τάκης Δόξας, Δημ. Σιατόπουλος, Φοϊβος Δέλφης, Τάκης Βαρβιτσιώτης, Βασ. Μοσκόβης, ('Οργανωτής οὐσιαστικός ἦταν ὁ τότε Δ/ντής τῆς Ύπηρεσίας Περιφερειακῆς ᾿Αναπύξεως Θεσσαλίας Διονύσης Μαγκλιβέρας).

Μιά τέτοια πολύπλευρη ελληνοεβραϊκή άκτινοβολία, σε τόσο μάκρος χρόνου, με τόση συνέπεια καί πίστη σε άκλονητες άρχες, προκάλεσαν έπαινετικές κρίσεις καί χαρακτηρισμούς γιά τή δημιουργικά άσίγαστη ξφεσή του σε κάθε τι πού άνεβάζει τόν άνθρωπο καί τόν καταξιώνει στήν άτέρμονα πορεία του πρός τό ώραιο καί τό άγαθό.

Ό Βασ. Λαούρδας, δ/τής τῆς Έταιρείας Μακεδονικῶν Σπουδῶν, ὁ Π. Φλῶρος, ὁ Λαβανίνι, ἡ 'Αθ. Ταρσούλη, ὁ Γ. Α. Δασκαλάκης, ὁ Σαράντος Παυλέας, ὁ Σταϊνμετς, ὁ Γ. Θεοτοκᾶς, ὁ Χρυσ. Χρήστου, Καθηγητής τοῦ Πανεπιστημίου Θεσσαλονίκης, ὁ 'Αντρέ Μιραμπέλ, ὁ Ι. Μ. Παναγιωτόπουλος, ὁ Γ. Ζώρας, ὁ Π. Δόϊκος Παλαιολόγος, ὁ Χρ. Λεβάντας, ὁ Γ. Δέλλιος, φωτίζουν ἀπό κάθε πλευρά τό πολύμορφο ἔργο του.

"Όμως τά 3 όλοκληρωμένα συγγράμματά του, «ΟΙ Εβραΐοι», «Ἡ φλεγομένη βάτος», καί ἡ «Ἁγκάδα» ἀποτελοῦν τίς κορυφές τῆς ὀροσειρᾶς τῶν πνευματικῶν ἐπιτευγμάτων του καί χαρακτηρίστηκαν σάν μιά πολύτιμη, πρωτότυπη καί ἄριστα τεκμηριωμένη συμβολή στήν ἰστορική καί πολιτιστική θεώρηση τῶν ἐβραϊκῶν πεπρωμένων.

Έκεῖνο ὅμως πού καλύτερα ἀπό κάθε τι ἄλλο, δίνει τό μέγεθος τῆς ἀξίας τῆς προσφορᾶς ἐνός ἀνθρώπου πέρα ἀπό τά κοινά μέτρα, εἶναι ὅσα γράφει γιά τόν ἐκλιπόντα, ἔνας ἀπό τούς πλέον σημαντικούς συγχρόνους ἐκπροσώπους τοῦ ἐβραϊκοῦ πνεύματος, ὁ καθηγητής 'Αντρέ Νεχέρ: «Δείχνοντας τή φωτογραφία τοῦ Σιμπῆ, τούς μίλησα για τή μεγάλη τούτη προσωπικότητα, ἐξηγώντας τόν τεράστιο ρόλο πού ἔπαιξε καί παίζει ἀκόμη στούς κόλπους τῆς ἐ-βραϊκῆς (ντελλωγκέντσια τῆς Ἑλλάδος».



Μπαρούχ Σιμπῆ: "Ενας 'Εβραῖος πού τίμησε τήν 'Ελλά-δα.
"Ένας "Ελληνας πού τίμησε τό 'Ισραήλ.

Γ. ΖΩΓΡΑΦΑΚΗΣ

#### ΑΠΟΣΠΑΣΜΑ ΠΡΑΚΤΙΚΟΥ

Τῆς Συνεδριάσεως τοῦ Κεντρικοῦ Ἱσραηλιτικοῦ Συμβουλίου, τῆς 15ης Ἰανουαρίου 1979.

Άναγγελία θανάτου Μπαρούχ Σιμπῆ

Ό κ. Ἰωσήφ Λόβιγγερ, Πρόεδρος τοῦ Κ.Ι.Σ., μέ πολλή λύπη ἀναγγέλλει στό Συμβούλιο τόν ἐπισυμβάντα στήν Θεσσαλονίκη, τήν 30 Δεκεμβρίου 1978, θάνατο τοῦ ἀειμνήστου

Μπαρούχ Σιμπῆ

καί έξαίρει τήν προσωπικότητα τοῦ ἐκλιπόντος ὡς πνευματικοῦ ἀνδρός, δημοσιογράφου καί λογίου, πού συνέγραψε πλήθος βιβλίων καί ἐργασιῶν ἐβραϊκοῦ θρησκευτικοῦ καί ἱστορικοῦ περιεχομένου καί ὁ ὁποῖος ὑπηρέτησε μέ ἀφοσίωση ἐπί 25 ἔτη ὡς Διευθυντής τῆς Ἰσραηλιτικῆς Κοινότητος Θεσσαλονίκης.

Ή προσφορά τοῦ ἐκλιπόντος στήν ἐλληνική καί ἐβραϊκή πνευματική ζωή τοῦ τόπου, πού χρονολογεῖ-

ται ἀπό τό 1925, ἦταν ἀξιόλονη.

Τά μέλη τοῦ Συμβουλου μέ συγκίνηση ἄκουσαν τόν κ. Πρόεδρο νά ἐξαίρει τήν πνευματική προσωπικότητα τοῦ ἐκλιπόντος, ἐκφράζουν τήν λύπη τους γιά τήν ἀπώλεια καί

#### 'Αποφασίζεται

- 1) Άποσταλεῖ συλλυπητήριο τηλεγράφημα πρός τήν οἰκογένεια τοῦ ἐκλιπόντος.
- 2) Διαβιβασθεῖ ἀντίγραφο τοῦ παρόντος ψηφίσματος πρός τήν οἰκογένεια.
- 3) Δημοσιευθεῖ νεκρολογία στό περιοδικό τοῦ Κ.Ι.Σ. «Χρονικά»
- 4) Δημοσιευθεῖ τό παρόν στήν ἐφημερίδα «Ἰσραηλιτική Ἐπιθεώρησις».

## ΤΟ ΕΒΡΑΪΚΟ ΣΧΟΛΕΙΟ ΤΟΥ ΨΥΧΙΚΟΥ

### (Ἱστορικό, ὀργάνωσις, λειτουργία, προοπτικές)

#### Α! ΠΡΟΛΟΓΟΣ

Η έποχή μας, μιά έποχή τόσων έξελίξεων καί προόδου, μιά έποχή άπαιτήσεων καί συνεχοῦς βελτιώσεως, άναγκά ζει τούς σύγχρονους γονεῖς νά προσέχουν όλο καί περισσότερο τήν άγωγή τῶν παιδιῶν τους καί γενικά τήν παιδεία πού θά τούς προσφέρουν, ὥστε αὐτά νά ἔχουν όλα ἐκεῖνα τά ἀπαραίτητα ἐφόδια, πού θά τά κάμουν Ικανά νά ἀντιμετωπίσουν τά πολλά καί δύσκολα προβλήματα τῆς μελλοντικῆς ζωῆς τους.

Γιά τούς λόγους αὐτούς οἱ σημερινοί γονεῖς εἶναι συνήθως καλύτερα πληροφορημένοι γιά ζητήματα πού συνδέονται μέ τήν ὑγιεινή, τή διαιτητική, τήν ψυχική καί πνευματική ἀνάπτυξη τῶν παιδιῶν τους.

Τό μεγάλο θέμα, πού δίκαια άπασχολεῖ ἔντονα κάθε πατέρα ἤ μητέρα, ὅταν ἡ προσχολική ἤ σχολική ἡλικία φθάσει, εἶναι τό σχολεῖο πού θά ἐπιλέξει, ὥστε τοῦτο ὅχι μόνο νά τοῦ προσφέρει τίς ἀπαραίτητες γνώσεις, ἀλλά καί μέ ψυχική ἀρμονία νά τό ἀναπτύξει.

Ίδιαίτερα παρουσιάζεται πιό ἔντονο τό πρόβλημα στούς Έλληνες, Έβραίους τό θρήσκευμα γονεῖς, πού μαζί μέ τό ίδιαίτερο ένδιαφέρον πού ξχουν γιά τή μόρφωση τῶν παιδιῶν τους, ἔχουν καί τίς δικές τους παραδόσεις, τά δικά τους ήθη καί ἔθιμα, τίς δικές τους γιορτές... Τά παιδιά τους ζοῦν σ΄ ἔνα περιβάλλον πού διαφέρει κάπως ἀπό τό στενό δικό τους... "Όταν ἡ πολιτεία γιορτάζει, τό ἐβραϊκό σπίτι δέν συμμετέχει (λ.χ. Χριστούγεννα καί ἄλλες Χριστιανικές έορτές). "Ομως στό παιδί δημιουργοῦνται ἐντυπώσεις, συνήθειες, πού θέλει ὄχι μόνο νά καταλάβει, άλλά καί νά ζήσει καί ἴσως νά συμμετάσχει... Ύπάρχουν ἀκόμη γονεῖς, πού ἴσως στεροῦνται μιᾶς βασικῆς ἐβραϊκῆς ἐκπαιδεύσεως, μέ συνέπεια νά μήν είναι σέ θέση νά δώσουν έξηγήσεις στά παιδιά τους σαφεῖς καί συγκεκριμένες σέ μερικές έρωτήσεις, πού άσφαλῶς θά γεννηθοῦν στό παιδί ἀπό τή συναναστροφή του μέ τούς ἄλλους.

Κι όταν δέν ὑπάρχει καθαρή ἀπάντηση, ὑπάρχει πάντα ὁ κίνδυνος νά δημιουργηθεῖ ἡ ἐντύπωση ὅτι ἀποτελεῖ κάτι τό ξεχωριστό, ὅτι διαφέρει ἀπό τούς ἄλλους ὁμηλίκους του... ἀλλοίμονο ὅμως, ἄν ἡ ἀφομοίωσή του στηριχθεῖ σέ τέτοια λανθασμένη βάση, μέ ἀποτέλεσμα νά ξεκοπεῖ ἀπό τό κοινωνικό περιβάλλον πού ζεῖ.

Η «διαφορά» πρέπει νά στηριχθεῖ στό ὅτι ἡ ἐβραϊκή ἰ-διότητα εἶναι ἔνα δικαίωμα καί γι΄ αὐτό μιά ὑποχρέωση τῆς κοινωνίας νά τό δεχτεῖ. Αὐτές ἀκριβῶς τίς ἡθικές βάσεις πρέπει νά γνωρίσουν τά παιδιά, γιά νά καταλάβουν μέ ἐμπιστοσύνη καί ὑπερηφάνεια τήν καταγωγή τους γιά μιά ἄνετη ἀνάπτυξη καί ὁμαλή στή συνέχεια ἐξέλιξη.

Τίς άδυναμίες αὐτές ἀκριβῶς καί τά διάφορα ἄλλα προβλήματα ἔρχεται νά λύσει μέ ἐπιστημονικό τρόπο τό ἐβραϊκό Σχολεῖο.



25 Μαρτίου 1977: Θεατρική παράσταση τὧν μικρὧν μαθητὧν τοῦ Ἑβραϊκοῦ Σχολείου γιά τήν ἐθνική ἐορτή.

#### Β! ΙΣΤΟΡΙΚΌ ΤΟΥ ΣΧΟΛΕΙΟΥ

Άπό τά πρῶτα χρόνια τῆς Ἱσραηλιτικῆς Κοινότητας Ἡθηνῶν, ὑπῆρχε μιά ἀκατανίκητη ἐπιθυμία τῶν μελῶν της νά δημιουργηθεῖ ἔνα ἐβραϊκό Σχολεῖο, στό ὁποῖο τά Ἑλληνοεβραιόπουλα, παράλληλα μὲ τήν ἐλληνική ἐκπαίδευση, θά ἔπαιρναν καί μιά συγκροτημένη καί ἀνάλογη ἐβραϊκή ἀγωγή. Μετά τόν α΄ παγκόσμιο πόλεμο, ὅταν ἡ Κοινότητα Ἡθηνῶν ἀνδρώθηκε, πέτυχε ἀπό τό Κράτος τήν ἴδια μεταχείριση, πού ἀδελφές Κοινότητες τῆς Μακεδονίας εἶχαν πρό πολλοῦ ἐξασφαλίσει καί πού συντηροῦσαν ίδιαίτερα ἐκπαιδευτικά ἰδρύματα.

Έτσι τό 1923 Ιδρύθηκε τό πρῶτο ἐβραϊκό Σχολεῖο στήν ᾿Αθήνα, πού στεγάστηκε στό Ισόγειο τῆς παλιᾶς καί μοναδικῆς τότε Συναγωγῆς. Τό Κράτος παρεχώρησε ἔνα δάσκαλο καί τήν ἐβραϊκή ἐκπαίδευση ἀνέλαβαν οἱ ἀείμνηστοι Χαΐμ Καστέλ, Ραββῖνος ᾿Αθηνῶν, καί Ι. Ἡραφαήλ, ἐβραιοδιδάσκαλος. Τό Σχολεῖο τοῦτο, ὑποτυπῶδες ἀκόμη στή μορφή καί τήν ὀργάνωσή του, τό ἐθέρμαινε περισσότερο ἡ ἀγάπη τῶν μελῶν τῆς Κοινότητας, γιά νά γίνει ἔνα πραγματικό φυτώριο ἐλληνοεβραϊκῆς παιδείας καί μέσα σ΄ αὐτό τό σχῆμα καί τό κλίμα λειτούργησε μέχρι τήν Κατοχή.

Μετά τήν Άπελευθέρωση, στά πλαίσια τὧν προσπαθειών γιά τήν άνασυγκρότηση τῆς Κοινότητας, ξαναλειτούργησε τό Δημοτικό μέ προσθήκη τό Νηπιαγωγεῖο καί μέ βασικό πρόγραμμα τήν ἄνοδο τοῦ ἐπιπέδου καί τῆς ἐ-βραϊκῆς ἐκπαιδεύσεως, ἔκφραση τοῦ ἐνδιαφέροντος καί τῶν προσπαθειῶν τὧν Διοικήσεων τῆς Κοινότητας καί μεγάλου ἀριθμοῦ ἐπιλέκτων μελῶν της.

Ή οίκονομική ένίσχυση τῶν ἐβραϊκῶν ὀργανισμῶν τοῦ ἐξωτερικοῦ ἔδωσε καινούργια ῶθηση στό Δημοτικό Σχολεῖο, γεγονός πού διαφαίνεται στή μεταφορά του στό κτίριο τῆς ὀδοῦ Ἡρακλειδῶν, ὑπό τήν ἐπωνυμία 79ο Δημοτικό Σχολεῖο, ἐνῶ τό Νηπιαγωγεῖο ἐξακολουθεῖ νά στεγάζεται στήν παλιά Συναγωγή.

Τό 1960 ή Κοινότητα 'Αθηνῶν μέ τή συμπαράσταση τῶν ὀργανώσεων Κλαίημς Κονφέρενς καί Τζόιντ, τοῦ Κ.Ι.Σ., τῶν μελῶν τῆς Ἱσραηλιτικῆς Κοινότητας 'Αθηνῶν καί τῶν Ἱσραηλιτικῶν Κοινοτήτων Θεσσαλονίκης καί Καβάλας, εὐτύχησε νά ἐγκαταστήσει τό Σχολεῖο καί τό Νηπιαγωγεῖο στό θαυμάσιο καί σύγχρονο κτίριο τοῦ Ψυχικοῦ καί νά ἐγκαινιάσει τή νέα περίοδο, δημιουργώντας ἔνα ἄριστο πνευματικό ἴδρυμα, πού ἐγγυᾶται τήν ἐπιβίωση τῆς Κοινότητας καί ἐδραιώνει τήν ἐβραῖκή συνείδηση στήν καινούργια γενιά.



Τά παιδιά τοῦ Ἑβραϊκοῦ Σχολείου στήν παρέλαση τῆς 28ης Όκτωβρίου 1971.



Κατάθεση στεφάνου στό Ἡρῶον Ψυχικοῦ στίς 28 Ὁκτωβρίου 1971.

Τό Σχολεῖο τῆς Ἰσραηλιτικῆς Κοινότητας Ἀθηνῶν, ἐκτάσεως 2933 τ.μ., περιλαμβάνει ἐξατάξιο Δημοτικό καί Νηπιαγωγεῖο μέ συνολική δυνατότητα φοιτήσεως 300 μαθητῶν καί εἶναι ἐφοδιασμένο μέ τίς πλέον σύγχρονες ἐκπαιδευτικές ἐγκαταστάσεις, βοηθήματα καί ἐξαρτήματα.

Τό Δημοτικό Σχολεῖο λειτουργεῖ ὡς ἐξαθέσιο καί ἐφαρμόζει τό ἐπίσημο ἀναλυτικό πρόγραμμα τῆς ἐλληνικῆς Πολιτείας. Ἐπί πλέον διδάσκει τήν ἐβραϊκή γλώσσα καί τήν ἀγγλική ἀπό τῆς Γ! τάξεως.

#### Γ! ΟΡΓΑΝΩΣΗ ΤΟΥ ΣΧΟΛΕΙΟΥ

Πρώτη Διευθύντρια τοῦ νέου Σχολείου ὑπῆρξε μιά φωτισμένη ἐκπαιδευτικός, ἡ κ. Λιλή Σιακκῆ, ἡ ὁποία στά πρῶτα τρία χρόνια, πού τό διηύθυνε, φρόντισε νά θέσει τίς σωστές βάσεις γιά τήν πλήρη καί συγχρονισμένη καλή λειτουργία του σ΄ δλες τίς πλευρές της.

Στή συνέχεια ἡ κ. Δόμνα 'Αλούπη ἐπί 12 χρόνια, δηλ. ἀπό τό 1963 - 1975 εἶχε τή διεύθυνση τοῦ Σχολείου καί στή θητεία της ἔγιναν πολλά, μέ τόν ἐνθουσιασμό καί τήν ἀγάπη πού τή διέκριναν γιά τή δουλειά της.

Τό 1973 προσελήφθη στό Σχολεῖο, σάν συνδιευθυντής, δ κ. Άλεξανδρᾶτος μέ ἐπόπτη τό διακεκριμένο παιδαγωγό κ. Ἡλ. Ξηροτύρη.

Ό κ. Ἡλ. Ξηροτύρης ἔμεινε στό Σχολεῖο μόνο μιά σχολική χρονιά, δηλ. τό 1973 - 1974 καί μέ τή συνεργασία τοῦ κ. Ἁλεξανδράτου καί τοῦ λοιποῦ διδ. προσωπικοῦ προσπάθησαν νά στηρίξουν τήν ἐργασία τοῦ Σχολείου σέ σύγχρονες καί ἐπιστημονικές βάσεις γιά τήν περαιτέρω βελτίωση τῆς ἤδη καλῆς ἐργασίας.

Άπό τοῦ σχολ. ἔτους 1975 - 1976, μετά τήν ἀποχώρηση τῆς κ. Άλούπη, ὁ κ. Άλεξανδρᾶτος ἀνέλαβε μόνος τήν εὐθύνη τῆς Διευθύνσεως τοῦ Σχολείου, ὁ ὁποῖος καί συνεχίζει μέχρι σήμερα.

Ήδη μέ τίς προσπάθειες δλων τῶν φιλοτίμων καί έξαιρετικῶν ἐκπαιδευτικῶν πού πέρασαν ἀπό τό Σχολεῖο καί αὐτῶν πού ἐργάζονται σήμερα σ' αὐτό, τό Σχολεῖο μας ἔχει φθάσει σ' ἔνα πάρα πολύ καλό ἐπίπεδο, δίνει μιά συγχρονισμένη παιδεία, χωρίς νά ἔχει νά ζηλέψει τίποτε ἀπό κάθε ἄλλο καλό ἐκπαιδευτικό ἴδρυμα.

Τό προσωπικό του, πάντοτε πλῆρες καί ἔμπειρο, ἐπιλέγεται μέ κάθε προσοχή γιά τήν καλύτερη δυνατή ἀπόδοσή του καί τήν ἐνημέρωσή του στίς σύγχρονες παιδαγωγικές μεθόδους.

Ό Δ/ντής τοῦ Σχολείου, σέ τακτές συνεδρίες, έξετάζει μέ τό διδακτικό προσωπικό διάφορα προβλήματά του γιά

τήν καλύτερη λειτουργία του καί τό ένημερώνει έπί τὧν συγχρόνων μεθόδων διδακτικῆς, παιδαγωγικῆς καί ψυχολογίας, μέ τή συνεργασία πάντοτε καί τή συμβολή, τήν πολύτιμη, τὧν δασκάλων — συνεργατὧν του. Τό Σχολεῖο διαθέτει κοινωνική λειτουργό — ψυχολόγο, ἡ ὁποία σέ συνεργασία μέ τό διδακτικό προσωπικό, παρακολουθεῖ τούς μαθητές τοῦ Σχολείου, ἐνημερώνεται ἐπί τὧν ψυχολογικὧν προβλημάτων αὐτὧν καί δίνει τίς ἀνάλογες λύσεις εἴτε σέ ατομικά εἴτε σέ πιό γενικά προβλήματα, πού τυχόν ἀναφέρονται.

Κάθε τάξη έχει καί μιά ὥρα κοινωνικῆς ζωῆς, δηλ. μιά ὥρα πού μποροῦν οἱ μαθητές ἐλεύθερα νά συζητήσουν θέματά τους, θέματα τῆς τάξεώς τους ἤ ἄλλα πιό γενικά τοῦ Σχολείου. Στήν ὥρα αὐτή, πού γίνεται μέ τήν ἐποπτεία τῆς κοιν. λειτουργοῦ — ψυχολόγου, ὑπάρχει ὅλη ἡ εὐχέρεια νά ἐκδηλωθοῦν ἐλεύθερα οἱ μαθητές, νά συνεργαστοῦν, νά μάθουν νά συζητοῦν, νά σέβονται τή γνώμη τοῦ ἄλλου.

Εἶναι μιά ὥρα, πού ὅχι μόνο τά παιδιά ὑφελεῖ, ἀλλά καί στό δάσκαλο δίνει τήν εὐκαιρία νά γνωρίσει καλύτερα τά παιδιά του.

·Μέ τήν ἐποπτεία ἐπίσης τῆς κοινωνικῆς λειτουργοῦ — ψυχολόγου ἔχουν συσταθεῖ ὁμάδες μητέρων, πού συνέρ-χονται σέ τακτές ὧρες στό Σχολεῖο καί συζητοῦν γιά τή σωστή ἀγωγή τῶν παιδιῶν καί τήν ἐπίλυση, μέ τόν ἀρμό-ζοντα τρόπο, διαφόρων προβλημάτων αὐτῶν. Σήμερα τήν εὐθύνη αὐτή ἔχει ἀναλάβει ἡ κ. Ἅλ. Σαμαρᾶ.

Στόν ἴδιο τομέα εἶχε ἐργαστεῖ, ἐπί τριετία προηγουμένως, καί ἡ είδική ψυχολόγος κ. Ἰουλιέττα Καββαδᾶ, ἡ ὁποία ἐκτός τὧν ἄλλων, ἔκανε καί μηνιαῖα σεμινάρια γιά τήν ἐνημέρωση καί τή σχετική κατάρτιση τοῦ διδ. προσωπικοῦ.

Οὶ Ἑβραιοδιδάσκαλοι, πού πάντοτε ὑπῆρχαν στό Σχολεῖο, ἔχουν ἀναλάβει τόν τομέα τῆς ἐβραϊκῆς ἀγωγῆς καί τή διδ/λία τῆς ἐβραϊκῆς γλώσσας. Αὐτοί θά δώσουν στί παιδιά τήν εὐκαιρία ν' ἀνάψουν τά κεριά τοῦ Χανουκά, νά ντυθοῦν μασκαράδες στό Πουρίμ, νά μετάσχουν στήν ἀνάγνωση τοῦ Σέδερ καί γενικά θά φέρουν τούς μαθητές κοντά στό νόημα καί τό πνεῦμα τῶν ἐβραϊκῶν γιορτῶν, θά τούς γνωρίσουν σωστά τή θρησκεία καί τίς παραδόσεις τους. Τόν τομέα αὐτόν ἔχει ἀναλάβει τώρα τό ζεῦγος Π. Κοέν καί ἡ κ. Ρ. Ἄμγκαρ. Ό Ραββῖνος διδάσκει στά παιδιά τήν ἐβραϊκή ἰστορία, συντελώντας ἔτσι κι αὐτός στήν όλοκλήρωση τῆς προσπάθειας γιά τήν πλήρη ἐβραϊκή ἀγωγή. Τό ἔργο αὐτό ἐκτελεῖ τώρα ὁ σ. Ραββῖνος κ. Μιζάν. Τό Σχολεῖο διαθέτει είδική καθηγήτρια γυμναστικῆς, τήν κ. Γιαννοπούλου, ἡ ὁποία ἐφαρμόζοντας σύγχρονες μεθόδους, πετυχαίνει νά γυμνάσει τά παιδιά, ίδίως τά μικρότερα, μέσα σέ ἀτμόσφαιρα παιγνιδιοῦ καί χαρᾶς. Τό μάθημα τῆς ρυθμικῆς δίδαξε ἐπί σειράν ἐτῶν στό Σχολεῖα χρόνια ἡ δ. Εὐθυμίου. Ἱσρέτος, προσωρινά, δέν διδάσκεται, λόγω δυσκολιῶν στή μεταφορά τῶν μαθητριῶν.

Έπί σειράν έτὧν ἐπίσης διδάσκει τήν ὧδική στό Σχολεῖο ἡ μουσικός κ. Ρούσσου καί τά παιδιά τοῦ Σχολείου, συνήθως, τραγουδοῦν ὡραιότατα στίς διάφορες σχολικές γιορτές πού διοργανώγονται.

Τό Σχολεῖο ἐπίσης δέν άμελεῖ τή διδασκαλία τῆς ξένης γλώσσας. Εἶχε εἰσαγάγει στήν ἀρχή τή διδ/λία τῶν ἀγγλικῶν στίς δύο ἀνώτερες Τάξεις Ε΄ καί ΣΤ΄. Ἡπό πέρσι τά ἀγγλικά διδάσκονται ἀπό τήν Δ΄ Τάξη καί ἐφέτος ἀρχίζει ἡ διδ/λία τοῦ μαθήματος ἀπό τήν Γ΄ Τάξη. Ἡ καθηγήτρια δ. Μπενβενίστε ἔχει ἀναλάβει τόν τομέα αὐτόν ἀπό τοῦ τρέχοντος σχολ. ἔτους.

Στό Σχολεῖο, ἀπό τῆς Ιδρύσεώς του, καταβλήθηκε προσπάθεια νά δημιουργηθεῖ βιβλιοθήκη γιά τίς ἀνάγκες τῶν δασκάλων καὶ τῶν μαθητῶν. Πρός τοῦτο ἔδειξαν ἐνδιαφέρον καὶ πολλοί γονεῖς καὶ μαθητές πού μέ διάφορες δωρεές πλούτισαν τή βιβλιοθήκη τοῦ Σχολείου... Σήμερες, ἐκτός τῆς γενικῆς βιβλιοθήκης, ὑπάρχουν καὶ μικρές κατά τάξεις μέ βιβλία ἀνάλογα μέ τήν ἡλικία καὶ τά διαφέροντα τῶν μαθητῶν, πού λειτουργοῦν καὶ μέ τό δανειστικό σύστημα.

Τό Σχολεῖο διαθέτει είδική αΐθουσα προβολῶν, έξοπλισμένη μέ σύγχρονα όπτικοακουστικά μέσα, πού χρησιμοποιεῖται εὐρύτατα ἀπό τούς δασκάλους γιά τήν πιό ἐποπτική διδασκαλία πολλῶν μαθημάτων.

Στό έργαστήριο φυσικής καί χημείας, πού διαθέτει τό Σχολεῖο, ὑπάρχουν σειρές όργάνων γιά τή φυσική πειραματική καί ἄλλα ἐποπτικά μέσα γιά τήν καλύτερη διδ/λία διαφόρων μαθημάτων.

Καταβάλλεται προσπάθεια καί οΙ ἴδιοι οΙ μαθητές νά κατασκευάζουν, μέ ἀπλά μέσα, στοιχειώδη ὄργανα γιά τή φυσ. πειραματική, συλλογές διάφορες γιά ἄλλα μαθήματα

καί γενικά νά έχουν προσωπική συμβολή στό μάθημα.

Ό πολύγραφος τοῦ Σχολείου, μέ τήν ἐποπτεία τῆς κ. Ρεκανάτη, λειτουργεῖ θαυμάσια καί ἐξυπηρετεῖ τούς δασκάλους σ΄ ὅλες τίς ἐκδηλώσεις τῆς δουλειᾶς τους.

Γιά τήν πληρέστερη έπίσης ένημέρωση τῶν μαθητῶν τό Σχολεῖο καταρτίζει πρόγραμμα ἐκδρομῶν καί ἐπισκέψεων σέ χώρους ἀρχαιολογικούς, μουσεῖα, ἐνδιαφέροντα τοπία, ἐργοστάσια, στό πλανητάριο κ.ἄ.

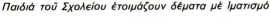
Ή έκάστοτε σχολική έπιτροπή προσπαθεῖ νά παρέχει στό Σχολεῖο ὅλα τά μέσα γιά τήν ὁμαλή καί ἄνετη λειτουργία του καί εἶναι γεγονός ὅτι ὅλοι ὅσοι κατά καιρούς διετέλεσαν μέλη της, προσπάθησαν μέ κάθε τρόπο, νά βελτιώσουν, σέ κάθε τομέα, τή σχολική κατάσταση. Ένα ἀπό τά πολλά δείγματα τοῦ ἐνδιαφέροντός τους εἶναι καί ἡ μεγάλη μορφωτική καί ἐκπαιδευτική ἐκδρομή, πού ὀργανώθηκε πέραι στό Ἰσραήλ γιά τό διδακτικό προσωπικό, μέ ἀπώτερο σκοπό τόν πλουτισμό τῆς ἐμπειρίας τῶν δασκάλων καί τήν παρακολούθηση σχολείων καί συστημάτων, πού ἀκολουθοῦνται ἐκεῖ.

#### Δ΄. ΣΥΝΕΡΓΑΣΙΑ ΜΕ ΤΟΥΣ ΓΟΝΕΙΣ

Ή είλικρινής καί πρόθυμη συνεργασία Σχολείου — Οίκογένειας εἶναι πρωταρχικός παράγοντας γιά τήν ἐπιτυχία τοῦ ἔργου τοῦ Σχολείου. Ὅσες ἐπιδιώξεις κι ἄν προγραμματίσει τό Σχολεῖο, θά ἀποτύχουν, ἄν δέν ἐξασφαλιστεῖ αὐτή ἡ προϋπόθεση.

Στό Σχολεῖο μας ἡ συνεργασία αὐτή γίνεται μέ τούς παρακάτω τρόπους:

- 1) Μέ τήν προγραμματισμένη σέ τακτές ὧρες τῆς ἡμέρας καί τῆς ἐβδομάδας ἐπαφή τὧν γονέων μέ τούς δασκάλους τὧν παιδιὧν τους.
- 2) Μέ τήν εὐκαιρία τῆς ἐπιδόσεως τὧν ἐλέγχων προόδου τὧν μαθητὧν ἀνά τρίμηνο.
- 3) Μέ τίς ιδιαίτερες συνεντεύξεις γονέων μέ τή Διεύθυνση ἤ τήν ψυχολόγο τοῦ Σχολείου, ὕστερα ἀπό αἵτηση τοῦ γονέως ἤ ὕστερα ἀπό πρόσκληση τῶν ἀρμοδίων φορέων τοῦ Σχολείου.
- 4) Μέ τήν εὐκαιρία θρησκευτικῶν, ἐθνικῶν καί ψυχαγωγικῶν ἐορτῶν.





5) Μέ τήν εὐκαιρία καλλιτεχνικῶν ἤ γυμναστικῶν ἐκδηλώσεων τοῦ Σχολείου.

6) Μέ τή συμμετοχή τῶν γονέων σέ είδικές συγκεντρώσεις, πού τυχόν διοργανώνει τό Σχολεῖο, γιά τήν ἀνάπτυξη παιδαγωγικῶν ἤ ψυχολογικῶν θεμάτων.

 Μέ τήν παροχή είλικρινῶν πληροφοριῶν ἐκ μέρους τῶν γονέων γιά τή συμπλήρωση τοῦ δελτίου ἀτομικότητας τοῦ

μαθητή.

8) Μέ τή συμμόρφωση τῶν γονέων πρός τίς γραπτές ἤ προφορικές ὑποδείξεις τῶν φορέων τοῦ Σχολείου, σέ θέματα πού ἀφοροῦν ἀτομικά τό παιδί τους ἤ τήν εὔρυθμη καί κανονική λειτουργία τοῦ Σχολείου.

#### Ε΄ ΝΗΠΙΑΓΩΓΕΙΟ

Ένας πραγματικά χαριτωμένος χῶρος τοῦ Σχολείου εἶναι τό Νηπιαγωγεῖο. Ἄνετο, έξοπλισμένο μ΄ ὅλα τά σύγχρονα μέσα, μέ πλῆρες προσωπικό, μέ θαυμάσια παιδική χαρά καί μέ ἐπικεφαλῆς τή νηπιαγωγό κ. Ἁντωνίου, εἶναι ἔνας μικρός παράδεισος γιά τά νήπια.

Έκεῖ ἐφαρμόζεται ὅ,τι καλύτερο καί πιό ἀποδοτικό ὑπάρχει στά μέχρι σήμερα συστήματα γιά τήν προσχολική ἡλικία.

Σειρά ἀσκήσεων, ἐπί πλέον, φτιαγμένη ἀπό τή νηπιαγωγό, βοηθεῖ στήν καλλιέργεια καί τήν ἀνάπτυξη τῆς νοημοσύνης καί τῆς παρατηρητικότητας τοῦ παιδιοῦ καί τοῦ παρέχει ἰκανά ἐφόδια γιά τή φοίτησή του στό Δημοτικό Σχολεῖο.

Άκόμη άρχίζουν νά μαθαίνουν ὅ,τι ἔχει σχέση μέ τά ἐ-βραϊκά ἤθη καί ἔθιμα καί ὀργανώνουν τίς μικρές γιορτοῦ-λες τους εἴτε μέ τήν εὐκαιρία ἐβραϊκῶν γιορτῶν εἴτε γιά ἄλλες ἐθνικές γιορτές ἤ ἐπικαιρότητες... "Ενα κλίμα χαρᾶς καί ἐργασίας χαρακτηρίζει τήν ἀτμόσφαιρα τῶν μικρῶν τοῦ Νηπιαγωγείου μας.

Ή ἀρμονική ἀκόμη συνεργασία τῶν φορέων τοῦ Νηπιαγωγείου μέ τούς γονεῖς, πού γίνεται μέ ἀτομικές συνεντεύξεις ἢ ὁμαδικές συγκεντρώσεις, διευκολύνει κατά πολύ τή δουλειά του. Συντελεστής ἀκόμη γιά τήν καλή λειτουργία του εἶναι καί ἡ βοήθεια πού προσφέρει σ΄ αὐτό ἡ κοινωνική λειτουργός — ψυχολόγος τοῦ Σχολείου μας κ. Σαμαρᾶ.

#### ΣΤ΄ ΣΧΟΛΙΚΗ ΕΠΙΤΡΟΠΗ

Τό Σχολεῖο λειτουργεῖ ὑπό τήν ἄμεση ἐποπτεία τῆς Ἱσραηλιτικῆς Κοινότητας ᾿Αθηνῶν, μέσω διορισμένης Σχολικῆς Ἐπιτροπῆς, καί ὑπάγεται στήν Δ΄ Ἐπιθεώρηση Δημοτικῆς Ἐκπαιδεύσεως, διαμερίσματος Ἁνατολικῆς Ἁττικῆς.

Ή Σχολική Έπιτροπή, σέ συνεργασία μέ τό Διευθυντή τοῦ Σχολείου, ἐποπτεύει γενικά τό Σχολείο, ἐνημερώνεται ἀπό αὐτόν γιά τήν καλή λειτουργία του, κανονίζει τά οἰκονομικά θέματα καί προσπαθεῖ νά παρέχει στό Σχολεῖο ὅλα τά μέσα γιά τήν καλύτερη ὀργάνωση καί ἀπόδοσή του.

#### Ζ΄ ΕΠΙΛΟΓΟΣ

Αὐτό, σέ γενικές γραμμές, εἶναι τό Ιστορικό τοῦ Σχολείου μας καί αὐτή ἡ ὀργάνωσή του, μιά ὀργάνωση σύγχρονη, τέλεια, ὄσο εἶναι δυνατό, πού τήν κάνουν πιό τέλεια ἡ ἐργατικότητα, ἡ φιλοτιμία καί ὁ ζῆλος ὅλων ἐκείνων πού ἐργάζονται στό ἴδρυμα αὐτό καί πού ἔχουν θέσει σάν προορισμό τους τή διαρκῆ βελτίωση καί τήν ἄνοδο τῆς στάθμης του.

Άπομένει νά έκτιμηθεῖ τό ἔργο του καί ἀπό ὅλους ἐκείνους πού ἔχουν παιδιά στό Σχολεῖο, καί κατά τή γνώμη μας ἔχει ἐκτιμηθεῖ ἀπό τά ἀποτελέσματά του, στό διάστημα τῶν ἐτῶν πού λειτουργεῖ.

Ή καλύτερη ὄμως δικαίωση τῶν μοχθούντων στό Σχο-



Άπό μιά ἐκστρατεία τῶν μαθητῶν τοῦ Ἑβραϊκοῦ Σχολείου γιά τήν ἀναδάσωση διαφόρων περιοχῶν.

λεῖο, θά ἦταν ἄν ὄλα τά παιδιά τῆς Ἱσραηλιτικῆς Κοινότητας ᾿Αθηνῶν φοιτοῦσαν σ΄ αὐτό καί νά μήν ὑπῆρχε ἔστω καί ἡ ἐλάχιστη διαρροή πρός ἄλλα Σχολεῖα.

"Ας έλπίσουμε ὅτι κάποτε θά τό πετύχουμε.

ΣΤΑΥΡΟΣ ΑΛΕΞΑΝΔΡΑΤΟΣ

#### Ἐπίσκεψις τοῦ κ. Μ. Klein στήν ᾿Αθήνα

Ό γραμματεύς τῆς Ἐπιτροπῆς Διεθνῶν Σχέσεων τοῦ Παγκοσμίου Ἑβραϊκοῦ Συμβουλίου κ. Μ. Klein ἐ-πεσκέφθη τήν Ἡθήνα καί εἶχε ἐπαφές μὲ ἐκπροσώπους τῆς ἐλληνικῆς χριστιανικῆς θρησκευτικῆς καί πνευματικῆς ἡγεσίας.

# Στόν Σύνδεσμο «Ἑλλάς - Ἰσραήλ» Θ/νίκης: Ὁμιλία γιά τή γεωργία στό Ἰσραήλ

Στίς 28 Δεκεμβρίου στήν Ίσραηλιτική Λέσχη Θεσσαλονίκης, μέ πρωτοβουλία τοῦ Συνδέσμου « Ἑλλάς - Ίσραήλ» τῆς Ιδίας πόλεως, ἔγινε ὁμιλία τοῦ γεωπόνου κ. ἀν Γάλλη γιά τή γεωργία στό Ἱσραήλ.

Ή όμιλία περιελάμβανε τίς έντυπώσεις τοῦ όμιλητοῦ ἀπό ἐπίσκεψή του στό Ἰσραήλ, μαζί μέ ἄλλους γεωπόνους, τόν Ἰούλιο 1977.

Σέ μιά κατάμεστη μέ πολλούς ἐκπροσώπους τοῦ γεωπονικοῦ κόσμου καί ἀνώτερα στελέχη τῆς Ἁγροτικῆς Τραπέζης αἴθουσα, τόν ὁμιλητή παρουσίασε ὁ γνωστός λόγιος τῆς συμπρωτευούσης κ. Γεωργ. Ζωγραφάκης.

Έλευθερία (Λαρίσης): Μέ τίτλον «Συνεργάτες τὧν Ναζί στήν κατοχή ἔφεραν τήν καταστροφή στή Γαλλία» γράφει ὅτι «Κατά τήν διάρκεια τῆς ναζιστικῆς κατοχῆς στήν Γαλλία, Γάλλοι ἀστυνομικοί οΙ ὁποῖοι εἶχαν συνεργασία μὲ τό κατοχικό καθεστώς, κυνηγοῦσαν τούς Ἑβραίους σ' ὅλη τήν χώρα. Πάνω ἀπό ἐκατό χιλιάδες Γάλλοι στήν περίοδο 1940 - 44 βοηθοῦσαν τούς Γερμανούς καί εἶγχαν ἀποτελέσει τήν «Λεγεώνα τὧν ἐθελοντῶν ἐναντίον τοῦ μπολσεβικισμοῦ». Καί αὐτοί οΙ Γάλλοι «ἐθελοντές» μετά τό δεύτερο παγκόσμιο πόλεμο καί παρά τήν καταστροφή τῆς ναζιστικῆς Γερμανίας, δημιούργησαν προβλήματα στίς ἀρχές τῆς χώρας διότι νόμιζαν πώς ὁ καιρός δέν εἶχε περάσει καί μποροῦσαν νά συμπεριφέρονται «ὅπως καί τότε» στούς Γάλλους πατριῶτες» 11/11).

Θεσσαλία (Βόλου): Ή κ. Έλ. Τριάντου σέ ἄρθρον της «Βαρσοβία: Ἰανουάριος 1945» ἀναφέρει ὅτι «Ἡ Βαρσοβία ἀκόμα στάθηκε τό σύμβολο καί τό ἐπιστέγασμα τῆς τραγωδίας, τῆς μεγάλης τραγωδίας τῶν Ἑβραίων. Τό μεγάλο Γκέττο, τό μικρό Γκέττο, τό "Αουσβιτς, ἡ Τρεμπλίνκα καί τό Μάϊντάνεκ πέρασαν στήν παγκόσμια Ιστορία σάν αίσχύνη γιά τόν πολιτισμό καί καταρράκωση τῆς ἔννοιας ἄνθρωπος. Άλλά ἄς ἀφήσωμε τούς νεκρούς ἤσυχους πιά στή σιγή τοῦ τάφου τους» (14/1).

Οἰκονομικός Τύπος: Σέ ἄρθρο μέ τίτλο «Ἰσραηλινή τραγωδία πρίν ἀπό σαράντα χρόνια» καταλήγει: «Καί ὀφείλει ὁ κόσμος ὁλόκληρος νά μήν ξεχνᾶ, ἀλλά νά ὑπενθυμίζει σέ κάθε τραγωδία, ὅχι μόνο γιά νά τιμᾶ τά ἀθῶα θύματα, ἀλλά περισσότερο γιά νά Φρονηματίζει τόν ἴδιο τόν ἐαυτό του...» (15/1)

**Ρίζοσπάστης!** Σέ ἐπιστολή του ὁ κ. Στ. Βαμβέτσος (άξιωματικός ἐ.ά. — Ἰωάννινα) ἀναφέρεται στήν ἡρωϊκή συμβολή τοῦ συνταγματάρχου Φριζῆ στόν πόλεμο τοῦ 1940 (21/1).

Βῆμα: Νεοναζιστές στή Γερμανία ἀνατίναξαν κεραῖες τηλεοπτικῶν σταθμῶν γιά νά μή μεταδοθῆ τό «'Ολοκαύτωμα» τῶν Ἑβραίων. (20/1) Στό μεταξύ οὶ Γερμανοί παρακολουθοῦν αὐτή τήν ταινία μιά καί «ἡ ἰστορική γνώμη πρέπει νά μένει ζωντανή», γράφει ἡ Μα-κεδονία (25/1): Τέλος ἡ "Ενωσις Ξένων 'Ανταποκριτῶν τοῦ Χόλλυγουντ βράβευσε τήν ἴδια ταινία σάν τήν καλύτερη τηλεοπτική σειρά.

Έλεύθερος Κόσμος: Σέ έπιστολή του ό κ. C. Minutoli, Ίταλός πού μαθαίνει έλληνικά, γράφει «"Αλλη γλῶσσα πού δίνει ἔν δίδαγμα εἶναι ἡ ἐβραϊκή. ΟΙ Ἑβραϊοι τοσαύτην σημασίαν ἀποδίδουν εἰς τήν γλῶσσαν διά τήν πνευματικήν ἐξέλιξιν τοῦ λαοῦ, ὥστε γλῶσσαν τοῦ κράτους τοῦ Ἱσραήλ εἰσήγαγον τήν ἐβραϊκήν, ἡ ὁποία δέν ἦταν καθομιλουμένη ἀπό τόν 4ον αίὧνα π.Χ. Ἑνυπολανθάνει είς τοιαύτην νοοτροπίαν ἡ ἀντίληψις τῆς αἰωνίας γλώσσης, ἐνός αἰωνίου λαοῦ» (24/1).

#### «ΑΓΚΑΘΙΑ ΣΤΙΣ ΣΧΕΣΕΙΣ ΕΛΛΑΔΟΣ – ΙΣΡΑΗΛ»

#### «Ή παράλειψη βαρύνει τήν 'Αθήνα»

Μέ τόν παραπάνω τίτλο ἡ ἔγκυρη ἐβδομαδιαία ἐπιθεώρησις «Πολιτικά Θέματα» δημοσιεύει (6/1) τό παρακάτω ἄρθρο:

«Πρίν ἀκόμη στεγνώσει τό μελάνι τῶν ὑπογραφῶν στά πρωτόκολλα εἰσόδου τῆς Ἑξωτερικῶν τοῦ Ἱσραήλ Μωσέ Νταγιάν διλωσε πρός τοὺς δημοσιογράφους στό Τέλ ᾿Αβίβ ὅτι «δέν εἶναι δυνατόν νὰ συνεχίζεται αὐτή ἡ ἀνωμαλία». Ὁ Ἱσραηλινός ἐπίσημος μιλοῦσε γιά τήν ἀδικαιολόγητη ἐπιμονή τῆς Ἑλλάδος νὰ μήν ἀναγνωρίζει ἐπισήμως τήν χώρα του — μιά κατάσταση πού ἐνῶμέ κανένα τρόπο δέν ἐπηρεάζει τίς ἐξαιρετικές σχέσεις πού ὑπάρχουν μεταξύ Ἑλλάδος καί Ἱσραήλ, ἐντούτοις δέν παύει νά εἶναι μά διπλωματική «ἀνωμαλία».

Τό Ίσραήλ δέν ἔχει πρεσβεία στήν ᾿Αθήνα, ἀλλά διπλωματική ἄντιπροσωπεία. Αὐτό τό «στάτους» θέτει τόν Ἱσραηλινό πρεσβευτή Νισσίμ Γιαΐς στό τέρμα τῆς Ιεραρχίας τοῦ διπλωματικοῦ σώματος στήν ἐλληνική πρωτεύουσα. Ἁνάλογη εἶναι ἡ θέση τοῦ ἀρχηγοῦ τῆς ἐλληνικῆς διπλωματικῆς ἀποστολῆς στό Τέλ Ἁβίβ. «ἹΕμᾶς δέν μᾶς ἐνοχλεῖ», λέγει Ἱσραηλινός ἐκπρόσωπος. «Ἡ παράλειψη γιά πλήρη ἀποκατάσταση τῶν σχέσεων βαρύνει τήν Ἅθήνα». Τό ρῆμα πού χρησιμοποιεῖ ὁ ξένος διπλωματικός δείχνει τό μέγεθος τῆς ἐνοχλήσεως.

Ένας στούς δέκα. Όλες οἱ χῶρες τῆς Κοινῆς Ἁγορᾶς διατη-

ροῦν στενές διπλωματικές σχέσεις μέ τό Ἰσραήλ σέ ἐπίπεδο πρεσβευτῶν. Ἄλλωστε τό Ἰσραήλ συνεργάζεται μέ είδικό καθεστώς μέ τά κράτη — μέλη τῆς ΕΟΚ. Ἡ εἴσοδος τῆς Ἑλλάδος στό εὐρύτερο δυτικοευρωπαϊκό πλαίσιο ἀσφαλῶς τήν ὑποχρεώνει ν΄ ἀποκαταστήσει τήν ἀνωμαλία, γιατί σέ ἀντίθετη περίπτωση θά βρίσκεται σέ φανερή παραφωνία μέ τούς 9 ἄλλους ἐταίρους της. «Κάτι πρέπει νά γίνει», παραδέχεται στέλεχος τοῦ ἐλληνικοῦ ὑπουργείου Ἐξωτερικῶν. «Καί μάλιστα, σύντομα».

Καμμιά ἐπίσημη ἐλληνική δήλωση δέν ἔχει μέχρι στιγμῆς προσδιορίσει πόσο ἀργά ἢ γρήγορα θά παραμερισθεῖ «αὐτό τό ἀγκάθι», κατά τήν προσφιλή ἔκφραση "Ελληνα ἐπιχειρηματία πού συνεργάζεται μέ ἰσραηλινούς οῖκους — ἀλλά κατά κάποιον ἀνεπίσημο ὑπαινιγμό «ἴσως ἐντός τοῦ τρέχοντος ἔτους».

Τό 1979 θά μποροῦσε νά ἦταν ἀσφαλῶς «χρόνος γιά πλήρεις διακρατικές σχέσεις» μεταξύ Ἑλλάδος καί Ίσραήλ. Πρός αὐτή τήν κατεύθυνση δέν ὑποχρεώνει μόνον ἡ ἔνταξη τῆς Ἑλλάδος στήν Κοινή ᾿Αγορά, ἀλλά καί ἡ ὀριστική ὑπογραφή συνθήκης είρήνης μεταξύ Ἱσραήλ καί Αίγὑπτου, πού προβλέπεται νά πραγματοποιηθεῖ ἐντός τοῦ ἐπομένου 12μήνου, τό ἀργότερο — ἐντός τριῶν μηνῶν, τό συντομότερο. Ὅπως λέγει χωρίς περιφράσεις φίλος τοῦ Ἱσραήλ στήν ᾿Αθήνα: «Σκέψου νὰ τὰ φτιάξουν οἱ Αίγὑπτοι μὲ τούς Ἑβραίους καί νὰ τούς κρατοῦν σὲ ἀπόσταση οἱ Ἑλληνες».

Μιά αίσιόδοξη πρόβλεψη εἶναι ὅτι ἐντός τοῦ 1979 οἱ σχέσεις Ἐλλάδος καί Ἱσραήλ θά ὁμαλοποιηθοῦν. Μιά ὑπεραισιόδοξη προοπτική θά ἦταν (μετά τήν διπλωματική ἀποκατάσταση) ἀνταλαγή ἐπισκέψεων τῶν πρωθυπουργῶν τῶν δύο χωρῶν στίς ἀντίστοιχες πρωτεύουσες».

[ Άναδημοσίευσις στή «Θεσσαλία» (Βόλου) 9.1.1979].

#### 2. ΠΕΡΙ ΙΣΡΑΗΛ

'Απογευματινή: Περιοδεία στό Ίσραήλ άρχικά καί άργότερα σέ χῶρες τῆς Εὐρώπης καί τίς Ἡνωμένες Πολιτεῖες, θά πραγματοποιήσουν ὁ Μάνος Χατζιδάκις καί ὁ Σπῦρος Σακκᾶς. Θά παρουσιάσουν τραγούδια, παλαιά καί νέα, τοῦ Χατζιδάκι, πού θά τραγουδήσει ὁ βαρύτονος Σακκᾶς, μέ συνοδεία στό πιάνο ἀπό τό συνθέτη. Ἡ περιοδεία στό Ἱσραήλ θά ἀρχίσει στίς 10 Ἱανουαρίου καί θά διαρκέσει ἔνα δεκαήμερο. Θά περιλάβει τέσσερις ἐμφανίσεις στίς πόλεις Τέλ - Ἡβίβ, Ἱερουσαλήμ καί Γιάφα (2/1)

Έλεύθερος Κόσμος: Μέ τίτλο «Στή Σιβηρία ἀντί στό Ἱσραήλ» παρουσιάζει τή συνεργάτιδα τοῦ Ἁνατόλυ Σαράνσκυ, Ἱντα Νοῦντελ πού «βρίσκεται καί ζεῖ» στή Σιβηρία, μοναδική γυναίκα ἀνάμεσα σέ 200 κλέφτες καί δολοφόνους πού ἔχουν, ὅπως καί αὐτή, κατα-δικαστῆ σέ καταναγκαστικά ἔργα. Μόνο πού ἡ Ἱντα Νοῦντελ δέν εἶναι δολοφόνος! Εἶχε μόνο τήν «ἀτυχία» νά μή μπορῆ νά «κατα-πιῆ» ἀδιαμαρτύρητα τίς διακρίσεις εἰς βάρος τῶν Ἑβραίων τῆς Σοβιετικῆς Ἑνώσεως, καί νά μή μπορῆ νά παραδεχθῆ πώς ἀκριβῶς, ἐπειδή ἦταν Ἑβραία, ἔπρεπε νά μείνη ἄνεργη, μ΄ ἔνα δίπλωμα μηχανικοῦ στό χέρι» (31/12/78)

Έδῶ Χαλκιδική: Στό λεύκωμα αὐτό δημοσιεύονται ένδιαφέρουσες έντυπώσεις τῆς κ. Γαλ. Παλαιολόγου πού ἐπεσκέφθη τό Τέλ - Άβίβ μέ τήν εὐκαιρία τοῦ Συνεδρίου τῆς Διεθνοῦς 'Ομοσπονδίας Δημοσιογράφων - Συγγραφέων Τουρισμοῦ (F.I. 1.6.T).

# ΓΚΟΛΝΤΑ ΜΕΪΡ

Γιά τόν ἡρωισμό της καί τήν ἐκπληκτική ἀνιστόρητη τόλμη της, γιά τήν πειθώ της καί τήν ἀπαράμιλλη διπλωματία της γραφτήκανε πολλά. Τήν εἴπανε «Μητέρα τοῦ Ἰσραήλ», τήν τοποθέτησαν στήν πλειάδα τῶν «Μεγάλων» δημιουργῶν τοῦ βιβλικοῦ Κράτους. Ἰστόρησαν πόσο τήν εἴχανε παραδεχτεῖ κι οὶ πολιτικοί της ἀντίπαλοι ἀκόμη, γιά τή φανατική τη προσήλωση στό Ἑργατικό Κόμμα, ἀλλά καί γιά τό θάρρος της νά δίνει πολιτικές λύσεις, πού ἄντρες συνάδελφοί της θά δίσταζαν.

Ποτέ ὁ ἐλληνικός Τύπος δέν ἔχει γράψει τόσα πολλά μέ τό θάνατο Ἱσραηλινοῦ ἡγέτη, βιογραφικά, ψυχογραφικά, έγκωμιαστικά. "Όλες, ἤ σχεδόν, οΙ ἐλληνικές ἐφημερίδες γράψανε γιά τήν ξέχωρη Γυναίκα πού ἦταν τόσο ἄνθρωπος, γιά τόν ξέχωρο "Ανθρωπο πού ἔτυχε νἆναι γυναίκα.

Δίπλα ὅμως στά τόσα της χαρίσματα, τίς ἀρετές καί τίς δυνατότητες πού εἶχε σάν πολιτικός καί πού γίνονται ἀκόμη πιό λαμπρά μέ τήν γυναίκεια τους χροιά, ὑπάρχει κι ἡ θλιβερή πτυχή τῆς ζωῆς της, ἀκριβῶς γιατί ἦταν γυναίκα. Στά νέα της χρόνια, τότε πού ἔδωσε τήν πιό σκληρή καί ἄχαρη δουλειά γιά τό Ἰσραήλ καί τήν πολιτική, ἡ Γκόλντα ὑπῆρξε μιά ἐρωτευμένη σύζυγος, γέννησε δυό παιδιά καί προσπάθησε νά ζήσει σάν ὁποιαδήποτε ἄλλη γυναίκα. Πίστευε πώς μποροῦσε νά συνδυάσει τήν οίκογενειακή καί τήν ἐπαγγελματική της ζωή, ἀλλά ἀπέτυχε. Γιατί τό ἐπάγγελμά της ἦταν δεμένο στενά μέ τά ίδανικά της καί τήν παρέσυρε μακρυά.

Άπό τά παιδικά της χρόνια μέ τά πογκρόμ τῆς Ρωσίας ὑπάρχει ἔνας πόλος πού ἔλκει, ἔνα ἰδανικό, ἡ φλεγόμενη γι΄ αὐτήν βάτος: Πρέπει οἱ Ἑβραῖοι νά γυρίσουν στή γἢ τῆς Ἐπαγγελίας. Ἔχει πειστεῖ γι΄ αὐτό καί ἔχει πείσει κι ἄλλους πολλούς μέ τούς πύρινους λόγους της, ἔφηβος ἀκόμη, στήν Ἡμερική, ὅπου ἔχει μεταναστεύσει μέ τούς γονεῖς ἀπό τήν Ρωσία.

Νιόπαντρη μέ τό Μῶρις Μέϊερσον τόν πείθει καί φεύγουν μετανάστες στήν Παλαιστίνη τό 1921. Γιά τήν Γκόλντα ή ἀναγέννηση τοῦ Ἰσραήλ μόνο μέ τήν κοινωνική διάρθρωση τῶν Κιμπούτς ἦταν ἐφικτή. Γι αὐτό καί φτάνοντας φρόντισε νά μποῦν στό Κιμπούτς τῆς Μερχάβια. Έκεῖ δούλεψε πολύ καί προσπάθησε νά κάνει καί τό Μῶρις νά προσαρμοστεῖ στή σκληρή ζωή του. Παραιτήθηκε ὄμως γρήγορα καί σέ λίγα χρόνια μέσα μετακόμισαν στά Ίεροσόλυμα. "Όταν ἀπόκτησε καί τά δυό της παιδιά ἀποφάσισε νά ἐγκαταλείψει τήν κοινωνική της προσφορά γιά ν΄ άφοσιωθεῖ στήν οἰκογένεια, ἔτσι ὅπως τὄθελε ὁ ἄντρας της. Γιά νά τόν βοηθήσει οἰκονομικά ἀντί γιά ἄλλη δουλειά τότε ξενοπλένει στό σπίτι της. Άλλά ὁ δρόμος πούχει χαράξει τό πεπρωμένο της, κι ἀσφαλῶς ἡ ἀμέριστη ἀνάγκη ποὔχει τό ἐβραϊκό στοιχεῖο τῆς Παλαιστίνης γιά ἀνθρώπους σάν τήν Γκόλντα τήν κάνουν μέλος τοῦ Συμβουλίου τῶν ἐργαζομένων γυναικῶν τῆς Ἐργατικῆς 'Ομοσπονδίας. Από τότε ή πολιτική της σταδιοδρομία έξελίχτηκε ραγδαΐα άλλά ἀντίστοιχα ἔσβηνε ἡ συζυγική της ζωή, ὥσπου τελικά χώρισε μέ τό Μῶρις. Δέν ἔπαψε ν΄ ἀγαπάει τόν ἄντρα της



καί νά πονάει γιά τόν άναπόφευκτο αὐτόν χωρισμό. Άλλά πιότερο ὑπέφερε καί δέν ἔπαψε νἄχει τύψεις, ἀναγκασμένη πού ἦταν νά ἀφήνει τά παιδιά της μόνα τους, μικρά, γιά τίς διαλέξεις, τίς περιοδεῖες καί τά μακρινά της ταξίδια. Σ΄ ἔνα ἀνώνυμο ἄρθρο της ἡ Γκόλντα ἔχει γράψει:

« Έχω κατασταλάξει πώς ἡ ψυχική πάλη κι ἡ ἀπελπισία τῆς μάνας πού πάει στή δουλειά της δέν μποροῦν νἄβρουν παραλληλισμό στήν ἀνθρώπινη ἐμπειρία.... αὐτό τό βλέμμα τοῦ μικροῦ παιδιοῦ ποὑ ἰκετεύει τή μητέρα του νὰ μείνει κοντά του, μπορεῖ νὰ τ΄ ἀντέξεις μόνο μὲ μιὰ προσπάθεια ὑπεράνθρωπη τῆς θέλησης...»

Σ΄ αὐτήν τήν ὑπεράνθρωπη προσπάθεια τῆς Γκόλντα καί στόν πόνο της γιά τά παιδιά της ἄς ὑποκλιθοῦμε τώρα πού δέν εἶναι πιά παρά μιά θύμηση. Ἔτσι, ἔδωσε τή συμβολή της στήν δημιουργία τοῦ Ἱσραήλ κι ἄνοιξε τήν καρδιά της σ΄ ὅλα τά παιδιά του.

Ή Γκόλντα ἄντεξε τήν καταπόνηση τῆς ἀρρώστιας καί τό φόβο τοῦ θανάτου γιατί ἤξερε ὅτι ἦταν ἄρρωστη ὅταν δέχτηκε τήν πρωθυπουργία τό 1969. Κι ἦταν ἀκόμη πρωθυπουργός τό 1973 μέ τόν πόλεμο τοῦ Γιόμ Κιπούρ, ὅταν τό Ἰσραήλ μέ τήν ἀναπάντεχη ἐπίθεση τῶν Ὠράβων θρήνησε πολλά θύματα. Τότε ὅμως λύγισε. Δέν ἄντεξε ὅταν κι αὐτήν κατηγόρησαν γιά τό χαμό τόσων παιδιῶν. Λίγους μῆνες μετά τόν πόλεμο παραιτήθηκε.

<sup>3</sup>Ηταν βαριά ἡ κατηγόρια γιά τό θάνατό τους, ὅλα τά παιδιά τοῦ Ἰσραήλ ἦταν δικά της παιδιά.

Έτσι ὅμως φαίνεται νά νοιώθουν καί τά σημερινά νιάτα τοῦ Ἱσραήλ γιά τή μοναδική γυναίκα πρωθυπουργό πού πέτυχε ἀπόλυτα στό ἔργο της σέ παγκόσμια θεώρηση.

'Αντί γιά ἐπικήδειο πάνω τό ὅρος τοῦ Χέρτζλ τά λόγια τοῦτα ἀκούστηκαν:

# Από τά δημοσιεύματα τοῦ τύπου



#### 36ον Πληροφοριακόν Δελτίον δημοσιευμάτων Τύπου

### ΤΟ ΧΡΟΝΟΓΡΑΦΗΜΑ ΚΑΜΠΑΝΕΛΛΗ

Τό χρονογράφημα τοῦ κ. Καμπανέλλη (στό ὁποῖο ἀναφέρεται τό κύριο ἄρθρο τοῦ παρόντος φύλλου) ἔ-δωσε ἀφορμή σέ πολλές διαμαρτυρίες. Μερικές ἀπ΄ αὐτές (τῶν κ.κ. ᾿Αβρ. Μόρδου, Μ. Δανόν καί Ἰασ. Φριζῆ) δημοσίευσαν τά «Νέα», στό φύλλο τους τῆς 2/1/1979.

Συγκεκριμένα ὁ κ. Δανόν, μεταξύ ἄλλων, αναφέρει: Παρακαλῶ λοιπόν, τόν άρθρογράφο σας νά μοῦ ἀπαντήσει μέ στοιχεῖα στίς ἐξῆς ἐρωτήσεις μου: 1) Ποιοί καί πόσοι εἶναι οὶ «Ἑβραῖοι ἀλλοδαποί» πού... «συστηματικά καί όργανωμένα ἀγοράζουν ἐκτάσεις στήν Κρήτη» καί, κατά τή γνώμη του, γιά ποιό «καταχθόνιο σκοπό»; 2) Ποιές (μέ ὀνόματα καί ἀποδείξεις) εἶναι οὶ ξένες Τράπεζες πού ἐλέγχονται ἀπό διεθνή ἐβραϊκά οἰκονομικά κυκλώματα (ὁμολογουμένως ὁ ἀρθρογράφος σας διαθέτει καί... πλούσιο «λεξιλόγιο ἀοριστιῶν»); 3) Ποιές ἀποδείξεις ἔχει ὅτι κό διεθνής Σιωνισμός ἐπηρεάζει κυβερνητικούς θαλάμους καί θέσεις κλειδιά τῆς κρατικῆς μηχανῆς; 4) Ποιές εἶναι οὶ «κακές γλῶσσες πού λένε ὅτι ὑπάρχει στήν Ἑλλάδα ἐβραϊκή «πέμπτη φάλαγξ»;»

#### Οἱ Ναζί ἐλεύθεροι!

Μέ τόν τίτλο αὐτό ἡ «Ἐλευθεροτυπία» (16/1) δημοσιεύει τό παρακάτω κύριο σχόλιο:

«Στίς 31.12.1979 έκπνέει ἡ προθεσμία γιά τή δίωξη καί τόν κολασμό τῶν ναζιστῶν. Καί ἀπό τήν 1.1.1980 ἐπέρχεται παραγραφή. Παραγραφή γιά ὅλα ἐκεῖνα τά ἐγκλήματα, μπροστά στά ὁποῖα περιδεής ἡ ᾿Ανθρωπότητα ἔκλεισε ἀπό ἴλιγγο καί σκοτοδίνη τά μάτια καί μπροστά στά ὁποῖα πελιδνή ἡ Ἰστορία ἔσκυψε ντροπιασμένη τό κεφάλι! Παραγραφή γιά ὅλη ἐκείνη τή φρικώδη ἐφευρετικότητα τῶν βρυκολάκων τοῦ Ἅουσβιτς καί τοῦ Νταχάου! Παραγραφή γιά τούς σφαγεῖς 12 ἐκατομμυρίων παιδιῶν, γιά τούς δημίους ἐκατομμυρίων ψυχῶν, γιά τούς ξεθεμελιωτές τῆς Εὐρώπης καί γιά τούς ἐμπρηστές τῆς οἰκουμένης...

"Όταν ἡ νεοπαγής δμοσπονδιακή δημοκρατία τῆς Δυτικῆς Γερμανίας, κατά τό 1949, διερμηνεύοντας τό «συμμαχικό πνεῦμα», ἀλλά καί τή «συμμαχική θέληση», θέσπιζε τήν τριακονταετῆ παραγραφή τὧν ἐγκλημάτων τὧν ναζιστῶν, γενική ἦταν ἡ ἐντύπωση τὸ χρόνος αὐτός ἔφθανε καί περίσσευε γιά νά ἐπισημανθοῦν, συλληφθοῦν, δικαστοῦν καί τιμωρηθοῦν οἱ ναζιστές - ἐγκληματίες πολέμου. "Αλλωστε ὅταν, στά 1949, Θεσπιζόταν ἡ 30ετής παραγραφή ἤδη εἶχαν συλληφθεῖ καί παρεπεμφθεῖ 35.000 περίπου ναζιστές καί ἡ «αίσιοδοξία» τῆς 30ετίας ἤταν δικαιολογημένη. Στά τριάντα, ὄμως, χρόνια ποὐ διέρρευσαν πιάστηκαν καί δικάστηκαν μόνο 10.000 περίπου ναζιστές!...

Σύμφωνα μέ στοιχεῖα τῶν συμμαχικῶν ὑπηρεσιῶν καί τῶν διεθνῶν ἀντιναζιστικῶν ὁργανώσεων, ὑπάρχουν αὐτή τή στιγμή ἀνά τόν κόσμο — ζωντανοί — γύρω στίς 150.000 ναζιστές, οΙ όποῖοι ἀναμένουν τήν παραγραφή γιά νά ξαναφανοῦν στό προσκήνιο. Κι ἄν ἡ ՝Ομοσπονδιακή Βουλή, τόν ἐρχόμενο 'Απρίλη, ἐπικυρώσει τήν ἀπόφαση γιά τήν παραγραφή, εἶναι βέβαιο ὅτι κάπου... δέκα μεραρχίες ναζιστές θά ἐγκαταλείψουν τά κρησφύγετα καί τίς μεταμφίεσεις καί τά ψευδώνυμά τους καί θά είσβάλουν σέ μιά Γερμανία, στήν ὁποία ήδη ἔχει τεθεῖ σέ δεινή δοκιμασία ἡ δημοκρατία διά τῆς «ἐννόμου βίας».

Τό πρόβλημα δέν είναι γερμανικό. Τό πρόβλημα είναι πανευρωπαϊκό. Είναι γνωστή, ἄλλωστε, ἡ ἐπιρροή — φανερή καί κρυφή — πού ἀσκοῦν οἱ κρυπτόμενοι ναζιστές σἐ τεράστια βιομηχανικά συγκροτήματα τῆς Ἡπείρου καί σἐ χιλιάδες — λιγότερο ἢ περισσότερο γνωστές — προσωπικότητες τοῦ δημοσίου δυτικοευρωπαϊκοῦ βίου. Ἡ Εὐρώπη ὀφείλει νὰ ἀντιδράσει. Ἡ Γαλλία, ἡ Βρεταννία, ἡ Ὀλλανδία, τό Βέλγιο, ἡ Δανία, ἡ Νορβηγία, ἡ Αὐστρία, ἡ Γιουγκοσλαβία, ἡ Ἑλλάδα, ἡ Τσεχοσλοβακία, ἡ Πολωνία, ἡ Ούγγαρία, ἡ Ρουμανία, ἡ ΕΣΣΔ, τό Ἱσραήλ — καί κάθε χώρα ἢ ἐθνότητα πού δοκίμασε τή ναζιστική μπόττα — ὀφείλει νὰ ὑπενθυμίσει στή Βόννη ὅτι πρῶτα τήν Ιδια θὰ κατασπαράξουν οἱ 150.000 λύκοι πού καρτεροῦν ἐπί 35 χρόνια τήν... 31.12.1979...

#### 1. ΠΕΡΙ ΕΒΡΑΙΩΝ

Βραδυνή: Μέ τίτλον «ΟΙ μαρξιστές τῆς Αἰθιοπίας ξεκληρίζουν Ἑβραίους» γράφει ὅτι «ΟΙ Μαρξισταί τῆς Αἰθιοπίας, ἐκτός ἀπό τούς Σομαλούς καί τούς κατοίκους τῆς Έρυθραίας, ἐξοντώνουν ἐπίσης συστηματικῶς καί τούς Ἑβραίους τῆς ἀφρικανικῆς αὐτῆς χωρας. Χθές, στό Τέλ ᾿Αβίβ, ἐκπρόσωποι τῆς ἐβραϊής κοινότητας Αἰθιοπίας, κατήγγειλαν ὅτι πολλές ἐκατοντάδες ὀμοθρήσκων τους, τῶν ἀποκαλουμένων «φαλάτσας» ἐσφάγησαν ἀπό τά στρατεύματα τοῦ Μεγκίστου. Συνολικῶς ἡ ἐβραϊκή αὐτή κοινότης ἀριθμοῦσε μέχρι τό 1973 30.000 μέλη. Σήμερα είναι ἄγνωστο πόσοι ἐπιζοῦν» (3/1).

Έστία: Σέ ἄρθρον ὁ Καθηγητής κ. Θησ. Τζαννετάτος μέ τίτλον «Ἑλληνισμός καί 'Αραβικός Κόσμος» ἀναφερόμενος στίς χώρες τῆς 'Ανατ. Μεσογείου γράφει, μεταξύ ἄλλων: «Διείσδυσις είς τάς χώρας ταύτας καί ἐπίδρασις τοῦ 'Ελληνισμοῦ εἶναι φαινόμενα ίδιαιτέρως άξιοσημείωτα εἰς τούς 'Εβραίους τῆς Διασπορᾶς. Τούτων αΙ ἀποικήσεις ἔσχον εὐρεῖαν ἀνάπτυξιν εἰς τάς χώρας τῆς 'Ανατολικῆς Μεσογείου κατά τούς 'Ελληνιστικούς Χρόνους, ἀφοῦ οΙ 'Εβραῖοι τῆς 'Αλεξανδρείας ἔφθασαν, κατά τόν 1ον αίῶνα μ.Χ. νά ἀποτελοῦν τό τρίτον τοῦ δλου πληθυσμοῦ τῆς πολυανθρώπου αὐτῆς ἐλληνικῆς πόλεως. Παραλλήλως, όμως, συνέβη κατά τούς χρόνους ἐκείνους τό κατ' ἀρχήν παράδοξον, ὅτι, χάριν ἀκριβῶς τῶν 'Εβραίων τῆς Αίγύπτου οΙ ὁποῖοι ὑμίλουν τήν ἐλληνικήν γλῶσσαν καί δέν κατενόουν πλέον τήν ἐβραϊκήν τῆς Παλαιᾶς Διαθήκης, μετεφράσθη αὕτη εἰς τήν ἐλληνικήν γλῶσσαν. Οὔτως ἐπραγματοποιήθη ἡ περιώνυμος μετάφρασις τῶν ἐβδομήκοντα, ἡ ὁποία ἐθεράπευσεν ἀρχικῶς αὐτήν τήν σπουδαίαν βεβαίως, ἀλλ' ἐπί μέρους ἀνάγκην λίαν ἐπιτυχῶς καθιερωμένη δέ, ἔπειτα, ἡ μετάφρασις αὖτη ὄχι μόνον διά τούς ἐλληνοφώνους 'Εβραίους, ἀλλ' ἐπίσης διά τούς Έλληνος καί τούς ἐλληνίζοντας τῶν χρόνων ἐκείνων, σήμερον δέ διεθνῶς χρησιμοποιεῖται ἀπό τούς ἐλληνομαθεῖς πιστούς τοῦ Χριστοῦ καί τούς μελετητάς τῆς Παλαίας Διαθήκης» (5/1).

'**Αθηναΐος (The Athenian):** Στήν άγγλόφωνη αὐτή μηνιαία ἔκδοσι περιέχονται είκονογραφημένα ἄρθρα γιά τό Ἑβραϊκό Μουσεῖο τῶν 'Αθηνῶν τῆς κ. Ant. Moses καί γιά τούς Σεφαραντί Ἑβραίους τῆς Θ/νίκης τοῦ κ. Β. Παπακοσμᾶ (Ἰανουάριος).

«ΟΙ γιοί της όρθώνονται, εὐτυχισμένη νά τήν ἀνακηρύξουν:

Πολλές γυναῖκες στάθηκαν γενναῖες Άπ΄ ὅλες ἀνώτερη σύ ἤσουν Ψέμα εἶν΄ ἡ Χάρη καί ματαιότητα ἡ Ὁμορφιά Ἡ Γυναίκα πού ὑπακούει στόν Αἰώνιο Ἅξια ἐπαίνων μόνο αὐτή εἶναι Τιμῆστε την γιά τόν καρπό τὧν μόχθων της Καί μπρός στίς Πύλες τ΄ Οὐρανοῦ γιά τόν Κριτή της Ἐγκώμιο θἆναι τά ἔργα της». (Παροιμίες Κεφ 31 στ. 24 —

Τά λόγια αὐτά λές καί γράφτηκαν γι' Αὐτήν, χιλιάδες χρόνια πρίν, στή Βίβλο .

POZA AZEP

#### ΜΝΗΜΟΣΥΝΟ ΤΗΣ ΓΚ. ΜΕΪΡ ΣΤΗΝ ΑΘΗΝΑ

Τό Σάββατο 13 Ίανουαρίου 1979 στό Κοινοτικό Κέντρο τῆς Ἰσραηλιτικῆς Κοινότητος Ἀθηνῶν ἔγινε τό μνημόσυνο τῆς Γκόλντας Μεΐρ.

Στίς 5.30 μ.μ. τελέσθηκε τό θρησκευτικό μνημόσυνο στή Συναγωγή καί στίς 7 μ.μ, στό Κοινοτικό Κέντρο, μαζεύτηκε ἔνα πλῆθος κόσμου γιά νά δώσει τόν ὕστατο φόρο τιμῆς στήν ἐκλιπούσα. Ὁ κ. Ἑρρίκος Λεβῆς, πρόεδρος τοῦ Κοινοτικοῦ Κέντρου παρουσίασε τόν πρέσβυ κ. Nissim Yaish, ὁ ὁποῖος μίλησε γιά λίγο γιά τή Γκόλντα Μείρ. Στή συνέχεια ὁ κ. Λεβῆς παρουσίασε τόν κ. Νικόλαο Σταθάκη, πρόεδρο τοῦ Συνδέσμου « Ἑλλάς – Ἰσραήλ», ὁ ὁποῖος μέ συγκίνηση μίλησε γιά τή ζωή καί τό ἔργο τῆς ἐκλιπούσης, ποὺ ἦταν ἀφιερωμένο στό Ἰσραήλ. 'Αναφέρθηκε μάλιστα στή συνάντηση ποὺ ὁ ἴδιος εἶχε μαζί της σ' ἔνα ταξίδι του στό Ἰσραήλ καί πού πολύ τόν ἐπηρέασε.

### זכרונות XPONIKA

Μηνιαΐον ὄργανον τοῦ Κεντρικοῦ Ἱσραηλιτικοῦ Συμβουλίου τῆς Ἑλλάδος Γραφεΐα: Πειραιῶς 46, ʿΑθῆναι (106) - Τηλέφ. 52.29.153

Ύπεύθυνος συμφώνως τῶ νόμω: Ὁ Πρόεδρος τοῦ ΚΙΣ Ἰωσήφ Λόβιγγερ (Πειραιῶς 46 — Ἡθῆναι)

Έπιμέλεια έκδόσεως: Νῖκος Τσαπίδης, μέλος τῆς Ἐνώσεως Συντακτῶν Περιοδικοῦ Τύπου. Ὑπεύθυνος φωτοσυνθέσεως: Κατσαούνης ΕΠΕ, Σπ. Δοντᾶ 10, ᾿Αθῆναι

ΤΕΥΧΟΣ 16 • ΦΕΒΡΟΥΑΡΙΟΣ 1979 - ΣΕΒΑΤ 5739

# ΣΙΩΝΙΣΜΟΣ:

## Μιά μορφή εἰρήνευσης

Παρόλο ότι οΙ συνθήκες πολύ συχνά τόν τοποθέτησαν σέ μιά άμυντική θέση άπό τίς πηγές του, τήν Ιστορία του καί τούς σκοπούς του, ὁ Σιωνισμός παραμένει μιά κίνηση σύγχρονη, ἐπαναστατική καί εἰρηνοποιός.

Ό Σιωνισμός εἶναι μιά ἀπό τίς ἔδρες τοῦ πολυεδρικοῦ Ἑβραϊσμοῦ. Ἔτσι καθορίζεται σάν μιά κίνηση ἐθνικῆς ἀπελευθέρωσης, πού ἀποβλέπει στό νά ἀποκαταστήσει τήν ἐπιστροφή στή Σιών μέ εἰρηνικά μέσα καί μέ δημιουργικούς τρόπους, προβάλλοντας συγχρόνως τήν πνευματική ὄψη τῆς τύχης τοῦ ἐβραϊκοῦ λαοῦ.

Η άβέβαιη θέση τοῦ ἐβραϊκοῦ λαοῦ διά μέσου τῶν αιώνων, τοποθετημένου ἀπό κάποια Ιδιοτροπία τῆς τύχης στό σταυροδρόμι μιᾶς ταραγμένης ἀνθρωπότητας καί πάντοτε περιτριγυρισμένου ἀπό ἐχθρικούς γείτονες, ἀρκεῖ αὐτή μόνη της γιά νά ἐξηγήσει αὐτές τίς εἰρηνικές προθέσεις.

Τά μικρά ἔθνη σπάνια μποροῦν νά ἐπιζήσουν ἐάν πρέπει ν' ἀντιμετωπίζουν συνεχῶς πολέμους. Παράδοξα, ἀπό τό Θεό τῶν "Οπλων τοῦ Ίσραήλ ἦρθε τό βασικό δόγμα, πού εἶναι αὐτό τοῦ Σιωνισμοῦ «'Όχι μέ τή δύναμη οὕτε μέ τήν ἐξουσία ἀλλά μέ τό πνεῦμα Μου».

#### Ή ἀρχή

Καί ὅμως, ἀπό ἀμνημονεύτων χρόνων, ὁ ἐβραϊκός λαός ἀγκιστρώθηκε σταθερά, ξεκινώντας ἀπό τήν ἀρχή ὅτι γιά νά ἐπιζήσει ἔνας λαός, ἀκόμα καί στίς χειρότερες ἀντιξοότητες, δέν πρέπει ν΄ ἀφεθεῖ νά καταβληθεῖ, ἀλλά νά ἀντισταθεῖ καί ν΄ ἀπαντήσει. Σ΄ αὐτόν τό μακρύ ἀγώνα γιά τήν ἐπιβίωσή του, τό Ἱσραήλ ἔχασε πολλές μάχες ἀλλά ὅχι αὐτόν τόν ἴδιο τόν πόλεμο.

Φαίνεται ότι πρέπει μέσα σ΄ αὐτό τό περιεχόμενο νά τοποθετηθοῦν οἱ πέντε ἰσραηλο — ἀραβικοί πόλεμοι. Παρόλη τήν πρόσκαιρη εὐφορία δέν φαίνεται ότι πρέπει ν΄ ἀποκλεισθεῖ κάθε πιθανότητα νά χυθεῖ αἶμα.

Ίσχυρίζονται καμμιά φορά ὅτι ὅλες οΙ συμφορές τοῦ Σιωνισμοῦ προέρχονται ἀπό τό γεγονός ὅτι οΙ πρῶτοι ἀρχηγοί ἦσαν ἀνίκανοι νά προβλέψουν τήν ἔκταση τῆς ἀραβικῆς ἀντίστασης. Τούς κατηγοροῦν πού δέν κατάλαβαν ὅτι αὐτή ἡ ἀντίσταση ἦταν μέρος τῶν στοιχείων ἐναντίον τοῦ Σιωνισμοῦ. Προσθέτουν ὅτι οΙ «πατέρες» τῆς κίνησης εἶχαν ὑπο - εκτιμήσει τήν ἀριθμητική σπουδαιότητα τοῦ αὐτόχθονος πληθυσμοῦ πού ζοῦσε στήν Παλαιστίνη καί πού εἶχε ὑποὸχεθεῖ ν΄ ἀντισταθεῖ μέ ὅλα τά δυνατά μέσα σ΄ αὐτό πού θεωροῦσε σάν μιά ἀνάκτηση τῆς χαμένης κυριαρχίας.

Αὐτό τό ἐπιχείρημα δέν εὐσταθεῖ. ἀπό τό 1882, ὅταν ἐγκαταστάθηκε τό πρῶτο μεγάλο κῦμα μεταναστῶν, ἄρχισαν νά ἐνδιαφέρονται γιά τό πρόβλημα τῆς ἐβραιο — ἀραβικῆς συνύπαρξης. Τό 1891, ὁ φιλόσοφος ἀχάντ Χαχάμ, αὐτός ὁ ἴδιος προειδοποιοῦσε τούς σιωνιστές ἀρχηγούς.

Ο πολύ γνωστός παιδαγωγός Υ. Έπστάϊν τό 1905 πίεζε τό Γισούβ (ὅπως ὀνομάσθηκε ἡ Παλαιστίνη) νά προσέχει καί νά μήν ξυπνήσει «τό ἀποκοιμισμένο λιοντάρι». Πρότεινε οἱ ἐγκαταστάσεις τοῦ πληθυσμοῦ νά γίνονται σέ όρεινά καί λιγο - κατοικημένα μέρη. Ἐπίσης ὁ Χέρτσλ ἀπεῖχε ἀπό τό νά εἶναι ἕνας ἀπλοϊκός πολιτικός ἄνδρας ζώντας στήν αὐταπάτη ὅτι «ἡ Γῆ τοῦ Ἰσραήλ ἤταν μιά γῆ χωρίς λαό, περιμένοντας ἔνα λαό χωρίς γῆ». ἀκριβῶς γιατί εἶχε συνείδηση αὐτοῦ τοῦ προβλήματος, πρότεινε ἕνα πολιτικό Σιωνισμό.

#### Μεταξύ δύο πολέμων

'Από τό 1919, τό άραβικό έθνικιστικό κίνημα προόδευσε πολύ. 'Ο Δρ. Βάϊσμαν ἔκαμε ὅ,τι καλύτερο μποροῦσε γιά νά φτάσει σ' ἔνα modus vivendi (τρόπο ζωῆς) μέ τόν Έμίρη Φεϋζάλ, τόν ἀντιπρόσωπο τοῦ ἀραβικοῦ κόσμου πού «ξυπνοῦσε». Έάν δέν συνέβαιναν έξωτερικά γεγονότα, ἡ συμφωνία θά μποροῦσε ἴσως νά πραγματοποιηθεῖ.

Στά χρόνια πού ἀκολούθησαν, τότε πού ἡ ἀραβική ἀντίσταση ἔπαιρνε ἐπικίνδυνες διαστάσεις, ὁ Δρ. Βάϊσμαν συνέχισε νά ἐφαρμόζει συμφιλιωτική καί εἰρηνική πολιτική μέ τούς "Αραβες. Τό 1931, ἤταν μάλιστα ἔτοιμος νά ἐγκαταλείψει τήν πιθανότητα ἰδρύσεως ἐνός ἐβραϊκοῦ κράτους. Άντιμετώπιζε, γιά νά σώσει τήν εἰρήνη, τή δυνατότητα δημιουργίας ἐνός κράτους δι - εθνικοῦ. Ό Δρ. Μάγκνες καί οπαδοί τοῦ Βrith Shalom ἐπέμεναν νά θέλουν νά ἐκμεταλλευθοῦν τήν εὐκαιρία μιᾶς ἐβραιο - ἀραβικῆς εἰρήνης. ἸΗσαν ἔτοιμοι νά πληρώσουν γι΄ αὐτό μιά ὑπέρογκη τιμή: νά θεωρηθοῦν οἱ Ἑβραῖοι τῆς Παλαιστίνης, πού ἦσαν τό 40%, σάν μειονότητα, ἀλλά τίποτα δέν ἔγινε.

Ό Μπέν Γκουριόν, ξεκινώντας ἀπό τίς μαρξιστικές του ἀρχές, προσπάθησε καί αὐτός νά φτάσει σέ μιά συμφωνία μέ τούς "Αραβες. Οἱ ἐργατικοί σιωνιστές ἔπρεπε, κατά τή γνώμη του, νά εἶναι ἀλληλέγγυοι μέ τούς ἐργατικούς "Αραβες καί νά τούς βοηθήσουν ν΄ ἀποτινάξουν τόν ζυγό τῆς ἐκμετάλλευσης ἀπό τόν ἀφέντη (ἰδιοκτήτη τῆς γῆς). "Ολες οἱ προσπάθειες πού ἔγιναν σ΄ αὐτή τήν κατεύθυνση κατέληξαν στήν ἀπογοήτευση καί τήν ἀποτυχία. "Οταν οἱ συνομιλίες ἔφτασαν σέ ἀδιέξοδο, πιέστηκε ὁ Μπέν Γκουριόν νά παραδεχτεῖ ὅτι δέν ἔμενε στούς σιωνιστές παρά μόνο μία δυνατότητα: νά εἶναι ἔτοιμοι γιά μιά στρατιωτική ἐπίδειξη, χωρίς νά ἀπευθύνουν ἔκκληση σέ κανένα.

#### 'Ο Ζαμποτίνσκυ

Παράδοξα ὁ Ζαμποτίνσκυ (ἕνας ἀπό τούς μαχητικούς σιωνιστές, πού δέν δεχόταν συμβιβασμούς) ἀπέδειξε τό ρεαλισμό.

Οἱ προτάσεις, πού γνωστοποίησε ἀπό τό 1921, βασίζονταν σ' αὐτό πού ὀνόμαζε «σιδερένιο τεῖχος». Διαβεβαίωνε ὅτι, ἐάν ὑπῆρχε στήν Παλαιστίνη μιά ἐβραϊκή πλειονότητα ἐπαρκής καί ἀρκετά δυνατή γιά νά ἀμυνθεῖ σέ κάθε ἀπόπειρα ἀνάκτησης τῆς χαμένης κυριότητας, οί "Αραβες θά συμφιλιώνονταν μέ τή σιωνιστική λύση ἐπειδή ήταν δίκαιο νά ξχουν οἱ Ἑβραῖοι τουλάχιστον ξνα δικό τους κράτος. Έφόσον οἱ Αραβες εἶχαν τήν κυριαρχία πάνω σέ άρκετά ἄλλα άνεξάρτητα Κράτη, δέν θά ήταν μεγάλο κακό, ἐάν στήν Παλαιστίνη ἦταν μιά προστατευόμενη μειονότητα. Τή θέση τους θά ζήλευαν άσφαλῶς ὅλες οἰ μειονότητες τοῦ κόσμου, γιατί αὐτοί θά ἀπολάμβαναν τά ἴδια δικαιώματα καί τήν ΐδια έλευθερία τῆς πλειονότητας. Μέ μιά μόνη έξαίρεση, ἀδύνατο νά παραδεχθοῦν τή σιωνιστική βάση τοῦ Κράτους. «Τό σιδερένιο τεῖχος» θά ἦταν ἔτσι ἀπρόσβλητο καί θά βασίλευε ἡ εἰρήνη.

#### Τά αἴτια ἐνός ἀνταγωνισμοῦ

'Ο 'Αχάντ Χαχάμ πίστευε ὅτι μιά τέτοια ριζική λύση θά ἐπέφερε (στήν ἐφαρμογή της ) πολλούς κινδύνους βίας.

Δέν μποροῦσε νά δικαιολογηθεῖ ἡ δημιουργία τοῦ Κράτους, ἐάν τό βάραινε στή συνείδησή του ὅτι χύθηκε ἔστω καί μιά σταγόνα άραβικό αἶμα. Πρέπει νά θυμίσουμε ὅτι ὁ Ἁχάντ Χαχάμ ἐνδιαφερόταν περισσότερο νά λύσει «τήν ἀπόγνωση τοῦ ἐβραϊσμοῦ» παρά «τήν ἀπόγνωση τῶν Ἑβραίων».

Οἱ κυριότερες αἰτίες τῆς Ισραηλο - ἀραβικῆς σύγκρουσης βρίσκονται στήν ἔλλειψη ἐπιρροῆς τοῦ μετριοπαθοῦς ἀραβικοῦ στρατοπέδου. Στό πέρασμα τῶν χρόνων, μέσα στό αἶμα πού χύθηκε, μερικές μετριοπαθεῖς ἀραβικές φατρίες δήλωσαν ὅτι εἶναι ἔτοιμες γιά μιά συμφιλίωση μὲ τό Σιωνισμό καί μιά ἔντιμη ἐξέταση τῶν ἐβραιο - ἀραβικῶν σχέσεων γιά νά βρεθεῖ μιά φόρμουλα συνύπαρξης.

Άλλά ἡ φωνή τους πάντα πνιγόταν μέσα στίς κραυγές τοῦ μίσους. Κάτω ἀπό τή δύναμη τῆς βρεταννικῆς Έντολῆς (1922 - 1948) χιλιάδες ὁπαδοί τῆς μετριοπάθειας δολοφονήθηκαν ἀπό τούς «άδελφούς» τους έξτρεμιστές. Στίς έσωτερικές διαμάχες, οΙ φανατικοί ὁπαδοί τοῦ διάσημου Μουφτῆ τῆς Ἱερουσαλήμ τελείωναν πάντοτε σάν νικητές.

Ή εἰρήνη μέ τόν «ἄπιστο» δέν θά παρατεινόταν. Ὁ μουσουλμανικός κόσμος δέν πείθεται στήν παρουσία, στούς κόλπους του, «ξένων» στοιχείων, Ἑβραίων, ᾿Ασσυρίων, Μαρωνιτῶν, Κούρδων ἤ ἄλλων, ἐκτός ἄν αὐτοί οἱ τελευταῖοι δέχονται τήν ἰσλαμική ἀνωτερότητα καί τό καθεστώς τοῦ «πολίτη δευτέρας κατηγορίας».

Ή είρηνική συνεργασία τῆς περίφημης χρυσῆς Ισπανικῆς έποχῆς μεταξύ τῶν Ἑβραίων καί τῶν Ἁράβων, πού συχνά ἀναφέρεται σάν παράδειγμα, εἶναι μιά εἰκονογράφηση αὐτῆς τῆς καταστάσεως πραγμάτων. Καμιά «ξένη» κυριαρχία δέν εἶναι παραδεκτή, ὑπό ὁποιαδήποτε μορφή. Ἐκεῖ εἶναι ἡ πηγή τῆς μέχρι σήμερα Ισραηλο - ἀραβικῆς σύγκρουσης καί ἔτσι μεταφράζεται στήν περίφημη φόρμουλα τῶν «ὅχι τοῦ Χαρτούμ»: «ὅχι στήν ἀναγνώριση τοῦ Κράτους τοῦ Ἱσραήλ, ὅχι στήν εἰρήνη καί ὅχι στίς διαπραγματεύσεις ποῦ θάμποροῦσαν νά ὁδηγήσουν σ΄ αὐτήν».

Δέν θά πρέπει ὄμως νά πιστεύουμε ὅτι ἡ εἰρήνη δέν θά ἐδραιωθεῖ ποτέ στή Μέση 'Ανατολή. Τά πράγματα ἀλλά-ζουν. 'Αλλά αὐτό σημαίνει ὅτι πρέπει νά μελετηθοῦν οΙ κατάλληλοι ὅροι πού θά ὁδηγήσουν στήν ἀλλαγή. 'Η εἰρήνη εἶναι ἔνα χαρακτηριστικό στοιχεῖο, ἔνα ἀναπόσπαστο μέρος τῆς Δημοκρατίας. Κανείς δέν δίνει ἀξία στήν εἰρήνη ἄν δέν ἔχει πειστεῖ γιά τήν ἀξία τῶν δημοκρατικῶν ἀρχῶν. 'Η δικτατορία δέν δίνει καμιά ἀντικειμενική ἀξία στήν εἰρήνη. 'Ο Μουσολίνι ἦταν ἔνα τυπικό παράδειγμα. 'Ισχυριζόταν: «ὁ πόλεμος εἶναι στόν ἀνθρωπο ὅ,τι ἡ μητρότητα στή γυναίκαν, ἀφήνοντας ἔτσι νά έννοηθεῖ ὅτι τό φαινόμενο ἦταν ὅχι μόνο φυσικό, ἀλλά καί ἀξιέπαινο. 'Ο εἰρηνισμός δέν μαθαίνεται μέσα σέ μιά μέρα. 'Άν δέν κατανοήσουμε τίς ἀνθρώπινες ἀξίες, ἡ σύγκρουση δέν θά βρεῖ ποτέ τή λύση της.

#### ΟΙ εύκαιρίες εἰρήνης

Καί ὅμως δέν ἀπελπιζόμαστε. Ἡ Ιστορία δέν έξελίσσεται σέ εὐθεία γραμμή, ἀλλά μέ διαδοχικές μεταβολές. Ἡ τεχνολογία ἔχει τήν τάση νά διαδίνει πιό γρήγορα τήν ἐκπαίδευση μέ τά μέσα ἐνημερώσεως. Τό κάνει με ἔνα ρυθμό μόλις ἀντιληπτό. Ἡ ἀνθρωπότητα δέν μπορεῖ νά σταματήσει στή μέση τοῦ δρόμου, ἔχει μπεῖ στό δρόμο τῆς πνευματικῆς ἀνάπτυξης. Ἡ εἰρήνη εἶναι ἀναπόφευκτη, ἀσφαλῶς, ἀλλά γιά νά μπορέσει νά διατηρηθεῖ πρέπει ἀκόμα νά εἶναι δίκαιη καί σωστή.

ΓΙΩΣΕΦ ΝΕΒΑΔΑ

### Ιουδαϊκά Θέματα



# Ή Συναγωγή

Σέ κάποιο Μιντράς άναφέρεται ότι μετά τήν κατασκευή τῆς σκηνῆς τοῦ μαρτυρίου στήν ἔρημο, ὁ Μωϋσῆς, διατάχθηκε νά διδάξει τούς Ἰσραηλίτες καί νά τονίσει σ' αὐτούς τή σημασία τῆς ἐγκαθιδρύσεως ὀμάδων μελέτης σέ κάθε Συναγωγή. Αὐτές οἱ ὀμάδες μελέτης θά εἶναι ταγμένες στήν διαπαιδαγώγηση τοῦ λαοῦ, πάνω στίς ἀρχές τοῦ Ἰουδαϊσμοῦ.

Άσφαλῶς, αὐτό τό Μιντράς δέν μπορεῖ νά ληφθεῖ σοβαρά ὑπόψη σάν μιά μαρτυρία ὅτι ὁ θεσμός τῆς Συναγωγῆς, ὅπως τήν γνωρίζουμε σήμερα, χρονολογεῖται ἀπό τήν πανάρχαια ἐποχή τοῦ Μωϋσέως. Σίγουρα, αὐτό πού τό παραπάνω Μιντράς θέλει νά μᾶς τονίσει εἶναι ὅτι, ὅπως ὁ Ἰουδαϊσμός εἶναι κάτι παραπάνω ἀπό αὐτό πού ὑποδηλώνει ἡ λέξη θρησκεία, ἔτσι καί ἡ Συναγωγή πρέπει νά εἶναι κάτι παραπάνω ἀπό ἔνας ἀπλός χῶρος προσευχῆς. Ὅτι, ὅπως ὁ Ἰουδαϊσμός ἐνυπάρχει καί ἀφορᾶ ὅλους τούς τομεῖς καὶ τῖς ἐκδηλώσεις τῆς ζωῆς, εἶτε αὐτές εἶναι θρησκευτικὲς, οἰκονομικές ἤ κοινωνικές, ἔτσι καί προορισμός τῆς Συναγωγῆς εἶναι νά γίνει αὐτό τοῦτο τό σπίτι τοῦ Ἑβραίου.

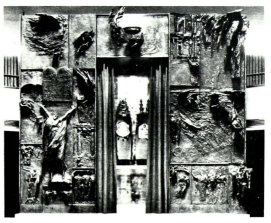
Η Συναγωγή δέν άποτελεῖ μόνο τό ὑπόβαθρο ἐπί τοῦ ὑποιωι στηρίζεται ἡ θρησκευτική μας ζωή, τόν τόπο συναφορισεως γιά τόν πνευματικό μας ἐμπλουτισμό καί τήν ψυκιή μας ἀνάταση, ἀλλά, πρωτίστως, εἶναι ἔνα Σχολεῖο, ἔνα ἡμθινό φροντιστήριο γιά τή μόρφωση τοῦ λαοῦ ἐπί τοῦ ὑσοῦσισμοῦ καί γιά τόν τρόπον τῆς ζωῆς μας.

Αν καί ὁ θεσμός τῆς Συναγωγῆς, ἔτσι ὅπως τόν γνωρίζουμε, μορφοποιήθηκε στή βαβυλωνιακή έξορία, σύμφωμε τήν παράδοση, ὅπως προαναφέραμε, οΙ ρίζες της θά πρέπει νά ἀναζητηθοῦν πολύ βαθύτερα μέσα στό χρόνο.

Στούς Ψαλμούς, ή συγγραφή τῶν ὁποίων ἀποδίδεται στόν Προφητάνακτα Δαυΐδ, στό κεφάλαιο 74:8 συναντᾶμε τήν ἔκφραση: **Moade** - **EI,** ἡ ὁποία, ὀρισμένοι σχολιαστές υποστηρίζουν, ὅτι ἀναφέρεται στίς τότε ὑπάρχουσες

ηνές λατρείας» ἤ «προσευχῆς». Ὁ Aquila, στήν ἐλληνιη μετάφραση τῆς Βίβλου, ἀποδίδει αὐτήν τήν ἔκφραση, κυριολεκτικά, σάν «τόποι συναθροίσεως».

Πράγματι, καί στή μεταγενέστερη ἐλληνική μετάφραση τῆς Βίβλου τῶν Ἑβδομήκοντα, ἡ λέξη adah πού σημαίνει «κοινότης», «συνάθροισις ἀτόμων», καί πού ἀποτελεῖ μία γραμματική παραλλαγή τῆς λέξεως moade, μεταφράζεται συνήθως ὡς Συναγωγή. Ἑξ ἄλλου ἡ ἀντίστοιχη ἀραμαϊκή



Τό ἀπό ὁρείχαλκο «Ἐχάλ - ᾿Ακόδες» με βιβλικές παραστάσεις, μιᾶς σύγχρονης ἀμερικανικῆς Συναγωνᾶς

λέξη τοῦ ὄρου edah εἶναι **Κ΄ nishta,** έξού καί ὁ τόπος συναθροίσεως τῶν ἀτόμων ὀνομάζεται **be - k' nishta,** (οἶκος συναθροίσεως). ᾿Από ἐδῶ ἀναπτύχθηκε καί ἡ ἀντίστοιχη ἐβραϊκή ὀνομασία **Bet Hakeneset,** μέ τήν ὁποία ἀποκαλοῦμε, μέχρι καί σήμερα, τή Συναγωγή. Εἶναι εὐνόητον, φυσικά, πώς ὁ ὄρος Bet Hakeneset δέν συναντᾶται πουθενέ στή Βίβλο. Ἑκεῖ, συναντᾶμε μόνο ὀρισμένες ἐκφράσεις (π.χ. Moade - ΕΙ) πού ὑπονοοῦν κάτι σάν τή Συναγωγή.

Μιά παρόμοια ἔκφραση χρησιμοποιεῖ καί ὁ Προφήτης Ἱερεμίας ὅταν ὁμιλεῖ γιά τό **Bet Haam**, τόν οἶκο τοῦ λαοῦ. Καί αὐτή ἡ ἔκφραση, ὑποστηρίζεται, ὅτι ἀφορᾶ τούς δημόσιους ἐκείνους χώρους συναθροίσεως τοῦ λαοῦ γιά νά ἀκούσει τά παραγγέλματα τῶν Προφητῶν.

#### Ένας ἀρχαῖος θεσμός

Οὶ παραπάνω λίγες ἀναφορές ἀπό τή Βίβλο ἀρκοῦν γιά νά μᾶς ὑποδηλώσουν ὅτι, ἀπό τό ξεκίνημα τοῦ ἐβραϊκοῦ λαοῦ προϋπῆρχαν οΙ πρόδρομοι τῆς σημερινῆς Συναγωγῆς, ἡ ὅποία μέ τήν πάροδο τοῦ χρόνου καί ἐξαιτίας τῶν νέων συνθηκῶν πού παρουσιάσθηκαν στήν πορεία τῆς ζωῆς τοῦ λαοῦ, (δηλ. βαβυλωνιακή ἐξορία, καταστροφή πρώτου καί δεύτερου Ναοῦ, κλπ), κατέστη ὁ κεντρικός πυρήνας γύρω ἀπό τόν ὁποῖο ἀναπτύχθηκε ἡ ἐν γένει θρησκευτική καί κοινωνική ζωή τοῦ λαοῦ. 'Αρχαῖοι Ιστορικοί, ὅπως ὁ Ἰώσηπος καί ὁ Φίλωνας, μᾶς ὸμιλοῦν πρό δεκαεννιά, περίπου, αἰώνων γιά τή Συναγωγή σάν ἔνα ἴδρυμα, οὶ ρίζες τοῦ ὁποίου ἀνάγονται στήν ἀρχαιότητα.

#### Στή Βαβυλωνία

Γιά νά καταλάβουμε σαφέστερα τήν ἀνάπτυξη καί ἐξέλιξη τῆς Συναγωγῆς, ὑπό τή σημερινή μορφή της, εἶναι ἀπαραίτητο νά ἀναφερθοῦμε σέ μία Ιστορική ἐποχή. Τό ἔτος 586 π.Χ. ὅταν τό νότιο Βασίλειο τοῦ Ἰούδα δέχθηκε τήν εἴσβολή τῶν Βαβυλωνίων, ἔνα μεγάλο τμῆμα τοῦ λαοῦ ὁδηγήθηκε στήν ἐξορία - τή γνωστή βαβυλωνιακή ἐξορία.

Οἱ ἐξόριστοι Ἰουδαῖοι μετέφεραν μαζί τους τήν Τορά. Μεταξύ τους συγκαταλέγοντο καί ὸρισμένοι Προφῆτες, ὅ-πως ὁ Ἰεζεκίελ, οἱ ὁποῖοι ἀντιλήφθηκαν πώς ἡ ἐθνική ἐ-βραϊκή λογοτεχνία, ἡ Τορά, γραμμένη στήν ἐθνική γλώσσα, τήν ἐβραϊκή, ἀποτελοῦσε γι΄ αὐτούς τό μοναδικό οὐ-

σιαστικό δεσμό μέ τό ἔνδοξο ἐθνικό παρελθόν καί τό μοναδικό στήριγμα γιά τό μέλλον.

Έχει ὑποστηριχθεῖ ὅτι οἱ ἐπανειλημμένες ἀναφορές περί τῶν συναθροίσεων τῶν πρεσβυτέρων μετά τοῦ Ἱεζεκίελ, γιά τίς δποῖες γίνεται μνεία στό δμώνυμο βιβλίο τοῦ τελευταίου (8:1, 20:1, κλπ), δύνανται νά θεωρηθοῦν σάν τή ἀπαρχή τοῦ δεσμοῦ τῆς Συναγωγῆς. Περισσότερο συγκεκριμένη, ὅμως, ἀπόδειξη περί τῆς ἀναπτύξεως τῆς Συναγωγῆς αὐτή τήν ἐποχή εἶναι ἡ ἀναφορά περί «μικροῦ ἀγιαστηρίου», πού διαβάζουμε στό ἐνδέκατο κεφάλαιο τοῦ βιβλίου τοῦ Ἰεζεκίελ: «Οὕτω λέγει Κύριος ὁ Θεός: "Αν καί ά-, πέρριψα αὐτούς μακράν μεταξύ τῶν ἐθνῶν, ἄν καί διεσκόρπισα αὐτούς είς τούς τόπους, θέλω εἶσθαι είς αὐτούς ώς μικρόν άγιαστήριον, ἐν τοῖς τόποις ὅπου ὑπάγωσι» (11:16). Καίτοι βρίσκονται μακρυά ἀπό τό Μπέτ - 'Αμικντάς, τοῦ χώρου μέσω τοῦ ὁποίου ἐπικοινωνοῦσαν μέ τό Θεό, δέν θά πάψουν νά ἔχουν τή δυνατότητα ἐπαφῆς καί ἐποικοινωνίας μαζί του. Ἡ φράση «μικρόν ἀγιαστήριον» ὑποδηλώνει τό ρόλο τῆς Συναγωγῆς καί τοῦ τελετουργικοῦ της σάν ένα νέο ὑποκατάστατο.

'Ο 'Ιεζεκίελ συνάθροιζε τόν λαό καθημερινῶς καί ἐνεφύσησε μέσα στήν καρδιά του τήν ἐλπίδα καί τήν πίστη γιά τό μέλλον. Όργάνωσε τό λαό σέ «Κεϊλότ» ὅπου διάβαζαν ἀποσπάσματα τῆς Τορά καί ἀπήγγειλλαν ψαλμούς, κατά τό τυπικό τοῦ Ναοῦ. Έτσι, τέθηκαν τά θεμέλια γιά τήν ἀνάπτυξη τῆς Συναγωγῆς καί τοῦ τελετουργικοῦ της.

Σύντομα καί ο αίγυπτιακός έβραϊσμός μιμήθηκε τό παράδειγμα τῶν Βαβυλωνίων ομοθρήσκων, καί εἰναι γνωστό πώς ἐκεῖ δημιουργήθηκαν πολλές καί μεγάλες Συναγωγές. Τό Ταλμούδ, (Suk. 516), μᾶς παραθέτει τήν ἐξῆς περιγραφή μιᾶς μεγάλης Συναγωγῆς τῆς ᾿Αλεξανδρείας, ἡ ὁποία, κατά πᾶσα πιθανότητα, ἀνοικοδομήθηκε τό 200 π.Χ.

«Λέγεται πώς ή Συναγωγή ήταν σάν μιά μεγάλη βασιλική μέ άναρίθμητες κιονοστοιχίες... Ύπῆρχαν 71 χρυσές καθῆδρες, πού άντιστοιχοῦσαν στά 71 μέλη

Ή Συναγωγή τοῦ Pesaro, Ἰταλία. Διακρίνεται ἡ ὑπερυψωμένη Τεβά καί ἡ διακοσμημένη ὁροφή.





τοῦ Μεγάλου Σανεδρίν... Ὁ ἱερουργός (Χαζάν) ἴστατο πάνω σ΄ ἔνα ξύλινο βῆμα κρατώντας ἔνα μαντήλι στό χέρι του. Ὅταν ἔφθανε στό σημεῖο πού τό Καάλ ἔπρεπε νά ἀπαντήσει μέ τό ᾿Αμέν, κουνοῦσε τό μαντήλι ὥστε ὄλοι — οΙ ὁποῖοι, λόγω τῆς ἀποστάσεως δέν μποροῦσαν νά ἀκούσουν τή φωνή τοῦ λειτουργοῦ — νά ξέρουν πότε θά ἔπρεπε νά ἀπαντήσουν».

#### Στό Έρετς Ίσραέλ

Όταν μετά πενήντα περίπου χρόνια, τό 538 π.Χ. ὁ βασιλιάς τἦς Περσίας Κὖρος, μέ τήν περίφημη ἐκείνη ἀπόφασή του, ἐπέτρεψε στούς Ἑβραίους νά ἐπιστρέψουν στήν Ἰουδαία καί νά ξανα - οίκοδομήσουν τό Ναό, ἡ Συναγωγή δέν ἔσβησε. Τουναντίον, σέ κάθε πόλη καί σέ κάθε χωριό ὅπου ἐγκαθίσταντο οἱ ἐπαναπατριζόμενοι Ἑβραῖοι, ἀνεγείρετο καί μία Συναγωγή.

Σύμφωνα μέ πληροφορίες ἀπό τό Γαλμούδ, μόνο στήν Ἰερουσαλήμ ὑπῆρχαν κατά τήν περίοδο τοῦ β΄ Ναοῦ 480 Συναγωγές. Στό Βείται ὑπῆρχαν τετρακόσιες καί στήν Τιβεριάδα δεκατρεῖς. Πολλές ἀπό αὐτές τίς Συναγωγές ἐφεραν τά όνόματα τῶν πόλεων ἤ τῶν περιοχῶν ἀπ΄ ὅπου ἐπέστρεψαν οἱ ἐξόριστοι ἤ ἐπαναπατριζόμενοι. Ὑπῆρχε π.χ. ἡ Συναγωγή τῶν Βαβυλωνίων, τῶν ᾿Αλεξανδρινῶν, τῶν Ρωμαίων, τῶν Περσῶν κλπ. Κάτι ἀνάλογο συνέβη, πολλούς αἰῶνες ἀργότερα, μὲ τίς ὀνομασίες τῶν Συναγωγῶν ποῦ ἴδρυσαν στή Θεσσαλονίκη οἱ ἐξ Ἰσπανίας νεοαφιχθέντες Ἑβραῖοι, τόν 16ον καί τόν 17ον αἰώνα.

#### Στή Διασπορά

Ταυτόχρονη ὑπῆρξε καί ἡ ἀνάπτυξη τῆς Συναγωγῆς στή Διασπορά καί, ἰδιαίτερα, στό χῶρο τῆς Μεσογείου ὅπου ἀνθοῦσαν πολυάριθμες καί πολυπληθεῖς ἐβραϊκές κοινότητες. ᾿Από διάφορα ἀρχαῖα Ιστορικά στοιχεῖα (ἐβραϊκά, ρωμαϊκά καί ἐλληνικά) μαθαίνουμε πώς ἐκτός ἀπό τήν Αῖγυπτο, ἀναπτύχθηκαν σπουδαῖες Συναγωγές στή Συρία, τήν Κυρηναϊκή, τήν Κύπρο, τή Θεσσαλονίκη, τήν ᾿Αθήνα, τή Δῆλο καί μέχρι τήν Αίθιοπία.

Όταν τό 70 μ.Χ. καταστράφηκε ὁ β΄ Ναός ἡ Συναγωγή ἤταν ἤδη ἔνας θεσμός καθιερωμένος. Τό βαρύ πλἢγμα τἢς νέας συμφορᾶς δέν ἀπέβη, τελικά, μοιραῖο γιά τήν ὕπαρξη τοῦ Ἰουδαϊσμοῦ καί τοῦ ἐβραϊκοῦ λαοῦ, διότι ὑπἦρχε ἔτοιμο τό ἀντίδοτο.



'Αναμνηστική Πλάκα τῶν ἐγκαινίων τῆς Συναγωγῆς τοῦ Θεόδοτου, στήν Ἱερουσαλήμ, α΄ μ.Χ. αἰώνας.

Θά κλείσουμε αὐτό τό ἄρθρο γιά τή Συναγωγή μέ τήν ἀντιγραφή τῶν λόγων ἐνός σπουδαίου Ἑβραίου μελετητοῦ τοῦ Ἰουδαϊσμοῦ, τοῦ R. Travers Herford, ὁ ὁποῖος στό περισπούδαστο ἔργο του «The Pharisees» (σελ. 91), γράφει:

«Κατά τήν πορεία τῆς μακρόχρονης Ιστορίας τους, οι Έβραῖοι δέν ἐδημιούργησαν τίποτε πιό θαυμαστό ἀπό τή Συναγωγή. Κανένας ἄλλος ἀνθρώπινος Θεσμός δέν ἔχει μεγαλύτερη Ιστορία ἀπό αὐτή καί δέν προσέφερε τόσα γιά τήν ἔξύψωση τοῦ ἀνθρωπίνου



Τελετή Μπαρ - Μιτσβά στή Συναγωγή τοῦ ὀχυροῦ τῆς Masada.

γένους ἀπό τή Συναγωγή. Ὁ Ναός ὑπῆρξε ὁ βωμός: ἡ Συναγωγή ἡ καρδιά... Μέ τήν καταστροφή τοῦ Ναοῦ ἔσβησε ἡ φωτιά πού ἔκαιγε πάνω στό βωμό, καταπατημένη ἀπό τή στυγνή μπότα τοῦ κατακτητοῦ· συνέχισε, ὄμως, νά λάμπει μέσα στήν καρδιά... μέ τή Συναγωγή ἀρχίζει μιά νέα μορφή λατρείας στήν ἰστορία τῆς ἀνθρωπότητος... πού έξακολουθεῖ νά ὑπάρχει, ὑπό τήν ἀρχαϊκή μορφή της, μέσα στή σύγχρονη Συναγωγή».

Η. Σ.

#### 'Ο 'Ορθόδοξος Χριστιανισμός καί δ 'Ιουδαϊσμός: 'Η κατάστασις τῶν σχέσεών τους

- ♦ ΣΥΝΕΧΕΙΑ ΑΠΟ ΤΗ ΣΕΛΙΔΑ 4 .

τριος ὁ 1ος, ὅταν στό χριστουγεννιάτικο μήνυμά του, τοῦ 1976, κάλεσε όλους τούς άδελφούς του, τούς ἐπικεφαλῆς τῶν διαφόρων θρησκειῶν, χωρίς διάκριση, τούς διεθνεῖς όργανισμούς, τά πνευματικά ίδρύματα, τούς άρχηγούς κρατῶν, οἱ ὁποῖοι εἶναι ὑπεύθυνοι γιά τήν εἰρήνη, τήν ἀνάπτυξη καί τήν εὐημερία τῶν λαῶν τους, ὅλους τούς ἀνθρώπους τοῦ πνεύματος καί τῆς κουλτούρας, τῶν πιό διαφορετικῶν γνωμῶν καί τάσεων σέ μιά κοινή προσπάθεια κατά τή διάρκεια τοῦ ἐπόμενου ἔτους, γιά νά ἐπιτευχθεῖ παντοῦ ή θρησκευτική έλευθερία, καθώς καί ή άνοχή καί νά χαθεῖ ἀπό τόν κόσμο ὁ φανατισμός. Στίς 16 Μαρτίου 1977 ἔγινε ή ἔναρξη, στή θεολογική σχολή τῆς Λουκέρνης, ἀπό τόν πρύτανη Victor Conzemius, τῆς ἀκαδημαϊκῆς Θεολογικῆς συζήτησης μεταξύ όρθοδόξων χριστιανῶν καί ίουδαίων, ὑπό τήν αίγίδα τῆς θεολογικῆς σχολῆς. Στή διεξαγωγή τῆς συνεδρίασης συνεργάστηκαν τό όρθόδοξο Κέντρο τοῦ Οίκουμενικοῦ Πατριαρχείου στό CHAMBESY καί ἡ ὑπό ἀντιπροσωπευτικούς διεθνείς ίουδαϊκούς δργανισμούς άποτελούμενη διεθνής Ιουδαϊκή ἐπιτροπή γιά διαθρησκευτικές

Ή συνδιάσκεψη τῆς Λουκέρνης ἦταν ἡ πρώτη ἀκαδημαϊκή συνάντηση τῶν δύο θρησκειῶν σέ διεθνές ἐπίπεδο. Ἐκτός ἀπ΄ αὐτή ὑπῆρξε ἐπίσης μιά συζήτηση τοπικοῦ χαρακτήρα στή Νέα Ύόρκη τό 1972. Ἡρχισε στίς 25 Ἱανουαρίου μέ μιά ἐναρκτήρια προσφώνηση τοῦ Ἑλληνα ἀρχιεπισκόπου Ἰακώβου. Συζητήθηκαν τά ἀκόλουθα θέματα: τό θεολογικό καθῆκον τοῦ ἐλληνορθοδόξου - ἰουδαϊκῶν σχόσεων, λαμβανομένης ίδιαίτερα ὑπ΄ δψη τῆς θρησκείας καί τοῦ ἐθνικισμοῦ.

#### Ή Λειτουργία στίς δυό θρησκεῖες

Ή συνομιλία μας στή Λουκέρνη ξδωσε τήν κατεύθυνση καί γιά ἄλλες μελλοντικές παρόμοιες συζητήσεις. Έκεῖ ἀποδείξαμε, πώς σάν ἀκαδημαϊκοί ζοῦμε σέ μιά ἐποχή ἐλεύθερης ἀμοιβαίας συνάντησης, γνήσιας συνομιλίας, πού συνίσταται στό ὅτι καθέ-

νας έκπροσωπεῖ πλήρως καί τελείως τή γνώμη του, όμολογεῖ τήν πίστη του, άλλά συγχρόνως εἶναι καί ἔτοιμος νά άκούσει καί, άποδειχθεῖ άναγκαῖο, νά άνασωντάξει τά άνεπαρκή στοιχεῖα τῆς ἔκθεσής του. Μιά συνεννόηση μεταξύ τῶν θρησκειῶν δέν μπορεῖ νά ἐπιτευχθεῖ μὲ τήν ἀποσιώπηση ἢ μὲ τήν καταστολή τῶν ἀντιθέσεών. "Αν κατά τό διάλογο διαπιστωθοῦν βασικές ἀντιρρήσεις, πού μᾶς χωρίζουν βαθιά, πρᾶγμα πού φαίνεται πώς θά συμβεῖ, τότε οὶ ἐταῖροι δέν πρέπει νά ἐμμένουν σέ μιά σχέση νεκρῆς συνύπαρξης καί ἀντίθεσης ἀλλά νά κάνουν τίς ἀντιρρήσεις ἀντικείμενο ζωηρῆς ἀνάλυσης.

Ή τυπική ἀνοχή θά ἔπρεπε νά όδηγήσει σέ οὐσιαστική ἀνάλυση. «Ἡ ἀνοχή», λέει ὁ Γκαῖτε, «θά ἔπρεπε πράγματι νά εἶναι μόνο μά περαστική διάθεση. Πρέπει νά όδηγεῖ σέ ἀναγνώριση. 'Ανέχὸμαι σημαίνει προσβάλλω». Ἐδῶ θά ἤθελα νά παραθέσω ἔνα προφητικό κείμενο τοῦ Ροῦντολφ Όττο: «Αὐτή θά εἶναι ἡ ὑπέρτατη, ή πιό πανηγυρική στιγμή τῆς Ιστορίας τῆς ἀνθρωπότητας, ὅταν δέν θά ὑπάρχουν πιά πολιτικά συστήματα οὕτε οἰκονομικές όμάδες οὔτε κοινωνικά συμφέροντα, ὅταν οἱ θρησκεῖες τῆς ἀνθρωπότητας άναστηθοῦν μέ άμοιβαιότητα ἡ μιά ἔναντι τῆς ἄλλης καί ὅταν μετά τίς ἀψιμαχίες καί τίς ψευτοσυγκρούσεις γιά τίς μυθολογικές καί δογματικές κροῦστες καί ἐπικαλύψεις, γιά τίς Ιστορικές συμπτώσεις καί άμοιβαΐες άνεπάρκειες, ὁ άγώνας ἀποκτήσει τέλος τόν ὑψηλό του χαρακτήρα, ὅπου ἐπιτέλους τό πνεῦμα θά συναντηθεῖ μέ τό πνεῦμα, τό ίδεῶδες, μέ τό ίδεῶδες, τό βίωμα μέ τό βίωμα, ὅπου καθένας πρέπει νά πεῖ χωρίς ἐπικάλυψη ὅ,τι βαθύτατο καί γνήσιο έχει καί ἄν κάτι έχει... Όπως πάντα, ὅποιος θά μποροῦσε νά εὐχηθεῖ ἤ νά τολμήσει νά σταματήσει τέτοιες ἐξελίξεις μέ πρόωρη Γενική Θρησκεία καί μέ χρήσιμες νι' αὐτό τό σκοπό συμβουλές... «Κύριος» εἶναι, ὅποιος μπορεῖ νά πεθάνει προτοῦ μπορέσει νά πεῖ ὅ,τι ἔσχατο καί βαθύτατο ἔχει».

Στό πνεὖμα μιᾶς θετικῆς ἐξέλιξης ἐτοιμάζουμε τή δεὐτερη ἀκαδημαϊκή συνάντησή μας, τή συνέχεια ἐκείνης τῆς Λουκέρνης. Τό μέλλον βρίσκεται στά χέρια τοῦ Θεοῦ. «Ἡ θεϊκή δύναμη», γιά νά παραθέσω τό Νύσσης Γρηγόριο, «εἶναι ἰκανή νά γεννήσει ἐλπίδα, ἐκεῖ ὅπου δέν ὑπάρχει πιά ἐλπίδα καί νά βρεῖ ἔνα δρόμο γιά τό ἀδύνστο»

Δέν εἶναι ὁ δρόμος ἀδύνατος, ἀλλά τό ἀδύνατο τό ῖδιο μπορεῖ νά εἶναι ὁ δρόμος πού ὁδηγεῖ στόν κοινό πατέρα.

#### IN MEMORIAM

### **ABPAAM ΦAPIN**

«Ντοντί Γιαράντ Λεγκανό... Λιλκότ Σοσσανίμ». «Ὁ ἀγαπητός μου κατέβη είς τόν κῆπον αὐτοῦ... νά συνάγη κρίνους», (Ἄσμ. Ἁσμάτων 6:2).

'Ο παραπάνω στίχος άπό τό βιβλίο <sup>7</sup>Ασμα 'Ασμάτων ἔχει ἐρμηνευθεῖ άλληγορικά ὅτι ἀναφέρεται στό Θεό (τόν «ἀγαπητό»), ὁ 'Οποῖος κατέβηκε γιά νά παραλάβει τούς δικαίους, ἀκριβῶς ὅπως ἔνα ἄτομο συλλέγει τούς κρίνους ἀπό τόν κῆπο του.

Μέ τήν ἀγνότητα καί τή φρεσκάδα τοῦ λουλουδιοῦ ἔζησε ὅλη του τή ζωή ὁ ἀείμνηστος Δάσκαλος, ὁ ἀγαπητός σέ ὅλους ᾿Αβραάμ Φαρίν, Ζ.Λ. Σάν λουλούδι πού ἀθόρυβα καί ταπεινά κλίνει τήν ἐπίγεια ὑπηρεσία του, ἔτσι ἀθόρυβα καί ξαφνικά μᾶς ἐγκατέλειψε ὁ Φαρίν.

Τό κενό πού άφήνει πίσω εἶναι τεράστιο. Τό ὄνομα πού κληροδοτεῖ ὅμως, ὅχι ἀπλῶς στούς οἰκείους καί τούς συγγενεῖς του, ἀλλά πρός ὅλον τόν ἐλληνικό Ἑβραϊσμό, εἶναι ἔνα ὄνομα τιμημένο μέ πράξεις καί ἔργα πού θά ἀποτελοῦν γιά ὅλους λαμπρό παράδειγμα πρός μίμηση.

Ό Άβρ. Φαρίν γεννήθηκε στήν Άνδριανούπολη τό 1902. Άργότερα έγκαταστάθηκε στήν Όρεστιάδα ὅπου ἄρχισε νά ἀναπτύσσει τή θρησκευτική δραστηριότητά του, στά πλαίσια τῆς τότε ὑπαρχούσης Ἱσραηλιτικῆς Κοινότητας. Τό ἔτος 1936 ἀποτελεῖ ἔναν μεγάλο σταθμό στή ζωή του. Εἶναι τό ἔτος πού, ἀποδεχόμενος τήν πρόσκληση τῆς Ἱσραηλιτικῆς Κοινότητας ᾿Αθηνῶν, ἐγκαθίσταται στήν πρωτεύουσα.

Ἐπί μιάν όλόκληρη τεσσαρακονταετία ὑπηρετεῖ ἐνσυνείδητα καί ἀκούραστα, μέ ζῆλο καί ἀφοσίωση ἀλλά, προπάντων, ἀθόρυβα· μέ τήν ὑποδειγματική ἐκείνη ταπεινοφροσύνη πού τόν διέκρινε σέ ὅλη του τή ζωή. Εἶναι μιά συνεχής ὑπηρεσία ἡ ὁποία, τελικά, τοῦ κέρδισε τήν ἀναγνώριση, τήν ἐκτίμηση καί τήν ἀγάπη ὅλων ἀνεξαιρέτως τῶν ὁμοθρήσκων. "Οχι μόνον τῶν Ἑβραίων τῆς ᾿Αθήνας, ἀλλά καί όλοκλήρου τοῦ ἐλληνικοῦ Ἑβραϊσμοῦ, πρός τόν ὁποῖον, κατά τόν ἔνα ἤ τόν ἄλλο τρόπο, σέ μία ἄλφα ἤ βῆτα στιγμή, προσέφερε τίς ὑπηρεσίες του μή φειδόμενος κόπων καί δαπανῶν. Όπουδήποτε παρουσιάζετο ἡ ἀνάγκη γιά τήν ἐξυπηρέτηση ὁμοθρήσκων σχετικά μέ θέματα πού ἀφοροῦσαν τό Κασρούτ ἤ γιά Μπερίτ - Μηλά, ὁ Φαρίν ἦταν παρών!

Ή δράση καί ή προσφορά του δέν άφοροῦσε μόνο τούς έν ζωῆ. Μέ τήν ἴδια άφοσίωση φρόντισε καί μερίμνησε γιά τούς νεκρούς. Καί σ΄ αὐτόν τόν τομέα έρ-

γάσθηκε άκαταπόνητα έκπληρώνοντας τήν Ιουδαϊκή διδασκαλία ότι ή πραγματική φιλανθρωπία εἶναι έκείνη πού άφορᾶ καί μεριμνᾶ γιά τό νεκρό συνάνθρωπο. Διότι έδῶ, αὐτός πού τήν άσκεῖ δέν περιμένει κανένα ἀπολύτως ἀντάλλαγμα. Μέ τό αἴσθημα τῆς αὐτοθυσίας πού πάντοτε τόν διέκρινε, δ Άβρ. Φαρίν ἤταν ἐκεῖνος πού ἀνέλαβε τή βαριά ἀποστολή τοῦ ΚΙΣ νά ἐπιστατεῖ στήν ἐκταφή καί τή μεταφορά τῶν όστῶν τῶν άδελφῶν μας ἐνταφιασμένων στό Νεκροταφεῖο τῆς ἄλλοτε Κοινότητας τῆς Χίου. Λίγο ἀργότερα, συμμετεῖχε καί πάλι στήν ἀποστολή τῆς Κερκύρας γιά τόν δίοιο σκοπό. Καὶ ἐδῶ καθοδηγεῖται ἀπό τό Χέσεντ Βε - ϵμέτ, τήν πραγματική καί τή μόνη ἀληθινή φιλανθρωπία γιά τό συνάνθρωπο.

Σάν θρησκευτικός λειτουργός ὑπηρέτησε μέ πάθος καί εὐλάβεια τήν ἐβραϊκή μας θρησκεία. Σάν δάσκαλος ἦταν συνεπής καί ἄμεμπτος τηρητής τὧν ἐβραϊκῶν νόμων καί παραδόσεων. Σάν οἰκογενειάρχης ἦταν ἀκούραστος καί ἀπέραντα στοργικός. Καί, τέλος, σάν ἄνθρωπος πονετικός, δίκαιος καί ἐνσυνείδητος.

«Ἄς εἶναι ἡ ψυχή του δεμένη είς τόν δεσμόν τῆς αἰώνιας ζωῆς».

«Τεί Ναφσό Τσερουρά Μπιτσρόρ 'Αχαίμ».

H.Z.

#### ΑΠΟΣΠΑΣΜΑ ΠΡΑΚΤΙΚΟΥ

Τῆς Συνεδριάσεως τοῦ Κεντρικοῦ Ἱσραηλιτικοῦ Συμβουλίου, τῆς 15ης Ἱανουαρίου 1979.

Άναγγελία θανάτου 'Αλβέρτου - 'Αβραάμ Φαρίν 'Ο κ. 'Ιωσήφ Λόβιγγερ, Πρόεδρος τοῦ Κ.Ι.Σ. μέ πολλή συγκίνηση ἀναγγέλλει στό Συμβούλιο τόν ἐπισυμβάντα τήν 23 Δεκεμβρίου 1978 θάνατο τοῦ ἀειμνήστου

#### Άλβέρτου - Άβραάμ Φαρίν

πού διετέλεσε ἐπί 40 καί πλέον χρόνια Θρησκευτικός Λειτουργός (Μοέλ καί Σωχέτ) στήν ὑπηρεσία τῆς Κοινότητος Ἀθηνῶν.

Τά μέλη τοῦ Συμβουλίου μέ θλίψη ἄκουσαν τόν κ. Πρόεδρο νά μιλᾶ γιά τήν ἐνάρετη προσωπικότητα τοῦ ἐκλιπόντος, πού μέ σεμνότητα καί ἀφοσίωση ὑ-πηρέτησε τό λειτούργημά του, θεωρώντας αὐτό σάν ἀποστολή, ὅχι μόνο στήν Κοινότητα ᾿Αθηνῶν, ἀλλά καί στίς ἄλλες ἐπαρχιακές Κοινότητες τῆς Ἑλλάδος, ὅπου ὑπῆρχε θρησκευτική ἀνάγκη.

Τό Συμβούλιο ἐκφράζει τήν λύπη του γιά τήν ἀπώλεια καί 'Αποφασίζει νά:

- 1) Άναληφθεῖ ἀπό τό Κ.Ι.Σ. ἡ τελετή τοῦ Σλοσίμ τοῦ ἐκλιπόντος, τιμώντας τήν μνήμη του.
- 2) Έκφρασθοῦν τά συλλυπητήρια τοῦ Συμβουλίου στήν οἰκογένεια καί ἐπιδοθεῖ ἀντίγραφο τοῦ παρόντος.
- Δημοσιευθεῖ νεκρολογία στό περιοδικό τοῦ Κ.Ι.Σ. «Χρονικά».
- Δημοσιευθεῖ τό παρόν στήν ἐφημερίδα «Ἰσραηλιτική Ἐπιθεώρησις».



Δένδρον ζωῆς εἶναι ἡ Τορά... (Παροιμ. 3:18)